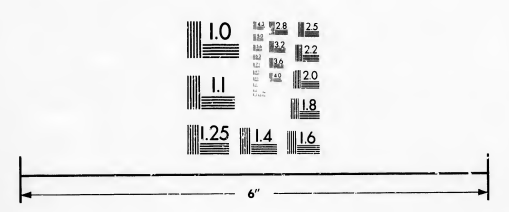
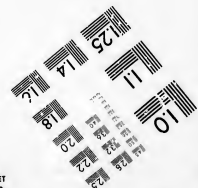


## IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503



28 M23 M23 M23 M20

CIHM/ICMH Microfiche Series. CIHM/ICMH Collection de microfiches.



Canadian Institute for Historical Microreproductions / Institut canadien de microreproductions historiques



C 1981

### Technical and Bibliographic Notes/Notes techniques et bibliographiques

Th to

Th po of file

> Or be the sid ot fir sid or

> Th sh TI W

> M dien be rig re m

|                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1 1 /                                        | Till        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | TT                     | TT                      |                          |                          |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-------------------------|--------------------------|--------------------------|-----|
| This item is f<br>Ce document                                                                                                                                                                                                                                                   | ilmed at ≁he reduc<br>t est filmé au taux<br>14X                                                                                                                                                                                                                                                    | tion ratio checke<br>de ráduction ind<br>18X | iqué ci-des | sous.<br>22X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                        | 26X                     |                          | 30X                      |     |
| Additio<br>Comme                                                                                                                                                                                                                                                                | nal comments:/<br>entaires supplémen                                                                                                                                                                                                                                                                | taires;                                      |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                        |                         |                          |                          |     |
| Blank le<br>appear<br>have be<br>Il se pe<br>lors d'u<br>mais, lo                                                                                                                                                                                                               | Blank leaves added during restoration may appear within the text. Whenever possible, these have been omitted from filming/ Il se peut que certaines pages blanches aioutées lors d'une restauration apparaissent dans le texte, mais, lorsque cela était possible, ces pages n'ont pas été filmées. |                                              |             | Pages wholly or partially obscured by errata slips, tissues, etc., have been refilmed to ensure the best possible image/ Les pages totalement ou partiellement obscurcies par un feuillet d'errata, une palure etc., ont été filmées à nouveau de façon à obtenir la meilleure image possible.                                   |                        |                         |                          | d to<br>nt<br>ne pelure, |     |
| along ir<br>La reliu                                                                                                                                                                                                                                                            | nding may cause s<br>sterior margin/<br>re serrée peut caus                                                                                                                                                                                                                                         | ser de l'ombre ou                            |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Seule édi              | ion availa              | onible                   |                          |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 | with other material<br>ec d'autres docum                                                                                                                                                                                                                                                            |                                              |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Includes<br>Compren    |                         | ntary mat<br>ériel supp  |                          | re  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 | d plates and/or illus et/ou illustration                                                                                                                                                                                                                                                            |                                              |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                        | f print va<br>négale de | ries/<br>l'impressi      | ion                      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 | d ink (i.e. other the<br>e couleur (i.e. autro                                                                                                                                                                                                                                                      |                                              |             | V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Showthro<br>Transpare  |                         |                          |                          |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 | d maps/<br>jéographiques en c                                                                                                                                                                                                                                                                       | ouleur                                       |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages de<br>Pages dé   |                         |                          |                          |     |
| Cover ti<br>Le titre                                                                                                                                                                                                                                                            | tle missing/<br>de couverture man                                                                                                                                                                                                                                                                   | que                                          |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages dis<br>Pages dé  | coloured,<br>colorées,  | stained (<br>tachetées   | or foxed/<br>ou pique    | ées |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 | restored and/or lar<br>ure restaurée et/o                                                                                                                                                                                                                                                           |                                              |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages res<br>Pages res | tored and<br>taurées e  | l/or lamin<br>t/ou pelli | ated/<br>culées          |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 | damaged/<br>ure endommagée                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                              |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages da<br>Pages en   |                         | ies                      |                          |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                 | d covers/<br>ure de couleur                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                              |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Coloured<br>Pages de   |                         |                          |                          |     |
| ne Institute has attempted to obtain the best iginal copy available for filming. Features of this py which may be bibliographically unique, hich may alter any of the images in the production, or which may significantly change o usual method of filming, are checked below. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                              |             | L'Institut a microfilmé le meilleur exemplaire qu'il lui a été possible de se procurer. Les détails de cet exemplaire qui sont peut-être uniques du point de vue bibliographique, qui peuvent modifier une image reproduite, ou qui peuvent exiger une modification dans la méthode normale de filmage sont indiqués ci-dessous. |                        |                         |                          |                          |     |

The copy filmed here has been reproduced thanks to the generosity of:

Library of the Public Archives of Canada

The images appearing here are the best quality possible considering the condition and legibility of the original copy and in keeping with the filming contract specifications.

Original copies in printed paper covers are filmed beginning with the front cover and ending on the last page with a printed or illustrated impression, or the back cover when appropriate. All other original copies are filmed beginning on the first page with a printed or illustrated impression, and ending on the last page with a printed or illustrated impression.

The last recorded frame on each microfiche shall contain the symbol —— (meaning "CONTINUED"), or the symbol \$\noting\$ (meaning "END"), whichever applies.

Maps, plates, charts, etc., may be filmed at different reduction ratios. Those too large to be entirely included in one exposure are filmed beginning in the upper left hand corner, left to right and top to bottom, as many frames as required. The following diagrams illustrate the method:

L'exemplaire filmé fut reproduit grâce à la générosité de:

La bibliothèque des Archives publiques du Canada

Les images suivantes, ont été reproduites avec le plus grand soin, compte tenu de la condition et de la netteté de l'exemplaire filmé, et en conformité avec les conditions du contrat de filmage.

Les exemplaires originaux dont la couverture en papier est imprimée sont filmés en commençant par le premier plat et en terminant soit par la dernière page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration, soit par le second plat, selon le cas. Tous les autres exemplaires originaux sont filmés en commençant par la première page qui comporte une empreinte d'inpression ou d'illustration et en terminant par la dernière page qui comporte une telle empreinte.

Un des symboles su'vants apparaîtra sur la dernière image de chaque microfiche, selon le cas: le symbole → signifie "A SUIVRE", le symbole ▼ signifie "FIN".

Les cartes, planches, tableaux, etc., peuvent être filmés à des taux de réduction différents. Lorsque le document est trop grand pour être reproduit en un seul cliché, il est filmé à partir de l'angle supérizur gauche, de gauche à droite, et de haut en bas, en prenant le nombre d'images nécessaire. Les diagrammes suivants illustrent la méthode.

| 1 | 2 | 3 |
|---|---|---|
|   | 2 | 3 |

| 1 |  |
|---|--|
| 2 |  |
| 3 |  |

| 1 | 2 | 3 |  |  |
|---|---|---|--|--|
| 4 | 5 | 6 |  |  |

rrata o

ails

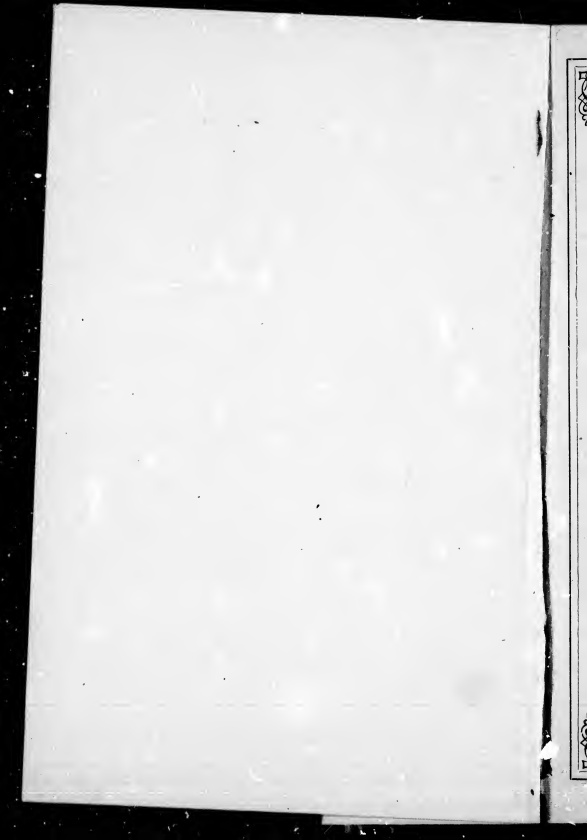
du difier

une

nage

pelure, n⊧à

32X





## Samuel Dawson



# DU MODERANTISME

ou

# DE LA FAUSSE MODERATION

PAR

### LUIGI

(De la Rédaction du Franc-Parleur)

#### MONTREAL

IMPRIMERIE "LE FRANC-PARLEUR," 22, RUE ST.-GABRIEL



873



BARRIEL LIVER TO

AND ESTABLISH STATES OF THE

Mostly Thelowest - Curionis as vindicaling the who of describing for one side only apparently -

### DU MODERANTISME

OU

### DE LA FAUSSE MODERATION

Deux conditions sont absolument indispensables pour être vrai chrétien d'abord, et ensuite pour produire la plus grande somme de bien possible, chacun dans la position qu'il occupe.

La première de ces conditions, c'est de savoir n'être rien et de vouloir n'être rien. Tous les vrais ouvriers de Dieu, à commencer par les apôtres, ont eu ce savoir et cette volonté. Dieu, a dit l'apôtre St. Paul, a choisi ce qu'il y a d'ignoble et de méprisable en ce monde; il a choisi ce qui n'est rien pour détruire ce qui est. Ignobilia mandi et contemptibilia elegit Deus, et ea quœ non sunt, ut ea quœ sunt destrueret.

La seconde de ces conditions, c'est de vivre d'une vie cruzifiée, de reproduire constamment dans sa personne les mortifications de l'Homme-Dieu: semper mortificationem Jesu in corpore nostro circumferentes.

Les inquiétudes de la vanité, de l'amour-propre, de l'orgueil et de l'ambition, ajoutées au souci d'éviter tout ce qui est de nature à empêcher de prendre ses aises ou de couler paisiblement ses jours, pèsent un poids très-lourd et forment un bagage fort embarrassant pour l'homme obligé de cheminer par la voie étroite. Mais quand on sait mettre de côté ces inquiétudes et ce souci, comme le savent tous les vrais disciples du Christ, on jouit d'une grande liberté d'action, et par suite on peut se donner beaucoup d'activité, sans risquer à s'arrêter à mi-chemin ou de s'embourber dans la voie à parcourir.

A l'homme qui veut n'être rien, nihil sum, et qui fait consister ses joies à souffrir pour Jésus-Christ, placeo mihi in infirmitatibus meis, in contumcliis, in necessitatibus, in persecutionibus, in angustiis pro Christo, à cet homme rien ne saurait opposer un obstacle sérieux à l'accomplissement de ses devoirs, surtout à l'accomplissement du pénible devoir de prêcher et de défendre la vérité par ses paroles et ses actes.

Malheureusement nous vivous dans un siècle qui est aux antipodes du el. ristianisme, et où dominent la concupiscence et
l'orgueil de la vie. Tous les calculs qui s'y font procèdent plus
ou moins de ces deux sources empoisonnées. L'orgueil et la
sensualité y règnent à un tel point qu'ils ont déteint sur tous les
caractères à peu près: ils les cnt amollis, puis en même temps
rendus singulièrement irritables, exigeants et ombrageux.

Chez bon nombre de catholiques, même pieux, comme a dit Pie IX, la concupiscence et l'orgeuil de la vie savent se déguiser habilement pour combattre les vérités qui les gênent ou les contrarient: ils opèrent sous le voile d'une fausse vertu, le modérantisme. Car de même qu'il y a une fausse liberté, une fausse paix, une fausse charité, un faux zèle, de même il y a une fausse modération, et c'est elle que l'on désigne sous le nom de modérantisme.

Le modérantisme n'est qu'une des formes du libéralisme. Il travaille à sa manière à baillonner les défenseurs de la vérité. Ce qu'il y a d'étonnant, d'incompréhensible même, e'est que plusieurs ne paraissent pas s'en douter. Ils maudissent le libéralisme, extéricurement du moins, et ils sont pleins d'égards pour le modérantisme qu'ils cultivent même avec une remarquable ferveur.

Voulez-vous en avoir la preuve? écoutez-les. Ils ne se déclarent jamais satisfaits de ceux qui combattent les bons combats. Ils les trouvent toujours immodérés par quelqu'endroit, et ils semblert s'être donné la mission de les décourager en les harcelant sans relâche. Tantôt ils leur reprocheront d'avoir mal choisi leur temps pour parler et par là d'avoir été cause que bien des personnes ont été contristées, mécontentées ou choquées; manque

onsis-

tirmi-

tioni-

opportout

endre

anti-

e et

plus

et la

is les

emps

dit

uiser

con-

ran-

usse

iusse iodé-

 $\Pi$ 

rité.

plu-

alis-

ur le fer-

écla-

oats.

t ils

rce-

hoi-

des que de modération par conséquent. Tantôt ils les accuseront de mettre injustement certains personnages en cause et de les traiter avec une excessive rigueur: nouveau manque de modération. Tantôt ils les blâmeront de mettre trop en lumière des vérités qui condamnent des hommes qu'ils voudraient ménager on des faits publics dont on n'avait pas encore bien saisi l'odieux caractère. Une autre fois, ils les signaleront comme des turbulents qui font feu pour des bagatelles, courent après les discussions, rebâchent toujours les mêmes choses et rendent les luttes interminables: manque de modération encore. Une autre fois enfin, ils se rejetteront sur la forme de leurs écrits, et la qualifieront de rude, d'inconvenante, d'exagérée, de grossière, d'injurieuse même: manque de modération encore, manque de modération toujours.

Mais qu'est-ce donc que la modération? Serait-elle tout ce qu'on dit qu'elle est? La modération est une vertu morale par laquelle nous nous gardons de tout excès. Toutes les fois douc que nous savons nous maintenir dans de justes limites, nous sommes modérés.

Comme les vérités dogmatiques et morales doivent toujours être présentes à notre esprit, nous ne pouvons jamais donner dans l'excès en les redisant, quand même nous les redirions sans cesse. Que par suite de la prédication, même incessante de ces vérités, il arrive que certaines personnes soient contristées, mécontentées, choquées, cela ne prouve absolument qu'une chose : qu'elles ont l'esprit mal conformé. Tout ce qu'on peut en leur faveur, ce n'est pas de cesser de prêcher la vérité, mais de les engager à prendre les moyens reconnus, les plus efficaces pour débarrasser des travers d'esprit.

Quant à mettre certains personnages en cause et à les traiter avec sévérité, cela seul ne constitue pas un manque de modération. Pour pécher contre la modération en pareil cas, il faut nécessairement blesser la justice ou la charité. Or, comme en bonne justice, aussi bien qu'en charité raisonnablement entendue, le bien particulier doit toujours aider au bien général, s'il arrive que des individus, quelle que soit leur position, deviennent une nuisance publique ou quelque chose d'équivalant, l'on peut et par

fois même l'on doit les mettre publiquement en cause, et cela, sans la moindre hésitation, car, quiconque pose des actes préjudicinbles au bien commun, perd par là même le droit à tous les égards qui sembleraient justifier de tels actes.

Un particulier même n le droit de sacrifier la réputation d'un ou de plusieurs individus qui l'attaquent injustement dans la sienne, quand il n'a pas d'autre moyen d'obtenir une réparation efficace. Si le particulier a droit à autant, que ne faut-il pas dire quand il s'agit du bien général?

Mais, dira-t-on peut-être ici, n'est-il pas défendu de se faire justice à soi-même?

Il est défendu de se faire justice à soi-même, en ce sens que le particulier n'a pas le droit d'infliger lui-même des peines vindicatives à ceux qui lui ont fait subir une injure ou éprouver un dommage; en ce sens encore qu'il ne peut, de son autorité propre, dépouiller personne d'une possession de biens temporels à laquelle il a véritablement droit; mais il ne lui est nullement défendu de repousser une injuste agression, encore moins de la signaler.

Quoi ! voici un individu ou des individus qui travaillent activement à la ruine du bien ; leurs actes mêmes sont publics, et je n'aurai pas la permission de dire ce que je vois et de donner l'alarme ? De grâce, épargnons le bon sens ; nous le forcerons à émigrer, si nous le maltraitens trop.

Mais, réplique-t-on, ces pauvres individus ne savent pas ce qu'ils font. Ne devez-vous pas les ménager à cause de leur ignorance?

Il ne savent pas ce qu'ils font! Mais parce qu'ils agissent sans connaître la nature et la portée de leurs actes, ces actes en existent-ils moins? Et s'ils existent, ne sont-ils pas aussi gros de conséquences funestes que s'ils avaient été accomplis avec parfaite connaissance de cause? J'avoue bien que devant Dieu ceux qui agissent sans savoir ce qu'ils font n'auront pas un compte rigoureux à rendre; mais cela n'empêche pas que leurs actes n'aient parfois de terribles conséquences.

On insiste et l'on dit : On voyait ce que vous voyez ; mais vous l'avez terriblement fait ressentir. Par certaines considéra-

cela, sans idiciables gards qui

ion d'un dans la éparation pas dire

se faire

ns que le vindicaun domopre, déiquelle il fendu de er.

ent actics, et je mer l'acerons a

pas ce ur igno-

ent sans en exisde conparfaite eux qui e rigoun'aient

; mais isidérations, par certains groupements de faits, vous mettez en évidence ce que l'on ne discernait pas bien, ce qu'on ne remarquait gnère même. Les choses telles que vous les présentez sont très-réelles, on le croit; mais elles révèlent un mal affreux. Il n'y a pas à le dissimuler, vous n'usez pas d'assez de ménagements.

Eh voilà! on accorde bien qu'il est bon de montrer le mal, mais non dans toute sa gravité. On ne veut le considérer qu'à travers un voile pour s'épargner d'aveir à frémir. Mais alors, comment s'y prendra-t-on pour lutter contre un mal en partieulier, pour le conjurer, pour fermer l'abîme qu'il creuse, si l'on ne veut pas l'envisager tel qu'il est? La première chose à faire, quand on envreprend de remédier efficacement à un mal, n'est-ce pas de travailler à le connaître en lui-même aussi parfaitement que possible? Assurément, oui; le bon sens ne saurait jamais douner une autre réponse.

Mais enfin, ajoute-t-on, la charité est-elle bien sauvegardée en tout cela?

Je répondrai d'abord que si quelqu'un vient poser devant moi et devant le publie en faisant vilaine figure, la charité ne m'oblige aucunement à me taire sur le spectacle qu'on me donne ou à dire que je le trouve gracieux, dans le cas où je me déciderai à parler. Que celui qui ne veut pas qu'on parle de lui publiquement ne fasse rien de nature à l'amener nécessairement sur la seène. S'il veut absolument figurer en public et y être applaudi, qu'il se conduise alors de façon à mériter des applaudissements. En deux mots, sans blesser la charité le moins du monde, j'ai droit de qualifier ce qu'on me donne à regarder. Vous désirez que je me taise, alors cachez-vous.

Je répondrai en second lieu qu'il y a un ordre à observer dans la charité, car la charité doit être bien ordonnée. Par-dessus tout on doit aimer la vérité. "La première charité du chrétien, dit le P. Ramière, c'est l'amour de la vérité." Le divin Maître nous l'a souvent répété; il nous a même enjoint de tout sacrifier pour elle: père, mère, frères, sœurs, notre vie même, s'il en est besoin. Il ne s'est pas borné à donner ce précepte, il a de plus prêché d'exemple: il est mort pour rendre témoignage à la vérité.

Rappelons-nous encore qu'à l'amour du bien en général doivent être sacrifiés les amours particuliers. Le texte que je viens de rappeler en fournit la preuve. La raison de cela, c'est que le plus valant mieux que le moins, si le moins nuit an plus, il faut sacrifier le moins. Que peut-on objecter à cette doctrine?

On reproche aux écrivains catholiques de prendre feu à propos de bagatelles et par là de manquer de modération.

Il faudrait s'entendre là-dessus, car les uns estiment bagatelles ce qui est vraiment important, puis en revanche ils mettent les bagatelles au rang des choses de premier ordre.

Quant aux discussions fréquentes qu'on les accuse de provoquer, elles ne prouvent pas qu'ils manquent de modération, mais qu'ils défendent la vérité partout où elle est attaquée. En ce bas monde, il n'y aura jamais de paix parfaite: Jésus-Christ nous en a averti. Lorsque la guerre est finie sur un point, elle recommencera sur un autre. Si l'on réussit à tuer le diable, ce qui n'est pas facile, on fera disparaître bien des inconvénients. En attendant, résignons nous à assister à des luttes interminables et à entendre rebâcher les mêmes vérités. Les vérités ne pouvant pas mourir et le monde en ayant toujours besoin, il faudra les répéter sans cesse. Si cela nous ennuie, songeons qu'au ciel nous n'aurons que la même Vérité à contempler éternellement.

On trouve enfin que les écrivains catholiques usent d'expressions rudes, inconvenantes, exagérées, grossières, injurieuses. Il ne suffit pas de le dire, mais il faut le faire voir. Il est facile d'accuser; il ne l'est pas autant de démontrer que l'accusation est fondée. Pour ma part, j'aimerais beaucoup qu'on entreprit de faire cette démonstration. En justice, les accusateurs devraient l'entreprendre. Puisqu'elle n'est pas faite, je me contenterai, pour le moment, de citer quelques-unes des paroles de Mgr. Pie, évêque de Poitiers, lesquelles prouvent qu'il ne faut pas trop s'effaroucher de la forme que revêtent certains écrits.

"Et comme on insiste particulièrement sur la difficulté d'ob-"server la charité dans les discussions religieuses, je réponds, dit "l'illustre prélat, que les grands docteurs nous fournissent encore et cet égard et des règles et des modèles. Dans une foule de ent

de

e le

ınt

DOS

les

les

VO-

ais

as

en

111-

mi

Εn

et

int

les

ous

'es-

 $\mathbf{H}$ 

 $_{\rm ile}$ 

ion rit

deen-

gr.

op

ob-

dit

ore

de

"textes, dont la connaissance est élémentaire, et qui ne sont nou"veaux que pour ceux qui ne savent rien, ils recommandent la
"mesure, la modération, l'indulgence envers les ennemis même
"de Dieu et de la vérité. Ce qui n'empêche pas que, sans con"tredire leurs propres principes, ils n'emploient eux-mêmes à
"tout instant l'arme de l'indignation, quelquefois celle du ridi"cule, avec une vivacité et une liberté de languge qui effaron"cheraient notre délicutesse moderne. La charité, en effet, im"plique avant tout l'amour de Dieu et de la vérité; elle ne
"craint done pas de tirer le glaive du fourreau pour l'intérêt
"de la cause divine, sachant que plus d'un ennemi ne peut être
"renversé ou guéri que par des conps hardis ou des incisions
"salutaires."

Voilà ce que dit Mgr. Pie, et il le dit, soyons en sûrs, en sachant ce qu'il dit. Nombre de ceux qui parlent beaucoup ne pourraient pas se rendre ce témoignage.

Ces remarques faites, à propos de modération, j'en reviens à dire que les causes premières du modérantisme sont la concupiscence et l'orgneil de la vie. Les causes secondes qu'elles mettent en mouvement sont la peur, la lâcheté, l'ignorance, les préjugés, l'orgueil, les intérêts personnels, les intérêts politiques, le partipris doublé de mauvaise foi.

Dans des artieles subséquents, j'aurai à faire voir comment chacune de ces causes secondes agit pour entraîner dans le modérantisme. Cette étude ne manquera pas d'intérêt; elle ne sera pas sans enseignements non plus.

#### II.

Une des principales causes du modérantisme, c'est la crainte. Généralement parlant, on a le cœur travaillé de basses épouvantes; on a peur de tout, même de son ombre. On tait la vérité que l'on connait, on la retient captive, on ne la défend pas quand elle est attaquée, on s'abstient d'approuver, d'encourager, de soutenir ceux qui prennent la défense de ses intérêts, tout cela, parce qu'on a peur.

Qu'il se lève un homme de cœur, bien décidé à combattra saus relâche, et avec toute la vaillance qu'inspire l'esprit de foi, en faveur des droits de la justice et de la vérité; qu'il parle hardiment, sans ambages, et qu'il se mette sur les toits pour parler, selon le précepte du Seigneur, de suite quantité de peureux se mettent à polir, puis tournent le dos, prennent la fuite et se blottissent dans l'ombre.

"Mon Dieu, lui murmurent-ils à demi-voix en le quittant, que vous êtes imprudent! Pourquoi parler ainsi et provoquer de si terribles colères? Ne voyez-vous pas que vous vous compromettez gravement, que même vous vous rendez impossible et que vous brisez votre avenir? Ménagez-vous donc pour de meilleures circonstances. Les esprits sont trop mal disposés à l'heure qu'il est pour accepter la vérité. Ne les irritez point davantage; attendez pour parler qu'ils reviennent d'eux-mêmes à la raison.

Telle est la première antienne qu'entonnent les peureux. Mais l'homme qui aime la vérité par dessus tout, n'y prête pas la moindre attention, Il sait que la vérité a toujours en et aura toujours des contradicteurs, qu'elle indisposera toujours certains esprits, qu'elle soulevera toujours des colères. Attendre pour la proclamer le moment où elle sera partout accueillie avec amour et enthousiasme, serait attendre un moment qui n'arrivera jamais, la réduire à néant par conséquent.

Le langage de la peur n'est certes pas celui que la vérité éternelle à fait entendre aux hommes qu'eile a choisis pour organes.

"On portera la main sur vous, leur a-t-elle prédit; c vous persécutera, on vous traînera de tribunal en tribunal, on vous jettera en prison à cause de moi. Vous serez mêmes livrés à vos persécuteurs par vos parents, vos frères, vos proches et vos amis. Tous vous haïront à cause de moi. Mais si le monde vous déteste, sachez qu'ii a commencé par me haïr tout le premier. C'est parce que vous n'appartenez pas au monde, que le monde vous a en horreur. Vous n'êtes pas plus que moi; si les ennemis de la vérité m'ont persécuté, ils vous persécuteront aussi; ils vous feront même souffrir la mort. Mais ne vous laissez pas

sans

, en

ırdi-

rler,

x se t se

ant,

quer

eomle et

de

sés à

oint

mes

Mais

as la

aura

tains

ar la

nour

a ja-

éter-

enes.

per-

ttera

ersé-

mis.

s dé-

mier.

onde

enne-

ussi;

z pas

aller à une vaine frayeur à la vue de toutes les colères qui se déchaîneront contre vous; ne craignez pas ceux qui font souffrir et qui tuent le corps; il ne faut craindre que celui qui a le pouvoir de condamner à la géhenne."

Les peureux trouvent qu'il est dur de passer par semblable chemin, et moi aussi. Mais puisqu'il n'en est pas d'autre qui mène au ciel, il faut bien le prendre.

Quant à se réserver pour de meilleurs jours, le soldat de la vérité, qui a l'occasion de combattre les bons combats, sait qu'il n'en traversera point d'autres où ses services aient plus de valeur et d'importance. On se dépense toujours avec grand profit lorsqu'on lutte dans l'intérêt de la vérité. Ce serait méconnaître les enseignements de l'Evangile, s'aimer d'un amour désordonné que de se demander, avant d'accomplir un grand et saint devoir, si l'on va en l'accomplissant, se compromettre aux yeux du monde, se rendre impossible ou briser son avenir. Notre véritable avenir, ce sont les joies de la vie future. Les intérêts de la vérité sont infiniment supérieurs aux intérêts personnels, anx intérêts de la vie présente; il ne peut donc jamais les sacrifier.

Où en serait présentement la religion, si les chrétiens des premiers siècles eussent suivi les mesquins conseils de la peur. Quand on lit l'histoire des martyrs et les vies des saints, l'on se prend à se demander si l'Evangile que ces héros traduisaient en acte, est bien le même que l'Evangile que ces héros traduisaient en acte, est bien le même que l'Evangile que on prétend suivre aujourd'hui. Ils ne tremblaient pas, eux, devant les plus graves devoirs à accomplir, devant les plus terrribles appareils de la mort; et nous, nous pâlissons, nous chancelons à la seule pensée du blâme que peut nous infliger le premier faquin venu.

Nous sommes pour la vérité, il est vrai, mais à la condition de n'avoir rien du tout à souffrir pour elle. Nous oublions que le monde est l'ennemi juré de la doctrine de Jésus-Christ, et que nous devons vivre dans le monde, sars être du monde, e'est-à-dire sans tolérer ses usages et ses maximes.

" Tout cela est bel et bon et ne manque pas de solidité, répliquent les esclaves de la peur; mais il y a a ssi autre chose à considérer · vous faites du bruit et de l'éclat, vous troublez la paix, vous mettez la guerre partont. N'est pas là un mal et un mal déplorable, un mal que ne saurait compenser le bien que vous vous proposez d'obtenir ? L'Evangile, auquel vous en appellez, ne prêche-t-il pas la paix et la charité ? Pacem habete inter vos, nous dit-il; vivez en paix les uns avec les autres; non est dissensionis deus, sed pacis, notre Dieu n'est pas un Dien de dissension, mais un Dieu de paix. Pourquoi done ne tenez-vous compte de ces paroles aussi bien que des autres que vous vous faites un mérite de prendre pour règle de conduite. "

Que la prédication, comme la défense de la vérité, fasse du bruit et de l'éclat, il n'y a là rien de surprepant ; c'est même nécessaire et en quelque sorte indispensable. Notre Seigneur, pour n'en point donner d'autres raisons, a voulu ce bruit et cet éclat puisqu'il a expressément recommandé à ses disciples de proclamer sur les toits ce qu'il leur confiait dans l'intimité. On ne peut prêcher la vérité sur les toits sans faire de bruit, et comment le divin Maître ait-il pu donner semblable recommandation, s'il eut condamné le bruit et l'éclat? D'ailleurs, luimême a fait beaucoup de bruit et d'éclat, et à tel point qu'on l'a accusé d'être un séditieux et un perturbateur de l'ordre. Commovet populum, il soulève le peuple, disait-on. Or, ce que Notre Seigneur a fait, il nous a enjoint de le prendre pour règle de conduite: exemplum dedi robis ut quemadmodum ego feci, ita et vos faciatis, je vous ai donné l'exemple afin que vous fassiez comme moi.

Pour ce qui est de la paix troublée, c'est une injustice criante que d'en rendre responsables les hérauts et les défenseurs de la vérité. En outre, on interprête mal et l'on applique encore plus mal tous les textes que l'on eite à propos de paix et de charité.

La paix est sans aucun doute un bien et un très-grand bien, mais en supposant toujours qu'il s'agisse de la vraie paix qui implique le repos dans l'ordre, c'est-à-dire dans la pratique du bien et la soumission à la vérité. Nous devons vivre en paix les uns avec les autres, et notre Dieu est un Dieu de paix et non un Dieu de discorde; rien de plus vrai. Mais puisque la paix sup

z la

un

jue

lez,

208,

sen

on,

de

un

dn

me

m,

cet

de

Эn

et

111-

∷i-

l'a

111-

re

de

ta

ez

te

la

18

é.

n,

11

u

38

pose nécessairement le repos dans l'ordre, ne sont-ce pas ceux-là seuls qui sortent de l'ordre, en faisant le mal ou en professant l'erreur, qui troublent la paix et créent les dissensions? Evidemment oni. Et les tenants de la bonne cause, qui crient et travaillent de toutes leurs forces pour ramener ceux qui s'égarent dans les sentiers de la justice et de la vérité, peuvent-ils, eux aussi, être accusés de troubler la paix? Evidemment non. Loin d'aller contre le précepte qui nous ordonne de garder la paix et la charité, ils agissent conformément à ce précepte et même de la façon la plus excellente possible.

Il faut aimer la paix, mais, encore une fois, c'est la paix véritable qu'il faut aimer. Voilà pourquoi l'apôtre Saint Paul nous dit: Si fieri potest, quoil ex vobis est, cum emnibus hominibus pacem habentes, autant que possible et autant qu'il dépendra de vous, ayez la paix avec tout le monde, c'est-à-dire ne faites rien vous-mêmes pour troubler l'ordre et ramenez-y ceux qui s'en écartent. De là à dire que pour ne point troubler la paix il faut laisser dans leur criminelle et dangereuse torpeur les malheureux qui cronpissent dans le mal et dans l'erreur, il y a un abîme.

La fausse paix, cette paix que le monde affectionne, et la seule que les peureux semblent vouloir défendre, doit nécessairement être troublée. Notre Seigneur nous le déclare en termes si formels qu'il n'y a pas lieu d'émettre le plus léger doute là-dessus. Putatis quia pacem veni dare in terram! Non, dico vobis, sed separationem: erunt enim ex hoc quinque in domo una divisi; tres in duos et duo in tres dividentur; pensez-vous, dit-il que je sois venu apporter la paix sur la terre? non, vous dis-je; je suis venu y apporter la division. Ainsi, il y en aura cinq dans une même maison, et, de ces cinq, trois seront contre deux et deux contre trois.

La paix selon le monde n'est donc pas la paix véritable. Pour que nous ne nous laissions pas prendre à ses fausses apparences, Jésus-Christ a soin de nous avertir que la paix que le monde donne n'est pas la paix qui vient de lui. Pacem meam do vobis; non quomodo mundus dat, ego do vobis.

J'avoue bien que ces textes ne sont pas de nature à rassurer

ceux qui ont pour principe de vivre en paix avec tout le monde et qui veulent par tous les moyens éviter l'ennui de subir des contradictions. Mais, ils auront beau dire et beau faire, s'ils refusent maintenant d'accepter ces textes comme règles de conduite ils seront bien forcés de s'entendre un jour condamner par une sentence que ces textes auront motivée, car en voulant plaire aux hommes, dit l'apôtre Saint Paul, on cesse de servir Jésus-Christ. Si hominibus placerem, Christi servus non essem.

"Mais, à quoi bon parler, à quoi bon se donner tant de mal, objecte-t-on toujours, pour implanter dans le monde des principes qu'on s'opiniâtre à rejeter et qu'on s'acharne de plus en plus à combattre? Il faut mettre de la raison en tout; or, ce n'est certainement pas être raisonnable que de prétendre qu'il y a obligation de prêcher quand on a la certitude de ne pas être écouté."

A ceux qui mettent cette objection en avant et qui s'abritent derrière elle pour ne pas avoir à s'accuser de s'abandonner à des craintes puériles, coupables et indignes d'un chrétien, le Sauveur du monde répond par cette parole: Tota die expandi manus meas ad populum non credentem et contradicentem; tout le jour, j'ai vainement tendu les bras à ce peuple qui refusait de me croire et qui me contredisait. Puisque Jésus-Christ a cru devoir persister à instruire un peuple mécréant et contredicant, nous, que ce divin Maître oblige à marcher sur ses traces, nous devons incessamment proclamer la vérité, en dépit de n'importe quelles négations et quelles contradictions.

Comme de raison, en prêchant dans de telles et si tristes circonstances, nous ne recevrons guère de félicitations ni de compliments flatteurs; on ne vantera ni notre savoir ai notre éloquence. Les journaux surtout ne s'empresseront pas de consacrer leurs colonnes à nous faire une brillante réputation. Regardons-les même comme modérés s'ils se contentent de nous qualifier de fous et d'insensés. Sans nous occuper de ce qu'ils disent, remplissons notre devoir, ayant sans cesse présent à l'esprit qu'on ne saurait plaire aux hommes dans le service de Dieu.

A bout d'arguments, mais toujours dominés par la crainte, les peureux finissent par en vouloir aux hommes qui ne savent pas onde des

ls re-

duite

une

e aux

hrist.

mal,

cipes

us à

t cer-

obli-

uté."

itent

des

Sau-

ma-

out le

t de

a cru

cant,

nous

porte

s cir-

nıpli-

ence.

leurs

ns-les er de rem-

on ne

e, les

t pas

trembler comme eux au bruit de vaines clameurs et qui s'arment d'un nouveau courage pour faire face aux ennemis de la vérité; ils les prennent même en aversion. "Ces imprudents, ces exaltés, ces brouillons, disent-ils, nous exposent à de bien grandes misères. Par les questions qu'ils soulèvent et qu'ils débattent, ils finiront par nous mettre dans la triste nécessité d'avoir à nous prononcer entre la vérité et l'erreur, et comment nous prononcer sans créer des mécontentements? Il est donc urgent de les arrêter, de les forcer à garder le silence, car autrement plus d'un regard de travers nous sera lancé par ricochet."

Un regard de travers à rencontrer! un mot de désapprobation, une légère critique à entendre! voilà bien, en effet, ce que l'on range aujourd'hui dans la catégorie des inconvénients graves. On transforme ces bagatelles, ou, pour mieux dire, ces niaiseries, en véritables affaires d'Etat; puis, l'on répète sur tous les tons qu'il n'est pas possible de passer outre, qu'il faut s'arrêter là. Pour s'épargner le désagrément d'être mal vu, même d'un seul faquin, tout bardé de sottise et d'ignorance, on peut aller jusqu'à sacrifier les causes les plus justes et les droits les plus saints.

O hommes de peu de foi! vous êtes trop pusillanimes pour être de la vaillante race des martyrs. Vous n'êtes en réalité que des hommes de paille, car si vous aviez quelques gouttes de sang chrétien dans les veines, loin de redouter un simple regard de travers, vous ambitionneriez de souffrir et de souffrir beaucoup pour la cause de Dieu. Vous n'aimez que vous-même et cet amour vous perdra. Jésus-Christ vous le déclare et vous en avertit; rappelez-vous que ses paroles ne passeront point et que c'est sur elles que nous serons jugés.

#### III.

A la crainte, comme l'une des causes du modérantisme, doit se rattacher la lâcheté, car la lâcheté est aussi bien la conséquence de la crainte qu'une suite naturelle de l'indiférence. Tant que la prédication de la vérité ne fait pressentir qu'elle soulèvera des orages; tant, au contraire, qu'elle promet d'agréables passe-temps, des péripities qui amusent ou qui excitent la curiosité; tant qu'elle promet des fleurs et des couronnes à cueillir, ou que l'odorat est d'avance chatouillé par la fumée d'un encens qu'on espère certainement respirer un jour ou l'autre, nombre de personnes semblent brûler d'un zèle très-ardent pour la diffusion de la saine doctrine. Elles parlent, elles s'agitent, elles font grand bruit et grand tapage.

Mais vienne le moment où la lutte s'engagera forte et terrible, où elle ne sera plus un simple combat de parade, une pure mise en seène telle qu'en conçoivent les romanciers et les constructeurs de chateaux en Espagne, mais un engagement réellement très sérieux, auquel on ne peut prendre part sans consentir à des sacrifices fort pénibles, aussitôt vous les verrez pâlir, perdre contenance et reculer. «Ah! Dieu! s'écrient-elles, où en sommesnous? il est bien vrai que c'est un devoir d'oser beaucoup en faveur du bien et de la vérité; mais, de grâce, épargnons-nous le spectacle de semblables horreurs! N'allons pas jusqu'à nous entre-déchirer de cette façon! Avant tout, nous sommes frères, agissons en conséquence et ne détruisons pas la charité sous prétexte de défendre la vérité.»

C'est ainsi que parlent les lâches quand leur amour-propre, loin de trouver à butiner dans des près émaillés de fleurs, est, au contraire, invité à s'immoler sur un champ de bataille. La simpiternelle raison qu'il faut garder la charité avant tout s'ancre si bien dans leur cerveau qu'il n'y a plus moyen de la déleger.

Puisqu'il est nécessaire de parler ici de la charité, nous en parlons, car il n'est pas un mot peut-être dont on abuse autant. *l'aix* et *Charité*, voilà ce qu'on répète à tout venant, sans savoir aucunement ce qu'il faut entendre par ces expressions.

Pourqu'on ne cède pas à la tentation de m'accuser d'exposer une théorie nouvelle, une théorie inventée pour l'occasion, je laisserai la paroles à des personnages autorisés, qu'on ne saurait soupçonner de parti pris. elle

éa-

; la

ieil-

en-

tre,

our

ent,

ble, nise

ruc-

ent

des

3011-

nes-

fa-

s le

ous

res,

ré-

ore,

au

 ${
m im}$ -

ere

le-

on

nt.

sa-

er

is-

ait

a La charité, dit le savant P. Montrouzier, de la Compagnie de Jésus, n'est pas la mollesse. Qu'on témoigne à l'adversaire les égards qui lui sont dus; rien de plus juste. Mais pourquoi lui prodiguer des éloges qu'il ne mérite point, surtout lorsqu'il peut en résulter pour les âmes un péril de séduction? Parce que la vérité déplait à son antagoniste, est-ce une raison de l'étouffer? n'est-ce pas, au contraire, le cas de la proclamer cent fois plus haut? Et sous prétexte de charité, faudra-t-il ne pas démasquer l'hypocrisie des séducteurs qui veulent ravir aux âmes leur foi, leur vertu et leur espoir?"

Qu'on veuille bien remarquer, méditer même ces paroles du P. Montrouzier; elles devraient être partout gravées en caractères ineffaçables, car elles sont l'expression vraie de la vraie doctrine. Il faut démasquer, quelle que soit la dignité dont il sont revêtus, les hommes qui mettent en péril, de quelque façon que ce puisse être, la sainte cause du bien et de la vérité, et qui exposent ainsi les âmes à un grand danger pour leur foi, leur vertu et leur espoir. Tout péril de séduction doit être signalé, au risque même de compromettre en le faisant des personnages jusque là regardés comme tout-à-fait irréprochables. Plus est grande l'influence dont jouissent certains hommes, en qui l'erreur trouve un lieu de refuge et un appui, plus aussi est grand le péril de séduction qu'ils eréent; plus, par conséquent il est urgent de les démasquer.

L'illustre et immortel pontife, qui régit la sainte église de Dieu depùis bientôt vingt sept années révolues, avec une sagesse et une prudence que les siècles futurs ne se lasseront pas d'admirer, n'a-t-il pas plus d'une fois confirmé cette doctrine par les exemples qu'il nous a donnés? Prêtons sculement l'orcille à ce qu'il disait le 18 juin 1870, en présence d'un auditoire considérable, où plusieurs de ses évêques intriguaient si tristement dans le but d'empêcher la proclamation du dogme de l'infaillibilité. Pie IX, malgré la grande charité qui le caractérise, ne crut pas devoir leur taire, en semblable occurrence, de durés mais salutaires vérités. S'adressant donc à tous les évêques présents, le saint

Pontife laissa publiquement échapper les mémorables paroles suivantes:

"Vous êtes les sentinelles établies de Dieu pour veiller au salut du peuple. Mais parmi ces sentinelles (je le dis avec douleur), il en est qui oublient la grandeur de leur devoir, jusqu'à laisser les devises dont l'Eglise les honora pour prendre celles du siècle et vivre comme lui. D'autres transigent et pactisent avec le monde, chassant de leur souvenir la parole d'or de saint Léon: Pacem cum mundo non nisi amatores mundi habere possunt; et ne voulant plus savoir que le monde est ennemi de Jésus-Christ, ee qui a dicté à saint Jean ces terribles paroles: mundus non cognovit. Eh! de grâce, est-ce donc le monde qu'ils ont reçu et les sentiments, et les dons de sagesse, d'intelligence, de conseil, de force, de seience et de piété? La troisième classe des sentinelles se compose de ces fervents et zélés pasteurs qui consument toute leur vie dans l'accomplissement de leur ministère auguste.

« J'invoque sur tous la bénédiction du Seigneur! Pour les premiers, j'implore de Dieu la lumière. Qu'un rayon de la lumière leur fasse connaître le malheur de la situation. Pour les seconds, j'implore l'esprit de force et de décision, afin que cesse leur perpétuelle vacillation in duas partes, et qu'ils sachent s'émanciper de certains principes peu sûrs et de certaines vaines considérations. Quant aux troisièmes, qui sont le grand nombre, je n'ai qu'une seule grâce à demander pour eux, et e'est la persévérance."

Quant le Saint-Père lui-même se permet de parler de la sorte, non pas à huis-clos, mais en plein public, il ne faut pas craindre de suivre son exemple, de dire hardiment la vérité, de la dire même en stigmatisant les trames ourdies contre elle, au risque de froisser par là certains dignitaires. Il faut néanmoins se bien garder de manquer alors à ce que l'on doit à la haute position qu'ils occupent.

« Singulières théories, continue le P. Montrouzier en parlant des thèses que développent constamment les lâches pour empêcher les luttes en faveur des bonnes doctrines, singulières théosui-

sa-

ur),

sser

e et

non-

Pa-

t ne

t, ce

cog-

vés à

sen-

e for-

es se

toute

r les

la lu-

r les

cesse

t s'é-

aines

nbre,

ersé-

sorte.

indre

dire

isque

bien

sition

rlant

empêthéo-

ries, beaucoup trop prisées de nos jours, dont le terme final est un état voisin de l'indifférentisme, disons le mot, le scepticisme des esprits et l'affadissement des caractères! Ainsi ne pensaient pas les saints docteurs..... Saint Grégoire de Nazianze se déclare le partisan et l'ami des caractères qui savent remuer de bouillantes passions, parce qu'il les eroit nécessaires à l'exécution des grandes entreprises. Nous ne sommes pas de ceux, dit-il, - qui rangent parmi les défauts cette véhémence de caractère, sans laquelle personne ne pent exécuter quelque chose de grand en faveur de la piété, ou accomplir un important devoir commande par une autre vertu: nec enim ii sumus qui animorum acrimoniam in vitio ponamus, sine qua nemo magnum aliquod pietatis aut cujusquam alius virtutis munus exequi potest. La fougue du caractère ne lui semble à redouter que lorsqu'elle est unie à l'ignorance et à la préramption. Pour vous, hommes doctes et prudents, ne eraignez pas : votre ton peut s'èlever, votre parole devenir brûlante, et votre voix prendre le son éclatant de la trompette. C'est par de tels organes que la vérité se plait à retentir.»

Est-ce assez clair, et nous effaroucherons-nous encore à l'occasion de certains écrits qui n'ont pas toute la vivacité qu'avait permise et applaudie Saint Grégoire de Nazianze? Ah! si nous connaissions mieux, que de reproches nous paraîtraient mal fondés et injustes!

Saint François de Sales, le doux, l'angélique évêque de Genève, ne pense pas autrement que Saint Grégoire de Nazianze. Voici en quels termes il s'exprime en traçant aux fidèles la ligne de conduite qu'ils doivent journellement tenir :

"Il ne faut pas, pensent fuir le vice de la médisance, favoriser flatter et nourrir les autres vices; ains faut dire rondement et franchement du mal, et blasmer les choses blâmables. Il faut observer, en blâmant le vice, d'espargner le plus que vous pouvez la personne en laquelle il est..... J'excepte entre tous, les ennemis déclarés de Dieu et de son Eglise: car, de ceux-lû, il faut les décrier tant qu'on peut: Comme sont les sectes des hérétiques et des schismatiques, et les chefs d'icelles: c'est charité de crier au loup quand il est entre les brebis, voire où qu'il soit."

Et les catholiques libéraux, qui, au dire de Pie IX l'infaillible, sont les plus dangereux ennemis de l'Eglise à l'époque actuelle, n'est-il pas permis de les décrier un peu, si la doctrine de Saint François de Sales est vraie, comme il n'y a pas lieu d'en douter?

De cette doctrine, le savant évêque d'Angoulème tire les conclusions suivantes :

"Nous n'écouterons, vous n'écouterez ni la voix de la chair et du sang, ni les anciennes relations de société, ni les admirations les plus enthousiastes pour tel et tel talent d'orateur ou d'écrivain, ni les engagements dans tel ou tel parti politique, ni même la reconnaissance pour les services rendus à l'Eglise, si on les invoquait aujourd'hui pour la combattre. C'est l'Eglise, l'Eglise seule qu'il nous faut toujours suivre et écouter, non point ce prêtre et cet évêque particulier, qui nous agrée davantage' mais celui qui est chargé par l'Eglise de nous conduire, et qui se laisse conduire lui-même par le Conducteur de tout troupeau de Jésus-Christ."

"Done, conclut à son tour Mgr. de Ségur, allons toujours au Pape. Par lui seul Jésus-Christ nous enseigne et nous guide mfailliblement. Il n'y a qu'une tiare dans le monde : regardous-la par-dessus toutes les couronnes, par-dessus toutes les mîtres ; et suivons, vénérons les mîtres, les couronnes, les têtes à proportion qu'elles sont dans l'alignement de la tiure."

Voilà un à proportion qui, si on le pèse bien, diminuera de beaucoup la gravité de certaines accusations qu'on porte contre les écrivains catholiques, et qui même la fera disparaître tout-à-fait.

Les paroles de Mgr. Parisis ne sont pas moins remarquables que celles de Mgr. d'Angoulême et de Mgr. de Ségur.

« Tout écrivain, dit-il, qui se permet d'attaquer les vérités de la foi, de jeter des soupçons ou des ridicules sur ses institutions et ses pratiques, d'entraver par ses publications le ministère de ses pasteurs; tout écrivain qui, même sans le vouloir, s'écarte des vrais enseignements de l'Æglise, tombe par cela seul de plein droit sous la censure des journaux catholiques. Reste à ceux-ci le devoir de bien connaître à fond la matière qu'ils ont à traiter

ıfailli-

ie ac-

ine de

d'en

s con-

chair

lmira-

ir ou

tique,

ise, si

Iglise.

non

anta-

re, ei

trou-

rs an

guide

dons-

îtres ;

opor

ra de

eontre out-à-

ables

és de

tions re de

carte plein

ux-ci

aiter

pour combattre l'erreur, et c'est un avantage précieux pour tous qu'ils soient obligés de l'étudier ainsi..... On peut, en toute conscience, même étant simple taïque, attaquer de pareils écrivains; on peut les critiquer, et pour le fond, et même pour la forme, afin d'en degoûter les lecteurs; car, lorsque de tels ouvrages entrent dans les familles, ce sont de vrais ennemis domestiques, ce sont des loups dans la bergerie, comme disait le doux Saint François de Sales: c'est charité de crier au loup, quand il est entre les brebis..... Dire qu'en cela les journalistes s'ingèrent dans les choses de l'Église et s'attribuent la juridiction pastorale, c'est une accusation tout-à-fait sans valeur, que personne sans doute ne voudrait soutenir dans de pareils termes."

J'ai cependant mémoire qu'une feuille, publiée à St. Germain de Rimouski, soutenait gravement que les journalistes catholiques ne peuvent traiter les questions religieuses ou mixtes, sans autorisation de l'Ordinaire, et que s'ils entreprennent de le faire sans cette autorisation, ils empiètent sur la juridiction épiscopale.

A tant de voix autorisées vient s'ajouter celle du vénérable et saint évêque de Montréal, Mgr. Bourget, qui, parlant des discussions dans une circulaire qu'il adressait à son clergé le premier mars de cette année, disait, avec ce grand sens catholique qui le caractérise :

« Il va sans dire que, dans toutes espèces de discussions, il faut se donner mutuellement des témoignages d'honneur, de respect et d'estime. Honore invicem prævenientes..... Salva charitate.

« D'un autre côté, il ne faut pas oublier que, chargés, comme nous le sommes, de garder intact le dépôt sacré de la vérité, il n'y a pas à transiger avec le respect humain, les égards dùs aux grands, les intérêts personnels et civils, quand il s'agit de la défendre. Le taire par crainte de déplaire ou autres motifs condamnables, quand l'erreur est proclamée et triomphe, ce serait une prévarication inexcusable, nonobstant les vains prétextes d'inopportunité, de prudence, de crainte de troubler la paix, que l'on a coutume d'alléguer. »

Quels sont ceux qui prêchent une doctrine contraire à celle

que j'établis ici, en m'appuyant sur de si nombrenses, si respectables et si hautes antorités? Les lâches et surtout ces lâches au superlatif qu'on nomme catholiques libéraux, et qui sont la plaie de notre siècle. Ils aiment mieux la conciliation que la lutte, sous prétexte de sauvegarder la charité; ils prétendent qu'eux seuls savent véritablement pratiquer la charité, parce qu'ils sont conciliants, et cependant ce sont eux qui la détruisent, parce qu'ils brisent l'unité qui est le caractère essentiel de la charité. Je ne leur adresse pas ce reproche de mon autorité propre ; c'est Pie IX qui le leur adresse. Qu'ils écoutent attentivement les plaintes que ce saint Pontife laisse échapper dans le bref qu'il a adressé, le 6 mars de cette année, au cérele St. Ambroise, à Milan, et ils verront que rien n'est plus rigoureusement vrai.

« Oui, hélas l' s'écrie Pie IX, ils ne manquent pas ceux qui, comme pour marcher d'accord avec nos ennemis, s'efforcent d'établir une alliance entre la lumière et les ténèbres, un accord entre la justice et l'iniquité, au moyen de ces doctrines qu'on appelle catholiques-libérales.......

"Or, ceux-ci sont plus dangereux et plus funestes que les ennemis déclarés, et parce qu'ils secondent leurs efforts sans être remarqués ou même sans donner leur avis, et parce que, se tenant pour ainsi dire sur la limite des opinions condamnées, ils se donnent l'apparence d'une véritable probité et d'une doctrine sans tache, qui allèche les imprudents amateurs de conciliation et qui trompe les gens honnêtes, lesquels sanraient sans cela s'opposer fermement à une erreur déclarée. De la sorte, ils divisent les esprits, déchirent l'unité et affaiblissent les forces qu'il faudrait réunir pour les tourner toutes ensemble contre l'ennemi.»

Ainsi donc, de par l'autorite de la parole infaillible de Pie IX, ceux qui sèment la division dans le camp catholique, qui troublent la paix, qui anéantissent la charité, ne sont pas les soldats armés pour la défense de la vérité, mais les prédicants de la conciliation. En vérité, on ne conçoit pas comment des paroles aussi claires peuvent rester incomprises. Ce mystère de résistance à la grâce cesse cependant d'étonner, quand on se rappelle que le

miracle de la résurrection de Lazare ne convertit pas tous les Juifs qui en furent témoins. Dilexerunt homines magis tenebras quam lucem. Il y a des hommes qui aiment mieux le s ténèbres que la lumière, car leurs œuvres craignent le grand jour! Erant enim corum mala opera.

espec-

âches

ont la

ie la

ndent

parce

isent,

de la

torité

itten-

ins le

Am-

mena

qui,

l'éta-

entre

pelle

les

être

nant

don-

sans

qui

oser les

lrait

IX,

rou-

dats

con-

ussi

e a e le Le lendemain, le Saint Père disait dans sa réponse à la députation des catholiques de tous les pays du monde : « Les tirans ont attaqué l'Eglise avec la hache et la roue ; les hérétiques avec le mensonge et les fausses doctrines ; les incrédules avec l'impiété ; les sectes avec tous les moyens à la fois. Quelquefois, hélas ! l'Eglise est aussi attaquée par certains cutholiques qui croient tout arranger des deux côtés, qui croient qu'en cédant quelque droit, les égarés viendraient à nous, et ainsi ils oublient la sentence de Jésus-Christ : « Nemo potest duobus dominis servire. »

Ces jours ont terribles: elles mettent les lâches, les catholiques libéraux en particuliers, sur la même ligne que les ennemis les plus acharnés de l'Eglise; ce sont même, d'après ce que disait Pie IX la veille, les ennemis de l'Eglise les plus à craindre au temps où nous vivons.

Puisqu'il en est ain...i, ayons donc une sainte horreur de la lâcheté; transformons-nous et montrons-nous tous tant que nous sommes, des chrétiens vraiment militants et prêts à tout affronter quand il s'agit de défendre les intérêts de Dicu. C'est là surtout ce que nous remarque Pie IX, après avoir si sévèrement blâmé la lâcheté d'un grand nombre de catholiques de nos jours.

« Partont, dit-il, partout où il s'agit des intérêts de notre Père éternel; partout où il s'agit des intérêts de Dieu violés par les hommes, c'est là, là que nous devons nous trouver comme des athlètes, comme des soldats qui combattent sur les champs de bataille, pour soutenir sa gloire, pour ramener les âmes à lui, en un mot pour sauver le plus possible de ces égarés qui courent après les clameurs et les séductions du monde........Notre devoir est de nous opposer de toutes nos forces contre le débordement d'iniquité.»

Plus que jamais tenous-nous-en aux renzeignements de Pierre; ses parolos, comme celles du Sauveur, dont il tient ici-bas la place, sont esprit et vie. Nous sommes en ces temps divinement prédits où l'erreur est si subtile qu'elle peut même ébranler la foi des élas. Veillons et prions, car autrement l'ange des ténèbres, qui sait se transformer en ange de lumière, nous enlacera dans ses filets, puis, nous donnera à croire que nous pratiquons excellemment certaines vertus, il se servira de nous pour accomplir les plus noirs de ses desseins.

Quant aux lâches qui le sont par indifférence, je n'en dirai que peu de mots. Ils provoquent le dégoût et ils sont tout particulièrement de ceux que Dieu commence à vomir de sa bouche; quia tepidus es, et nec frigidus, nec calidus, incipiam te evomere ex ore meo.

Ces lâches ne comprennent pas pourquoi tant de bruit à propos de vérités qu'ils jugent n'être pas si importantes après tout. Pour eux, les vérités de l'ordre le plus élevé ne sont que bagatelles: M. Cauchon et les rédacteurs de la Minerve, de même que le Canadien et l'Evènement, se dressent ici devant moi, quoique je fasse pour chasser leur importun souvenre. « Il y a, disent-ils, beaucoup d'erreurs qui circulent librement et dont il le faut pas cependant s'inquiéter. Ce qui le prouve, c'est que, malgré ces crreurs, le monde n'en va pas plus mal. »

Ils ont raison à leur point de vue, car ces erreurs n'empêchent que l'on ne digère bien, que l'on ne prenne ses aises, que le commerce ne soit prospère, même florissant. Animalis homo non percipit ea quæ sunt Spiritus Dei; l'homme animal, l'homme qui juge de tout, d'après les idées de la terre, ne comprend pas les choses de Dieu. Scultitia enim est illi et non potest intelligere: elles sont folie pour lui et il ne saurait les comprendre. Voilà pourquoi il blâme énergiquement toute discussion, toute lutte dont le résultat ne permet point d'espérer quelque chose à traire ou à brouter. Il se croit sage en agissant de la sorte, mais qu'il se rappelle que sa sagesse est réprouvée de Dieu: sapientiam sapientium reprobabo, est-il écrit: je répreuverai la sagesse des sages.

Que les lâches par indifférence méditent sérieusement ces paroles, et ils se convainerent qu'il y a pour eux mille raisons de trembler et de craindre. Au jour du jugement, la sagesse, la prudence humaine ne sera pas d'un grand secours à ceux qui, pendant leur vie, se seront fait gloire de n'obéir qu'à ses seules inspirations.

#### IV

Si l'on donne dans le modérantisme parce qu'on a peur, parce qu'on est lâche, on s'y jette aussi parce qu'on est ignorant.

L'ignorance est une des plaies qui rongent le monde moderne. Parlant des nombreuses erreurs du temps présent, Pie IX s'écriait, le 18 Juin 1870 : « Je dis que tant d'erreurs de notre temps proviennent en grande partie d'ignorance. »

L'ignorance est une plaie d'autant plus funeste qu'elle est justement la disposition requise pour que nombre de maladies morales soient efficacement inoculées. Nul mieux que Satan ne connait la vérité du vieux proverbe : qui veut prendre du poisson doit pêcher en eau trouble : aussi, depuis la trop fameuse Renaissance, c'està-dire depuis la fin du XV me siècle, s'est-il surtout évertué à amener la nuit sur le monde. S'il n'a malheureusement que trop réussi. A partir de cette époque, toutes les fortes études, qui avaient fait la gloire des âges de foi et qui avaient enrichi les bibliothèques chrétiennes de monuments à jamais admirables, ont été abandonnées. On les a sacrifiées pour consacrer tout son temps à s'approprier quelque bribe de la brillante enveloppe qui recouvre les oripeaux de la littérature gréco-romaine, et à étudier la philosophie païenne.

Le résultat de ce travail à rebours a justement été ce qu'il devait être ; un profond affaissement des intelligences et un déplorable amellissement des caractères. Or, pendant que la nuit se faisait. l'homme ennemi inimicus homo, qui épiait le moment favorable, s'est levé ; il a parcouru le champ du père de famille et il a déposé la mauvaise semence. Nous recueillons aujour-

rai que artieuouche ; evome-

Pierre;

la pla-

nement

er la foi

nèbres.

ra dans

s excelplir les

à pros tout. ugatelne que noique nt-ils, it pas ces er-

chent
comnon
comme
l pas
tellindre,
coute
ose à
mais

nien-

resse

d'hui les fruits de cette semence maudite, et force nous est d'avouer qu'ils sont bien amers.

Il y en aurait long, bien long à dire s'il fallait énumérer tous les maux que l'ignorance traîne à sa suite. Jo ne l'entreprendrai point, vculant me tenir strictement dans les bornes de mon sujet. Je n'envisagerai l'ignorance que comme une des causes du modérantisme,

Ignoti nulla cupido: on ne saurait estimer, désirer ou aimer ce que l'on no connait pas. De là vient que nombre de personnes, ayant à peine effleuré les grandes questions qui s'agitent de par le monde à l'heure présente, si toutefois elles en connaissent autre chose que le nom, ne peuvent concevoir comment il arrive qu'on mette tant de zèle à les traiter à leur véritable point de vue, et à combattre les erreurs qui se formulent à leur occasion. Comme elles les jugent sans importance aucune, parce qu'elles n'en connaissent à peu près rien du tout, elles estiment disputes vaines tout ce qui se dit ou s'écrit sur ces questions, et elles trouvent bien remuants ceux qui ont la prétention de vouloir que la vérité soit alors respectée dans tous ses droits, et qui agissent en conséquence.

« A quoi bon tant de tapages, disent-elles, à propos de choses qui, en définitive, ne peuvent nous faire ni bien ni mal? Laissons tranquilles ces choses-là dont on ne parlait point il y a quelques années, sans que le monde se trouvât plus mal; n'en faisons point de cas du tout Mon Dieu! s'il fallait redresser tout ce qui semble devoir l'é re, les guerres seraient perpétuelles, interminables! Qu'on cesse donc de nous ahurir avec des riens, et qu'on mette un terme à ces querelles d'allemands.

Tels sont les beanx disconrs que tiennent les ignorants aux vaillants défenseurs de la vérité. L'ardeur de la lutte, le nombre et la qualité des combattants devraient au moins leur faire soupçonner qu'il y a au fond quelque chose de plus sérieux qu'ils ne le pensent. Mais non ; ils ne sont pas capables d'autant. Si parfois il arrive qu'un tel soupçon fasse soudainement irruption dans leur esprit, ils ne s'y arrêtent pas, car ils craignent que ce scupçon ne finisse par les inquiéter et les pousser à examiner de

près ce dont ils parlent sans aucune connaissance de cause; ils ont horreur de tout ce qui n'a pas un caractère frivole. Comme ils n'aiment pas à se déranger ni à se fatiguer, ils bannissent promptement de leur esprit toute pensée qui pourrait les forcer de conclure qu'il y a pour eux obligation de faire des études graves et sérieuses. Ils trouvent bien plus commode, et ce l'est aussi asssurément, quoique peu conforme à la raison, de ramasser par les rues tous les sots propos qui se débitent contre les tenants de la bonne cause, et de les répéter sans prendre sousi de savoir ce qu'ils valent.

Je ne dis rien ici de la connaissance des yrris principes. C'est à peine s'ils connaissent les plus élémentaires, et encore arrive-t-il très souvent qu'ils ne sont pas en état d'en tirer correctement les premières conséquences. Après cela, qu'ils ignorent comment ces principes se relient les uns aux autres et se combinent entre eux pour former un corps de doctrine, il n'y a pas lieu d'en être surpris.

On les entend souvent invoquer eux aussi la paix et la charité; et c'est ainsi qu'à l'aide de mots qui ne réveillent chez eux que des idées fort confuses, mais qui leur paraissent sonores et qu'its prononcent avec emphase, ils tâchent de se persuader à eux-mêmes, ainsi qu'aux autres, qu'ils sont bien au fait des questions débattues. Si vous tentez de les éclairer, de leur faire goûter quelques bonnes raisons, en prenant soin de mettre ces raisons sous la forme la plus simple possible, afin qu'elles puissent pénétrer dans leur cerveau par une des rares fissures que vous y remarquerez, comme propres à donner passage au bon sens, vous les verrez s'armer de défiance comme s'ils craignaient d'être harponnés. Pour éviter tout danger de séduction, ils ne prêteront qu'une légère attention à vos pareles, puis se contenteront, pour répondre à vos arguments, d'invoquer l'autorité de MM. tel et tel, très savants hommes, disent-ils, dont il ne serait ni sage ni prudent de rejeter la manière de voir. Comme si ces cuistres s'occupaient beaucoup au fond de la sagesse et de la prudence!

est d'a-

er tous reprene mon

causes

aimer ersonent de

issent arrive nt de asion.

putes troupue la

nt en

hoses
Laisquelisons
ut ce
inter-

s, et

aux nomfaire [u'ils . Si

ie ce

S'ils traitent avec un souverain mépris les questions de vie ou de mort pour notre avenir social et religieux, ils s'occupent beaucoup en revanche des plus grossiers intérêts matériels, et ils prennent une part active aux querelles les plus infîmes. Ecoutezles, en effet. Ils sont intarissables et tout de feu s'il s'agit d'une route nouvelle à percer, d'un terrain à exploiter, d'un pont à construire, d'une élection de conseillers municipaux à organiser et à emporter, d'un nouveau système à faire adopter pour l'amélioration des races bovine, chevaline et porcine. Et si l'on voulait les en eroire, eux qui parlent tant de paix, de charité et de concorde, les journaux seraient remplis d'un bout de l'année à l'autre des sottes injures qu'ils ont à lancer à la figure de leurs adversaires en ces ridicules débats.

Homo, cum in honore esset, non intellexit; l'homme, c'est-àdire l'homme ignoran, n'a pas compris le degré d'honneur où Dieu l'a élevé. Il ne sait pas pourquoi il porte la tête en haut et non en bas, tournée vers la terre comme les autres animaux. Lui qui a été eréé pour vivre de la vie de Dieu même, qui doit tout rapporter à Dieu en le spiritualisant, s'incline vers la boue, s'y colle et s'identifie avec elle autant qu'il le peut. Il dit, sinon par ses paroles, au moins par ses actes: « Périssent toutes les grandes vérités de l'ordre divin plutôt qu'une parcelle de cette matière qui flatte si agréablement mes sens! » Et ainsi se vérifie cette parole du livre des Proverbes: Qui indocti sunt, in cordis egestate morientur: les ignorants mourront pauvres de cœur comme ils ont véeu.

Il en est d'autres dont l'ignorance ne porte pas sur toutes les grandes questions qui se discutent, mais sur certaines d'entre elles seulement. Ceux qui sont dans ee cas, et qui ont l'esprit étroit, ne soupçonnent pas qu'il puisse exister quelque chose d'important à faire valoir ou à défendre au-delà de leur horizon borné. Ils combattront donc assez vaillamment si on les ttaque sur le terrain qu'ils fréquentent, mais, hors de là, ils estiment qu'il n'importe pas de lutter. Aussi raisonnent-ils à peu près comme les ignorants de la pire espèce relativement aux questions majeures qu'ils ont le malheur de ne pas connaître comme ils le

devraient: ils jugent que c'est inutilement soulever des colères que de s'en occuper. Les ignorants à ranger dans cette catégorie sont nombreux et ils favorisent de modérantisme sans le savoir.

u

Z -

e

à r

1-

le

à

rs

ù

ıt

it

e,

11

S

e

e

s

Quoique suffisamment au courant des questions sur lesquelles la lutte est engagée, on donne encore fréquemment dans le modérantisme par ignorance de ce qui se passe en dehors du petit enclos où l'on vit, par ignorance surtout de la véritable et seule histoire, l'histoire de l'Eglise. L'on ignore cemment les luttes que nous soutenons ici ont été et sont encore conduites par des hommes très-doctes, très-modérés et très-sages, même par des évêques dont le nom fait autorité. On ignore malheureusement les encouragements qu'ils reçoivent chaque jour du Chef infaillible de l'Eglise. On se trouve done tout étonné, tout effrayé quand il s'élève une discussion, et si elle prend des allures un peu vives, surtout si elle devient brûlante, on s'imagine dans sa naïveté toute primitive, qu'il ne s'est jamais rien passé d'aussi horrible sous la calotte des cieux.

Si l'on savait jusqu'à quel point ces illustres personnages sont eux-mêmes vifs, mordants et hardis, dans leurs attaques comme dans leurs répliques; jusqu'à quel point ils permettent de l'être à l'égard de certains adversaires, ceux en partieulier qui manquent de bonne foi, on ne crierait pas au manque de modération et de charité, encore moins au renversement de l'ordre et au scandale, parce que des écrivains catholiques osent parler correctement leur langue et appeler les choses par leur nom; parce qu'ils usent légitimement du droit de défendre la vérité attaquée et aussi de repousser, en démasquant leurs adversaires, les calomnies dont ces derniers essaient de les flétrir en haine de la vérité.

Mais ce qui fait surtout bien comprendre que la vigne du divin Maître a non-seulement besoin, pour vivre et porter des fruits, de la lumière, de la chaleur et de la rosée du ciel, mais aussi de la serpe qui l'émonde, c'est l'étude de l'histoire ecclésiastique. Que de discussions, que de débats, que de luttes ont marqué le cours des divers siècles depuis l'établissement de l'Eglise jusqu'à nos jours. Et à la tête de ces discussions, de ces débats et de

ces luttes, que voyons-nous? De grands papes, de grands évêques, d'illustres et saints religieux, parfois même d'humbles, mais pieux et savants laïques qui mettaient leur science au service de la vérité outragée. Ce bruit, cet éclat qu'on redoute tant de nos jours, qu'on signale à titre d'inconvénients graves, on n'en tenait nul compte dans les âges de foi, non plus que de ces autres inconvénients regardés aujourd'hui comme insurmontables. Pourquoi cela? Parce qu'on était intimement convaineu, d'après ies enseignements de Jésus-Christ, qu'il faut défendre la vérité avant tout, que c'est le devoir qui prime tous les autres et que c'est en accomplissant ce devoir qu'on pratique la charité la plus excellente, puisqu'on doit aimer Dieu, et conséquemment la vérité, par-dessus toutes choses.

Et il faut voir avec quelle liberté de langage on procédait dans ces luttes et ces débats! On disait franchement son fait à un adversaire quand il était propre à induire les fidèles en e wurs touchant la saine doctrine. « Me connaissez-vous? » dit un jour l'hérésiarque Marcien, à Saint Polycarpe, évêque, de Smyrne et disciple de Saint Jean, l'apôtre de la charité. « Oui, répondit Saint Polycarpe sans hésiter, je te connais; tu es le premier-né du diable. »

Et que d'autres traits du même genre ne pourrait-on pas citer? Tertullien, Saint Jérôme, Saint Cyprien, Saint Athanare, Saint Augustin et des milliers d'autres ont combattu en faveur de la vérité avec une énergie, une vigueur, une vivacité de paroles qui déconcerteraient notre fausse délicatesse moderne, si l'on voulait suivre rigoureusement leur traces. Entre saints personnages même, avec quelle sévérité on se traitait parsois, lorsqu'on croyait que son adversaire, tout en étant de bonne foi, al évait quelque peu la doctrine catholique seit dans son enseignement soit par des actes d'où pouvaient découler de fâcheuses conséquences!

On aurait donc tort de penser que les discussions et les luttes, même au sein de l'Eglise, constituent un état anormal et irrégulier. L'histoire, quand on la sait, nous dit que c'est le contraire qui est vrai. Il y a toujours eu dans l'Eglise des divergences d'opinions, des contestations et des disputes. Elle ne les défend point et ne les à jamais défendues; elle se borne uniquement à prescrire les règles à suivre pour qu'aucune vertu ne soit alors blessée.

La raison pour laquelle l'Eglise n'a jamais interdit et n'interdira jamais les discussions, est facile à saisir : c'est d'abord qu'elle respecte infiniment la liberté de ses enfants, et ensuite qu'il résulte toujours un grand bien de ces discussions. Sans doute, elles peuvent entraîner et elles entraînent quelquefois des inconvénients assez graves ; mais ce sont de pures accidents que compensent amplement les heureux résultats obtenus. Rappelons-nous toujours que c'est la triste condition de l'homme, depuis que le péché a fait invasion dans le monde, de ne pouvoir opérer le bien qu'en fournissant aux méchants l'occasion d'exercer leur malice, et, si nous avons cette vérité constamment présente à l'esprit, nous cesserons d'accuser ceux qui combattent les bons combats de troubler l'ordre et de donner du scandale.

Le milieu dans lequel nous vivons, les personnes que nous fré quentons et avec qui surtout nous avons des rapports intimes, les livres que nous avons étudiés ou simplement parcourus exercent une immense influence sur nos opinions, nos idées, nos manières de voir et d'apprécier les choses. Comme cette influence peut être bonne ou mauvaise, suivant la qualité des causes qui la produisent, il importe souverainement, une fois que la raison est parvenue à maturité, de nous rendre compte de la valeur de nos connaissances acquises.

Mais le travail, surtout le travail intellectuel ne va pas à beaucoup d'hommes. Ils eat l'esprit paresseux. C'est pourquoi ils sont fort enelins à conserver telles qu'elles sont les opinions toutes faites qu'ils ont adoptées sans examen, et à se prononcer, sans avoir mûrement réfléchi sur certaines matières, d'après des idées qu'ils ont acceptées sur la foi d'autrui, ne se rendant pas biencompte de leur portée, encore moins de leur exactitude.

Les opinions les idées ainsi adoptées de confiance, sans mûre réflextion et surtout sans travail sérieux, sont ce qu'on appelle les préjugés et les préjugés servent efficacement le modérantisme.

'est en excelvérité, it dans

évê-

mais

ce de

le nos

tenait

es in-

Pour-

rès les

avant

it à un
e rours
un jour
yrne et
épondit
mier-né

s citer?

Saint
de la
paroles
si l'on
personrsqu'on
al.évait
nemeet
consé-

lattes, et irréontraire ergences Cien n'est plus difficile que de se débarrasser des préjugés. Les seuls esprits fortement trempés, essentiellement droits, qui n'aiment naturellement que la vérité et ne recherchent qu'elle, finissent par en faire bonne justice. Que de tels esprits sont dignes d'éloges! que de mérite surtout ils ont devant Dieu! Car malgré les belles qualités dont on est doué, il y a toujours au fond de cette pauvre nature humaine, si profondément blessée depuis la faute originelle, quelque chose de très fort qui combat tous les nobles instincts.

Quant aux esprits médiocres, il n'y a presque pas moyen de les amener à voir elair, une fois qu'ils ont été prévenus. Ils deviennent tellement épris des opinions qui ont constamment un cours dans le milieu où ils ont véeu et chez les personnes avec lesquelles ils sont en rapport qu'ils ne peuvent pas s'imaginer qu'on puisse raisonnablement ne vas professer ces opinions. Les attaquer, c'est à leurs yeux un crime aussi grand que de vouloir anéantir la loi et les prophètes. Les finusses idées sont tellement enracinées chez eux qu'elles semblent faire partie de leur nature même. Ils sont convaincus qu'une idée est vraie par cela seul qu'ils l'ont toujours eue et qu'ils l'ont toujours vue partagé par d'autres. Quant à se rendre compte de l'adhésion qu'ils y donnent, c'est la dernière des choses du monde àlaquelle ils pensent.

Il y a plus. Si, au moyen d'une démonstration qui porte l'évidence avec elle, vous les mettez en demeure de se convaincre qu'ils sont dans le faux, il ne vous écouteront guère, point du tout même, et ils en reviendront toujours à dire : « Quoiqu'il en en soit, je suis attaché à ce qu'on a toujours cru et enseigné; on ne saurait le nier. A cause de cela même, je ne puis être dans l'erreur. Votre doctrine est nouvelle. Si elle était vraie, comment se ferait-il qu'on cut commencé si tard à la prêcher?

Ils oublient ou ne remarquent pas, ces braves gens, que la doctrine qu'ils appellent nouvelle ne l'est que pour eux. Ils la trouvent nouvelle, parce qu'ils n'en ont jamais su bien long. S'ils avaient plus ou mieux étudié, ils seraient en possession depuis longtemps des vérités qu'ils réprouvent aujourd'hui à titre de nouveautés.

Les

n'ai-

inis-

gnes

ılgré

d de

is la

les

n de

s de-

t un

avec

giner

LICS

uloir

ment

iture

seul

par

don-

sent.

l'évi-

inere

du

l en

; on

dans

com-

doc-

trou-

S'ils

epuis

e de

Si vous vous aventurez plus loin avec eux, et si vous tentez de leur faire voir que réellement ce sont leurs vieilles idées qui sont nouvelles, comparées à celles que vous leur proposez d'accepter, ils cèdent à l'anour-propre et se laissent aller à l'entêtement. Tout leur travail de discussion consistera, non pas à examiner judicieusement et de bonne foi les preuves et les arguments produits, mais à chercher les moyens d'éluder les conclusions rigourenses qui les condamnent. Ils auront recours à tous les plus misérables subterfuges de la ruse pour avoir un semblant de raison de dire qu'i n'y a rien de bien concluant dans ce qu'on leur oppose.

Refoulés jusque dans leurs derniers retranchements, ils vous reprocheront de fouler aux pieds les traditions si respectables des anciens, qui étaient fort sages, à leur avis, et ils feront l'éloge du bon vieux temps où dormaient d'un profond sommeil toutes les questions aujourd'hui soulevées et débattues. Les Pharisiens tenaient le même langage au Sauveur, à prepos de sa doctrine : « Vos disciples, lui disaient-ils, transgressent les traditions des anciens. » Jésus leur répondit : « Et vous par égard de pour ces traditions, vous violez les commandements de Dieu. » Il y a à réfléchir sur ces paroles. C'est chose louable, excellente même que d'aimer le bon vieux temps en ce qu'il a réellement de bon ; mais il faut rompre avec lui quand ses enseignements et ses pratiques ne sont pas conformes à la vérité et à l'ordre.

Froissés dans les opinions, auxqelles its tiennent comme à leurs entrailles, les hommes esclaves, de préjugés s'insurgent contre les enseignements qui contredisent ces opinions, et mettent tout en œuvre pour qu'au moins ils demeurent à l'état de lettre morte. De tous ceux qui travaillent à faire prévaloir les saines doctrines, ils disent que ce sont des brouillons, des exaltés, des hommes qui, mus par un zèle aveugle, ne savent jamais se tenir en repos et se complaisent dans des changements et des bouleversements perpétuels.

Ce qui ne contribue pas peu à leur persuader qu'ils ont mille fois raison dans leur manière d'agir, c'est l'éducation bâtarde et très-insuffisante qu'ils ont reçue, éducation qui se donne encore à peu près la même partout aujourd'hui, bien qu'elle soit en grande partie l'une des causes reconnues des maux affreux dont la société est travaillée depuis trois siècles. Cette éducation, réputée chrétienne, leur a représenté les anciens païens, Grees et Romains, avec un ordre social et des vertus personnelles d'une si grande perfection que le christianisme, qu'on leur a malheureusement trop laissé ignorer, n'offre à peu près rien de semblable à leur admiration. Ils sont donc presque irrésistiblement forcés de conclure qu'on a grand tort de proclamer comme absolument nécessaire au véritable progrès le respect de certains principes que les Grees et les Romains n'ont jamais connus. « Et cependant, ajoutent-iis, ces Grecs et ces Romains sont des modèles que nous ne sommes pas encore parvenus à imiter depuis dix-huit siècles d'efforts continus! Puisqu'il en est ainsi, à quoi bon venir nous rebâcher sans cesse que ces principes doivent aujourd'hui être rigoureusement mis en pratique, si nous voulons marcher dans la voie du véritable progrès ?»

Qu'on ne dise pas que j'exagère ici. Ces réflexions et ces raisonnements se formulent immanquablement tout bas, d'une façon plus ou moins explicite, quand ils ne se formulent pas tout haut.

D'ailleurs, l'histoire romaine nous disant que Rome a en quelque sorte dû l'empire du monde à sa tolérance, au soin qu'elle prenaît de déclarer siens les dieux des peuples qu'elle avait soumis, comment ne pas admettre que la tolérance est une excellente chose, même lorsqu'il s'agit de ce qu'on nomme les principes? Comment, d'un autre côté, ne pas regarder comme les plus mortels ennemis de la grandeur d'un peuple ceux qui prétendent que rien ne saurait faire fléchir ees principes? « Rome païenne, dont on nous a tant vanté la sagesse, dit-on, ne saurait avoir tort: il faut donc l'imiter. » Cependant, si l'on connaissait l'Ecriture sainte aussi bien que les auteurs païens, l'on saurait qu'il n'y a de peuple vraiment heureux que celui qui sert le Seigneur son Dieu, qui ne sacrifie jamais les principes par conséquent: Beatus populus cujus Dominus Deus ejus.

Et les préjugés qui viennent de certaines appréciations que l'on a entendu faire, aussi bien que de certaines lectures auxquelles on s'est presque constamment adonné, comme ils acquiè-

rent de force et comme ils constituent un puissant obstacle à la diffusion de saines doctrines!

cié-

ıtée

ins,

nde

ent

eur

-1105

ces-

les

jou-

s ne

l'ef-

re-

e ri-

s la

rai-

içon

ant.

nel-

'elle

sou-

ente

es ?

nor-

rue

ont

il

nte

eu-

en,

00-

ıx.

iè-

On a entendu dénigrer les hommes les plus éclairés et les plus véritablement dévoués à l'Eglise; on s'est nourri des écrits qui les représentent comme les auteurs de tous les maux de l'époque présente; cela seul suffit pour qu'on les ait en horreur, eux et leur doctrine. On n'a pas lu douze pages, assez souvent pas même une de leurs magnifiques écrits, et cependant l'on ne tarit pas en accusations contre eux. On leur impute toutes les ridicules exagérations, toutes les bévues qu'il a plu à leurs détracteurs jaloux et à leurs ennemis déclarés d'accumuler outre mesure et de mettre à leur charge, et l'on n'a pas le moins du monde l'air de se douter qu'on commet des énormités.

Qu'un écrit ait tel titre, qu'il soit signé de tel nom d'auteur, qu'il traite à tel point de vue de telle et telle question, c'en est assez pour qu'on le rejette en le qualifiant d'inepte ou d'infâme. En revanche, on lira avec avidité les plus sottes productions dés plus sots écrivains.

Si, ne vous laissaut pas décourager par d'aussi déraisonnables préventions, vous avez la force d'interroger ceux qui en sont les tristes victimes, et de leur demander ce que disent de si affeux les auteurs et les écrits qu'ils chargent continuellement de malédictions, ils vous répondront: " Mais ce sont des têtes chaudes, des fanatiques en fait de doctrine, des calomniateurs fieffés quand ils s'attaquent aux personnes. "— « Très-bien; mais en avez vous lu quelque chose? »—Oh! pour cela, je m'en suis bien gardé. Y pensez-vcus? lire de pareilles horreurs!» -- « Mais alors comment pouvez-vous parler avec l'entrain et l'assurance que vous y mettez, surtout porter un jugement aussi rigoureux sur les personnes et leurs œuvres? Vous parlez d'exagérés, de fanatiques et de calomniateurs; ne craignez-vous pas d'être de leur nombre en qualifiant comme vous faites ceux que vous avouez ne pas connaître ? » « Je me fie à mes amis qui m'en ont parlé. »— Très-bien encore; mais ces amis eux-mêmes connaissent-ils bien ceux dont ils parlent, dont ils font le procès et dont ils se mêlent de juger les œuvres? N'ont-ils pas certaines rai-

sons particulières de n'en point parler favorablement? Ne subissent-ils pas l'influence de quelques petites mauvaises passions? « Ah! dame! je n'en sais rien; s'il fallast toujours seruter autant, ça n'en finirait pas. Il faut bien s'en rapporter à ce que l'on dit. » «Je vous comprends. Vous êtes trop insoueiant pour prendre connaissance des choses par vous-même; vous redoutez le travail. Vous aimez mieux faire l'office d'écho, même d'écho inintelligent. Cependant remarquez, mon ami, que des sages, non pas éclairée de la lumière du christianisme, mais de la seule lumière de la raison, des sages païeus en un mot, ont dit et répété qu'il est d'un insensé, pardonnez si je cite textuellement, de se prononcer sans savoir de quoi l'on parle. Veuillez donc étudier les auteurs et les écrits que vous blâmez, étudiezles dans le seul désir de connaître la vérité, et quand vous aurez fini cette tache, vous viendrez me rendre compte de vos impressions. » « Pour cela, je ne le saurais. » « Et pourquoi ? » « Je n'ai pas l'habitude de me livrer à des lectures de ce genre, et de plus, si je suivais votre conseil, je serais mal vu, très-mal vu de mes amis. Or, je ne puis leur déplaire; je suis dans les circoustances telles qu'il m'est impossible de les contrarier. Je vous prie de vouloir bien m'excuser. »

Et voilà ce qui explique bien des choses importantes à savoir. Que d'hommes pestent contre les écrivains et les journaux catholiques sans savoir ce qu'ils disent! Ils sont justement dans le cas de celui dont je viens de faire brièvement l'examen de conscience.

## .V1

L'orgueil a exercé de terribles ravages dans la plus noble comme dans la plus belle partie de la création, le monde des intelligences. Il a perdu la troisième partie du ciel; il a corrompu l'humanité toute entière. Il a été, il est et il sera toujours le principe de tout mal. C'est lui qui a creusé tous les abîmes. le su-

ions?

r au-

e que

cinnt

s re-

nême

des

le la

t dit

ielle-

illez

liez-

urez

res-

"Je

t de

ı de

ons-

ous

oir.

tho-

cas

ien-

om-

elli-

ipu

le

ies.

Rien de surprenant donc s'il compte, avec l'amour propre et la vanité qu'il engendre, parmi les causes efficaces de la grande plaie moderne, le modérantisme. C'est comme tel que nous allous le considérer aujourd'hui.

L'œil ne crée point la lumière, car elle existe en dehors et indépendamment de lui : il est uniquement fait pour la recevoir. L'intelligence humaine ne crée point non plus la vérité ; elle n'est que la faculté qui reçoit, qui appréhende, qui saisit, qui s'approprie le vrai, lorsqu'il lui est présenté. Comme la lumière existe indépendamment de l'œil, de même aussi la vérité existe indépendamment des intelligences créées.

Or, il y a des hommes, et le nombre en est trop grand par malheur, qui finissent par perdre de vue ces notions si simples et si claires, mais en même temps fondamentales. Ils s'imaginent que la vérité est le produit, le fruit propre de leur intelligence, et ils l'aiment à ce titre. Ainsi, pour eux, aimer la vérité, c'est s'aimer eux-mêmes. Ils aiment du même amour ce qu'ils croient être la vérité.

De là, de grands maux. Comme on ne peut longtemps eroire que c'est son intelligence qui produit la vérité, sans croire que tout ce qui germe en elle est vérité, il arrive que les hommes dont je parle, évidemment faillibles comme tous les autres, ne peuvent presque jamais être redressés quand ils se trompent, et qu'ils prennent en haine les vérités qu'ils ont ignorées et qui contredisent leurs manières de voir.

Tout ce qui s'attaque à ces manières de voir leur semble s'attaquer à leur être même. Ils sont donc extrêmement importunés quand ils entendent émettre des doctrines contraires aux leurs ; souvent même ils s'abandonnent à une telle impatience qu'ils refusent de se donner la peine de s'arrêter à considérer un instant ce qu'on propose à leur examen et à leur méditation. Il suffit qu'ils n'aient point eu une idée, ou que cette idée les choque pour que de suite ils la rejettent avec mépris. Et comme un excellent moyen de faire qu'une chose ne nous importune point, c'est de les tenir dans une espèce de captivité qui l'empêche de se produire, ils n'ont rien tant à cœur que de mettre des entraves à la cir-

culation des idées qui leur déplaisent. Par là, ils les anéantissent autant qu'ils le peuvent.

En conséquence, ils s'ingénient à mettre en œuvre tous les moyens qu'ils jugent les plus propres à arrêter la propagation de telles idées, et ils invoquent surtout ce principe très-vrai, mais dont ils font une très-fausse application, qu'il ne faut pas troubler la paix. Ils ont leur manière à eux d'entendre ce que signifie la paix. Ajoutons que, se sentant profondément blessés dans leur orgueil par la prédication de vérités qu'ils voudraient avoir vues frapper tout d'abord à leur porte et avoir counues tout des premiers, ils se metten: dans l'esprit que c'est blesser gravement la charité que de les humilier en se montrant plus intelligents qu'eux. Ils vous abasourdissent donc en criant sans cesse au manque de charité; mais, pour quiconque les connait, ce reproche n'est au fond que le cri de l'orgueil froissé.

La chose est des plus évidentes. Exposer les principes et ne défendre qu'eux seuls ne saurait blesser la charité, quoiqu'il faille, en accomplissant ee devoir, mettre quelquefois les personnes en Il faut donc que ceux qui souffrent, à l'occasion de cette exposition et de cette défense de la vraie doctrine, ne souffrent qu'à cause de leur orgueil. Comme il est trop humiliant de l'avouer, ils simulent un grand zèle pour la charité, vertu excellente entre toutes, mais dont ils ne s'occupent nullement au fond. La preuve c'est qu'ils n'en tiennent aueun compte quand la respecter mettrait un frein à leurs allures dégagées.

Ils mentent ainsi deux fois, et deux fois par conséquent ils trahissent la vérité. En effet, ils refusent leur adhésion là où ils devraient la donner, et ils essaient ensuite de faire croire qu'ils sont en butte à la persécution et au dénigrement, parce qu'on contrarie les fausses opinions qu'ils voudraient voir professer par-

tout, uniquement par égard pour eux.

C'est toujours sous l'empire du même détestable orgueil, lequel marche de pair avec une incroyable obstination, qu'ils louent, préconisent, exaltent outre mesure les écrits et les livres qui favorisent leurs idées, et que, d'autre part, ils flétrissent, calomnient et dénigrent les écrivains qui, loin d'adopter ces idées, les comS-

18

es

ls

x.

X.

ar

er ils

ue

113

νέ; <sub>l</sub>ue

ne

lle,

en

ette

ent

de

cel-

nd.

res-

ils

ils

i'ils

i'on

oar-

uel

ent,

avo-

ient

om-

battent en prouvant, jusqu'à la dernière évidence, qu'elles sont non-seulement vides, mais encore pleines de dangers.

Que la voix la plus autorisée dans l'Eglise, celle du Pontife romain, se prononce même formellement contre eux, ils n'en tiendront nul compte et feindront n'avoir rien entendu. Si parfois ils sont forcés d'y prêter attention, ils s'appliqueront, non pas à se mettre d'accord avec ce qu'elle enseigne véritablement, mais à torturer ses enseignements pour leur faire dire ce qu'ils veulent, les rendre conformes à leurs manières de voir. 'C'est ainsi que, toujours en opposition à peu près avec les instructions du Saint-Siége, ils prétendent néanmoins les suivre en toute simplicité de exur et avec une religieuse humilité.

O profondeurs des misères humaines! Et c'est l'orgueil qui creuse de tels abîmes, en proclamant qu'il fait gravir des hauteurs inaccessibles jusques-là! D'ordinaire, l'humiliation suit de près ceux qui prêtent l'orcille aux suggestions de l'orgueil. Qui se exaltat humiliabitur. Justice de Dieu!

Quand les orgueilleux, dont nous nous occupons, véritables idolâtres de leur pauvre petit esprit et de leur raison plus pauvre encore, s'aperçoivent que les vérités, qu'ils ont prises en aversion, font leur chemin, malgré toutes les ruses mises en jeu pour les retenir captives, ils se déclarent ouvertement persécuteurs, sous prétexte toujours de rétablir la paix troublée et de guérir la charité blessée. Ils s'attaquent donc aux hommes qui som au service du vrai; ils les accablent d'injures et d'outrages, les calomnient, les signalent partout comme des écervelés, des fous, des êtres malfaisants et les vouent aux gémonies. Ils approuvent et encouragent contre eux tous les procédés les plus malhonnêtes, même ceux qui sont d'une injustice criante. Ils consentiraient même, je crois, à ce qu'on les brulât vifs, parce qu'ils les regardent comme étant hors la loi.

Tout cela ne les empêche point de croire qu'ils sont très-pacifiques et très-charitables, et comment pourrait-il en être autrement, puisque c'est au nom de la paix et de la charité qu'ils immolent leurs victimes?

Sans pousser à d'aussi coupables excès, la simple vanité nelaisse pas de contribuer beaucoup à la diffusion du modérantisme. Les hommes vaniteux tiennent à être bien vus de tout le monde, à soutirer des éloges de partout. Pour en arriver là, ils s'étudient à ne heurter personne d'abord, ensuite à plaire à chacun en particulier. On ne les entendra done jamais contredire des verités qui ont de nombreux et vaillants défenseurs, encore moins blâmer ces défenseurs; mais on ne les entendra jamais non plus se déclarer ouvertement en faveur des vérités combattues et de ceux qui les défendent. Toutes les fois qu'ils courrent risque de déplaire en formulant un avis ou en professant une doctrine, ils se condamnent à un silence rigoureux. Ils ne sortent de leur mutisme qu'au moment où il est question de choses frivoles, tout-à-fait indifférentes ou de vérités que nul n'a intérêt à contredire.

Le jour où il prendra fantaisie à quelque imbéeile effronté de soutenir que deux et deux font einq, ils n'oseront plus dire tout haut que deux et deux font quatre. Cela se voit quasi tous les jours. Vous rencontrez des hommes qui vous paraissent tout de feu pour les vrais principes. Quelques instants après, vous constatez qu'ils sont froids comme marbre. D'où vient ce changement? De la crainte qu'ils ont eue de compromettre la bonne opinion qu'avaient conçue d'eux les ennemis de la vérité.

C'est en se condamnant à une telle bassesse et à une telle servilité que les vaniteux mendient la bienveillance publique et travaillent à se rendre populaires. C'est en laissant égorger froidement tous les grands principes de l'ordre social et religieux, qu'ils s'imaginent grandir et éterniser leur petite réputation d'un jour. Ils sont de l'opinion de tout le monde, afin de capter tous les suffrages. Dieu ne permettra pas que leur sotte vanité ait la satisfaction qu'elle se promet.

Etre de l'opinion de tout le monde pour être bien vu et loué de tous! Quelle ignominie, et comme cette ignominie est saturée de niaiserie! S'entendre qualifier de sage, de prudent, d'hahile, de gentil et de très-aimable Monsieur par quelques douzaines de badauds, voilà en définitive ce qu'ambitionnent par-dessus tout les pauvres malheureux que la vanité

a fait ses esclaves. Mais qu'est-ce que cela vaut en définitive pour la vie présente et surtout pour la vie future? Moins que du fumier; Dieu lui-même nous le déclare. Et c'est pour acquérir un rien de cette espèce qu'ils sacrifient tant! Incommensurable folie de la vanité humaine!!!

e/

n

r

1-

ń

e:e

1-

ıe

it

le

r١

de

ıs-

e-9

ne

er-

a-

le-

 $_{
m ils}$ 

ır.

les la

ιé

est. 1-

ar

n-

té

La vanité pousse encore à faire de la conciliation, car les hommes réputés conciliants sont forts célébrés en notre malheureuse époque. On veut avoir l'air, jouer le rôle d'un personnage éclai ré qui coupe ceurt aux exagérations et qui rend aux choses leurs proportions vraies. On tache donc de démontrer que certains principes ne sont pas aussi absolus que plusieurs le prétendent; qu'ils doivent s'interpréter largement, bénignement et pas être ponssés jusqu'à leurs dernières conséquences. Enfin, on se tourmente, on se fatigue, on sue, pour trouver un moyen terme qui satisfasse la vérité et l'erreur. Par ce moyen, on espère recruter beaucoup d'amis, beaucoup d'admirateurs surtout, après avoir acquis une belle réputation de sagesse et de prudence.

O saint amour de la vérité! sont-ce là les sentiments que vous inspirez? N'êtes-vous plus que la conséquence de l'amour propre et n'existez-vous que par lui? On le dirait à examiner la conduite des vaniteux. Mais quand on se rappelle les paroles de celui qui n'a promis que des humiliations à ceux qui vous cultivent en toute vérité, on s'aperçoit que vous n'êtes point là où l'on dit que vous êtes. Si le Christ, d'après ce qu'il a lui-même annoncé, n'est pas toujours où l'on prétend qu'il est, quoique disent ceux qui veulent mettre leurs opinions erronées sous l'autorité de son nom, vous n'êtes point toujours non plus là où l'on prétend que vous êtes, car vous ne sauriez faire cause commune typec la vanité.

Si les vaniteux, qui ne savent que tout rapporter à eux-mêmes, voulaient s'oublier un instant, puis profiter de cet instant pour réfléchir un peu sur l'histoire de l'Eglise, ils y découvriraient ce qu'ils n'ont pas encore vu, c'est-à-dire que, depuis qu'elle existe, l'Eglise n'a jamais tenté de faire une œuvre de conciliation. Ce qu'elle a travaillé à produire, et ce à quoi elle travaille encore, c'est à opérer une œuvre de pacification. Or,

qu'on le remarque bien, il y a loin de la conciliation à la pacification et l'une n'est pas du tout l'autre. Les affirmations, comme les négations de l'Eglise, ne sont pas conciliantes, n'ouvrent
pas la porte à la libre circulation de toutes les doctrines. Elles
sont, au contraire, des murs et des remparts, et, comme dit
un auteur fort bien pensant : elles ne composent pas, elles tranchent.

Si l'Eglise, qui a la vérici toute entière et qui seule l'a, ne veut point de la conciliation à propos de principes, pourquoi nous, ses enfants et ses enfants dévoués, si nous nous en rapportons à nos protestations de chaque jour, nous obstinctions-nous à vouloir en faire? Laissons done là cette besogne condamnée: prenons la vérité tale qu'elle est, telle que nous la donne Pierre vivant dans ses de la course et ne nous attachons qu'à che, après avoir répudié tous vains et dangereux systèmes imaginés pour la marier avec l'erreur.

### VII

L'égoïsme nait de l'orgueil, et, comme l'orgueil, il engendre le modérantisme. Combien de catholiques sont ou deviennent modérantistes parce qu'ils sont égoïstes! Le nombre en est très grand, et l'on trouve des égoïstes fieffés là où l'on ne devrait naturellement rencontrer que des hommes désireux de s'immoler. Avant tout, il veulent ménager leurs intérêts propres. C'est triste à dire, mais c'est surtout dégoûtant d'avoir à le constater. Et cependant on peut le constater tous les jours si l'on veut. Que l'on demande à la plupart de ceux qui se piquent de zèle pour la cause du bien, de payer un peu de leurs personnes en faveur de cette cause, et l'on verra si je dis vrai.

A l'époque actuelle, les cœurs se sont tellement rapotissés, tellement racornis au contact perpétuel des choses d'ier-bas, qu'on mot en première ligne les simples intérêts personnels. On leur racifi-

com-

vrent

Elles

ie dit

tran-

veut

s, ses

nos

ir en

ns la

vant

ivoir

ır la

re le

mo-

très

na-

oler.

l'est

iter.

Que

r la

r de

tel-

ı'on

leur

donne la préférence sur tous les autres, même sur ceux de la vérité, qui sont cependant les intérêts de l'ordre le plus élevé, des intérêts qui ne souffrent point en conséquence d'être mis en comparaison avec n'importe quel intérêt temporel, fut-il le plus important qu'on put imaginer.

La plupart des catholiques d'anjourd'hui sont dégénérés à ce point, ils ont à ce point perdu l'esprit de sacrifice qu'inspire le véritable esprit de fei, qu'on ne saurait reconnaître en cux les descendants des héros du moyen-âge. Aussi, s'emploient-ils de leur mieux à décrier cette époque, la plus belle sans contredit qu'aient enrégistrée les annales de l'histoire, et à la représenter, de concert avec les impies qu'anime la haîne de l'Eglise, comme un temps d'ignorance, de folles superstitions, de grossière barba rie. Ceux qui ont remplacé le Quærite primun regnum Dei et justitiam ejus, qui a été comme le centre autour duquel a noblement gravité tout le moyen-âge, par le Fruamur bonis qua sunt, cri de l'homme animal et qui est devenu la grande force motrice de notre siècle, ne peuvent guère parler autrement du moyenâge. Ils veulent à tout prix faire disparaître sous la fange, qu'ils se plaisent à sillonner, tout ce qui, projetant trop de lumière sur leurs basses et honteuses aspirations, les voue à un éternel mépris.

L'esprit du moyen-âge a été un esprit essentiellement chrétien; par cela même il a été l'esprit de sacrifice élevé à une très-haute puissance. Voilà pourquoi les hommes d'aujourd'hui, et en particulier les catholiques qui se laissent dominer par de sordides intérêts, l'ont souverainement en horreur. Il n'y a rien de commun entre la lumière et les ténèbres, et Jésus-Christ ne peut former société avec Bélial.

Toute lutte en faveur du bien et de la vérité exige nécessairement des sacrifices et parfois de grands. Personne ne l'ignore, et les hommes, voués au culte de leurs intérêts privés, le savent mieux que les autres. Aussi, abhorrent-ils généralement ce genre de luttes, où quelques-uns de leurs si chers intérêts peuvent être gravement compromis, anéantis même.

Sitôt donc que la lutte est sérieusement et vivement engagée entre la vérité et l'erreur, ils deviennent soucieux, inquiets, en proie à mille angoisses. A les voir, qui ne les connaîtrait point, serait tout d'abord incliné à penser que, consultant leurs aptitudes particulières, ils se demandent quelle armure leur convient mieux pour combattre avec avantage contre l'ennemi. Mais un coup d'œil un pen plus attentif découvre qu'ils sont évidemment préoccupés de toute autre chose : ils interrogent l'avenir et se demandent, en égard à certaines circonstances, ce qui leur adviendra dans le cas où ils prendront les armes.

« Que pensera-t-on de nous, se demandent-ils, si nous prenons part à la lutte engagée, à côté des défenseurs de la bonne cause? Ne nous accusera-t-on point de manquer de sagesse et de prudence? S'il arrivait qu'on nous eut en moindre estime qu'auparavant, ce serait bien fâcheux; nos intérêts en souffriraient beaucoup. Il est incontestable que nous avons besoin de l'estime dont on daigne nous honorer, pour nous maintenir dans notre position d'abord, et ensuite pour opérer le bien. Comment faire du bien si nous cessions d'être ce que nous sommes, si nous descendions les degrés de l'échelle au lieu de les gravir. Non, nous ne pouvons risquer de perdre l'estime dont nous jouissons, par conséquent nous exposer à être mal vus, mal notés.

« Et puis, si nous allions, en prenant part à cette lutte, mécontenter tels et tels personnages avec qui nous avons aujourd'hui des relations faciles et très profitables, qui peuvent assurer le succès de nos entreprises ou au moins les favoriser beaucoup, qui sont même en mesure de nous faire promptement et sûrement parvenir, ne mériterions-nous pas d'être taxés d'une inconcevable folie? N'oublions pas en outre que nous sommes loin d'être indépendants. Nous avons des supérieurs qui peuvent nous faire une situation presque intolérable si la lutte, à laquelle on nous convie, leur déplait. L'important, c'est de nous ménager. Une fois sacrifiés que ferons-nous, que pourrons-nous pour la bonne cause?

Telles sont quelques-unes des questions que se posent les hommes qui mettent leurs intérêts personnels avant tous les autres, et qui ne consultent que ces intérêts lorsqu'on leur propose de de prendre part à la lutte contre le mal ou contre l'erreur. An

nt.

tu-

ent

un ent

se id-

ns

e?

rume

fri-

de

ns

ent

ous

on,

ns.

011-

nui

· le

up,

ent

ble

dé-

ire

ous

ne

me

m-

es. de

An

lieu de s'oublier eux-mêmes, pour ne considérer que le devoir à remplir, ils supputent tout ce que la bataille peut leur rapporter de profits, et leur causer de pertes, et ils tâchent d'arriver à connaître de quel côté senchera la balance. Ils sont loin, bien loin, comme on voit, du Quierite primum regnum Dei. Ils voudraient cependant donner le change sur leurs sentiments, et faire eroire qu'ils n'oublient point de chercher tout d'abord le royaume de Dieu. Ils disent donc que, s'ils ménagent leurs intérêts propres, c'est afin d'être en état d'opérer le bien. Comme si on était plus sûr d'opérer le bien en consultant ses mesquines passions, qu'en consultant l'Evangile! Au dire du grand apôtre, c'est à nous de planter et d'arroser, mais c'est Dieu seul qui donne l'aceroissement. Il ajoute qu'après avoir fait tout ce que nous avons pu, nous devons croire que nous sommes des serviteurs inutiles. Puisqu'il en est ainsi, pourquoi nous ménager comme si nous étions absolument néces-Nul n'est nécessaire iei-bas. Nous pouvons être sacrifiés, disparaître, sans que la sainte cause du bien en souffre. Mais tant que nous conservons la faculté d'agir, nous devons nous immoler, s'il le faut, pour servir cette cause, car si nous pouvons disparaître sans inconvénients, il n'en est pas ainsi de la vérité: elle est tellement nécessaire que Jésus-Chist nous dit de n'en point laisser perdre un scul iota.

Si, tout calcul fait, nos intéressés prévoient qu'une attitude militante loin de leur rapporter un profit clair, dérangera quelque peu leurs petites affaires de ménage, ils renoncent absolument à tenir cette attitude. Fussent-ils certains d'assurer le triomphe de la vérité dans un avenir plus ou moins prochain, en unissant leurs efforts à ceux des hommes dévoués qui combattent vaillamment pour elle, ils y renonceraient encore, car obtenir le seul triomphe d'une vérité ou d'un principe, sans recneillir en même temps quelque avantage temporel, ne leur semble pas une raison suffisante de se livrer à un rude et pénible labour

Pour se justifier et mettre même leur égoïsme au rang des vertus. ils invoquent comme tous les modérantistes, des principes très-vrais mais dont ils font une très-fausse application. Ils disent, par exemple, qu'il ne faut ni troubler la paix, ni blesser la charité; qu'il est défendu de travailler à produire un bien réel, mais peu important en lui-même et dans ses résultats, en causant un mal immense; qu'on n'est pas obligé de se sacrifier pour soutenir des hommes qui se'sont inconsidérément jetés dans une impasse, et qui peuvent après tout s'en tirer en renouçant à certaines idées et à certaines allures exagérées: enfin, ils appliquent aux inconvénients qu'entraine nécessairement la défense de la vérité ce que la théologie morale dit de gravi incommodo, relativement à l'observance de la loi humaine, soit ecclésiastique, soit eivile.

Voilà comment, par un tour de logique, fort peu régulier, il est vrai, mais de nature à impressionner vivement ceux qui n'ont pas l'habitude de refléchir, les égoïstes savent se mettre à l'abri de la critique, et même s'autoriser à jeter la pierre aux vaillants dont la noblesse et l'élévation des sentiments se dressent sans cesse devant eux comme un reproche et un remords.

Le comble de la honte et de l'ignominie, c'est que ces mêmes hommes, après avoir entièrement renoncé à prendre part à une lutte infiniment honorable, mais surtout grandement méritoire devant Dieu, se demandent encore, toujours après avoir consulté leurs intérêts personnels, s'ils doivent ou non, appuyer de leur approbation les athlètes qui se sont courageusement lancés sur le champ de bataille pour soutenir les droits de la vérité. Si, dans le plus obseur lointain, ils voient ou croient voir poindre le moindre incident de nature à contrarier leurs calculs intéressés, ils n'hésitent pas à adopter, comme conclusion pratique, la résolution de n'approuver eu rien les défenseurs de la vérité.

Si ne pas les appuyer ne suffit point pour empêcher de se dissiper la vaine fumée qu'ils poursuivent sous le nom de gloire ou pour conserver intacte la vile poussière qu'ils étreignent avec des transports fiévreux, ils iront jusqu'à les blâmer, jusqu'à les accuser même de semer partout le trouble et de provoquer partout de funestes bouleversements. En leur jetant ce blâme et ces accusations à la figure, ils s'avoueront au fond de leur conscience qu'ils blessent la justice et la charité; mais qu'importent

la justice et la charité, si leurs intérêts propres sont sauvegardés! L'egoïsme les domine si bien qu'il étouffe chez eux la voix de la conscience.

par

té;

peu

nal

nir

sse,

nes

ux

ité

ent

, il

μi

e à

ux

es-

es

me

ire

ul-

ur

le

ns

inils lu-

se ire

ec

les

ır-

et

18-

nt

Se laisser aller à toutes les bassesses, se rendre coupables de toutes les trahisons, immoler sa conscience en un mot, voilà ce qu'il faut pour réaliser ce qu'on appelle parvenir ici-bas. J'invite les égoistes, tout préoccupés de leurs seuls intérêts, à réfléchir sur cette vérité, et, pour qu'ils le fassent avec le plus grand fruit possible, je terminerai en leur citant les paroles d'un écrivain distingué et d'un prédicateur célèbre, qu'ils ne sauraient accuser de manquer de modération.

« Ah! dit Lacordaire, quand un prêtre veut être tranquille « et jouir de ce monde, son chemin est tout tracé: qu'il cède, qu'il « se retire devant la souveraineté humaine; qu'à chaque exigen- « ce il agisse en prêtre païen, au lieu d'agir en prêtre chrétien: « les honneurs, la piété publique, le renom de tolérance, la faveur « de l'opinion, l'entoureront à l'envi, et même il ne lui faudra pas « beaucoup d'habileté pour voiler sa faiblesse et sauver les appa- « rences de la dignité pontificale et catholique. Mais qu'un « pauvre prêtre tienne à sa conscience plus qu'à sa vie, qu'il en « défende l'entrée aux efforts de la souveraineté humaine, c'est là « que commence le martyre douleureux de combattre ceux qu'on « estime et qu'on aime, et de boire au calice d'une haine d'au- « tant plus imméritée qu'on travaille et qu'on souffre pour ceux- « là mêmes qui vous poursuivent. »

#### VIII.

Les intérêts politiques, comme les intérêts personnels, comptent parmi les causes du modérantisme. Bien compris, ils ne devraient porter préjudice ni à la vérité ni à l'ordre, mais bien plutôt les servir. Malheureusement on les comprend mal et très-mal L'ignorance contribue pour une large part à en obscurcir la saine notion; les mauvais instincts font le reste.

La politique, dans son acception véritable, est l'art de gouverner les Etats, puis de diriger les relations qu'ils doivent avoir entre eux, de manière à les maintenir dans l'ordre et à leur procurer une somme suffisante de bien-être matériel, afin que, par ces moyens, tous les individus en général et chaque individu en partienlier puissent plus facilement observer les préceptes et les conseils évangéliques, de même que les lois disciplinaires de l'Eglise, et travailler ainsi avec plus d'efficacité à atteindre leur fin surnaturelle et dernière, le salut éternel. D'où il suit que les vrais intérêts politiques sont nécessairement subordonnés aux intérêts religieux et qu'ils leur servent comme de point d'appui.

Aujourd'hui cependant ce qu'on appelle intérêts politiques est loin de répondre à l'idée chrétienne que ces mots réveillaient autrefois et qu'ils devraient encore exprimer. Comme la politique ne consiste plus guère qu'à user de ruses et de machinations pour parvenir ; qu'à ourdir des intrigues pour supplanter des rivaux , qu'à se montrer souple, conciliant et prêt à tout pour se maintenir en position et se faire un rempart de défenseurs en cas d'attaque ; qu'à tromper sur le but peu avouable qu'on poursuit en s'échappant par mille veies tortueuses ; qu'à tout combiner en un mot pour arriver sûrement à satisfaire un jour ou l'autre certains appétits brutaux, les intérêts politiques sont nécessairement devenus les intérêts des mauvaises passions elles-mêmes, et, comme tels, ils sont la cause de grands maux, entre lesquels figurent le modérantisme et même le libéralisme le plus avancé.

d

d

e

ľ

e:

lt

T

q

eı

di

St

ď

Le profit le plus clair que la société actuelle a retiré de la belle invention moderne, que l'on nomme gouvernement constitutionnel et qui est aujourd'hui implantée partout, c'est de partager les législateurs en deux camps bien distincts, dont l'unique besogne, à vrai dire, consiste à se faire perpétuellement la guerre. L'un veut se maintenir dans la position qu'il occupe; l'autre veut la lui ravir : tout est subordonné à ces deux volontés en conflit. Qu'une mesure de la plus haute importance leur soit proposée; ils ne s'en occuperont guère ou même point du tout, si elle n'est point de celles qui peuvent se transformer en arme offensive ou défensive. Il faut se battre, voilà qui est essentiel:

111-

oir

ur

ar

en

es

de

ur

es

ΙX

ıi.

e8

nt

ae

ur

٠,

n-

 $\mathbf{1}$ S

it

n

re

s, Is

é.

la

l-

r

le

e.

n.

it

6

tout le reste n'est que secondaire. Les mesures n'ont aucune raison d'être par elles-mêmes; elles ne surgissent qu'accidentellement, c'est-à-dire parcequ'il a fallu combattre avec quelque chose et à propos de quelque chose.

Il est aisé de prévoir, quand même nous ne serions pas instruits par les faits, ce que peut produire un pareil système d'organisation gouvernementale. Rien ne s'y accomplit par pur amour de la justice et de la vérité; tout y est marqué au coin des plus mesquins intérêts. Pour conserver les appuis dont on a besoin, il faut les ménager, et on les ménage en sacrifiant les principes en tout ou en partie.

S'agit-il, par exemple, d'une mesure ou d'une loi que réclame impérieusement la voix publique afin de sauvegarder les intérêts de la foi ou de la morale? On commence par s'interroger d'un regard serutateur, d'un œil défiant; on se tâte, on hésite, on examine minutieusement les risques que fera courir à son parti la ligne de conduite à adopter. Bien qu'il soit clair comme le jour que la loi ou la mesure reclamée ne sera que la pure application d'une grande vérité de l'ordre moral ou religieux, on cherche à éluder les justes reclamations qui se font contendre par des atermoiements sans fin, si l'on prévoit que vouloir y faire droit indisposera quelques amis politiques et les déterminera à passer dans le camp ennemi.

S'il n'y a pas moyen d'user d'atermoiements, pareeque l'opinion publique se prononce avec une énergie telle qu'il y a lieu de craindre que la mépriser ne rende désastreuse pour le parti l'épreuve des prochaines élections, on s'ingénie à concilier ses exigences avec les idées qui les combattent. En conséquence, on lui accorde quelque chose, mais sans aller jusqu'à lui accorder ce qui serait une reconnaissance pleine et entière des principes qu'elle voudrait voir prendre corps dans les faits. On prétexte en même temps que les circonstances sont extrêmement graves et difficiles; qu'il n'y a pas moyen de surmonter les obstacles qui se dressent devant soi; que la prudence conseille de faire aujour-d'hui quelques concessions à propos de principes afin de parvenir

à les voir parfaitement respectés plus tard ; qu'enfin il vaut mieux avoir gagné quelque chose que n'avoir rien obtenu du tout.

C'est de la même manière à peu près que l'on procède dans tous les eas où il serait urgent d'affirmer carrément les principes. soit en combattant les mesures qui les contredisent, soit en sontenant celles qui impliquent uécessairement leur mise en pratique. Pour ménager des hommes dont le vote sera précieux si le parti vient à passer par une crise, on ferme les yeux sur leurs actes les plus iniques et leurs prétentions les plus condamnables. Parfois on garde le silence en présence de leurs attentats contre ce qu'on sait être vénérable et saint ; parfois on va même jusqu'à leur prêter son concours, prenant soin toutefeis d'embrouiller les questions de manière à faire croire que sa coopération n'est pas illicite en pareil cas ; parfois enfin, s'il n'est pas possible de voiler ou de déguiser l'odieux qu'il y aurait à les appuyer purement et simplement, ou senlement à se réfugier dans un prudent mutisme, on proteste faiblement et on les engage, non pas à abandonner complètement des projets qui soulèvent l'indignation des hommes honnêtes et consciencieux, mais à les modifier tout juste assez pour qu'on ne puisse pas les qualifier d'évidemment injuste criminels.

p

fa

a: ho

pı

qı de

so

vé

fa

m

qu

dé

pr

pri

êtı

plı

ďu

ne

par

leu

déc

lia

les

pas

Quant aux eauses justes et saintes qu'on a mission de défendre et de faire respecter, on est disposé à faire toutes les concessions demandées, pour vu qu'elles ne portent point préjudice aux intérêts propres au parti, surtout aux désirs ambitieux de ses chefs. On s'abstient de faire valoir dans toute leur plénitude les droits de la conscience et de la foi, si l'on juge qu'en le faisant on soulèvera des colères et des haines. On est faible en face des réclamations des méchants, on ne sait pas leur résister; on est encore plus faible lorsque le moment est venu de plaider en faveur de la justice et de la vérité, dont on a été constitué le défenseur.

Il n'y a pas à le nier, c'est dans cette ornière que se traîne aujourd'hui la politique. Elle n'est plus que le mépris formel et pratique de toute vérité, de toute justice, de toute morale. Savoir être souple et conciliant; plaire à la majorité, aux masses, en immolant chaque jour sa conscience au profit de toutes les

NII.

1113

es.

011-

ne.

rti

lus

011

ait

ter

de

en

de

le-

on

1er

103

SCZ

11

lre

ns

êts

On.

la

les

les

ble

et

ìne

et

le.

es,

les

turpitudes; intimider ceux qu'on n'espère point pouvoir tromper, afin qu'ils n'élèvent pas importunément la voix, voilà ce qui caractérise de nos jours le personnage réputé habile, grand politique, homme d'Etat consommé.

Et une fois au pouvoir, que ne met-on point en œuvre pour le conserver? On vient de voir comment on s'y prend pour s'assurer des amis et des soutiens à l'intérieur, e'est-à-dire au sein même des assemblées législatives. Ces amis ne suffisent point; ii faut de plus en recruter à l'extérieur, car les élections ont lieu à des époques assez rapprochées et c'est avec elles qu'il faut surtout compter.

Or, pour se ménager des amis et des partisans en dehors des assemblées législatives, on feint hypocritement, auprès de certains hommes qui devraient être assez éclairés pour ne point se laisser prendre à ce piége, de brûler d'un zèle très-ardent pour tout ce qui concerne les intérêts religieux, et l'on explique sa conduite de façon à persuader que plus d'une fois on s'est exposé à souffrir une espèce de martyre dans l'int rêt de la justice et de la On insiste surtout afin de faire bien comprendre qu'il a fallu un courage porté jusqu'à l'héroïsme pour amener, même au moyen de concessions, les adversaires à accorder une partie de ce que l'on sollicitait. On termine son apologie en protestant de son dévouement à la sainte cause du bien, et en renouvelant la promesse de travailler de toutes ses forces au triomphe des bons principes. Mais on a soin de faire remarquer qu'il faut savoir être patient et ne rien précipiter, ce qui gâterait tout ; que le plus sûr moyen de parvenir à tout remettre dans l'ordre, c'est d'user de ménagements et de sacrifier pour un temps ce qu'on ne manquera de reconquérir en de meilleurs jours.

Plusieurs des hommes, à qui les politiques astucieux tiennent pareil langage, se laissent éblouir et surprendre, puis, malgré leurs lumières, en dépit même de leur caractère auguste, ils se déclarent pour les ménagements, les accommodements, la conciliation en fait de principes. Ils s'en vont, répétant à qui veut les entendre, qu'il y a beaucoup de petites erreurs qu'il ne faut pas combattre, afin d'éviter de plus grands maux.

S'il arrive que ce soit la voix de la chair et du sang qui descende des hautes sphères politiques et qui prêche la conciliation, quelle triste et funeste influence elle exerce sur ces hommes! Ils n'entendent, ils ne voient que César; ils lui sont dévoués jusqu'à la plus honteuse servilité. Ils pourraient, en bien des circonstances, lui vendre Dieu et son Eglise. L'histoire ancienne, moderne et contemporaine confirme ce que j'avance ici.

. A d'autres, les politiques présentent l'appât des places, des houneurs, des emplois lucratifs, des faveurs de toutes sortes. Els se les tiennent attachés au moyen de cette glu. Mais ceux-là surtout sont certains d'être comme criblés sous la pluie d'or de leurs faveurs, qui publient des journaux entièrement dévoués à leurs intérêts. Impossible de se faire une juste idée de la grandeur du mal causé par ces journaux à gages. Leur rôle presque exclusif cersiste, on peut dire, à torturer les principes, à diminuer, à défigurer la vérité en entassant sophismes sur sophismes, malhonnêteté sur malhonnêteté; tout cela, dans le but de démontrer que leurs patrons sont adorables dans tous leurs faits et gestes. Et si quelqu'un, effrayé des funestes effets que peuvent produire les dangereuses doctrines qu'ils répandent partout, entreprend de les contredire, de rendre évidente la fausseté de leurs assertions et par là mettre un frein à leur audace, ils l'accablent d'injures et d'outrages, le poursuivent de leurs sarcasmes, fut-il le plus honnête homme du monde, fut-il même prêtre ou évêque.

Ce qu'il y a de singulièrement affreux dans cette hideuse comédie, c'est qu'elle se joue au nom de tout ce qu'il y a de plus saint et de plus sacré. Ces journaux, qui ne vivent qu'au détriment de la justice et de la vérité, et qui, pour cacher leur jeu, s'adonnent à toutes les supercheries imaginable, ne cessent de répéter qu'ils crèvent de respect pour la religion et ses ministres, et que, s'ils élèvent la voix, c'est uniquement pour protester contre les exagérations des quelques fanatiques dominés par un zèle aveugle, exagérations qui ne peuvent aboutir, disent-ils, qu'à faire maudire une religion toute d'amour, de tendresse et de miséricorde. Ils parviennent si bien parfois à induire en erreur

sur le but qu'ils poursuivent, qu'ils réussissent à faire baillonner, de par autorité, les rares journaux qui osent se poser comme leurs contradicteurs.

leg-

on, Ils

u'à

ns-

ne,

 $\operatorname{des}$ 

 $\mathbf{Ils}$ 

x-là

 $^{\circ}$  de

ક તે

an-

que

m.-

nes,

de

aits

rent

out,

 $_{
m de}$ 

cca-

nes,

ou

ouse

plus

ítrijen,

de

res,

ster

un

qu'à

de

reur

Si done aujourd'hui on a la douleur de constater que partout les principes sont faussés et la vérité amoindrie, il faut l'attribuer en grande partie à cette peste de publications quotidiennes, qui est au service des diverses coteries dites politiques. La plupart des lecteurs de ces feuilles, étant sans défiance et sans véritable savoir, se laissent prendre à toutes les fausses idées qu'elles émettent, les professent comme expression de la doctrine catholique et conséquemment finissent par y tenir comme à leurs propres entrailles.

Ceux que les politiques ne peuvent pas assouplir à leurs volontés par des faveurs ou de belles promesses, ils tentent de les réduire en les taquinant sournoisement, et surtout en leur refusant avec brutalité ce qu'ils devraient leur accorder en justice. « Ah! vous nous avez combattus, vous nous combattez encore, disent-ils, ch bien! vous allez apprendre à le regretter. Vous n'aurez rien, absolument rien de nous, nous adresseriez-vous pétitions sur pétitions et vos demandes fussent-elles appuyées des meilleurs raisons du monde? Bien plus, nous mettrons toutes les entraves possibles à l'exercice des droits mêmes que vous reconnaissent les lois. Quand vous vous serez suffisamment repentis; quand vous aurez avoué que nous avons bien agi en tout, et que notre raison est la seule autorité que nous devons consulter en fait de règlements à confectionner et de mesures administratives à mettre en vigueur, vous pourrez espérer qu'on vous rendra justice.»

Il en est malheureusement qui abaissent pavillon devant cette grossière arrogance et ce despotisme russe; mais il en est d'autres aussi qui savent ne pas baisser le front et qui, mælgré toutes les avanies et tous les denis de justice, aiment mieux souffrir patiemment que de sacrifier un iota de cette vérité qui déplait. Ayons en horreur la conduite des premiers, parcequ'elle est dietée par cette fausse modération que l'Esprit Saint appelle prudence de la chair; mais imitons courageusement la noble et

sainte attitude des seconds, car elle est ce sel de la terre qui empêche que tout ne tombe dans la corruption.

En terminant cette question, je ferai remarquer que je l'ai traitée, comme le comporte le sujet, à un point de vue tout-à-fait général. Je n'entends point dire que tous les hommes politiques sont de l'espèce de ceux dont je viens d'esquisser le portrait. Non, il y a d'honorables et de très-honorables exceptions. Il en est plusieurs parmi eux qui sont des catholiques très-éclairés et très-sincères, et qui en conséquence ont en horreur le modérantisme. Aussi travaillent-ils avec une énergie qu'on ne saurait assez admirer à faire triompher les bons principes sur toute la ligne. Plus est malsain le milieu ou vivent ces hommes, plus ils ont de mérites à redoubler d'efforts pour l'assainir.

#### IX

Quand il arrive que des hommes raides, pleins d'eux-mêmes, entiers dans leurs opinions, à l'allure cassante et au ton tranchant, ont été contraints de balbutier dans une discussion, où ont éprouvé d'une façon ou d'une autre, à l'oceasion de leurs prétentions exagérées, une défaite qui les humilie, ils se laissent aller à l'irritation, puis se jettent tête baissée dans le parti pris et s'y cramponnent, malgré les reproches que leur adresse la conscience. Pour ne point paraître avoir été battus, ou s'il ne leur est pas possible de dissimuler entièrement une défaite, pour paraître n'avoir éprouvé qu'un échec insignifiant, ils s'étudient à amoindrir, à ruiner même les vérités qui se sont vigoureusement dressées devant leurs opinions et les ont forcés de leurs céder la place qu'elles avaient usurpée.

Justement à cause de l'opiniâtreté avec laquelle ils persistent à garder leurs opinions et manières de voir, opiniâtreté qu'ils ne savent justifier qu'à leurs propres yeux, ils cultivent la fausse modération, la prêchent aux autres et s'en font les apôties à main armée, si la violence est le seul moyen de persuasion qui leur pro-

mette d'opérer avec efficacité. Il ne faut pas perdre ici de vue qu'il y a des armes de plus d'une espèce, et que la tyrannie la plus rafinée est celle qui s'exerce par des moyens moraux et qui revêt extéricurement toutes les apparences de la légalité et même de l'amour du bien.

lİ

S

n

it

ù

it

a

e

 $\mathbf{r}$ 

à

t

 $\mathbf{a}$ 

ιt

e

e

n

)-

Mais comment se fait-il que par raideur, opiniâtreté et tenacité dans ses opinions, on donne dans le modérantisme? Ne semble-t-il pas que ces défauts excluent tout ce qui pourrait ressembler à la modération? Il y a une distinction à faire. Les hommes, dont je m'occupe actuellement, ne sont pas modérés en tout, cant s'en faut. Ils sont très-immedérés, au contraire, quand on attaque leurs manières personnelles de voir. Mais quand à ce qui contredit ces manières de voir, ils en font bon marché, fussent, comme c'est d'ordinaire le cas, des vérités devenues évidentes pour eux-mêmes en particulier. Le moi parle si haut chez eux qu'ils ne se sentent pas la force de l'immoler pour rendre hommage aux vérités qu'ils reconnaissent, intérieurement. Loin de là, idolâtres du moi et ilusionnés en même temps par la plus subtile de toutes les passions, ils imaginent mille prétextes pour empêcher les vérités, dont la démonstration ou la prédication a humilié leur orgueil, d'être proclamées ou complètement mises en lumière. Ils deviennent ainsi les misérables instruments de la dernière des causes que j'ai assignées au modérantisme ; le parti pris doublé de mauvaise foi.

A de tels hommes, ce serait donc le mitilement qu'on travaillerait à ouvrir les yeux, car ils les contres. Ils voient la vérité, mais par entêtement, ils refusent de mine are nommage. Leur malice est même telle souvent qu'ils s'acharrent d'autre tellus contre elle qu'elle s'imposent davantage à leur intelligence par ses clartés et ses évidences. Ils la repoussent parcequelle le subjugue. Les deux plus grands crimes qu'aient jamais conmisles créatures intelligentes ont eu cette malice pour principe : le déficide que désira accomplir Lucifer dans le ciel, quand il lui fut proposé d'adorer la sainte humanité du Verbe, et le déficid qu'accomplirent réellement les Docteurs de la loi et les Pres des Prêtres quand ils immolèrent sur le Golgotha le Verbe incar-

né à leur orgueil satanique. Qu'on le médite en tremblant : ce sont les esprits les plus éclairés qui sont davantage exposés à devenir les irréconciliables ennemis de la vérité et ses persécuteurs à outrance.

« La vérité, dit Doncso Cortès, a en soi les titres de sa souveraineté, elle impose son joug sans en demander la permission; or l'homme, depuis qu'il s'est révolté contre Dieu, ne reconnait que sa propre souveraineté, et n'en veut admettre aucune autre que si elle a préalablement sollicité son suffrage et son consentement. C'est pourquoi, lorsque la vérité se présente à lui, son premier mouvement est de la nier; en la niant, il affirme sa sousouveraine indépendance. Si la nier lui est impossible, il entre en lutte avec elle; en la combattant, il combat pour sa souveraineté. Vainqueur, il la crucifie; vaincu, il la fuit. En la fuyant, il croit fuir sa servitude; en la crucifiant, il croit crucifier son tyran.

« Entre la raison humaine et l'absurde, il y a au contraire une affinité secrète et une très-étroite parenté. Le péché les a unis par le lien d'un indissoluble mariage. L'absurde triomphe de l'homme, précisément parcequ'il est dénué de tout droit antérieur et supérieur à la raison humaine. N'ayant pas de droits, il ne saurait avoir de prétentions, et voilà pourquoi l'homme ne ne trouve dans son orgueil aucune raison de le repousser. Loin de là, l'orgueil le porte à l'accueillir; sa volonté accepte l'absurde, parce que c'est sa propre intelligence qui l'a engendré, et son intelligence se complait en lui, parce que l'absurde est son propre fils, son propre verbe, le témoignage vivant de sa puissance créatrice. »

Le type des hommes à parti pris est un fameux hérésiarque du cinquième siècle, le moine Eutychès, qui était en même temps archimandrite ou supérieur d'un monastère près de Constantinople. Cet Eutychès se distinguait par une conduite austère et des allures très-pieuses; mais malheureusement cette conduite et ces allures s'alliaient avec un orgueil insupportable et indomptable. Il avait, qu'on le remarque bien, car rien n'est plus instructif pour nous, vu les temps difficiles que nous traversons, il

ee

e-

rs

ve-

a;

ait

tre

te-

on

ou-

tre

ve-

la

uci-

une

inis

de

nté-

oits,

e ne

Loin

sur-

son

opre

créa-

e du

emps

tino-

e et

ite et

ompins-

ns, il

avait montré un zèle très-ardent contre les doctrines de Nestorius, patriarche hérésiarque de Constantinople et son contempo-Mais il ne combattait si vigoureusement Nestorius, que parce que Nestorius ne pensait pas comme lui. C'étaient ses opinions personnelles, c'était lui qu'il aimait et non pas la sainte vérité. Aussi, en poursuivant l'erreur, donna-t-il lui-même dans de très-graves erreurs, et, averti par des évêques, ses amis, de la fausse route où il s'engageait, il méprisa dédaigneusement leurs charitables remontrances et s'efforça même de démontrer qu'eux seuls étaient dans le tort. Un concile s'assembla, et convaincu d'être opiniâtre et de mauvaise foi par St. Flavien de Constantinople, il fut condamué. Cette condamnation et la condamnation bien plus solennelle du concile œeuménique de Chalcédoine ne produisirent aucun effet salutaire sur l'esprit du moine entêté. Il s'acharna à défendre ses idées propres et dépensa le reste de ses forces à éluder les condamnations qui l'avaient frappé.

Afin de faire voir, que les hommes sont bien les mêmes dans tous les temps, je rappelerai à propos d'Eutichès, qu'un de ses partisans, Dioscore, évêque et patriarche d'Alexandrie, aurait voulu qu'on ménageât l'hérésiarque et que, par esprit de -modération et de charité, on ne le condamnât point. C'était dans une réunion d'Evêques à Ephèse, réunion qu'on a appelé le brigandage d'Ephèse, que Dioscore émettait cet avis. Saint Flavien de Constantinople le combattit, et alors Dioscore, l'apôtre de la modération et de la charité, tant qu'il s'était agi de ménager l'erreur, s'emporta tellement contre Saint Flavien qu'il le frappa au visage, puis après l'avoir renversé par terre, lui marcha sur le ventre. La plupart des Evêques orthodoxes, qui assistaient à cette assemblée, furent déposés de leurs siéges par le même Dioscore et obligés de s'enfuir. Telle est, sauf quelques modifications que peuvent apporter les mœurs des différentes époques, la modération des amis de l'erreur, de ceux en particulier qui obéissent au parti pris.

De nos jours, ces derniers stigmatisent leurs contradicteurs en disant à qui veut les entendre qu'ils sont mus par un zèle aveugle, atteints de folie et que même ils travaillent à détruire la hiérarchie ecclésiastique, ou au moins à en altérer les notions. Qu'on relise les écrits des journaux et les pamphlets que publièrent les adversaires du dogme de l'infaillibilité, pendant que se tenait le Concile du Vatican, et l'on verra que c'est bien là le langage qu'ils employaient. Voilà comment ils pratiquent la modération et la charité ces hommes qui accusent sans cesse leurs adversaires de ne pas respecter ces vertus! Ils voudraient qu'on leur brûlât de l'encens sous le nez lorsqu'ils déchirent les autres à belles dents.

Pour ne pas se compromettre et pour mieux capter la confiance, ils se gardent gonéralement d'attaquer de front les verités qu'ils combattent récliement. Ils ont assez d'habileté pour cacher l'aversion qu'ils nourrissent contre elle sous des formes respectueuses; parfois même ils y donnent extérieurement leur adhésion. Mais alors, cette adhésion porte bien plutôt sur un mot vide de sens que sur la chose même que désigne naturellement ce mot. C'est ainsi que les jansénistes ont toujours trouvé moyen de faire extérieurement partie de l'Eglise, malgré les sentences pontnicales qui les excluaient de son sein.

Ce n'est qu'indirectement d'ordinaire que les hommes de mauvaise foi et à parti pris combattent les vérités qu'ils n'aiment point. Parfois, ils exagèrent tellement les qualités de la prudence qui doit accompagner la prédication de ces vérités, que cette prédication devient pratiquement illusoire, vu les conditions posées. D'autres fois, ils prétendent qu'une mission toute spéciale est absolument requise pour en faire une exposition claire et solide, même dans les livres et les journaux; par là, ils réussissent à fermer la bouche à toutes les voix à peu près qui pourraient les importuner. D'autres fois enfin, sous prétexte de paix, d'union et de charité à conserver, ils demandent qu'on cesse d'agiter certaines questions et qu'on laisse au temps seul le soin de les résoudre d'une manière satisfaisante. Ils sont bien sûrs qu'en obtenant le silence demandé, ces questions finiront par tomber dans l'oubli, et qu'elles seront ainsi écartées pour toujours du milieu où elles auraient pu prendre racine et porter des fruits aboudants.

iı

fu

de

fo

ré

01

ils

bi

V

ra

m

av pr

ľa

m

es

le

ge.

m

ıi-

ur

a

n-

ils

'a-

u-

n.

 $_{
m de}$ 

ot.

re

3a-

ıu-

 $_{
m nt}$ 

ru-

ue

ons

ale

öli-

t à

les

ion

er-

les

'en

ber

du

 $_{
m aits}$ 

C'est en invoquant d'aussi pitoyables arguments qu'on a voulu, il y a trois ans, empêcher le dogme de l'infaillibilité personnelle du Pape d'être défini et proclamé en Concile œcuménique. Ces misérables sophismes furent tons réduits à néant et la vérité parut en pleine lumière. Mais plus la lumière brillait, plus elle se répandait par torrents; plus aussi les adversaires de l'infaillibilité s'irritaient. Pour se venger de l'ennui qu'on leur faisait subir, en les forçant de contempler une vérité qu'il n'aimaient point, des évêques en vinrent jusque là, que de perséenter certains de leurs prêtres, parce qu'ils avaient signé des formules d'adhésion au dogme de l'infaillibilité et avaient sollicité sa Un de ces évêques ôta vingt-six prêtres des positions avantageuses qu'ils occupaient, puis les transféra dans des postes très-inférieurs pour les punir d'avoir signé semblables formules. Ces prélats rendirent raison de leur conduite, non pas en déplorant qu'ils trouvaient mauvais qu'on crut à l'infaillibilité, ils s'en gardèrent bien! mais en prétextant que ces prêtres troublaient l'ordre, faisaient tapage à la porte du Concile et empiétaient sur les droits de l'épiscopat.

Je n'en finirais point s'il me fallait rappeler toutes les basses intrigues et les honteuses manœuvres où le parti pris entraîna quelques-uns d'entre-eux. Qu'il me suffise de dire que plus ils furent de mauvaise foi, moins ils furent scrupuleux dans le choix des moyens à mettre en œuvre pour arriver à leurs fins.

Et le Syllabus! Combien de fois le parti pris et la mauvaise foi n'ont-ils pas essayé de le mettre en pièces ou au moins de le réduire à l'état de lettre morte? Et parmi ceux-là mêmes qui ont été forcés de dire qu'ils l'acceptaient, parce que autrement ils auraient cessé de compter au nombre des catholiques, combien y en a-t-il qui ont accepté autre chose qu'un vain mot? Veut-on le savoir d'une façon passablement exacte? Qu'on rappelle à son souvenir ce qui a en lieu l'autonne dernier ici même, au Canada, pays réputé le plus catholique du monde, et avec raison. Un prédicateur ayant osé en exposer la doctrine pure et simple, un cri de rage s'est d'abord élevé contre lui et on l'a accusé de trahir la vérité, Dieu et l'Eglise. Forcé d'en ra-

battre, on s'est rejeté sur la question d'opportunité, et l'on a prétendu que le prédicateur avait très-mal choisi son temps pour parler comme il avait fait. Cela vout dire qu'au fond la plupart rejettent la doctrine du *Syllabus*, quoiqu'ils sachent trèsbien qu'ils sont obligés d'y donner une adhésion pleine et entière et d'agir en conséquence.

C'est encore par parti pris qu'on regarde comme non avenus les bress les plus flatteurs et les plus encourageants que Pie IX a adressés aux écrivains franchement catholiques, entr'autres à Mgr. Gaume et à M. L. Veuillot. Mieux que cela, on ne craint point de contredire formellement des pièces aussi respectables en représentant, toutes les fois qu'on en trouve l'occasion, ces écrivains et leurs œuvres comme une peste dans l'Eglise. Mais qu'une parole de blâme soit adressée aux écrivains en général; oh! pour celle-là, elle est très-bien entendue! On se hâte de l'appliquer à ceux-là seuls qui combattent les bons combats, puis on la répéte et on la rappelle sans cesse.

Enfin, que n'a-t-on pas dit et que n'a-t-on pas fait en France et ailleurs pour empêcher la vérité d'être entendue relativement à la réforme chrétienne de l'enseignement? On a traité d'exagérés, d'insulteurs des évêques et d'usurpateurs de leurs droits les plus sacrés, de semeurs de discordes et de calomniateurs des institutions catholiques, les hommes dévoués au bien de l'Eglise et de la société, qui sollicitaient cette réforme en la démontrant nécessaire. Le plus gros bon sens ne pouvait pas ne pas reconmaître qu'ils avaient mille fois raison; n'importe, on ne voulut rien entendre et l'on eut recours à toutes les ruses et à toutes les violences pour les baillonner. C'était parti pris de tuer une vé! rité qui déplaisait à plus d'un titre. Un évêque français s'est même alors rencontré qui défendit aux prêtres employés dans son petit séminaire de continuer de recevoir le journal si éminemment catholique, l'Univers, parce que ce journal avait parlé favorablement de la réforme proposée. Le prélat allait même jusqu'à menacer, si l'on continuait, malgré sa défense, de recevoir ce journal, de ne plus mettre les pieds dans le Séminaire, de cesser de le protéger et même de sévir d'une façon éclatante contre les audacieux qui se permettraient d'avoir une opinion autre que la sienne dans une question librement controversée dans l'Eglise. Le parti pris fut cause qu'il se donna bien plus de mal pour nuire à l'*Univers* et l'anéantir même, s'il était possible, que pour administrer son diocèse.

pré-

oour

plu-

res-

ière

nus

IX

s à

aint

bles

écri-

lais

ral;

-de

puis

ince

exaoits des

glise rant conulut

les

vé!

est

lans

em-

avo-

jus-

voir

3es -

on-

Et quand plus tard la question des classiques fut très-clairement résolue par la voix même du Souverain Pontife, dans le sens des écrivains catholiques qui avaient sollicité une réforme, ce prélat et tous ceux qui avaient partagé ses opinions, firent semblant de n'avoir rien entendu et ne bougèrent pas. Voilà comment on obéit au Souverain Pontife, après avoir fait un crime à ses subalternes de n'avoir pas déféré à ses opinions.

Concluons donc que la vérité n'a pas de plus redoutable ennemi que le parti pris, et que bien à plaindre sont ceux qui deviennent ses esclaves. Sur leurs têtes pèsent toutes les malédictions que le Sauveur a lancé contre les Scribes et les Pharisiens, car comme ces derniers ils pèchent contre le Saint Esprit en refusant, par orgueil, d'adhérer à ce qu'ils savent être la vérité et la justice.

# X.

Pour que l'erreur se formule et se propage librement, il faut que la vérité cesse de s'affirmer, car la vérité tue l'erreur par ses affirmations. Mais eomment empêcher la vérité de s'affirmer, Jésus-Christ ayunt ordonné de la prêcher sur les toits, dut-on s'exposer par cette prédication à perdre ce qu'on a de plus cher au monde, même la vie? Le modérantisme, comme je le démontre dans la présente étude, a tout justement été imaginé pour résoudre cette difficulté qui de fait en valait la peine. Sous le masque d'une vertu dont il n'est que l'infernale contre-façon, il travaille à rendre muets tous ceux que la vérité a droit de

réclamer pour ses organes. C'est donc un des plus puissants agents de l'esprit de mensonge. Aussi séduit-il la multitude, et malheureusement même plusieurs de ceux qui sont spécialement chargés de veiller sur le dépôt sacré de la doctrine. Tous cependant ne se laissent pas prendre à ses charmes trompeurs. Il en est qui le combattent hardiment, surtout en proclamant avec force ce qu'il conseille de tenir dans l'ombre, sous un prétexte au sous un autre.

Que fait-il alors pour obtenir que les quelques voix, qu'il n'a pas réussi à comprimer on à étouffer, ne soient pas entendues? Il s'applique à les discréditer. Ainsi, dans ce cas encore, ce n'est pas directement, mais indirectement qu'il s'attaque aux vérités qu'elles proclament. A propos de circonstances et de convenances, il démontre à sa façon qu'il est impossible d'approuver le langage qui à été tenu, ne fut-il que la rigoureuse expression de l'exacte vérité. S'il s'agit d'écrits, il se rabat sur la forme qu'il revêtent, et il s'égosille à redire en variant ses tours de phrase, mais sans jamais apporter de preuves, qu'elle est infiniment détestable. Ces propos se répètent et finissent par être dans toutes les bouches. On ne peut se défendre alors de les regarder comme très fondés en raison et le tour est joué: on répudie ce qui a été jugé inconvenant et détestable.

La raison de circonstances, que l'on invoque, ne saurait cependant avoir le meindre poids. Ce n'est qu'un prétexte pour leurrer la multitude qui ne réfléchit pas. On l'invoque invariablement toutes les fois que telle ou telle vérité, que l'on n'aime pas à entendre, est proclamée. S'il fallait tenir compte d'une semblable raison, il n'y aurait jamais moyen de prêcher des vérités qui déplaisent. Où cela mènerait-il en dernière analyse? Ni plus ni moins qu'à la négation de toute vérité.

Il en est de même de la raison des convenances. La stupidité moderne en est cependant rendue là, qu'elle regarde comme inconvenante toute prédication de vérités que la masse des auditeurs a besoin d'entendre pour revenir à des principes plus sains et y conformer sa conduite. Et c'est justement à cause de ce besoin que cette prédication, loin d'être inconvenante, est de la plus nts

et

ent

en-

en

vec

te

oas

11

el-

dé-

ıui

vé-

nt.

ins Jes

es.

n-

ıgé

en-

nr-

ole-

pas

ın-

tés Ni

di-

in-

ıdi-

set

oin

lus

haute convenance. A quoi servirait-il en effet de prêcher, s'il n'y avait pas lieu pour les auditeurs de s'appliquer ce qui est dit au sermon. On prêche pour combattre des erreurs qui ont cours ou des vices que son auditoire affectionne; l'insigne folie serait d'aller combattre des erreurs ou des vices qu'on ne rencontre point chez ceux à qui l'on adresse la parole. Rien de plus élémentaire, et ceux qui y trouvent à redire témoignent par là même qu'ils n'ont jamais lu ou compris les épitres de Saint Pierre, de Saint Paul et de Saint Jean, et qu'eux-mêmes, s'ils sont prédicateurs, ne prêchent que pour être applaudis et non pour être uti-Ils ne connaissent pas les évangiles non plus; autrement, ils verraient que Notre Seigneur, par ses paroles et ses exemples. nous a donné une tout autre idée de la prédication de la vérité, que celle qu'ils tâchent de faire prévaloir. Insister là-dessus est inutile, car le simple bon sens dit que ceux-là doivent être éclairés qui sont dans les ténèbres, et que, pour les éclairer, il faut nécessairement faire briller la lumière à leurs yeux.

Reste la question de la forme, peu importante en elle-même, mais très-importante eu égard aux idées modernes. La forme ! la forme ! e'est beaucoup, c'est même tout aux yeux de certaines gens ; ils peuvent lui sacrifier et ils lui sacrifient réellement des biens infiniment plus précieux qu'elle. L'esprit d'erreur, cause de cette incroyable aberration, en tire tout le parti possible et ses profits ne sont pas minces. Comme la forme n'est en définitive qu'une affaire de bon sens et de goût, et qu'il est facile de pervertir le goût et même le bon sens, il s'attache à ruiner, en les dépréciant au point de vue de la forme, les œuvres qui rendent impuissants tous ses efforts tant qu'elles demeurent debout et respectées.

Comment s'y est-il pris pour jeter le monde moderne dans l'impasse où il est aujourd'hui? En transformant la question de la forme, défigurée et entendue très-faussement, en une question capitale. Inspirateur de tout ce qui s'est produit lorsque régnait le paganisme greco-romain, il n'a rien tant à cœur, pour recouvrer l'empire qu'il a perdu, que de faire louer et exalter ce dont il a été l'auteur en ces jours mauvais, et que de le faire représenter comme le

nec plus ultra de la force et de la sagesse humaine. Aux jours néfastes de la Renaissance pareilles idées prévalurent. Elles ne pouvaient prévaloir qu'en couvrant de mépris tout ce qu'avait produit l'épanouissement du génie vraiment chrétien, et c'est ce qui arriva par malheur. Epris des formes gracieuses qui recouvraient le sensualisme païen, on rejeta comme barbare tout ce qui ne portait pas le cachet de la belle antiquité, et aujourd'hui on en est encore là. S'attaquer à la forme des écrits, c'est done pour l'esprit d'erreurs un moyen presque infaillible de forcer les vérités qui le contrarient à dormir dans l'oubli ou dans le mépris.

La plupart des hommes, et je parle ici surtout des hommes réputés instruits, sont d'une légèreté, d'une frivolité désespérante. Sons l'empire des idées dont les a doté une éducation menteuse, ils attachent un très-grand prix aux formes littéraires ou à ce qu'ils décorent de ce nom; c'est même tout pour eux. Ainsi, dites-leur que tel ouvrage est fort bon, qu'il est même ce qu'a produit de mieux le plus grand des génies, mais que le style en est quelque peu rude et inculte, ils ne voudront pas en lire une seule page. Si, au contraire, vous leur signalez un livre qui, pour le fond, est tout-à-fait nul, ridicule, pernicieux même, mais qui, en revanche, pessède ce qu'ils croient être de brillantes qualités littéraires, ils le dévoreront avec avidité.

Ce n'est pas à dire pour cela qu'ils aient un goût fort exquis, ni qu'ils soient capables de sentir et d'apprécier le mérite littéraire d'un ouvrage. Généralement, la connaissance qu'ils ont de la langue ne s'étend pas au-delà de la simple syntaxe; bienheureux encore quand ils la possèdent parfaitement. Mais tout de même, ils font les entendus, car il est de mode de tenir compte des formes littéraires, d'en parler et de se montrer délieats et rigides sur ce chapitre.

Les plus drôles à entendre, quand il est question de la forme des écrits, sont ceux qui se sont imaginés, d'après les lectures qu'ils ont faites ou certaines écritures qu'il leur est arrivé de confectionner par ei par là, que le pâle, le languissant, l'incolore et l'insipide sont de l'essence des allures modérées. Ils voudraient, ces braves gens, couler tous les écrivains dans le même moule,

et ce moule n'est autre que l'idéal qu'ils croient avoir réalisé quand ils ont mis la main à la plume. Ils ne soupçonnent pas qu'on puisse écrire très-convenablement et ne pas leur ressembler.

163

t -

e

3

Aussi, à leurs yeux, un écrit vigoureux, plein de force, de verve et d'entrain, où les choses sont dites carrément, quoiqu'en termes propres et fort convenables, est quelque chose de si insolite qu'il prend les proportions de l'abominable. S'ils n'étaient pas bridés par le scrupule, ils iraient jusqu'à dire que c'rst diabolique. Assurément, ils ont tort; mais ils sont de bonne foi, au moins jusqu'à un certain point. Cependant, il est difficile de les convaincre qu'ils ne voient pas bien les choses, et en attendant que cette conviction naisse chez eux, le modérantisme les enrôle sous sa bannière et s'en sert comme de puissants auxiliaires.

Les partisans de la grande erreur actuelle n'agissent pas tous avec autant de candeur. Ils savent, pour la plupart, exploiter habilement les fausses idées que l'on entretient communément sur la convenance et la dignité des formes. Aussi, quand un écrit les choque, parce qu'il les démasque ou qu'il accumule les raisons dont le poids les accable, ils tâchent d'en détruire l'effet en l'accusant d'être exagéré, injurieux, d'une violence extrême, et partant de nature à causer le plus grand scandale. Ils se tiennent opiniâtrement dans ces généralités. Il n'y a pas moyen de les tirer du vague qui les enveloppe, encore moins de les amener à préciser ou à démontrer que leurs accusations sont fondées en raison et en justice.

Pour qui vent réfléchir, le manque de modération en pareil cas se trouve bien plutôt chez les accusateurs que chez les accusés. S'il en était autrement, pourquoi les accusateurs refuseraient-ils de se rendre à ce que la stricte justice exige d'eux? La modération n'étant qu'une des manières d'être de la justice, quand on est modéré, on respecte nécessairement cette vertu.

C'est bientôt fait que de qualifier un écrit d'exagéré, d'injurieux, de violent, de scandaleux, et de le discréditer en conséquence; mais la tâche devient ardue quand il faut démontrer que ces qualifications ont leur raison d'être. Aussi, se garde-t-on bien de l'entreprendre, malgré les protestations et les réclama-

tions nombreuses qui s'élèvent de toutes parts. Après avoir lancé ces accusations générales dans le public, on se renferme dans un profond et prudent murisme, puis on abrite cette insigne malhonnêteté derrière le grand mot de dignité.

Puisque, à propos d'écrits, on parle tant d'exagérations, d'injures, de violences et de scandales, et que l'on désigne par ces noms des choses qui en portent un tout autre, lorsqu'on s'exprime dans un style franc et honnête, il importe d'entrer dans quelques détails à ce svjet. D'abord, qu'est-ce que l'exagération?

Le P. Montrouzier répond : « Donner le douteux pour le certain ; géneraliser et qui n'est vrai que dans des eas partieuliers ; avancer gratuit ment des assertions que rieu n'appuie ; déduire d'un principe des conséquences qu'il ne renferme point ; prendre le relatif pour l'absolu ; voilà ce que nous appelons exagérer..... Exagérer, c'est de no pas so borner à dire ce qui est, mais affir mer en outre ce qui n'est pas ; c'est aller au-delà de la vérité ; c'est par conséquent se mettre en opposition avec elle.

« Par contre, il n'est point coupable d'exageration, celui qui affirme la vérité purement, entièrement, fortement. Dire la vérité, toute la vérité, rien que la vérité, n'est-ce pas le devoir des témoins que le magistrat cite chaque jour à son tribunal? »

n

80

ne

ch

ge

80

tai

qu

d'i

Qu'on se prononce d'après cela et qu'on dise si ce sont les écrivains ratholiques ou leurs accusateurs qui se rendent coupables d'exagération.

On parle encore d'injeres; mais qu'est-ce qu'une injure? Une 'njure, c'est toute violation du droit strict qu'a chaque particulier à n'être pas injustement maltraité, soit en actes, soit en paroles. De là il arrive qu'il y a beaucoup de relatif en pareille matière et peu d'absolu, car ce qui serait injurieux dans certains eas, dans certaines circonstances, eu égard à certaines personnes, ne l'est pas du tout dans d'autres cas, dans d'autres circonstances, visà-vis d'autres personnes. Ainsi, par exemple, si je dis à Pierre, sans fondement aucun, qu'il a seiemment manqué à la vérité, je l'injurie; mais si Pierre s'est publiquement donné le tort de mentir et que je le lui reproche, je ne l'injurie pas le moins du monde; je ne fais que lui remettre devant les yeux une des poses qu'il a prises pour être photographié.

é

n

1-

S

r'-

e.

e.

ľ

,

ıi

38

S

e

S.

9

18

3-

3,

e

e

u

S

Toutes les fois que j'ai droit de parler des faits et gestes de quelqu'un, j'ai droit aussi de me servir des termes propres que la langue que je parle me fournit pour m'exprimer; c'est évident. Je puis donc sans faire la moindre injure à ce quelqu'un, appeler de leur vrai nom ses faits et gestes et leur appliquer les qualificatifs voulus par les diverses circonstances qui les ont accompagnés, quelque disgracieux que soient ces noms et ces qualificatifs. S'il se plaint d'être injurié en pareil cas, il commet une injustice ou il fait preuve de simplicité. En effet, pour m'interdire l'usage des termes que j'emploie dans des circonstances particulières, il faut qu'on commence à s'interdire à soi-même de poser des actes qui les appelle nécessairement. Crier à l'injure, lorsqu'on a mal posé et qu'on a été photographié dans cette pose, ne signifie rien, car nul n'est tenu de reprérenter un personnage comme plus beau ou plus aimable qu'il ne s'est montré.

On fait de plus sonner bien haut la prétendue violence de langage à laquelle s'abandonnent plusieurs écrivains. Mais en quoi consiste la violence de langage? C'est d'abord ce qu'il faut demander pour constater si les reproches adressés sont justes ou non. La violence de langage consiste uniquement à user dans ses paroles d'une sévérité qui n'est pas en proportion avec la faute commise. D'après cette définition, qui est la seule véritable, les violents en paroles ne sont pas d'ordinaire ceux que l'on qualific de la sorte, mais bien ceux qui se chargent de les admo-

nester à propos de modération et de charité.

La gravité de la faute commise dépend principalement de deux choses : de la matière en laquelle on pêche et de la malice avec laquelle on pêche. Il suit de là qu'on doit beaucoup plus ménager un adversaire quand il a tort en matière peu importante au fond, comme dans tous les cas où le dogme et la morale ne sont pas intéressés, ou quand ayant tort en matière très-importante même, il agit cependant avec une entière bonne foi, que quand il a tort en matière grave et qu'il est en même temps de mauvaise foi.

Combien donc sont immodérés ceux qui, quand il est question d'intérêts purement matériels ou d'opinions parfaitement libres, se ruent contre leurs adversaires avec autant le force qu'ils peuvent en mettre dehors, et leur décochent les traits les plus acérés qu'ils tiennent en réserve! Combien sont encore immodérés ces autres qui, en discutant avec des hommes de bonne foi et honorables sous tous les rapports, les traitent comme des misérables et même comme les ennemis déclarés de la vérité. Ces excès sont-communs et cependant ils passent presque inaperçus; preuve que la plupart des criailleurs qui recommandent la modération ne savent pas ce qu'elle est on n'en premient guère souci au fond.

- Quant aux hommes dont les actes, les paroles et les écrits blessent la saine doctrine et qui sont de mauvaise foi, il est permis de les traiter avec sévérité, et même on le doit. Saint Jean, l'apôtre de la charité, nous défend même de les saluer : nec Ave et discritis. Qu'on les démasque, qu'on les qualifie comme ils le méritent, qu'on les signale comme dangereux, qu'on leur réplique très-rudement parfois, ils n'ont pas à se plaindre. Les montrer tels qu'ils s'exhibent eux-mêmes, faire ressortir tout ce qu'il y a d'inconvenant, de ridicule, de déloyal, d'odieux dans leur manière d'agir est de bonne guerre. S'ils prétendent à des égards, qu'ils s'en montrent dignes.

Ces hommes, d'ailleurs, provoquent à parler, et quand ils se savent approuvés et applaudis, ils ne trouvent pas mauvais qu'on parle d'eux, leurs partisans non plus. C'est donc à dire qu'euxmêmes admettent que leurs faits et gestes peuvent être appréciés, car là où l'éloge peut se faire entendre, le blâme le peut aussi, eu égard aux droits de la vérité qu'on ne peut jamais sacrifier. Qu'on élève donc hardiment la voix contre eux et qu'on ne craigne point même de s'attaquer à leur réputation, s'il est nécessaire d'en venir jusques là pour les empêcher de séduire et de tromper la multitude. Ils crieront au zèle aveugle, au fanatisme, à l'abomination, à tout ee qu'ils s'aviseront de dire, afin d'avoir la paix. En même temps, ils signaleront comme affreusement excessif tout ce qu'on leur a dit de plus sévère, mais en faisantsoigneusement abstraction des mille et une fredaines qui leur auraient attiré davantage, si l'on avait voulu procéder contre cux selon toutes les rigueurs de la justice. Qu'on les laisse se plaindre et crier; ils souffrent un mal salutaire.

s peu-

icérés és ces

nora-

les et

s sont

e que

n ne

t per-

Jean,

: Ave

ne ils

répli-

monqu'il

rma-

ards,

ils se

qu'on

eux-

éciés,

si, eu rifier.

aigne

ssaire

mper

1e. à

oir la ment

isantleur ontre se sc

nd. éerits Relativement au scandale, ce ne sont pas les écrivains catholiques qui le donnent, quoiqu'ils puissent en être l'oceasion. Etre une occasion de scandale et donner du scandale sont deux choses absolument différentes. Jésus-Christ a été une oceasion de scandale, même pour ses disciples; mais il n'a jamais donné de scandales. Les seuls scandaleux, c'est-à-dire, les seuls dont la conduite porte efficacement au mal, sont ceux qui s'acharnent contre les écrivains catholiques, et qui, pour satisfaire une passion ou une autre, travaillent à rendre méprisable la sainte vérité qu'ils défendent.

Mon dernier mot, en terminant ce qui a trait à cette question, sera à l'adresse de cette race d'imbéciles, malheurensement trop nombreuse, qui, après avoir extrait de certains écrits une demidouzaines de phrases ou d'expressions très-accentuées, très-fortes, il est vrai, mais qui étaient celles qu'il fallait employer lorsqu'on s'en est servi, se promènent par les rues en faisant tapage avec Quelle était la nature et l'importance de la question débattue quand tels mots ou telles phrases ont été lancés; quelles étaient les circor tances; à quelle espèce d'adversaires avait-on affaire, c'est ce qu'ils ne songent pas à se demander et ils n'y songeront jamais. Tout le petit peu d'intelligence qu'ils ont, ils l'appliquent à considérer ces bribes d'écrits qu'ils ont en poche pour en mandire ce qu'ils y trouvent d'excessif, d'affreux et de révoltant, et pour exciter les autres à faire de même. Ils n'ont vu que cela, à l'exclusion de tout le reste, dans des écrits de cent pages au moins ; ils ne veulent voir que cela et ils veulent que les autres ne voient que cela. Quand ils parlent de ces prétendus excès, ils paraissent tout aussi niaisement stupéfaits que le premier jour. Est-il imbécillité pareille ? Il pent s'en rencontrer, mais pas fréquemment. Et dire que les écrivains catholiques doivent compter avec de telles misères! Quelle humiliation, grand Dieu!

## XI.

Il ne me reste plus, pour compléter ma thèse sur le modérantisme, que de citer les principaux passages d'un excellent travail que le P. Montrouzier a publié dans les Etudes religieuses sur les lois de la polémique. On verra par ces citations que le savant jésuite enseigne une doctrine parfaitement identique à celle que j'ai développée, dans l'espoir qu'elle prévaudra sur tant de fausses idées qui ont cours touchant cette question. Ayant tous deux puisé à la même source, la théologie catholique, il n'est pas surprenant que nous nous trouvions d'accord. Cette espèce de répétition sommaire ne sera pas sans utilité. Comme le P. Montrouzier a beaucoup plus d'autorité que je n'en ai, sa voix ne manquera pas de porter la conviction dans les esprits que ma faible voix toute seule n'a pu convainere.

Voici donc ce qu'il dit relativement à l'obligation, qu'ont ceux qui sont en possession de la vérité, de la proclamer hautement et de la faire connaître telle qu'elle est :

« Si la vérité existe, pourquoi la condamner au silence et ne pas la manifester ? Le flambeau est-il donc fait pour être caché sous le boisseau ?

« Et si la vérité veut être connue, pourquoi ne pas la montrer toute entière? Certes, le divin Maître, qui est venu sur la terre pour nous enseigner toute vérité, omnem veritatem, n'est point d'avis que ses apôtres la communiquent avec des réserves et en la mutilant. Il nous a donné à ce sujet un précepte formel : Quiconque parle et enseigne, doit procéder par des affirmations nettes et précises, Est, est; non, non.» Il n'aime ni termes moyens, ni dissimulations. Il veut qu'on crie sur les toits ee qu'il a

enseigné à l'oreille. De quel droit l'homme cacherait-il une partie de ce que Dieu a daigné révéler?

Enfin, si la vérité constitue le plus grand bien de l'homme, si elle est la lumière et la vie de sou intelligence et de son cœur, pourquoi ne pas la proclamer avec force, ce n'est pas assez, avec le noble enthousiasme d'une âme saintement passionnée? Dieu ne veut-il pas que ses envoyés doment à leur voix le son éclatant de la trompette : Quasi tuba exalta vocem tuam?

ın-

ail

sur

'le

e à

ant

ant

, il

ette

ıme

, sa

que

eux

t et

t ne

ché

trer

erre

oint

n la

Qui-

ettes

ens,

il a

« Assurément, nous n'oublions pas que la discrétion doit être la vertu de quiconque aspire à l'honneur des saints combats de la parole......Mais, l'utilité de parler une fois constatée, il ne fut jamais imprudent ni indiscret, celui qui, d'une voix fortement accentuée, affirma les droits, tous les droits, absolument tous les droits de la vérité.»

Quant aux opinions, voici ce qu'il croit important de faire remarquer:

« Nous sommes le premier à le reconnaître, les affirmations doivent être réservées pour les doctrines certaines, et, dans la défense des opinions libres, il faut garder la modération que les souverains pontifes nous ont si énergiquement recommandée. Mais il importe de ne pas se méprendre sur les limites dans lesquelles est renfermée, aux yeux d'un vrai catholique, la liberté des opinions. Qu'est-ce qu'une opinion libre dans le sens qu'y attache l'Eglise?

« Benoit XIV nous le déclare dans la constitution qu'il adresse aux réviseurs des livres : « Qu'ils se gardent, dit-il, de tout pré « jugé, de tont esprit de nationalité, de famille, d'école on de corps'; « qu'ils aient unique enent devant les yeux les dogmes de la sainte « Eglise et la doctrine communément reçue parmi les catholiques, « laquelle se trouve renfermée dans les décrets des conciles géné- « raux, les constitutions des pontifes romains et l'enseignement « unanime des saints Pères et des docteurs.»

« Ainsi, la volonté du pontife est que l'on respecte et qu'on laisse libres les opinions qui ne sont contredites ni par une définition expresse de l'Eglise, ni par un jugement apostolique, ni enfin par l'enseignement universel des Pères, des docteurs et des

théologiens. Par contre, une opinion ne pourra plus être considérée comme libre du moment qu'elle se verra contredite, soit par une définition expresse du Saint-Siége, soit par l'enseignement universel de l'Eglise. Donc, à une pareille opinion, il pourra être livré un combat légitime, parceque, en effet, elle n'a pas le droit de se produire.»

Abordant ensuite la question des rérités irritantes, le P. Montrouzier ajoute : « Ici l'on nous arrête pour nous demander si, tout en respectant les jugements plus ou moins solennels rendus par les tribunaux ecclésiastiques à l'égard de ces opinions ou d'autres également en vogue, le champion de la vérité ne servirait pas très-utilement ses intérêts en gardant prudemment le silence. En ce moment où la vérité : tant d'ennemis, ne devous-nous pas éviter tout ce qui pourrait en accroître le nombre, et la sagesse ne nous ordonne-t-elle pas de taire les vérités irritantes ?

« Nous allons répondre en toute franchise. Et d'abord nons nions qu'il existe une seule vérité irritante par elle-même. Est-ce que la vérité est blessante de sa nature? Si l'intelligence est faite pour connaître le vrai, comme l'œil pour contempler la lumière, la vérité ne saurait, à coup sûr, ni blesser, ni irriter ceux dont elle dissipe les ténèbres, à moins peut-être qu'il ne s'agisse d'infortunés malades auxquels la douce et bienfaisante clarté du jour n'apporte que peine et douleur. Et qui done s'est avisé d'accuser la lumière, parce qu'un pauvre infirme ne la peut supporter? On plaint le malade; mais on ne laisse pas pour cela de bénir le vivifiant éclat du soleil.

a Toutefois, il faut en convenir, depuis sa chûte, l'homme est assez mal disposé à l'égard de la vérité, ou plutôt il subit par rapport à elle une série non interrompue d'étranges contradictions.

« Parlez-lui de science, il se passionne pour la vérité scientifique; il la lui fant à tout prix. Les spéculations les plus ardues ne le rebutent point. Au contraire, ses efforts deviennent plus persévérants et plus joyeux à mesure que la vérité est d'un plus difficile accès. Mais qu'il s'agisse des vérités de l'ordre moral, il se raidit aussitôt. Son intelligence, sa volonté surtout, se mon-

onsi-

soit

gne-

n, il

n'a

P.

ider

nels

ions

i ne

aent

, ne

e le

les

ous

Est-

est

r la

iter

ne

nte

'est

eut

our

est

par

ms.

tifi-

ues

lus

lus

l, il

on-

trent rebelles ; les difficulté se multiplient ; la paresse grandit en proportion des obstacles, et finalement l'homme prononce ee triste mot : Vérités irritantes. Comment expliquer une contradiction aussi grossière ? Il y a là un mystère que Bossuet a magnifiquement exprimé quand il a dit : L'homme déchu a peur de Dieu.

« Eh bien! en un pareil état de choses, l'homme a besoin que \* l'on fasse entendre la vérité que son orguil redoute. Il s'irrite des vérités dogmatiques qui lui rappellent sa fin dernière et le menacent, en cas d'infidélité, de châtiments éternels : voilà justement les vérités qui doivent retentir à ses oreilles avec l'éclat du tonnerre. Il s'irritera ; qu'importe, si à l'irritation succède le salut? Le médecin se met-il en peine de plaire au malade si, en le contristant, il opère sa guérison?....

« A celui qui nous parlerait encore de la nécessité de fuir les questions irritantes, nous demanderions si pour le même motif il ne serait pas expédient d'interdire an prédicateur les austères vérités de la morale chrétienne.... Pour nous, rien ne nous semble plus inopportun qu'un pareil silence et plus irritant pour le Dieu dont la parole se trouve ainsi enchaînée. Quoi! c'est au moment où le monde s'abîme dans l'ignorance que les apôtres de la vérité conniveraient avec lui pour le priver du seul aliment qui peut le soutenir!

Mais n'y a-t-il pas réellement des vérités trop fortes pour les hommes de notre époque et ne devons-nous pas nous inspirer quelque peu de ce que dit l'opinion publique et avoir de la déférence pour elle? A cela, le savant jésuite répond :

« La vérité porte avec elle une grâce qui triomphe de toutes les résistances. Comme le soleil, elle vivifie tout ce qu'elle touche. Elle éclaire, elle échauffe, elle guérit; elle brûle; finalement elle s'impose et elle règne. Elle ne possède pas une moindre puissance pour s'introduire chez des hommes qui ne l'ont pas encore connue que pour reprendre sa place dans l'esprit de ceux qui n'ont pas craiet de la répudier. Mais, pour pouvoir s'imposer aux intelligences, il est indispensable qu'elle leur soit manifestée, et pour pouvoir reprendre sur elles tout son empire, il faut qu'elle leur soit révélée dans tout son éclat.

D'ailleurs, est-ce que l'écrivain doit s'inspirer de l'opinion du publie? Nous estimons, au contraire, qu'il est de sa dignité et de son devoir de former l'opinion publique. Il doit la conduire et non pas se laisser conduire par elle. L'écrivain est le maître, le public est le disciple. La vérité divine serait-elle par hasard la seule école où le maître dût recevoir la direction de ceux qu'il est appelé à instruire?

On dit encore : Pourquoi ne pas temporiser ; Pourquoi refuser d'adoucir des vérités devenus trop dures pou · la faiblesse de

notre temps?

« La polémique chrétienne, répond le P. Montrouzier, n'a jamais, que je sache, refusé d'employer la douceur des formes et du langage, à la condition toutéfois qu'il n'en résulte aucun détriment pour la vérité...... Quant aux concessions et à la temporisation, il ne nous est pas permis d'y consentir. En effet, de deux choses l'une : ou la concession que vous prétendez faire consiste dans la négation formelle d'une portion de la vérité, ou dans le silence gardé sur la vérité elle-même.

Dans les deux cas, la concession est une faute, si vous niez formellement une partie de la vérité, vous passez par là-même du camp de ses défenseurs dans celui de ses ennemis ; votre parole est menteuse et vous n'êtes plus qu'un faux témoin.....

« La concession consiste-elle dans le silence ? Mais alors on retombe dans les déplorables conséquences que nous signalions tout-à-l'heure. C'est trahir la vérité que de la taire, lorsque lescirconstances en demanderaient la manifestation.....

Avouons-le, ce silence à l'égard des vérités qu'il importe le plus d'affirmer, cette indifférence à l'égard des intérêts les plus graves et les plus menacés ne peuvent être considérés que comme le résultat d'un honteux marché entre l'écrivain et le publie : l'écrivain sacrifie le droit de la vérité, et, pour prix de ce sacrifice, il reçoit, non pas de l'argent, mais de la popularité. Le marché n'est pas pour cela plus légitime!"

« Il y a encore, continue le P. Montrouzier, un autre argument, celui que l'on tire de l'adage populaire : Toutes les vérités ne sont pas bonnes à dire ; celui qui récemment a été formulé par

ion du

et de

ire et

tre, le

ard la

: qu'il

efuser

se de

ı'a ja-

es et

détri-

mori-

deux

nsiste-

ans le

niez

ne du

oarole:

's on

alions

ue les-

te le

plus

mme

blie:

terifi-

mar-

nent,

s ne par un mot désormais historique : l'inopportunité. Ce mot, il est vrai, a eu un sort propre à faire réfléchir ceux qui seraient tentés de l'adopter encore pour leur devise. Il a reçu de l'autorité suprême de l'Eglise tout autre chose qu'une consécration. La définition que la sagesse humaine déclarait inopportune au premier chef, le Saint Esprit l'a jugée très-opportune.

« Ainsi toujours ou presque toujours nous trouverons des motifs de dire la vérité dans les prétextes mêmes qu'on mettra en avant pour nous persuader de la taire. C'est ce que Bourdaloue va nous faire comprendre :

« Suivant la belle et solide réflexion de Saint Augustin, le « libertinage ne demande point précisément d'être applaudi, « d'être soutenu et appuyé ; il se contente qu'on le tolère, et c'est « assez pour lui de n'être point traversé, ni inquiété. Quand « done vous le laissez en paix, vous lui accordez tout ce qu'il Avec cela, il ne manquera pas de prendre racine, et, « sans avoir besoin d'un autre secours, il saura bientôt se fortifier « et s'étendre. N'est-ce pas de cette sorte et par cette voie qu'il « est toujours parvenu à ses fins ? Les ménagements de ceux « qui l'ont épargné et qui devaient le réprimer dans sa naissance, « ont été de tout temps les principes de son progrès..... Voilà « ce qui a multiplié les schismes et les hérésies..... De là l'obli-« gation spéciale et redoutable de ceux à qui Dieu semble avoir « donné plus de lumière et de capacité ; de là, dis-je, cette obli-« gation plus étroite qu'ils ont d'attaquer avec force les scandales » du siècle et leur couper court. »

« Bourdaloue a raison. L'histoire atteste en effet que les hérésiarques les plus audacieux ne demandaient autre chose que le silence de leurs adversaires. Les Ariens ne prétendaient point que le concile de Nieée définit leur erreur ; ils se bornaient à réclamer la suppression du mot consubstantiel qui la condamnait. Nestorius et Pélage se fussent déclarés satisfaits, si Saint Cyrille et Saint Augustin eussent été réduits au silence.....

« Il pourra arriver que la farouche déclaration de la vérité ne produise pas les bons résultats qu'on s'en était promis ; elle pourra même avoir de fâcheuses conséquences. Aurait-on pour cela le droit d'accuser d'imprudence les défenseurs de la vérité ? C'est Bourdaloue qui va répondre à cette question.

« Quoique le mal s'aigrit et s'irritât, vous auriez fait votre devoir; Dieu aurait ses vues pour le permettre ainsi; mais l'inse tention de Dieu ne serait pas que le mal qu'il voudrait permettre fut ménagé et toléré par vous. Sans mesurer les chouses par l'événement, vous auriez toujours la consolation de dire à Dieu: Seigneur, j'ai suivi vos ordres et j'ai pris le parti de votre loi.—Et certes, il ne vous appartient pas, il ne dépend pas de vous, sous prétexte d'un événement futur et incertain, de de vous dispenser d'une obligation présente et assurée. »

« Il serait temps d'ouvrir les yeux et de comprendre enfin les leçons de l'expérience. Notre époque a certainement vu octroyer à l'erreur bien des concessions, et de tout genre : Qu'y a-t-on gagné ? Loin de s'apaiser, les manvaises passions se sont exaspérées chaque jour davantage. La vérité seule y a perdu. Elle a été complètement sacrifiée. Voici, du reste, sur ce point, un témoignage d'autant plus significatif on il émane d'un écrivain plus modéré. En 1848, M. de Fallo bordait une question irritante, s'il en fut. Il allait parler de l'intolérance de l'Eglise par rapport aux hérétiques, et dans une éloquente préface, il disait :

« Personne ne professe plus que moi les opinions modérées. Je « crois la modération un des caractères distinctifs de la « vérité, et la violence une des ressources nécessaires de l'erreur; « mais j'aimerais à préserver ma modération de faiblesse, et je « ne connais pas de faiblesse plus manifeste que celle qui, en vue « de transactions et d'accommodements d'un jour, atténue la « moitié d'une vérité pour sauver l'autre. L'ennemi prend ce « que vous lui sacrifiez et l'emporte dans son camp comme un « butin, saus se croire même tenu à la reconnaissance. Vous « êtes plus faible, il est plus hardi : voilà tout.

« Mais on dit : Pourquoi toucher de telles questions? Pour-« quoi s'expliquer sur un chapitre où l'on est bien décidé à ne « pas entendre raison?—Je dis à mon tour : Pourquoi y a-t-il » un chapitre sur lequel un siècle raisonnable ne voudrait pas « entendre raison? Pourquoi des idées qu'il serait interdit de est

tre

iner-

ire

de

nd

n,

es er

m éle

н

i-

ll'

e

a

3

l

e

« scruter ou de restituer sous leur véritable aspect? Cela vient-il « uniquement de l'aveuglement de nos adversaires? Cela ne « vient-il pas aussi de notre complicité? Pourquoi une fausse « position dans la défense de ce qui ne comporte rien de faux? « D'où provient, si ce n'est de notre propre faute, la nécessité de « ces précautions, la plupart du temps inutiles? Qui nous dira « le nombre et la mesure de ces connivences si légères, prises « une à une, et si lourdes quand il s'agit de les soulever en masse, « pour dégager quelque lambeau de vérité d'une oppression séculaire? Le fanatisme serait-il à tont propos reproché au catholicisme, si l'on avait pris plus fermement et de plus ancienne « date le soin d'éclaireir ces matières. Nos adversaires n'ont » pas souvent plus de bonne foi que nous n'avons de courage.

## ХП

Le P. Montrouzier ne manque pas d'examiner, très-soigneusement même, la question de la charité, question autour de laquelle on fait perpétuellement grand tapage, mais qu'ou n'approfondit jamais et dont on ne sait pas même le premier mot.

Après avoir rappelé que Pie IX, dans une allocution, a récemment dit aux écrivains catholiques qu'ils doivent respecter deux sortes de droits, également inviolables, mais souvent difficiles à concilier, les droits de la zérité et les droits de la charité, il se demande comment il faut s'y prendre pour les sauvegarder. Il trouve la solution de la question proposée dans les règles que les Papes, et notamment Benoit XIV, ont données aux consulteurs de l'Index pour les diriger dans la révision et la correction des livres, règles qui par conséquent s'appliquent aux écrivains euxmêmes.

Voyons d'abord quelle est la règle à suivre quand la matière des débats entre catholiques consiste en de pures opinions.

« La constitution Sollicita de Benoît XIV, dit-il, rappelle aux consulteurs de l'Index la recommandation de Clément VIII en

termes qui en font ressortir la gravité. « Plût à Dieu, s'écrie le « Pape, qu'à notre malheureuse époque de licence l'on ne vît ja« mais paraître au jour des livres où les adversaires s'aceablent « mutuellement d'injures et frappent de censures flétrissantes des « opinions que l'Eglise n'a point condamnées ; où les écoles et « les opinions rivales sont indignement livrées au ridieule, sujet « de tristesse pour les bons. Ces luttes des catholiques qui se « déchirent impitoyablement sont pour les hérétiques un vrai « triomphe et fournissent un trop juste prétexte à leur mépris. « Nous ne pouvons assurément bannir toute discussion ; mais « nous avons le droit d'exiger qu'en défendant son opinion un « écrivain se souvienne de la modération chrétienne. »

Maintenant comment faut-il procéder contre les hommes bien disposés qui errent de bonne foi?

a Benoit XIV veut que, dans ce cas, si l'ouvrage, d'ailleurs fautif, d'un homme de bien, est pourtant susceptible de correction, on ne manque pas de rechercher l'auteur pour l'inviter à exécuter les corrections désirables, et que, dans ce cas, le décret de prohibition soit précédé de la clause bénigne : Donce corrigatur. Encore même faudra-t-il supprimer le décret si, par de sages corrections, l'auteur expurge son livre et réussit en même temps à faire disparaître les exemplaires de l'édition incriminée. »

Enfin, que doit-on toujours éviter, quelque soient ceux que l'on a à combattre ? Benoit XIV va encore nous l'apprendre.

« Il est de la plus haute importance, dit-il, pour la tranquilité « publique, l'édification du prochain et le maintien de la charité, « que les catholiques bannissent de leurs écrits l'aigreur, la jalou- « sie et les plaisanteries bouffonnes ; tout cela étant également « réprouvé par les mœurs chrétiennes et même simplement hon- « nêtes. C'est pourquoi les péviseurs, selon le devoir de leur « charge, séviront avec force contre de pareils écarts et ils ne » manqueront pas de les signaler au zèle et à la rigueur des car- « dinaux membres de la congrégation. »

« Done, conclut le P. Montrouzier, il est expressément interdit de se permettre aucun propos sentant l'amertume, bien moins encore des paroles de haine et de calomnie...Cependant n'allons point e le

ja\_

lent

des

s et

njet

rai

ris.

ais

un

ien

118

ec-

rà

ret

IL.

111-

ne

. ))

on

té

é,

11-

nt

1)-

ır

e

r.

t

nons méprendre sur les intentions des papes et de l'Eglise. La douceur et la charité, qui sont recommandées nvec tant d'insistance aux défenseurs de la vérité, ne doivent jamais dégénérer en mollesse et en lâche complaisance. Souvenons-nous que la polémique religieuse est un combat engagé pour le triomphe de la vérité, c'est-à-dire qu'il y faut de la fermeté et de la bravoure... On n'entame pas une controverse précisément pour échanger des mots agréables. Il faut de toute nécessité que l'un des contendants ait tort et s'avoue vaincu. Done, il y aura nécessairement des coups donnés et reçus. L'important est que dans ces coups on ne puisse jamais voir la haine ou le mépris de la personne, mais uniquement l'amour de la vérité. Si des deux côtés on est animé par cet amour, on ne se laissera pas rebuter par quelques aspérités.....

« Respect pour les personnes, libre et franche discussion des doctrines : ces deux mots résument les lois fondamentales de la polémique catholique......Le lecteur doit comprendre que le défenseur de la vérité reste parfaitement dans son rôle quand il se prévaut contre son adversaire de tous les avantages que celuici lui donne par sa mauvaise foi ou sa maladresse......

« Il va de soi que, si la charité ne nous interdit point de relever les défauts réels de l'écrivain que nous combattons, elle nous défend bien moins encore de heurter ses préjugés. Si excusable que soit une erreur, elle ne saurait avoir des droits supérieurs aux droits de la vérité. Ce serait se faire de la charité une idée bien étrange que de vouloir l'obliger à ménager les susceptibilités personnelles aux dépens de ces imprescriptibles droits. Non, la charité ne saurait sanctionner de pareils ménagements, disons mieux, de semblables lâchetés. »

Une question, importante à résoldre, est la suivante : Tous nos adversaires doivent-ils être de notre part l'objet du même respect et des mêmes ménagements? Voici comment le P. Montronzier résolut cette question :

« Benoit XIV déclare qu'une proposition équivoque doit être prise dans le sens le plus favorable ; mais ce grand pontife explique lui-même sa pensée, de manière à nous faire comprendre que cette présomption favorable est le droit spécial des écriroiur qui jouissent d'une réputation de piété et de foi encore intacte...

Si l'auteur ne présente pas ce caractère, rien n'indique qu'il puisse se réclamer de l'indulgence du pontife Manifestement, Benoit XIV fait iei l'application des règles du droit, en vertu desquelles personne n'est gratuitement présumé maavais, Nemo malus nist probetur, mais qui autorisent à faire peser dans la suite la présomption de malice sur ceut, qui ont été dûment convoi sus. Semel malus, semper malus. Aussi bien, quoi de plus naturel? Tous les tribunaux admettent une semblable façon d'agir. Peuton exiger raisonnablement qu'un lecteur se mette l'esprit à la torture pour expliquer dans un sens favorable les paroles d'un anteur connu pour penser mal, ou du moins pour ne pas respecter suffisamment les délivatesses de l'orthodoxie?

« Lorsque sous le pape Innocent X, il fut question de qualifier les propositions janséniennes, quelques consulteurs du Saint Office opinaient pour une qualification qui n'ent rien d'infâmant. Or, raconte le P Rapin; la simplicité de ces consulteurs fut jugée excessire; les sectaires avaient donné trop de preuves de leur mauvaise foi pour qu'on pût raisonnablement attacher un sens

catholique à leurs propos ambigus.

« Nous ne manquons pas anjourd'hui d'hommes animés de cette excessive mansuétude à l'égard des écrits les plus contraires à la doctrine de l'Eglise; et ce qui est le plus étrange, c'est que ces juges, si indulgants à l'égard de tous les hétérodoxes, déploient la plus impiroyable sévérité a l'égard de certains auteurs parfaitement catholiques. N'y a-t-ii pas lieu de craindre que l'esprit qui les anime ne soit pas l'esprit de vérité!

ATTENTION! TRÈS-GRANDE ATTENTION maintenant.

« L'erreur, une fois constatée, poursuit le savant jésuite, doit être poursuivie chez tous ses partisans, quels que soient leur rang, leur position et même l'éminence du saveir et des services rendus. Bien plus, c'est à raison même de l'élévation du rang et du plus haut dégré de considération que les champions de l'erreur doivent être plus vigoureusement attaqués. N'est-il pas manifeste que l'erreur s'accrédite avec d'autant plus de facilité

vains

cte ...

misse.

enoit

nelles nisi

pré-

TIS.

ael?

'eut-

torau-

cter

ifier

Offi-Or,

gée

eur

ens

et-

s à

pie dé-

ins

Ire

nit

ur

es

no-

de

18

16

que ses patrons jouissent d'une autorité plus haute et d'une plus vaste réputation? Or, ne l'oublions pas, le but de la polémiquo est d'assurer le triomphe de la vérité en désabusant les esprits égarés et séduits. Il s'agit de procurer le bien général des fidèles et de l'Eglise: Ecclesiæ bono et fidelium utilitati consulere, comme dit Benoit XIV.

« Ce ne serait donc pas apprécier sainement la mission et les devoirs de la polémique religieuse, que de crier au scandale aussitôt qu'elle se permet de combattre des hommes qui ont le malheur de se tromper, parce que ces mêmes hommes occupent un rang élevé dans l'Eglise, ou jouissent d'une juste renommée de talent et de vertu.

« Certer Fénélon n'avait point de ces serupules, lorsque, prenant à partie l'évêque de Saint-ir as, dont les écrits favorisaient le jansénisme, il déployait une admirable vigueur dans la réfutation du prélat dévoyé. Voici comment il justifiait sa manière d'agir :

« On sait par expérience, disait-il, combien le parti hautain et « urtificieux triomphe sur les moindres libelles qui le favorisent, « et qui échappent aux censures par leur multitude. Que serait « ce du mandement solennel d'un évêque distingué par sa régula-« rité et ses talents ?

« J'avoue néanmoins que je désirerais de tout mon cœur qu'on le laissât achever sa course en paix ; mais sa paix deviendrait la guerre de l'Eglise.......Phis un évêque est respectable par sa dignité et distingué par son mérite, plus il doit de réparation à la vérité, quand il l'a attaquée ouvertement dans un acte solemel.

« Fénélon parle et agit comme l'Eglise, qui, nonobstant son entière déférence pour la dignité épiscopale, n'hésite point à flétrir d'une impitoyable censure les écrits d'un évêque, lorsque la dignité de leur auteur doit contribuer à les rendre plus muiribles et scandaleux. Toujours la grande devise. Ecclesia bone et utilitati fidelium consulere.

Maintenant qu'on lise, qu'on relise et qu'on médite très-sériensement le résumé que fait le P. Montrouzier de sa dectrine sur la modération. Il est de nature à dissiper bien des préjugés, tant il est clair et marqué au coin du vrai sens chrétien.

CO

801

les

qu

au

à l

et

eu

831

cal

SOU

ten

les

de

les

gér

voq not

sen

des

leu

sur

je 1 de

pro

 $\mathbf{d}\mathbf{e}$ 

on suf

jou

(C S

Ċ

« La modération chrétienne n'est autre chose que la justice rendue à chacun. Soyons doux avec les bons, sévère avec les méchants, telle est la rêgle. Jetons un voile sur les défants du prochain, si l'intérêt de la vérité ne nous oblige pas à les révéler; mettons ces même défauts en lumière, si cette connaissance est nécessaire pour déprendre le peuple d'un homme qui le séduit et le trompe. Telle est la modération entendue au sens de l'Eglise. Entendue au sens libéral et modérantisme lui-même se confond avec la prudence de la chair, également réprouvée de Dieu et des hommes de raison.

"Les partisaus de la modération libérale semblent parfois ne pas comprendre en quoi consiste le droit de l'homme à la réputation. Tous les théologiens leur apprendront que chacun a un droit absolu à n'être pas calomnié. Quant à l'obligation de taire les défauts réels du prochain, c'est une obligation purement relative, qui cesse d'exister du moment qu'elle est en opposition avec les droits d'un tiers on l'intérêt de la société. Il est juste de reconnaître que ceux qui oublient le plus facilement cette distinction, lorsqu'elle ne leur est pas favorable, savent s'en souvenir, quand le besoin de leur cause l'exige.

« Oserait-on penser que saint Jean Baptiste et Notre-Seigneur Jésus-Christ aient manqué de modération, lorsqu'ils traitaient les pharisiens de sépulcres blanchis et de race de ripères, ou bien soupçonnera-t-on que le disciple bien-aimé, saint Jean, avait oublié l'esprit du Maître, quand il écrivait son célèbre Nec ave ei disceritis?

D'après tont ce que j'ai dit et démontré, d'après les citations nombreuses que j'ai faites et dont plusieurs sont même extraites des documents d'une très-haute autorité, on doit nécessairement conclure que, s'il y a lieu de pratiquer la modération, comme il n'y a pas moyen d'en donter, il faut surtout la pratiquer à l'égard des écrivains catholiques. On n'oublie pas que leurs adversaires sont hommes, à ce titre, on demande excuse pour leurs faiblesses. Qu'on n'oublie donc pas non plus que les écrivains eatholiques sont hommes aussi et que, la nature humaine étant toujours

courte par quelque endroit, il leur est impossible, obligés qu'ils sont d'être chaque jour sur la brêche, de mesurer toujours bien les coups qu'ils portent. Ils tombent donc nécessairement, quoique sans malice, dans certains défauts. Il faut les excuser eux aussi.

ice

les

du

vé-

10e

uit

E-

se-

9n-

de

ne

ta-

un

ai-

nt

on

ste

tte

u-

ur

nt

en

uei

 $_{\rm ns}$ 

es

nt

il

Si l'on recommande très-fortement la modération et la charité à l'égard des écrivains qui sont loin d'être animés du même zèle et des mêmes bons sentiments qu'eux, pourquoi les mettrait-on, eux et eux seuls, hors la loi, et les traiterait-on sans modération et sans charité aucune? Cependant telle est l'incroyable et l'inexplicable aberration de certains hommes, nécessairement éclairés, que, sous prétexte de modération et de charité à sauvegarder, ils traitent les écrivains catholiques comme ils ne traiteraient pas plus mal les impies déclarés. Sans apporter et même sans pouvoir apporter de preuves à l'appui de leurs avancés, ils ne se gênent point de les accuser d'être mus par un zéle aveugle et insensé, d'être exagérés, violents dans leur langage, injurieux, outrageants, de provoquer même au schisme par des écrits tendant à détruire les notions de la hiérarchie catholique. Mieux que cela; s'ils n'osent se ruer publiquement contre eux, de crainte de se jeter dans une impasse, ils les persécutent dans l'ombre et ils abusent clandestinement de toute l'autorité dont ils peuvent disposer pour leur nuire et rendre tous leurs efforts inutiles. Ces hommes assurément sont loin, bien loin de se conformer aux instructions de Benoit XIV relativement aux écrivains catholiques.

Comme je ne veux pas insister davantage sur ce triste sujet, je me contenterai, à propos de la mission de la presse catholique, de leur remettre sous les yeux certaines paroles de Pie IX bien propres à les faire réfléchir. Je m'abstiens de citer les passages de l'encyclique *Inter multiplices*, qui ont trait à la manière dont on doit procéder à l'égard des écrivains catholiques, car ils sont suffisamment connus.

En novembre 1869, Pie IX, ayant reçu une députation d'un journal catholique, répondit dans les termes suivants: « La pres-« se catholique peut compter su toutes mes sympathies, elle a droit à toutes mes faveurs. Elle est aujourd'hui un des moy« ens les plus importants et les plus efficaces pour défendre l'E-« glise contre le journalisme révolutionnaire. »

Le 9 Janvier de l'année suivante, il disait en face d'une foule immense de pèlerins : « De prétendus sages voudraient qu'on évitât « de choquer les idées du temps, en traitant certaines questions ; « mais eeux qui parlent de la sorte sont des aveugles qui se font « les guides d'autres aveugles : Cæci sunt et duces cæcorum. Je « dis, moi, qu'il faut dire la vérité pour établir la liberté, qu'il « ne faut jamais craindre de proclamer la vérité et de condam- « ner l'erreur.

Enfin le 15 du même mois de la même année, il adressait à M. l'abbé Gonzalve Ferriera chanoine et directeur du journal portugais, O apostolo, un bref dans lequel on lisait: « Criez « done, criez et ne vous lassez point. Sonnez de votre voix comme de la trompette.

« Pour qui sait lire, dirai-je, en empruntant encore les paroles du P. Montrouzier, ces admirables paroles du Pape renferment un traité complet des lois de la polémique religieuse; elles tracent non-seulement aux évêques, mais à tous les défenseurs de la vérité catholique, la voie où ils doivent marcher. »

Luigi.

dre l'E-

oule imn évitât
estions;
i se font
um. Je
é, qu'il

dressait journal « Criez ix com-

ondam-

paroles ferment lles trars de la

H.

