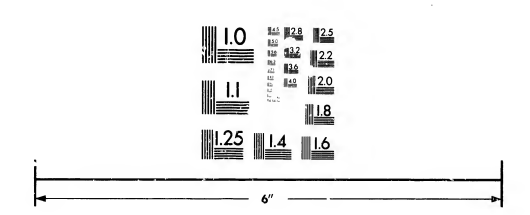
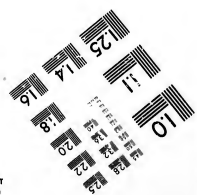


# IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503





CIHM/ICMH Microfiche Series. CIHM/ICMH Collection de microfiches.



Canadian Institute for Historical Microreproductions / Institut canadian de microreproductions historiques





#### Technical and Bibliographic Notes/Notes techniques et bibliographiques

Ti to

| The Institute has attempted to obtain the best original copy available for filming. Features of this copy which may be bibliographically unique, which may alter any of the images in the reproduction, or which may significantly change the usual method of filming, are checked below. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            | qu'il<br>de c<br>poin<br>une<br>mod | L'Institut a microfilmé le moilleur exemplaire qu'il lui a été possible de se procurer. Les détails de cet exemplaire qui sont peut-être uniques du point de vue bibliographique, qui peuvent modifier une image reproduite, ou qui peuvent exiger une modification dans la méthode normale de filmage sont indiqués ci-dessous. |                      |                                            |       |     |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------------------------|-------|-----|-----|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured covers/<br>Couverture de coul                                                                                                                                                                                                                                                              | eur                        |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Coloured<br>Pages de |                                            |       |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Covers damaged/<br>Couverture endomi                                                                                                                                                                                                                                                                | magée                      |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages da<br>Pages en | maged/<br>dommagé                          | es    |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Covers restored and Couverture restaure                                                                                                                                                                                                                                                             |                            | 1                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      | stored and<br>staurées e                   |       |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Cover title missing,<br>Le titre de couvertu                                                                                                                                                                                                                                                        |                            |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      | scoloured,<br>colorées,                    |       |     | es  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured maps/<br>Cartes géographiqu                                                                                                                                                                                                                                                                | ues en couleur             |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages de<br>Pages dé |                                            |       |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured ink (i.e. o<br>Encre de couleur (i.                                                                                                                                                                                                                                                        |                            |                                     | V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Showthr<br>Transpar  |                                            |       |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured plates and<br>Planches et/ou illus                                                                                                                                                                                                                                                         |                            | ur                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      | of print var<br>négale de                  |       | ion |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Bound with other r<br>Relié avec d'autres                                                                                                                                                                                                                                                           |                            |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      | suppleme<br>d du maté                      |       |     | •   |
| abla                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Tight binding may<br>along interior marg<br>La reliure serrée pe<br>distortion le long d                                                                                                                                                                                                            | jin/<br>out causer de l'om | bre ou de la                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Seule éd<br>Pages wi | tion availal<br>ition dispo<br>holly or pa | nible |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Blank leaves added during restoration may appear within the text. Whenever possible, these have been omitted from filming/ Il se peut que certaines pages blanches ajoutées lors d'une restauration apparaissent dans le texte, mais, lorsque cela était possible, ces pages n'ont pas été filmées. |                            | 2                                   | slips, tissues, etc., have been refilmed to ensure the best possible image/ Les pages totalement ou partiellement obscurcies par un feuillet d'errata, une pelure, etc., ont été filmées à nouveau de façon à obtenir la meilleure image possible.                                                                               |                      |                                            |       |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Additional commer<br>Commentaires sup                                                                                                                                                                                                                                                               |                            |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      |                                            |       |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | item is filmed at the<br>ocument est filmé a<br>14X                                                                                                                                                                                                                                                 |                            | on indiqué ci-de                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      | 26X                                        |       | 30× |     |
| 100                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |                                     | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | T                    | 201                                        | TT    |     |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 12X                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16X                        | 20X                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 24X                  |                                            | 28X   |     | 32X |

The copy filmed here has been reproduced thanks to the generosity of:

**National Library of Canada** 

The images appearing here are the best quality possible considering the condition and legibility of the original copy and in keeping with the filming contract specifications.

Original copies in printed paper covers are filmed beginning with the front cover and ending on the last page with a printed or illustrated impression, or the back cover when appropriate. All other original copies are filmed beginning on the first page with a printed or illustrated impression, and ending on the last page with a printed or illustrated impression.

The last recorded frame on each microfiche shall contain the symbol - (meaning "CON-TINUED"), or the symbol ▼ (meaning "END"), whichever applies.

Maps, plates, charts, etc., may be filmed at different reduction ratios. Those too large to be entirely included in one exposure are filmed beginning in the upper left hand corner, left to right and top to bottom, as many frames as required. The following diagrams illustrate the methoa:

L'exemplaire filmé fut reproduit grâce à la générosité de:

Bibliothèque nationale du Canada

Les images suivantes ont été reproduites avec le plus grand soin, compte tenu de la condition et de la netteté de l'exemplaire filmé, et en conformité avec les conditions du contrat de filmage.

Les exemplaires originaux dont la couverture en papier est imprimée sont filmés en commençant par le premier plat et en terminant soit par la dernière page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration, soit par le second plat, selon le cas. Tous les autres exemplaires originaux sont filmés en commençant par la première page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration et en terminant par la dernière page qui comporte une telle empreinte.

Un des symboles suivants apparaîtra sur la dernière image de chaque microfiche, selon le cas: le symbole -> signifie "A SUIVRE", le symbole ▼ signifie "FIN".

Les cartes, planches, tableaux, etc., peuvent être filmés à des taux de réduction différents. Lorsque le document est trop grand pour être reproduit en un seul cliché, il est filmé à partir de l'angle supérieur gauche, de gauche à droite, et de haut en bas, en prenant le nombre d'images nécessaire. Les diagrammes suivants illustrent la méthode.

| 1 | 2 | 3 |
|---|---|---|
|   |   |   |

| 1 |  |
|---|--|
| 2 |  |
| 3 |  |

| 1 | 2 | 3 |
|---|---|---|
| 4 | 5 | 6 |

rrata

tails du odifier

una

mage

pelure, n à

32X

GI

L,

# GRANDE GUERRE ECCLESIASTIQUE

LA

### COMEDIE INFERNALE

ET LES

322.1

NOCES D'OR

Dytig

LA

(21

SUPREMATIE ECCLESIASTIQUE

SUR

L'ORDRE TEMPOREL

PAR L'HON. L. A. DESSAULLES

MONTREAL
TYPOGRAPHIE ALPHONSE DOUTRE



Bx14-22 Q8. D48.

Les d

Pa Pa

l'autre de mon lisation prétend tion à pages quantiers voulu sion fus outiens tramon plus podés dismasque

2



#### **AVANT-PROPOS**

Les deux lettres qui suivent ont été masque et montrer sa vraie figure. remises à Mgr. de Montréal, la pre-Aujourd'hui comme à toutes les épo-

#### ERRATA

Page 1ere Date. Au lieu de 1873 lisez 1872 "Col. 1ere ligne 20me. Au lieu de justifie, lisez justifier. Page démarcher, lizez démarche. 64 66 " 20 2518 " " six sur cinq, lisez cinq sur six 2e " 37 " iaicos, lisez laicos 5 000 47 " 2 84 49 " "chaire, lisez chair. 1er 66 " " " voie, lisez voire 66 2e " 30 " " " 65 9 " 2e ". " en, lisez on " 81 2e " 32 retranchez "et" " 8283 " 10 4 3 au lieu de immortalités, lisez immoralités. 99 " 2e " 24 retranchez pas avant clairement. 110 " au titre : au lieu de requêtes, lisez régîtres. " 127 " 1ere (6 1 au lieu de Evêque lisez l'Evêque. 1ere & 130 " 25 après appliquer, ajoutez : ou non.

l'autre point de vue de la question et max de. Ceux qui out un peu suivi de montrer où nous menerait la réa fultramontanisme dans la suite des lisation de l'idée ultramontaine. Je ne siècles, savent que son droit chrétien prétends certes pas avoir traité la ques- nous vient en droite ligne des fausses tion à fond, car ce n'est pas en 180 décrétales et se résume définitivement pages que je pouvais l'élucider d'une dans le mépris de tout droit social, manière suffisante. J'ai seulement politique ou constitutionnel. Le droit voulu poser une base, pour la discus-chrétien, dans le système ultramontain sion future, au point de vue que je c'est le seul bon plaisir du Pape ; c'est soutiens. J'a dit des choses que l'ul- l'absolutisme d'un homme en tont tramoutanisme déguise toujours le ordre de choses et d'idées; c'est la néplus possible, ou écarte complètement gation de toute souveraineté nationale des discussions. Il a toujours un comme de tout libre arbitre individuel. masque! J'ai voulu lui arracher ce Dans ce système il n'y a pas de ques-

Bx1422" Q8 D+8.

Les de remises mière i de son circons que. Je pour p nouvell tants a vue des Il y montain tention Pape su tous les a si lou de cette discussi condées nous a voir pa que l'ou rieux, ce de sim de pur rique, ce sur les gardé e l'autre de montain les montain tention pape su tous les sur les gardé e l'autre de montain les condées nous a voir pa que l'ou pur rique, ce sur les gardé e l'autre de montain les condées sur les gardé e l'autre de montain les condées nous les condées sur les gardé e l'autre de montain les condées nous les c

de mon lisation prétend tion à pages q manièr

voulu sion for soutien

tramon plus po des di masque

B. Q. R. NO. 4729

#### AVANT-PROPOS

remises à Mgr. de Montréal, la prede son Postscriptum, par suite d'une circonstance particulière que j'y explique. Je les ai toutes deux augmentées, pour publication, de considérations nouvelles et de plusieurs faits importants au soutien des divers points de vue des questions que j'y discute.

Il y a si longtemps que l'idée ultramontaine la plus exagérée, que la prétention à la suprématie absolue du Pape sur le temporel, se prêchent sur tous les tons au milieu de nous; il y a si longtemps que les représentants de cette idée ont réussi d'étouffer la discussion libre et se donnent leurs coudées franches parcequ'ils croient nous avoir amenés au point de pouvoir parter seuls; il y a si longtemps que l'ou nous sert comme articles sérieux, comme définitions obligatoires, de simples amplifications de collège, de purs verbiages d'élèves de rhétorique, où l'on se montre aussi neufs sur les principes du droit public que sur les faits de l'histoire; que j'ai regardé comme un devoir de présenter l'autre point de vue de la question et de montrer où nous menerait la réalisation de l'idée ultramontaine. Je ne prétends certes pas avoir traité la question à fond, car ce n'est pas en 180 pages que je pouvais l'élucider d'une manière suffisante. J'ai seulement voulu poser une base, pour la discussoutiens. J'ai dit des choses que l'ul-

Les deux lettres qui suivent ont été masque et montrer sa vraie figure. Aujourd'hui comme à toutes les épomière à sa date, la seconde, à la da'e ques de l'histoire il dit bien rarement ce qu'il pense et déguise presque tou-

jours ce qu'il sait.

Il nous parle constamment de droit chrétien, mais jamais il u'ose le définir tel qu'il le veut, ou tel qu'il l'a fait. Il sait qu'en jetant parmi nous le mot de droit chrétien, il créera un impression favorable. Il sait que la proposition d'appliquer le droit chrétien sans développer ce qu'il entend par là, sera re gardée par une population confiante et peu instruite comme la meilleure chose que l'on puisse lui proposer. On est naturellement porté à croire que le droit chrétien doit découler de la grande maxime : « Ne faites pas aux autres ce que vous ne voulez pas qué l'on vous fasse; » et tout droit qui re-pose sur cette base est parfait. Malheureusement ce n'est pas là le droit chrétien que l'ultramontanisme veut appliquer. Son droit chrétien au contraire, tel qu'une longue pratique de l'arbitraire en tout ordre d'idées l'a fonçonné, son droit chrétien est pratiquement le contre-pied de cette grande maxime. Cenx qui ont un peu suivi l'ultramontanisme dans la suite des siècles, savent que son droit chrétien nous vient en droite ligne des fausses décrétales et se résume définitivement dans le mépris de tout droit social, politique ou constitutionnel. Le droit chrétien, dans le système ultramontain sion future, au point de vue que je c'est le seul bou plaisir du Pape ; c'est l'absolutisme d'un homme en tout tramontanisme déguise toujours le ordre de choses et d'idées; c'est la néplus possible, ou écarte complètement gation de toute souveraineté nationale des discussions. Il a toujours un comme de tout libre-arbitre individuel. masque! J'ai voulu lui arracher ce Dans ce système il n'y a pas de questien politique ou administrative qui ne ressorte en dernière analyse du contrôle de la curie romaine.

Le pape actuel n'a-t il pas déclaré que l'immunité ecclésiastique était essentielle au bon gouvernement de l'Eglise et des états? Et qu'est-ce que l'immunite ecclésiastique? Ce mot a l'air bien innocent en apparence. Partout où l'on voit le mot ecclésiastique, on est très porté à croire qu'il ne s'agit que de charité et d'amour. Qu'est ce donc

que l'immunité ecclésiastique?

C'est le droit pour le Clergé de ne supporter aucune des charges de l'état! C'est le droit pour le prêtre d'être exempt de toute taxe pour les améliorations publiques! C'est le droit pour le Clergé d'accaparer les fortunes particulières par la captation testamentaire sans que l'état ait le droit d'intervenir! C'est le droit pour l'Eglise d'acquérir, de posséder, d'administrer et de ne jamais se dessaisir, quelque désastreux que soient ses accaparements de propriétés sur la prospérité d'un pays! C'est le droit pour l'Eglise de soustraire les prêtres à la juridiction des tribunaux civils! C'est même le droit de défeudre aux tribunaux civils la comaissance des crimes des ecclésiastiques! C'est le droit pour le prêtre de contrôler l'action politique du citoyen, comme le droit pour le Pape de casser ou annuller arbitrairement les lois passées par le pouvoir public de l'état! C'est le droit pour les Evêques de déclarer excommuniés les juges qui condamnent un ecclésiastique à payer une dette à un laïc! C'est le l'on se conforme forcément à ce que droit pour le Pape d'exiger des gouvernements la création de tribunaux ecclésiastiques pour juger toutes les causes de quelque nature qu'elles soient, criminelles, civiles ou municipales, dans lesquelles un ecclésiastique peut de maintenir ce que l'on a déest intéressé! C'est le droit pour le Pape d'empêcher une nation de se donner telle constitution qu'il lui plaît de choisir et de la déclarer nulle si elle viole l'immunité ecclésiastique. Toutes les constitutions libérales que les nations se sont données en ce siècle ont été censurées ou réprouvées par la Cour de Rome

Je m'attends bien à voir les igno rants ou les fourbes se récrier devant pareil récit et affirmer bien hautement, bien sincèrement surtout, que je charge le tableau et que l'on ne pense à rien de tout cela; que je calomnie le Pape et le Clergé et qu'il n'est aucunemeat question de ces choses. Et ici je réponds: C'est justement là que vous trompez le peuple dans vos journauz! Vons ne dites pas ce que vous voulez! Vous ne dites pas ce que vous savez! Qn'était-ce donc que les lois Siccardi en Italie? La simple abolition de quelques immunités ecclésiastiques du genre de celles que je viens de relater; l'as sujettissement des ecclésiastiques au dreit commun; l'abolition des lois ou contumes exceptionnelles qui faisaient du Clergé un état dans l'état. L'Archevêque de Turin n'a-t il pas excommunié le ministre Santa Rosa qui avait fait adopter ces lois? Le Pape n'a-t-il pas approuvé l'Archevêque et flétri le principe de ces lois, principe que l'Eglise avait été forcée de reconnaître partout excepté en Italie? Pourquoi ce qui était permis dans tous les états catholiques était il damnable en Italie? Mais là on se croyait encore assez fort pour enrayer le progrès.

Au reste il est un raisonnement bien simple qui démontre combien l'ultramontanisme est peu sincère quand il affirme ne pas songer à rétablir les immunités ecclésiastiques. Plusieurs conciles et plusieurs papes ont déclaré ces immunités de droit divin. Or le droit divin ne change pas; et si l'on appelle le malheur des temps, c'est à-dire si l'on accepte malgré soi les nombreuses victoires de la raison laïque sur la raison ecclésiastique, on n'en est pas moins obligé quand on le

claré être de droit divin.

Et quand on a une fois déclaré qu'il était de droit divin qu'un ecclésiastique coupable d'un crime ne fût jugé que par une Cour ecclésiastique, on n'est plus libre de renoncer à ce droit, on est obligé de chercher à le rétablir partout. On trompe donc le public quand on affirme que l'on ne songe à

rier que ger. rati dén tact Ila tion les eccle lois Grer ecclé toute états recor siasti Donc cela, l'on r tique Que s  $P. B_1$ l'imm l'omn tratior bien q ceci er

le prou

temps

que le

 $\mathbf{E}\mathbf{h}$ 

1108 jq temps gantes nisme. pour fa Les di nièren même quence de bri tacle corps tromp que de Infern que n Nouve Journa l'on a prêtre trouve sont de dis

igno evant naute. que je pense mie le ucunet ici je e vous rnauz! voulez! savez! Siccardi de quelu genre er; l'as ques au lois ou faisaient L'Ars excom. osa qui Le Pape evêque et , princise de reconie? Pours tous les mnable en it encore

ogres. omement combien u sincère ger à rétaques. Plupapes out droit divin. e pas; et si it à ce que des temps, malgré soi le la raison iastique, on quand on le ie l'on a dé-

déclaré qu'il
ecclésiastine fût jugé
siastique, on
er à ce droit,
à le rétablir
ne le public
n ne songe à

rien de tout cela, car si l'on croit ce | que l'on prêche on est obligé d'y songer. Et le fait est que toutes les décla rations du pape actue! depuis 1850 démontrent qu'il veut maintenir intacte partout l'immunité ceclésiastique. Il a approuvé l'inconcevable protestation des Evêques des Marches contre les lois qui abolissaient l'immunité ecclésiastique; il a protesté contre les lois du Mexique et de la Nouvelle Grenade qui abolissaient les cours ecclésiastiques; il a protesté contre toutes les institutions, dans les divers états catholiques de l'Europe, qui ne reconnaissaient pas l'immunité ecclésiastique dans toute son intégrité. Donc, loin de ne songer à rien de tout cela, c'est au contraire à tout cela que Fon rapporte et que l'on applique la tactique générale du corps dans le monde. Que signifie donc le sermon du Rév. P. Braun, sinon le rétablissement de l'immunité ecclésiastique, c'est à dire l'omnipotence du Pape dans l'administration intérieure des états? Je sais bien que les trompeurs d'ici nieront ceci en gros, mais moi je m'engage à le prouver en détail.

Eh bien, il m'a semblé qu'il était temps que les laïcs sussent ce qe c'était que le droit chrétien dont nous parlent nos journaux religieux; qu'il était temps de définir clairement les arrogantes prétentions de l'ultramontanisme. L'occasion m'a paru favorable pour faire entendre un peu de vérité. Les dissidences graves qui se sont dernièrement produites au sein du Clergé même n'étaient que la dernière conséquence de la tactique ultramontaine de briser tout ce qui pouvait faire obstacle à l'idée de la souveraineté du corps en tout ordre de choses. On se tromperait beaucoup si l'on croyait que des pamphlets comme la « Comédie Infernale, et des articles comme ceux que nous lisons chaque jour dans le Nouveau Monde, le Franc-Parleur et le Journal de Trois-Rivières, articles où l'on attaque avec tant de virulence les prêtres sensés et raisonnables que l'on trouve encore ça et là dans le pays, ne sont destinés qu'à élucider des points

vise plus loin que cela, et le vrai but de toute cette rhétorique ultramontaine est d'infiltrer de plus en plus dans l'élèment laïc l'idée de la suprématie du Clergé sur le temporel, l'idée de la supériorité immense du cle: c sur le laïc. J'invite le lecteur a bien peser les citations que je fais là-dessus dans ces deux lettres.

La presse ultramontaine n'a si violemment attaqué l'Archevêque, l'Université Laval et les séminaires de Montréal et de Québec que pour courber complètement le Clergé local sous la férule, et le sermon du Père Braun n'a été qu'une leçon, préméditée et préparée depuis longtemps, donnée aux prêtres raisonnables qui croient que l'on fait plus de mal que de bien à la religion en voulant soumettre toute la direction des affaires publiques au contrôle de la Cour de Rome.

C'est contre ces audacieux projets de domination ciéricale que j'ai cru devoir protester. Notre ultramontanisme local ayant réussi à faire momentanément taire la presse, a cru l'occasion bonne pour formuler telles doctrines qu'il lui plairait d'indiquer comme obligeant l'esprit et la conscience, et que personne n'oserait protester. « Nous sommes maîtres du terrain, a dit l'un de ses chefs, profitons-en. Nous les avons fait taire, il est conséquemment temps de parler.» En bien, j'ai cru qu'il devait se trouver au moins un homme dans un pays qui ne craindrait pas de maintenir le droit national contre l'usurpation ultramontaine; qui ne craindrait pas de dire tout haut ce que tant de gens pensent tout has mais craignent d'exprimer en face d'un clergé puissant.

corps en tout ordre de choses. On se tromperait beaucoup si l'on croyait que des pamphlets comme la « Comédie Infernale » et des articles comme ceux que nous lisons chaque jour dans le Nouveau Monde, le Franc-Parteur et le Journal de Trois-Rivières, articles où l'on attaque avec tant de virulence les prêtres sensés et raisonnables que l'on trouve encore ça et là dans le pays, ne sont destinés qu'à élucider des points de discipline intérieure du Clergé. On

tanisme parle seul au milieu de nous et exprime presqu'autant de principes faux qu'il imprime de phrases. J'ai cru qu'il était temps de montrer et les vices du systême et l'hypocrisie des écrivains qui le pronent sans jamais

oser le présenter tel qu'il est. Je sais qu'en parlant hautement et franchement, et en disant la vérité toute nue sans me préoccuper des systêmes ni des hommes, je souleverai de graves colères; mais je déclare ici à mes amis et à mes ennemis que je suis prêt à rencontrer ceux-ci où, quand et de la manière qu'ils le vondront, en assemblée publique ou autrement, et à montrer point par point, détail par détail, combien ils trompent un public peu au fait de ces questions. Je prendrai le *droit chrétien* tel que défini par les bulles des Papes, et nous verrons si ce peuple-ci même, si profondément catholique, acceptera ce droit chrétien. Qu'y a-t-il de plus exagéré en fait d'altramontanisme que le parti catholique belge? Eh bien, depuis dix ans, ce parti a du répudier, par ses principaux orateurs dans les chambres nationales, tout le *droit chrétien* tel que l'ultramontanisme le comprend. Le parti ecclésiastique belge a formellement reculé devant l'application du droit chrétien défini par le Syllabus et l'Encyclique de 1832! Eh bien, je ne crains pas de dire qu'en Canada aussi, avec les explications voulues de part et d'autre, il n'y a pas une portion du peuple qui acceptera le droit chrétien dans le sens ultramontain.

Voilà ce que je suis venu dire à mes compatriotes, car il faut que le pour et le contre soient connus sur toutes les questions, et surtout sur celles qui ont rapport à l'idée primordiale entre toutes de la souveraineté nationale

Il est essentiel que le peuple sache où les feuilles ultramontaines veulent réellement le faire arriver. Les peuples, pas plus que les individus, ne penvent se décider sagement sur l'exposé d'un seul côté des questions. On ne juge pertineniment un principe que quand on connait bien toutes ses con-

Il y a plusieurs années que l'ultramon- un système que quand on sait bien tout ce qu'il comporte. On ne juge pertinemment un parti que quand on connaît bien toutes ses tendances, quand on est complètement au fait de ce qu'il veut réellement. Et la tactique ultramontaine est de toujours voiler habilement tous les points de vue opposés aux idées du parti; et quand celui ci-voit un livre où l'ou démontre ses erreurs, ses torts, ses supercherres ou ses crimes, il défend tout simplement de le lire, ce qui est bien plus commode que de le réfuter. Et quand je prononce le mot supercherie, je ne le fais qu'après m'être parfaitement préparé à prouver la chose.

Je le dis donc sans la moindre hésitation : la presse cléricale de ce pays trompe le peuple. Elle ne lui dit pas les choses telles qu'elles sont; elle ne lui développe pas ses principes tels qu'ils sont. Les hommes qui la dirigent ne disent presque jamais tout ce qu'ils savent, et trop souvent disent le contraire de ce qu'ils savent.

Ils ne visent qu'à produire un effet donné, et si c'est aux dépens de la vérité historique, tant pis pour la vérité historique, et on la relègue dans son coin.

S'il est une chose prouvée au-delà de tout doute, c'est que toute l'histoire écrite au point de vue ultramontain est une falsification d'un bout à l'autre. Je prouverais cela sans difficulté au besoin et mon seul embarras serait l'abondance des faits et des preuves.

J'avais aussi un antre motif pour faire entendre un peu le langage de la vérité indépendante à un Evêque. Nous avons vu depuis un an quels terribles antagonismes ont surgi au sein du Clergé; nous avens vu avec quelle passion, quelles exagérations de langage, le parti ultramontain a traité des Evêques, des prêtres et des établissements religieux. Nous avons vu l'esprit de parti entre ecclésiastiques poussé jusqu'aux limites du possible. Nous avons vu des prêtres en calomnier d'autres avec un parti-pris qu'aucun laïc n'eût pa atteindre. Or, après les diatribes sans fin que toute la presse séquences. On ne juge pertinemment religieuse s'est permises vis-à vis de

l'In sen dar mu  $\Gamma In$ ress just se i uns fort laic L

sur

men

auss siffla de l'. sulte dans par I form préte bligu n'exis esclar ponvo astiqu quere si vio comm envers leur li minat près i achar calom on va tilité ont to nons la déf ils so si no

bien ge perid on ances, fait de ctique voiler ue opquand montre cheries simpleen plus t quand :. je 11e itement

re hésice pays dit pas elle ne ipes tels dirigent ce qu'ils le con-

un effet ns de la la vérité dans son

u-delà de l'histoire amontain tà l'autre. ficulté, au ras serait preuves.

otif pour gage de la Evêque. an quels surgi au 19 vu avec erations de iin a traite des établisavons vu ésiastiques u possible. en calom--pris qu'au-Or, après ite la presse

vis-à-vis de

l'Institut-Canadien parcequ'il représente le principe du droit à l'étude dans une société où l'on voudrait murer l'intelligence publique dans l'Index, j'ai cru qu'il était utile de faire ressortir, par le récit des criantes in justices dont les membres du Clergése rendent quelquefois coupables les uns euvers les autres, à combien plus forte raison il peuvent maltraiter des laïcs sons les moindres prétextes.

Les mensonges du Nouveau-Monde sur le compte de l'Institut et de ses membres out été tout aussi odieux, tout aussi prémédites que les honteux persifflages qu'il s'est permis à l'adresse de l'Archevêque de Québec, ou ses insultes répétées à des prêtres vieillis dans l'étude. Traité comme je l'ai été par Mgr. de Montréal qui m'a un jour formellement refusé de m'indiquer les prétendus *blasphêmes* qu'il m'avait publiquement reprochés, blasphêmes qui n'existaient que dans une imagination esclave de l'idée préconçue, j'ai cru pouvoir montrer jusqu'où les ecclésiastiques penvent aller quand ils se querellent. Quand its sont si injustes, si violents les uns envers les antres, comment seraient-ils toujours justes envers les laïcs qui veulent défendre leur libre-arbître contre l'esprit de domination du corps? Je sais bien qu'après nous avoir déclaré une guerre acharnée et nous avoir grossièrement calomuiés dans les feuilles religieuses, on va me dire que c'est par pure hostilité que je parle. Nos détracteurs ont toujours le droit de la calomnie et nons contestent avec colère le droit de la défense. Quand ils nous insultent, ils sont toujours dans leur droit; mais si nous portons la guerre chez eux, tivement écrites.

si nous rétorquons avec plus de force qu'on ne l'avait prévu, nons sommes des *impies!* Nous n'avons pas d'antre liberté, nons, que celle de nous soumettre aux « viorents » qui ne veulent rien entendre.

Eh bieu, je ne suis pas de ceux qui restent muets devant l'injustice; qui laissent au fanatisme ses condées franches ; qui baissent la tête quoiqu'ayant raison parceque c'est un prêtre qui parle; qui laisseut l'ignorance hautaine se pavaner dans la presse sans oser la démasquer. J'ai attendu qu'une occasion favorable se présentât, et quand j'ai vu les irréprochables pris aux chevenx, je me suis dit: « Montrons donc un peu ce que sont ces hommes qui veulent tout contrôler hors de leur sphère légitime, et qui se contrôlent si peu eux-mêmes derrière les grilles de leurs maisons! Montrons un peu ce qu'est ce parti ultramontain qui n'a que la domination pour but et l'anathème pour moyen; qui prétend n'être mu que par l'instinct de la charité, et qui semble n'obéir jamais qu'aux inspirations de l'orgueil; qui enfiu parle sur tous les tons de mansuétude apostolique et qui la pratique en moutrant à tout le monde les deuts de l'intolérance et du fanatisme!!

En présence de l'ultramontanisme s'affirmant avec arrogance, j'ai cru qu'il était bon de réclamer énergiquement pour le libéralisme la place qui lui appartient au soleil. Le droit ne doit pas reculer devant l'usurpation.

L. A. D.

N. B.—Je prie les lecteurs de vouleir bien, en lisant ces deux lettres, ne pas perdre de vue les dates auxquelles elles ont été respectivement écrites.

## MO

MONSE

Parc mense pamph vide d forme, Comé faire a retour concer gardé contre proché précéd es let a for uand artie utrag adopt Je ca altre maj n'on jines o trepp pri

### MONSEIGNEUR IGNACE BOURGET

#### Eveque de Montreal

Montréal, 31 Juillet 1872

MONSEIGNEUR,

Pardonnez-moi si, à la suite de l'immense scandale cause par ce triste pamphlet, aussi plein de prétention que vide d'idée et pauvre de fond et de forme, qui a été publié sous le titre de Comédie Infernale, » je me permets de faire avec Votre Grandeur un petit retour sur le passé quant à ce qui me concerne. Le silence complet qu'à gardé V. G. sur ce libelle diffamatoire contre des Evêques et des prêtres, rapproché de l'empressement qu'Elle a mis récédemment à émaner contre moi es lettres pastorales aussi acerbes dans forme qu'injustes dans le fond uand je n'avais pas dit la centième artie des choses répréhensibles et utrageantes que ce pamphiet "dresse ses propres collègues dans l'apiscoat, me paraît justificala démarchen que adopte aujourd'hui.

Je crois utile d'ailleurs de faire conaître à V. G. sous quel point de vue majorité des laïcs instruits, quoin'on puisse Lui en dire, envisagen cerines questions sur lesquelles le Clergé trepasse trop souvent les bornes de prudence et surtout de la justice ins les prétentions qu'il manifeste sà vis d'eux. Je tiens d'autant plus rappeler ces choses à V. G. que perou dans le cercle de laïcs qui l'approchent plus intimement, n'ose lui dire les choses telles qu'elles sont.

Ceux qui ont un peu sérieusement étudié la philosophie de l'histoire ecclésiastique savent qu'avec le Clergé, corps envahisseur par essence, ce que toute l'histoire vrais du Chritianisme démontre surabondamment, on ne doit jamais cesser de réclamer énergiquement les droits de la pensée humaine contre ceux qui sont forcément ses éternels ennemis de principe et d'instinct. Partout où l'on n'a pas défendu ces droits, la nullification graduelle de l'intelligence générale en a été la suite. Qu'est devenu le génie littéraire du peuple romain sous la censure papale? Complètement anéanti depuis des siècles!!

Il viendra nécessairement un temps où ceux qui m'insultent anjourd'hui par complaisance pour le Clergé et pour s'en faire bien accueillir, comprendront qu'en me posant comme obstacle,trop faible malheureusement mais honnêtement convaincu de la rectitude de mon point de vue, -aux envahissements incessants de l'ultramontanisme, dont le caractère essentiel est de ne pas plus tenir compte de la conscience individuelle que de la dignité humaine dans le corps social comme chez le citoyen, je fais tout simplement acte de patriotisme et de loyale opposition nne, dans son entourage immédiat, à un grand danger public.

Enfin, et pour dernière considération | préliminaire, je crois pouvoir dire à V. G. que me proposant d'écrire un jour l'histoire de mon pays, il me faudra de toute nécessité examiner au point de vue des faits généraux et des résultats sociaux et industriels, l'influence plus ou moins bienfaisante sur certains points, plus ou moins fâcheuse sur certains autres, que le clergé aura excercé sur le développement national et les destinées politiques de la race française en Canada, et sur son progrès intellectuel et moral. Et quoique V. G. ait cru pouvoir un jour m'adresser dans son propre salon l'injure toute gratuite que « j'étais un caractère faux, »quand mes ennemis m'ont toujours reproché au contraire de ne pas mettre assez de formes dans l'expression de ma pensée,—je croirais manquer à la franchise que je me suis fait une lois stricte d'observer envers tous, si je ne lui communiquais pas anjourd'hui sous une forme condensée ce qu'il me faudra dire d'Elle et de ce que je crois être ses erreurs de jugement et ses fautes pratiques quand Elle n'y sera plus l'informe seulement aujourd'hui que je me propose de dresser un jour au meilleur de ma connaissance et de ma sincérité ce que j'appellerai le bilan historique du Clergé en Canada, et je fournis par là à V. G. l'occasion de laisser ses instructions, si Elle le juge à propos, à ceux qui pourront plus tard se charger de sa défense.

On vient donc Mgr., de publier par parties et à grand renfort de réclame religieuse, ce livre d'assez longue haleine où l'on affirme à peu près en toutes lettres que Mgr. l'Archevèque de Québec et l'Evêque de St. Hyacinthe ont la douteuse habitude en pratique ecclésiastique de céder beaucoup trop facilement à certaines suggestions qui leur viennent en droite ligne de l'empire des ténèbres et des grincements de dents; où l'on explique très an long comment M. le Grand-Vicaire Cazeau, au moyen d'un mensonge qui lui a été mis sur les lèvres par le prince | de l'enfer qui a reçu la mission spéciale ] bévue à l'Evêque de St. Hyacinthe; et

où enfin l'on démontre presque mathématiquement que depuis 20 au moins, les prêtres de St. Sulpice n'ont pas eu d'autres inspirateurs que les démons Baal, Belzebuth, Leviathan, Astaroth, Baalberith, Fume-Bouche, etc., etc., etc. Tout cela est sans doute du plus su prême ridicule, aussi mal pensé que pauvrement exprimé, pur style enfin de sacristain doublé de bedeau; mais je n'invente rien ici, les choses sont la en toute lettres. Et l'auteur du pamphlet pousse le génie de l'hypocrisie jusqu'à expliquer complaisamment que tous ces hommes étant de saints prêtres, il est du dernier naturel que le Diable les tente plus que le commun des hommes pour les faire tomber, projet maudit dans lequel il a réussi au delà de toute espérance, ce qui fait qu'ils sont saints et prêtres rebelies et indisciplines tout ensemble, ce que l'on ne sait trop, avec le simple bon sens laïc, comment concilier.

Les esprits un peu moins obtus que l'auteur de ce remarquable libelle ecclésiastique, en lisant d'un autre côté les assurances personnelles qu'il donne au public de la sainteté prééminente et parfaitement indubitable de V. G. au point qu'Elle y est représentée comme toujours entourée d'un chœur d'anges chantant des concerts célestes au-dessus de sa tête chaque fois qu'Elle se met à son prie Dieu-les hommes de bons-sens enfin et beaucoup de femmes d'esprit n'ont pu s'empêcher de faire en eux-mêmes cette remarque si simple qui a couru plus d'un salon:

Mais si deux Evêques, un Grand-Vicaire et les Messieurs de St. Sulpice sont si tentés parce qu'ils sont de saints hommes, et tombent si bas quoiqu'il soient si saints, ne serait-il donc pas absolument possible que Mgr. de Montréal, beaucoup plus saint qu'eux tous puisqu'il a seul le monopole d'un chœur d'anges chantant au-dessus de sa tête quand il prie, ait été tenté encore mala davantage, et ait conséquemment puibell faire aussi quelque petite chûte? Comait préservée quand celle des autres de l'égarer, a fait commettre une lourde non-seulement ne leur servait de rien berne à l'Evague de St. Hygginthe : et mais était le raison même des terribles bell mais était la raison même des terribles

ten me nal c'ét dev tro

qu'i

nioi

ton pica que à gé poin cet y so Qı

que

la qu d'avi sur l réal, trop Mais aussi voir ! l'Evê culté près

de l'i lemei ecclé: sensé tions cile q un pe

gnem Per ourer cand venti

rue mathéau moins, ont pas eu es démons , Astaroth, tc., etc., etc. lu plus su pensé que style enfin deau; mais ioses sont là ur du pam. l'hypocrisie amment que uints prêtres, ne le Diable ommun des mber, projet éussi au delà ni fait qu'ils s et indiscipli-

ins obtus que hable libelle un autre côté es qu'il donne prééminente t représentée e d'un chœur icerts célestes ue fois qu'Elle

l'on ne sait

n sens laïc,

tentations qui en ont fait les instruments aveugles des puissances infernales? Dans cet intelligent système, c'était clairement le plus saint qui devait faire la plus terrible chûte! 1n

Voilà, Mgr., comment un homme trop borné pour calculer la portée de ce qu'il dit; dont l'horizon moral ne lui montre que son idée incomplète et tonte nue, et qui n'a pas assez de perpicacité pour apercevoir les écueils que lui prépare son entière inaptitude à généraliser sa pensée et en saisir les points faibles, voilà dis-je, comment cet homme compromet sottement sans y songer ceux qu'il s'imagine défendre.

Que V. G. veuille bien remarquer que je ne parle pas ici en ennemi sur la question du Séminaire, car je suis d'avis qu'Elle avait raison en principe sur la division de la paroisse de Montréal, évidemment trop populeuse et trop étendue pour une seule desserte. Mais quand on voit des élucubrations aussi inconvenantes que risibles recevoir la sanction de plusieurs prêtres de l'Evêché, qui ne faisaient nulle difficulté de dire à droite et gauche qu'apres tout ils ne voyaient rien que de vrai dans la « Comédie Infernale »—et ple de V. G. ce vrai ce ne pouvait être que le fait de l'inspiration des démons bénévolement acceptée par des dignitaires ecclésiastiques et des prêtres trop peu sensés pour la distinguer des inspira--les hommes tions de leurs bons anges-il est diffiucoup de fem-cile que le peuple ne se demande pas s'empêcher de un peu ce que signifie un pareil ensei-ger remarque si gnement religieux.

dre rétractation de ses insinuations méchantes et de ses insultes d'intention et de fait contre « ses illustres et bien aimés coopérateurs dans le St. ministère; » alors Mgr., le scandale a triplé d'importance, car on ne pouvait tirer de cette ordination d'autre inférence que V.G. donnait par là sa sanction cordiale au libelle et approuvait le nouveau tonsuré d'avoir dit que deux de ses collègues dans l'épiscopat, un grand vicaire et les prêtres de St. Sulpice recevaient habituellement et sans y regarder de très près les suggestions des anges déchus. Ne seraitce pas là Mgr. une manière assez peu intelligente d'obtenir pour le Clergé ce respect presqu'idolatrique que l'on exige pour ceux même de ses membres qui s'égarent an-delà des bornes?

Eh bien, Mgr. je ne viens pas me mêler dans une querelle qui ne me re garde pas, et dans laquelle j'ai observé sans surprise les mêmes exagérations de langage que j'ai remarquées déjà dans toutes les querelles entre ecclésiastiques qu'il m'a fallu lire ou étudier ; je ne songe nallement à défendre le Séminaire qui peut très-bien se défeudre sans moi, et qui choisirait probablement un antre avocat pour sa cause; je viens seulement, et en vue de l'avenir, prendre acte des faits de la querelle, de la manière dont elle est conduite; apprécier le tout au point de vue du simple bon sens laïc; développer à V. G. les impressions de tonte nature que ces conslits, couchés d'un salon:

Pendant longtemps le public a douté de St. Sulpice s sont de saints bas quoiqu'il dit il donc pas et Mgr. de Montant qu'eux tous cole d'un chœur essus de sa tête et centé encore équemment put ce chûte? Comque sa sainteté et et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la te chûte? Comque sa sainteté et de son lourd auteur la chûte de contrate de contrate envers un nomme qui vient de jeter le desnonneur à pleines pages sur des prètres que notre société avait toujours crus respectables. S'ils ne le sont en termes si peu évangéliques mais

nous avons si souvent entendus se qualifier mutuellement de saints!

Il y a dix aus, V. G. m'appliquait, dans une Annonce lue au prône des églises de cette ville, les plus injurieuses épithètes pour avoir, disaitelle, proféré publiquement des blasphêmes qu'Elle n'a pas même osé tenter de m'indiquer quand j'eus l'honneur de le lui demander le livre incriminé en main. Qu'aurait-Elle donc dit alors, quand nous ne soupçonnions rien des terribles antagonismes qui couvaiert sous roche pour nous, pour se produire an grand jour comme nous venous de le voir; qu'aurait-elle donc dit si seulement insinué ce que l'homme «uquel Elle vient de conférer les ordres mineurs a hautement affirmé en trois longues pages, savoir: « Que les Messieurs de St. Sulpice de peuvaient mieux être comparés qu'à Caïn,» et encore avec un avantage assez marqué en faveur de ce dernier?

L'entourage de V. G. croit-il donc que la population de Montréal et du pays ait vu heaucoup d'esprit dans ce rapprochement? Tout est-il donc permis en fait de mauvais goût et de tactique populacière à ceux qui prennent en main la cause de l'Evêché?

Pourquoi donc tant de colères contre nous quand nous sommes obligés de combattre les plus graves écarts des membres du Clergé, et tant d'aveugle complaisance pour un homme qui a tout fait pour déshouorer plusieurs de ses membres méritants aux yeux de la population, y compris les plus hauts dignitaires ecclésiastiques du pays? Où et quand a t-on vu chez les laïcs un pire esprit de parti que celui-là? On nous prêche sur l'esprit de parti et l'on a raison de nous en indiquer le danger; mais qu'on veuille dour bien | nous prêcher un peu d'exemple aussi!

On a donc tout fait sous le patronage presqu'ostensible de l'Evêché pour désla population ; et des prêtres de l'Evêle pamphlet.» Quand des prêtres se

fois tant d'arrogance envers les laïcs? Mais aussi on a créé chez ceux-ci une impression qui se traduit ainsi: «Si tout cela est vrai, c'est incontestable. ment mal. Mais comment l'auteur de la brochure peut il commettre, l'hypocrisie d'appeler saints des prêtres qui agissent ainsi? Faut-il donc berner la population même quand on lui montre l'envers de la soutane? Et puis d'un autre côté, les prêtres du Séminaire ont évidemment décidé de laisser leurs adversaires parler tant qu'ils voudraient sans dire un mot en réponse. S'ils se défendaient, ils auraient peut-être quelque chose à dire en leur faveur! Et nous verrious peutêtre un équivalent à l'adresse de l'autre partie! Qui n'entend qu'une cloche n'entend qu'un son. Le Séminaire nous montrerait peut être de son côté ces habitudes invétérées d'arbitraire qui ont si souvent caractérisé la conduite officielle de l'Evêque et qui, en dépit des assurances des flatteurs qui l'approchent, lui ont déjà aliéné bien plus de citoyens qu'il ne le pense. La prodigieuse erreur de la cathédrale lui en avait pourtant aliéné bien assez déjà i »

Voilà ce qui se dit, Mgr., et tout montre que l'on est loin d'avoir completement tort. Ainsi par exemple que diraient ceux qui expriment ces doutes et qui croient qu'il peut fort bien y avoir des torts ailleurs qu'au Séminaire, s'ils savaient que dans un pamphlet imprimé à Lyon par ordre de V.G., un Evêque du pays était confi accusé d'avoir accepté un don d'argent du Séminaire cherchant à le corrompre,-ce qui prouverait tout au plus, si le fait était vrai, que cet Evê- est v que valait encore moins que les prêtres trans que l'on voulait faire apprécier à leur depu juste valeur par cet avancé ;—que cet geus Evêque est allé, le jour même gu'il a enve eu communication du susdit pamphlet, Pape honorer le Séminaire dans l'esprit de demander des explications à l'Evêché; Tenve qu'il s'est adressé, V. G., étant alors à que ché n'ont pas manqué de dire qu'après Rome, à l'un des chanoines qui, igno per, tout « il n'y avait rien que de vrai dans rant absolument l'existence de ce l'affi pamphlet, lui jurait sur ses grands «Co traitent ainsi publiquement, est-il donc | Dieux qu'il se trompait, mais qui a ne si étonnant qu'ils montrent quelque-|fini, quand cet Evêque lui eût dit qu'il plus

ven eus de vu ren dira A 01'0

le r

resp d'es que å Re 0 plai justo par e fuse 011 ( une croit

on s

pam

à la

11

s'éga fait c de l'I none les p noire l'on i claire prou mœu la ch rions respo

Ma

que mina

les laïcs? ux-ci une ainsi : « Si ontestable. l'auteur de re. l'hyporêtres qui berner la lui montre puis d'un Séminaire de laisser tant qu'ils mot en réils auraient lire en leur s peut être de l'antre une cloche Séminaire de son côté d'arbitraire erisé la conie et qui, en

flatteurs qui aliéné bien le pense. La a cathédrale né bien assez Mgr., et tout d'avoir com-

par exemple xpriment ces i'il peut fort illeurs qu'au que dans un on par ordre un don d'arhant à le corerait tout au venait de lire de ses propres yeux l'ac- | vent, dans des lettres pastorales que cusation diffamatoire, par le supplier de n'en rien faire jusqu'à ce qu'il cût vu V. G. elle-même à Rome, où il se rendait alors. Franchement, Mgr., que diraient-ils?

Ah! voilà comme on se traite réci proquement dans le Clergé, derrière le rideau, quand on exige des laïcs un respect si profond et une soumission d'esprit si complète pour des hommes que l'on va tranquillement représenter à Rome comme acheteurs et uchetes!

On nous dénie le droit de pous plaindre publiquement de choses injustes, d'insultes publiques même faites par des prêtres, quand les Evêques refusent d'intervenir ou même tolèrent on encouragent ces choses; et quand une fois on est à Rome, et que l'on se croit bien sûr du secret quant à nous, on se jette le déshonneur à pleins pamphlets!!

Il ne nous est pas permis de toucher à la robe du prêtre même quand il s'égare gravement, et voilà que l'on fait circuler avec le plein assentiment de l'Evêché, dont l'organe officiel l'annonce, un libelle où l'on nous montre les prêtres du Séminaire sous les plus noires couleurs! La seule chose que l'on n'ait pas faite, dans ce libelle, si clairement quoiqu'indirectement approuvé par V. G., c'est d'attaquer les mœurs de la maison, mais je sais que la chose était déjà faite à Rome! Serions nous donc plus obligés de les respecter que leurs supérieurs ou leurs u pays était confrères d'ici qui les déshonorent?

Mais si la moitié sealement de ce que l'on reproche aux prêtres du Séminaire, dans ce honteux pamphlet, que cet Evè- est vrai, comment donc les a-t on laissés que les prêtres tranquillement exercer le ministère précier à leur depuis vingt ans? S'ils ont si outra-ncé;—que cet geusement violé tous leurs devoirs même qu'il a envers Dieu, envers l'Eglise, envers le sdit pamphlet. Pape, envers leur Evêque diocésain et ns à l'Evêché : Tenvers leurs paroissiens ; s'ils n'ont fait | , étant alors à que mépriser l'autorité, désobeir, tremines qui, igno-per, scandaliser et mentir, comme istence de ce l'affirme explicitement l'auteur de la r ses grands « Comédie Infernale, » pourquoi donc it, mais qui a ne les a-t on jamais interdits? Bien lui eut dit qu'il plus! Comment V. G. a-t-elle pu si sou-prétendent bien informés nous affir-

j'ai sous les yeux, appeler d'aussi scandaleux prêtres: « ses chers, illustres et bien aimés coopérateurs dans le saint ministère, et les vétérans du sanctuaire? n

S'il est vrai que les prêtres du Séminaire aient abandonné les Irlandais mourant du typhus en 1849, comme l'affirme un prêtre canadien dans un mémoire reproduit par la « Comédie Infernale, » les lettres pastorales ont donc toujours donné le change au public quand elles parlaient du dévouement des « vétérans du sanctuaire » comme des autres, dans les temps d'épidémie! Y aurait il donc entente dans le Clergé pour qualifier toujours de saints hommes ceux que l'on sait être indignes dans le secret des grilles?

Et puis s'il est vrai qu'il y a déjà plus de cinq ans que le pape ait aussi vertement blâmé le Séminaire que l'affirme l'auteur de la "Comédie infernale"; s'il est vrai qu'à la même époque le cardinal Barnabo les ait aussi persifflés sans merci, et les ait condamnés comme désobéissants et indisciplinés, comment donc se fait-il que leur procès dure encore? Comment donc le séminaire réussit-il à détourner une condamnation éclatante s'il n'a que des torts, des mensonges et des hontes dans son passé immédiat?

Quoi, de si grands coupables ne sont pas encore flétris et punis à Rome après 20 ans d'une lutte dans laquelle ils n'ont eu absolument rien de bon à dire? Mais à quelle espèce de juges ont ils donc affaire? Car il n'y a pas de milieu; ou il n'y a pas de justice à Rome ou, si l'auteur de la "Comé die infernale" a raison dans l'ensemble et dans les détails, si le Séminaire est aussi inexcusable qu'on le représente sur tous les points, avec l'abandon, par dessus le marché, des Irlandais mourant par centaines, il y a long-

ment? C'était sans donte une belle mine a exploiter qu'un pareil revenu, mais cela impliquerait directement la vénalité de la curie romaine!

Il est vrai que depuis douze siècles il n'y a qu'un cri dans l'Eglise, de décade en décade, contre la rapacité des tribunaux romains! St. Boniface, St. Pierre Damien, St. Bernard, l'Abbé d'Ursperg, St. Laurent Justinien, St. Edmond de Cantorbery, St Louis, roi de France, Jean de Salisbury, Robert Grossthead, Ev: de Lincoln, Séval, Archev : d'York, Bernardin de Carvajal Evêque de Badajoz, le Cardmal de Cusa, Guillaume de Perrenniis, le Chartreux Jacques de Paradis, Nicolas de Glémengis, Burchard, Thierry de Niem, l'Evêque Alvare Pélage, Dom Barthélemi des Martyrs, Archev : de Braga; le mémoire au Pape Clément V sur l'état de l'Eglise; le Consilium de emendanda ecclesia écrit par une commission de cardinaux, les déclarations de sept ou huit conciles œucuméniques sur l'incurabilité de la simonie; les remontrances énergiques de plus de cinquante conciles provincianx sur les intolérables exactions des Juges romains; les protestations à diverses époques de tous les gouvernements de l'Europe sur les mêmes exactions: les dépêches pendant les deux derniers siècles des Ambassadeurs de France, d'Autriche et d'Espague, dont un grand nombre étaient Evêques, sont tous là pour prouver le fait de cette vénalité.

Je sais que l'on prétend aujourd'hui que tous ces criants abus du passé, constatés par tous les grands hommes que je viens de citer, n'existent plus depuis des années. Mais les discours de plusieurs Evêques au dernier concile semblent démontrer qu'ils sont encore loin d'être déracinés à l'heure qu'il est.

Enfin le fait est là, si le Séminaire est aussi coupable qu'on l'affirme dans la «Comédie Infernale, » — je dirais qu'on le démontre, si tout ce que l'on y a dit est vrai, -- comment réussit-il depuis vingt ans à éviter une condamnation? Je n'y vois pas de milieu: ou

bien il a réussi à corrompre ceux qui auraient dû le condamner depuis lor' temps sur une question toute simple. Et quand j'exprime cette idée, je ne fais après tout que marcher dans le sentier qui m'a été ouvert par le pamphlet même que V. G. a présenté à Rome, pamphlet où le Séminaire est accusé d'avoir corrompu, ou an moins tenté de corrompre, un Evêque canadien. S'il a vraiment fait une tentative de ce genre auprès d'un homme que l'on croit universellement fort au dessus d'un pareil acte, scrait il donc si étonnant qu'il eût fait des tentatives analogues auprès de ceux qu'une tradition de douze siècles, dans l'Eglise, nous représente comme y ayant rarement résisté?

en

SII

110

en

sau

SIL

dé

tοι

tor

001

que

rie

app

dor

ľai

des

pas

rect

ses,

mei

fair

Ror

long

rien

les 1

bier

pou:

moy

tem

cas e

sa pi

quel

natio

gulièr

lemen

ler le

des li

mais consc

dispo:

ments

es dé que M

lars

ustibl

Nou

Mgr. emar er ur

J'a

Et il semble n'y avoir pas non plus d'alternative dans l'autre sens. Si le Séminaire n'a réussi qu'avec des moyens légitimes à prolonger la lutte aussi longtemps qu'il l'a fait, alors il est difficile de ne pas croire qu'il est calomnié d'une manière atroce par l'auteur de la «Comédie Infernale, » et alors la plus simple décence exigeait que l'on forçàt cet homme à se rétracter avant de lui permettre de poser le pied sur le seuil du sacerdoce.

Mais il reste vrai que de quelque côté que la balance penche, la considération du Clergé doit en souffrir. Si le Séminaire est coupable de tous les torts qu'on lui reproche, alors on ne devait pas tromper le public en lui décernant tous les éloges que nous avons lus, et les tribunaux romains n'ont pas fait leur devoir en ne le condamnant pas. Et si l'on calomnie le Séminaire, alors l'Evêché se trouve responsable d'une bien grande somme de scandale, en admettant dans le Clergé l'auteur de calomnies si grossières, admission qui, pour le public, équivant à leur ressés approbation. Done on la curie romaine ou V. G. avez failli à toutes les obligations de la conscience.

Au reste, moi qui ai vu la justice romaine à l'œuvre dans l'affaire de les de l'Institut; qui l'ai vue confondre à desl'Institut; qui l'ai vue confondre à desseir les questions et les personnes pour ne pas rendre une décision qui eut pu on le calomnie audacieusement, on déplaire à un supérieur ecclésiastique

re ceux qui epuis lor' ute simple. idée, je ne ier dans le par le pamprésenté à minaire est u au moins rèque canat une tenta-'un homme lement fort te, scrant il ent fait des rès de ceux siècles, dans comme y

pas non plus sens. Si le Sédes moyens Intte aussi alors il est equ'il est caroce par l'auifernale, » et ence exigeait ie à se retracre de poser le doce.

e de quelque che, la consin souffrir. Si le de tons, les , alors on ne blic en lui déue nousavons ains n'ont pas condamnant le Séminaire, e responsable le de scandale, lergé l'auteur res, admission curie romaine ites les obliga-

vu la justice

substituer adroitement une question! nouvelle contre des absents sans les en préventr, afin de les condamner sans les entendre sur la question ainsi substituée à celle que l'on n'osait pas décider; qui l'ai vue mettre de côté toutes les notions de la justice comme toutes les règles de la procédure pour condamner la partie absente sur cette question nouvelle et qui était postérieure de quatre ans à celle portée on appel et sur laquelle on ne lui a jamais donné une décision quelconque; qui l'ai vue enfin gourmander durement des hommes qui ne se soumettaient pas à une décision qu'ils n'ont jamais reçue!! Moi qui ai vu toutes ces choses, je m'explique très facilement comment, avec les moyens voulus, on pent faire durer éternellement un procès à Rome. Mes lectures m'avaient depuis longtemps convaincu, et mon expé rience personnelle m'a démontré, que les tribunaux romairs sont organisés bien moins pour rendre la justice, que pour faire triompher par tous les moyens, licites ou non, les intérêts temporels de la hiérarchie quand les cas en sont susceptibles.

J'ai parlé de la justice romaine, et de sa procédure, et de la facilité avec laquelle on peut obteuir d'elle la condamnation des absents, (1) avec des hommes

en conflit avec des laïques; qui l'ai vue | hav placés dans la magistrature et dans le barrean; avec des hommes qui ont des notions exactes et élevées sur qui est régulier on non en fait de procédure ; avec des hommes qui savent pertinemment ce qu'est en essence la justice, la chose la plus sacrée qu'il soit possible de concevoir puisqu'elle est tout à la fois le plus sublime attribut de la divinité et la plus haute manifestation de la dignité humaine; puisqu'elle est la règle immuable de toutes les actions des hommes; puisqu'elle n'est pas susceptible, comme la charité ou la m'éricorde, de plus ou de moins, étant réellement la seule idée absolue qui s'impose inviolablement à l'esprit, à la raison et à la conscience, et qui ne peut rien souffrir dans son objet qui lui soit contraire, ou qui la diminue le moins du monde; puisqu'enfin elle est ce qu'il y a de plus primordial et de plus élevé dans l'ave humaine et de plus foudamental e is l'organisation des sociétés qui ne puvent subsister que par elle!

> Eh bien, j'ai vn ces hommes qui eux aussi ont de la conscience, de l'honneur et des lumières ; qui eux aussi comprennent ce qu'est le devoir chez le juge et le droit chez la partie; je les ai vus, dis je, tout ébahis et scandalisés devant le simple récit des faits relatifs à la prétendue condamnation de

(1) Ces choses sont si étranges; cette singulière et injuste habitude de donner si facilement gain de cause à celui qui reussit à parler le premier peut paraître si incroyable chez des hommes que l'on nous affirme n'agir ja mais que par les plus exquices notions de conscience, que bien des personnes ici sont lispesées d'accueillir d'emblée, et en quelque sorte avec une espèce de soulagement intérieur, les dénégations indignées de ces assertions que ne manquent pas de faire les inténivant à leur resses, ou leurs représentants, ou leurs instru-Malheureusement pour le système et es défenseurs adroits ou non, la lettre même que Mgr. de Montréal vient de publier le 13 lars dernier, offre une preuve complète, irréstible de mes assertions concernant les alluns l'affaire de res des tribunaux romains. Est-il témoin plus irrécusable que celui-là?

ntondre a des-personnes pour ion qui eut pu ecclésiastique Nous voyons par cette lettre, qu'en 1862, fgr. de Montréal se rendit à Rome pour demander au St. Siège l'autorisation de fon er une Université à Montréal. Comme on s'y

objectait à Québec, Sa Grandeur nous informe qu'avant son départ, elle prévint son Métropolitain de son intention, l'invitant même à se rendre à Rome, pour discuter la chose à l'amiable entre eux devant le tribunal char re de prononcer. Mgr. de Montréal se rend à Rome assez longtemps avant Mgr. Baillargeon, mais nous assure qu'il s'abstint rigourensement de dire un mot de son projet avant l'arrivée de l'Archevèque. Celui-ci arrive enfin, mais après avoir écrit à l'avance et préparé son terrain, suivant Mgr. de Montréal. Et un beau jour, Mgr Nardi vient informer Mgr. de Montréal que le Pape l'engageait à ne pas demander la permission de créer une Université à Montréal. Qui fût étonné et profondément étonné, ce fut naturellement Mgr. de Montréal, qui n'avait soufflé mot à personne de cette ques-tion, et qui se voyait couper l'herbe sous le pied par son collègue, plus actif ou moins délicat suivant lui. J'en tombai des nues, dit Mgr. de Montréal à l'un de ses amis, d'après un écrivain de Franc Parleur du 21 Déc. derl'Institut, acte incompréhensible pour enx et où ils ne ponvaient voir qu'une intrigue adroitement ourdie et pas la plus légère application d'un principe de justice on d'une notion de devoir! Ce qui les frappait davantage, c'était l'impossibilité que devant une justice laïque bien organisée, pareil mépris de tont droit et de tonte conscience pût jamais s'introduire !

Or, Mgr.; il es difficile à un homme qui a subi une justice ecclésiastique qui déshouorerait n'importe quels Juges laïcs, fussent-ils Russes; à un homme

nier. Et Mgr de Montréal lui-même, dans sa lettre précitee du 13 Mars, nous dit: « Commo on le voit, il ne s'agissait plus, pour l'Evêque de Montréal, de comparaître devant le St. Père on son représentant pour donner les motifs de sa démarche, mais pour recevoir une dévision! Aussi ne comparut-il que pour la forme devant le Cardinal Barnabo avec Mgr. l'Archeveque et M Taschereau.

Voyons! que veut-on de plus décisif? L'Evêque ne parle à personne de son projet, pour n'avoir pas l'air de profiter de l'absence de l'Archeveque, et un beau matin, il apprend, avant d'avoir donné une seule explication à qui que ce fût, que l'Archevêque avait fait désapprouver son projet! L'Archeveque avait parle soul et il avait pleinement réussi! Et quand l'autre s'imagine qu'il va pouvoir présenter ses raisons, on l'informe que la cause est jugée contre lui! Pourtant l'Eveque de Montréat était à Rome. Il était donc facile de lui demander de s'expliquer. Et n'ent-il pas été à Rome, la plus simple justice comme le plus gros bon sens exigeaient qu'on le fit. Ainsi done, tui présent, on donne raison sans même le prévenir à son adversaire! Chez nous, laïcs, cela s'appelle de la conspiration, jamais de la justice. Mais c'est pent être parceque nous n'avons pas les gràces d'état!

Ne devait-on pas inviter Mgr. de Montréal à s'expliquer avant de repousser son projet? Eut-il tort, il devait être entendn. Avec des juges laïcs, il l'ent été certainement; mais les cours ecclésiastiques entendent la justice tout autrement. C'est le plus pressé ou le plus adroit qui a raison. La Propagande, l'une des saintes congrégations, décide donc que les raisons ne l'Archevêque sont bonnes, et sans les connaître, prononce celles de Mgr. de Montréal mauvaises puisqu'elle décide contre lui! Et c'est Mgr. de Montréal lui-mème, l'admirateur passionné de la Cour de Rome et de tout ce qui s'y fait, qui vient nous apprendre qu'il est allé devant le Cardinal Barnabo, non pour être entendu, mais pour voir repousser son prejet sans qu'il eul pri être entendu!! il était con-

qui s'est vu reprocher en termes insultants de ne pas s'être soumis à une décision qu'il attend encore; il est difficile à cet homme de croiré que la notion de la justice soit la même chez le prêtre que chez le laïc instruit et sin-Nous vovons depuis des siècles celui là commettre les plus épouvantables injustices par esprit de religion malentendue et subordonner en tout la vraie notion de la justice à l'idée de la suprématie ecclésiastique en tout ordre de choses; et nous avons vu anssi de tout temps le légiste laic dé-

réal vent se soumettre à cette moquerie de justice, libre à lui, c'est sor affaire, mais de quel droit vient-il gourmander en termes amers les Inïes qui ne veulent pas l'admirer?

Est-il bien étonnant, à présent, que l'on n'ait pas communique à l'Institut la fausse accusation de Mgr. de Montréal contre lui, quand on ne l'invite pas lui-même, quoique présent, à donner ses raisons? On refuse à un Evêque que l'on a sous la main l'occasion de s'expliquer, et il serait impossible, d'après les trompeurs d'ici, que l'on ait fait la même injustice à des laïcs vivant à deux mille lieues de distance!!

Je n'entends pas le moins du monde, iei, jeter le moindre fouche sur la conduite de Mgr. Baillargeon, car je n'ai pas le droit de lui donner le tort sans connaltre sa version des faits. C'est son collègue de Montréal qui, pour sauver les juges, prétend avoir été surpris par lui. Or, l'Archevêque avait le droit de soumettre sa cause, même quand Mgr. de Montréal ne parlait pas de la sienne. Il a trouvé des juges qui lui ont donné raison sans demander à son adversaire de s'expliquer, tant mieux pour lui. Ce n'est pas lui qui a mal agi, ce sont les juges L'Archeveque n'était pas tenu de supposer que les juges violeraient toutes les règles de la justice au point de ne pas entendre son adversaire. A eux seuls incombait le devoir d'appeler celui-ci pour connaître son point de vue de la question. En ne le faisant point de vue de la question. En ne le faisant pas, qu'ils soient prêtres, laïcs ou cardinaux, pas, qu'ils soient prêtres, laïcs ou cardinaux, leurs ils ont certainement prévarique! J'invite les trompeurs d'ici a indiquer une autre alternative. Qu'un juge solt laïque on Evèque, Roi ou Pape, il n'a junais le droit de donner gain de cause à l'une des parties sans emendre l'autre. Et c'est parce que cela se fait tous Rome les jours à Rome, que les tribunaux romains les jours à Rome, que les tribunaux romains sont si décriés dans le monde. Mais quand on traite un Evèque présent comme Mgr. de Montraid nous reconte qu'il e, été lui rome trait tout real nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a été lui-même traité, a la nous raconte qu'il a la je demande ce que l'on ne se permetira pasadne v contre des laïcs absents?

Mais ce qui montre combien peu les eccle-siastiques ont la vraie notion de la justice ; ou le P damné avant d'avoir pu dire un mot! Et cela si on l'aime mieux, car c'est l'un ou l'autre, par une sainte congrégation! Si Mgr. de Mont- combien ils s'entendent pour voiler les fautes

prė Que des s qui s com évino que o de s'e eu. aux J

don

metta

m

tre

80

ce.

rei

DH

Di

cle

Sur

fail

rais

mu

da i

les Ju adver n'a de qu'il y que, c qu'un Et qui yn'il y qu'il d partie. pas un que m fant ar iere . rompe que !

Eh 1 damne mot : connai vions andus an'il a ère a ctère

enne

mes insulà une dé-Lest diffique la nome chez le rnit et sindes siècles épouvantale religion er en tout à l'idée de ue en touk s avons vu iste laïc dé-

oquerie de jus-, mais de quel mes amers les

it, que l'on n'ait fansse accusalui, quand on iqne présent, à e à un Evêque sion de s'expli-'après les tromla meme injusmille lieues de

du monde, ici, conduite de Mgr. droit de lui donersion des faits. ıl qui, pour sané surpris par lui. oit de soumettre de Montréal ne trouvé des juges demander it son ant mieux pour mal agi, ce sont tait pas tenu de eraient toutes les le ne pas enten-

ir voiler les fautes

montrer les erreurs de logique du prêtre sur toutes les questions de la philosophie du droit et forcer peu à peu celni-ci de reconnaître ses torts et de renoncer à mille prétentions qu'il appuyait faussement sur la parole de Dieu et la révélation! Depuis six siècles surtout, l'histoire n'est que le résumé des conquêtes incessantes de la faillible raison laïque sur l'infaillible raison ecclésiastique, et des reculades multipliées de ce'le-ci dans le domaine de la pensée comme dans celui de ses prétentions à dominer le temporel. Que l'on compare ce que l'Eglise per-

des supérieurs, c'est que Mgr. de Montréal, qui s'en vient nons représenter l'Archevêque comme l'ayant surpris auprès des juges et évince sans qu'il en sat rien, seit comme moi que ce sont les juges seuls qui sont coupables de s'être laissés surprendre si surprise il y a eu. L'Archevè que n'a pas proser c'mander aux Juges de ne pas inviter Mgr. de ..outréal à donner ses raisons. Et que l'Archevèque, en mettant les choses au pire, le voulût ou non, les Jages n'en devaient pas moins inviter son adversaire à les donner. Mgr de Montréal n'a donc pas le droit de chercher à faire croire qu'il y a eu surprise de la part de l'Archevéme, car les Juges seuls devaient voir à ce qu'une des deux rities ne pût-être surprise! Et quand Mgr. de Montréal vient prétendre un'il y a en surprise, c'est clairement au Juge du'il doit reprocher cette surprise, et non à la partie. Pour quoi Mgr. de Mouréal ne dit-il pas un mot du Juge ? Pour cette seule raison que même quand ces Juges l'i se trompent, il fant arranger et contourner les cooses de manière à faire croire au peuple qu'ils ne se rompent jamais! Voilà le système ecclésiasque! Mais est-ce l'i de la conscieuce chré-ienne?

Eh bien, c'est cet homme qui a été con-damné comme nous avant d'avoir pu dire un ien peu les ecclé-ien de la justice ; ou st l'un ou l'aurre, te d'un supérieur ? Le Pape lui-même fait dire par Mgr. Nardi,

met aujourd'hui avec ce qu'elle prohibait rigoureusement au treizième siècle, et l'on verra de suite qu'elle n'a fait que reculer de position en position devant la conscience de plus en plus éclairée de l'humanité sur toutes les grandes questions sociales, économiques, et scientifiques surtout.

Or, Mgr., la manière dont le Clergé de Rome, et par snite le Clergé local compreud et applique la justice, ainsi que sa prétention à dominer en tout l'esprit et la conscience des hommes, sont des choses trop graves pour qu'elles ne fassent pas un jour la ma

à Mgr. de Montréal de ne pas pousser son projet. C'était dire que l'on donnait gain de cause à l'Archevèque. Le Pape ignorait-il que Mgr. de Montreal n'ent pas été entendu? Cortainement non, puis qu'il n'avait pas pu décider en laveur de l'Archevêque sans au moins se demander: « Mais, qu'est-ce que mon bon-Bourget a à dire la-dessus? Si le Pape ne s'est pas même demand cela, il s'est très certainement trompé et a commis une grave injustice. Est-il plus pernus au Pape qu'à un autre de donner gain de cause à une partie sans entendre l'antre? Est-ce en n'entendant qu'un côté que le Papo possède cette infaillibilité que l'on attribue maintenant à ses décisions sur les moindres affaires qui se transigent à Rome ? . Allez au tribunal infaillible! Nous sommes heureux d'être appelés devant le tribunal infaillible ! Et cela a propos d'une question de régitres de paroisse, ou d'une rivalité locale d'Evéque à Evèque! Ah, M. de Montalembert voyait clair quand il parlait de l'almosphère de flagorneries où nous vivons! Où est le fourbe qui viendra soutenir en présence d'hommes sérieux que le Pape est infaillible dans un proces entre deux Evèques, surtont quand il n'a entendu que l'un des deux? Et c'est pourtant sur ces questions que notre ultramontanisme local parle à tout propos d'infaillibilité! Et c'est Mgr. de Montréal lui-même qui nous informe que la question est devant le tribunal infaillible et, qui vient nous raconter comment, sur cetie question là même, le tribunal à déjà une fois donné gain de cause à l'Archevêque sans l'entendre! Voilà un curieux certificat d'infaillibilité! Le Pape a prononcé sur une question sans la connaître puisqu'il n'a pas entendu l'une des parties, et il n'a pas pu se tromper!

Eh bien, voilà des choses claires, palpables, irrésistibles. On m'insultera, mais on n'osera pas aborder franchement les faits. On me calomniera, mais on ne me dérangera pas d'une ligne sur ce que je dis ici. Que l'on veuille donc bien, pour l'amour de Dieu, de la conscience et du bon sens, cesser de nous parler d'un tribunal *infaillible* qui donne gain approfondi du philosophe; car ces choses et nombre d'autres expliquent la nature de l'influence souvent désas treuse qu'un clergé plus ou moins éclairé peut exercer sur les destinées d'un pays. Ces choses expliquent comment certains hommes qui croient ser vir la religion en dominant le temporel par le spirituel, peuvent organiser le système clérical et le combiner avec le système politique de manière à détruire tout libre-arbitre individuel chez les citoyens, et par là rendre impossible le développement des libertés publiques. On ne saurait baser la liberté sur l'esclavage de la pensée, et c'est en organisant habilement celui ci que les clergés réussissent à escamoter celle-là à leur profit.

Ainsi quand je dénonçais, sans autre intention que de maintenir le vrai et de défendre le droit le plus sacré du citoyen, des prêtres qui faisaient ce que Mgr. Langevin vient d'affirmer leur être absolument interdit—traîner la politique dans la chaire et y insulter les personnes au profit d'un partin'étais-je pas dans mon droit en défendant le domaine la contre l'empiétement ecclésiastique? Et pourtant quelle réprobation ne me suis-je pas attirée de la part du Clergé? « On ne devait pas parler de ces choses! On ne devait pas traîner le prêtre devant l'opinion! Voilà ce que les journaux religieux ont dit sur toutes les variantes possibles. Le prêtre se permet bien, lui, de calomnier les gens en chaire, mais même quand il s'égare il est inviolable! Eh bien, qu'est-ce donc que je disais de si affreux? Précisément ce que Mgr. Langevin vient d'affirmer en toutes lettres! Rien de plus et rien de moins!

Je prétendais donc qu'un prêtre n'avait pas le droit de stêtrir en chaire un

de cause à un Evêque sans entendre l'autre! Comment le Pape a-t-il pu en conscience prononcer le Non Expedire sans entendre Mgr. de Montréal ? Voilà donc le grand Pie IX pris en flagrant délit d'injustice, et ce sur le propre témoignage, sur le propre exposé de Mgr. de Montréal! Voici donc le dilemne dans lequel les trompeurs d'ici se trouvent placés : Ou, Mgr. de Montréal a calomnié le Pape, ou | que l'ultramontanisme attribue au Pape.

tière de l'histoire et aussi de l'examen | parti politique ou une classe d'électeurs, et de leur attribuer faussement des principes qu'ils ne professaient pas; je maintenais q'il n'avait pas le droit d'adresser des injures ou des personnalités blessantes à qui que ce fût dans l'église; je maintenais aussi qu'il n'avait pas le droit de nommer ou désigner les candidats en chaire et de se prononcer comme pasteur sur leurs mérites respectifs; enflu j'affirmais emphatiquement qu'il n'avait pas le moindre droit de défendre aux électeurs de voter pour un candidat ni de leur ordonner de voter pour un autre.

U

le

ei

4

pe di

à

le

DO

DL

in

11

of

þľ.

eo

qu

Ba

à (

ma

qu

de

scie Vo

toi

hai " N

ďu

« m eai

pro

SOU

par

d'a

Et.

lec

pré

Eve

niè

me

dir

aux

sur ont

d'h

dir

reu

pâti

pen

« le

sair

Le seul bon sens, à part les règles ecclésiastiques, me donnait entière-ment raison. En bien, quelles colères n'ai-je pas soulevées dans le Clergé pour oser mainterar hautement, comme c'était mon droit et mon devoir, des principes aussi certainement jus tes! Quelles injures dans les chaires contre le journal qui avait l'audace de faire la leçon à des prêtres!! Défense de le lire sous peine de pêché mortel, comme attaquant la religion, quand il ne faisait strictement que combattre ce qu'elle blame! Le dernier vicaire de paroisse en était venu à s'arroger le droit de créer des péchés mortels à plaisir pour soutenir son parti, c'est-àdire celui du pillage et de la fraude!!

Et puis le journal, pour soutenir les principes justes qu'il défendait contre toutes les colères du Clergé, citait des faits hautement répréhensibles, des torts excessivement graves, exposait les écarts des curés qui s'oubliaient ; et sans manquer au decorum envers les individus, ni aux convenances sociales dans son langage, il mettait sans. crainte les torts sur les personnes. Or voilà qui était bien autrement abominable que de discuter des principes! Quoi! On osait publier dans un journal un écart d'un prêtre en pleine

le Pape a commis la plus grave erreur comme Juge suprême de l'Eglise en le condamnant sans l'entendre. Il ne reste donc aux trompeurs que la dernière ressource de prétendre que le Pape a le droit de condamner sans en-tendre. S'il veulent soutenir cela je les invite à une conférence publique! Et je leur promets d'intéressants renseignements sur les droits d'électeurs, ement des ent pas; je e d'roit d'aversonnalités aus l'église; avait pas le ner les canprononcer mérites resmphatiquebindre droit e voter pour mer de voter

t les règles ait entièreelles colères s le Clergé ement, common devoir, nement jus les chaires ; l'audace de !! Défense peche mortel, on, quand il e combattre er vicaire de s'arroger le s mortels à parti, c'est-àe la fraude!! r soutenir les endait contre gé, citait des ensibles, des ves, exposait s'oubliaient; orum envers ivenances soil mettait sans ersonnes. Or ement abomiles principes! dans un jour-

re en pleine
ve erreur comme
le condamnant
donc aux tromce de prétendre
ndamner sans encela je les invite
Et je leur promets
ts sur les droits
ue au Pape.

église! On osait lui reprocher publiquement de violenter la conscience publique dans sa paroisse! Quel crime! Un prêtre se trompe et un journal ose le dire! La religion était clairement en danger par le seul fait de ce journal qui osait prétendre qu'il n'est pas plus permis à un prêtre qu'à un antre de diffamer les gens en public, et surtout à l'église! C'était une invasion dans le sanctuaire! C'était, comme Osee, porter la main à l'arche sainte! Et puis quelle impiété! Repousser les instructions politiques d'un prêtre qui n'entendait rieu à la politique! Quelle offense à la religion: Remettre un prètre à sa place quand il violente la conscience du citoyen et fait par conséquent ce que la religion lui défend!

Mgr. l'Archevêque de Québec (M. Baillargeon) disait pourtant, en 1867, à quelqu'un qui le consultait sur ces matières. « Notez bien que sur le vote que vous êtes appelés à donner, vous devez agir d'après votre propre conscience, et non d'après celle d'un autre! la Voilà bien la condamnation péremptoire des prêtres politiques par le plus haut dignitaire ecclésiastique du pays. « Ne votez pas d'après la conscience d'un autre!! C'était bien là dire: « même d'après la conscience du vicaire de la paroisse!» Eh bien, ou me proclamait impie dans les chaires pour soutenir précisément le principe posé par l'Archevêque: « Ne votez pas d'après la conscience d'un autre!» Et trois Evêques' ont alors défendu la lecture d'un journal qui maintenait précisément les principes qu'un autre Evêque vient enfin, ces semaines dernières même, de consacrer officiellement comme seuls vrais et justes!! Les directeurs de la pensée humaine étaient aux antipodes sur ce chapître comme sur bien d'autres! Des Evêques nous ont fait un péché de ce qui est aujourd'hui un devoir ou un droit!!

On a donc quelquefois le droit de dire avec le Pape St. Célestin: « Heureux le troupeau qui sait juger des pâturages! (judicare de pacuis) et de penser avec St. Hilaire que quelquefois « les oreilles du peuple sont plus saintes que le cœur des pontifes! »

Eh bien, Mgr., après toutes les in jures que l'on nous a dites dans les chaires, après l'interdit ecclésiastique mis sur la fenille qui avait certaine. ment raison puisqu'un Evêque oblige anjourd'hui son Clergé de faire ce qu'elle demandait ; après les nombreux refus d'absolution infligés à ceux qui recevaient cette feuille, et même à leurs femmes qui étaient pourtant bien innocentes du péché de l'abonnement; après tontes ces violations enfin des droits les plus sacrés de la conscience par ceux qui ont charge de diriger les consciences; que venons-nous de voir? Que vient de dire Mgr. de Rimouski sur cette grave question de l'abus de la chaire en matière politique? V. G. l'a In comme moi.

« Vous devez conclure de là, dit Mgr. de Rimouski, qu'il vous est absolument interdit :

1º D'appliquer les principes généraux à tel candidat, à tel parti, ou à telle classe d'électeurs;

2º D'adresser aucune injure ou aucune personnalité blessante à qui que ce soit ;

3º De nommer ou désigner les candidats en chaire, et de vous prononcer sur leurs merites respectifs;

4º De conseiller ou ordonner aux fidèles de voter pour tel candidat plutôt que pour tel autre!

Cet enseignement de Mgr. de Rimouski est-il juste et vrai? S'il l'est en quoi donc avais-je tort? Mes prétentions et mes affirmations de 1863 et 1867 étaient strictement identiques à ces quatre préceptes, et je défie de tronver autre chose dans ce que j'ai dit. Comment donc a-t-on pu me traiter d'impie et d'ennemi de la religion et du Clergé quand je posais exactement les mêmes principes? Est ce là la bonne foi ecclésiastique: blâmer par pur esprit de parti ce que l'on sait être vrai et juste?

Et quel droit avaient les Evêques de défendre la lecture d'un journal qui maintenait ce que leur propre collègue vient enfin de déclarer être les vrais principes? Comment ont-ils pu approuver tacitement ou explicitement des prêtres qui commettaient arrogam-

ment des actes que Mgr. Laugevin ses | de la religion. Ce principe de la non informe enfin leur être absolument interdits?

Il y a donc en ici des Evêques qui out enseigné le faux, ou qui ont fermé volontairement les yeux quand il s'est produit! Il y a donc en des Evêques qui ont permis à leur Clergé de faire ce qui lui est absolument interdit! Estce là veiller avec soin à l'intégrité de la doctrine et de la vérité? Et ne nous est-il pas permis en pareil cas de penser avec le grand St. Athanase que a celui qui a reçu de Dieu la force de discerner la vérité ne doit pas s'attacher à des pasteurs ignorants qui dé-

figurent la doctrine?"

Je n'entre pas ici dans l'examen ou l'appréciation du fait que cet enseignement juste et vrai de Mgr. Langevin n'est enfin venu que quand le parti tory—qui se dit conservateur par pur honte de son vrai nom—a eu absolument besoin de ce renfort. Je vois bien que ce n'est que quand on l'a cru en danger pour son lâche abandon de principes qu'il n'a jamais eus dans le cœur, mais qu'il a maintenns pendant un temps pour mieux tromper le Clergé, que l'on a enfin défini les règles à suivre. Je ne m'occupe donc ici que du fait qu'un droit a été définitivement reconnu aux citovens par ceux qui semblaient devoir le leur contester toujours, et qui laissaient si bien dormir la vraie doctrine tant que sa définition eût put être utile au parti libéral.

Je suis heureux de voir qu'une grave source d'antagonisme entre les laïcs et le Clergé soit disparue. Je vois donc un principe juste et vrai enfin reconnu par un Evêque et je lui en sais gré, car quelle que soit la circonstance sous laquelle il se manifeste, quelles que soient les raisons qui nous ont valu sa consécration publique par un dignitaire ecclésiastique, ce principe une fois reconnu reste dans le domaine public, et constitue une nouvelle victoire obtenue par le laïcisme sur la réaction cléricale. L'erreur correspondante est maintenant obligée de disparaître. On ne pourra plus la soutenir comme

intervention du prêtre comme teldans la politique est devenu un bien acquis au soutien de la vérité, et je m'en empare pour m'en servir au besoin. Les électeurs pourront donc toujours dire à un prêtre qui voudra les diriger en politique: « Vous êtes un faux pastenr! Tel Evêque vous a informé qu'il vous est absolument interdit de traîner la politique dans le temple de Dieu.» Et quand les Evêques refuseront dorénavant de mettre à la raison les prêtres arrogants, les fidèles auront droit de leur dire : « Vous manquez à votre devoir puisque vous permettez à vos prêtres de faire ce qui leur est absolument interdit. »

Amsi, Mgr., il faut toujours en revenir là: retomber sur sa propre conscience et sa propre bonne volonté pour le bien quand les pasteurs different. Quand je vois aujourd'hui Mgr. de Rimouski sanctionner les principes que j'affirmais en 1863 et 1867 et que condamnait Mgr. de St. Hyacinthe, (mais non dans une lettre pastorale), et même V. G. dans sa lettre sur les écoles du Nouveau-Brunswick, il me fant bien démêler le vrai du faux, déterminer lequel des deux Evêques se trompe, et par conséquent « choisir

entre les paturages.» Autre singularité. On ne voulait pas en 1867 admettre notre droit de blàmer publiquement les prêtres qui violaient aussi publiquement notre droit le plus sacré sous un régime constitutionnel, celui de choisir au meilleur de notre connaissance et sans intervention du prêtre comme tel le député chargé de nos intérêts dans la législature! On disait même dans les chaires que quand un prêtre se trompait, il ne nous appartenait pas de le dire dans un journal. Eh bien, que voyons-nous aujourd'hui? Le Nouveau-Monde, organe de l'Evêché, fondé et surveillé par lui, se permet le plus inconvenant persifflage, les plus audacieuses moqueries sur le compte de l'Archevêque de Québec, et personne ici n'intervient pour protéger le plus haut dignitaire ecclésiastique du pays contre ces invérité, comme chose exigée par le bien sultes! J'étais impie pour combattre

cipe de la non comme teldans un bien acquis rité, et je m'en rvir au besoin. it donc tonjours oudra les diriger tes un faux pass a informé qu'il *iterdit* de traîner emple de Dieu.» refuserbut doréraison les prêtres auront droit de nquez à votre depermettez à vos ii leur est abso-

toujours en rear sa propre conbonne volonté les pasteurs difvois aujourd'hui ctionner les prinn 1863 et 1867 et de St. Hyacinthe, ettre pastorale), et a lettre sur les Brunswick, il me le vrai du faux, es deux Evêques nséquent « choisir

On ne voulait pas re droit de blàmer tres qui violaient notre droit le plus e constitutionnel, meilleur de notre s intervention du député chargé de h législature! On les chaires que trompait, il ne s de le dire dans , que voyons-nous weau-Monde, orgalé et surveillé par s inconvenant pericieuses moqueries l'Archevêque de ne ici n'intervient is haut dignitaire lys contre ces ine pour combattre des prêtres qui faisaient ce qui leur est ; absolument interdit, et le Nouveau-Monde reste irréprochable, puisqu'on ne lui dit rien, quand il insulte un Archevêque qui a raison! N'est-ce pas là une édifiante chose, Mgr; condamner par pur esprit de parti un laïc qui a certainement raison; et dans la même minute donner raison, encore par esprit de parti, au prêtre qui a cer-

tainement tort!!

Serait-il donc vrai, Mgr., que ceux qui épousent la cause de V. G. peuvent tout dire et que tout leur est permis, pendant que ceux qui ont le malheur de ne pas partager ses idées sur la confusion du spirituel et du temporel seront condamnés pour soutenir des principes déclarés justes par ses propres collègues? Est-ce que le vrai et le juste deviennent choses purement relatives selon que l'on approuve on que l'on combat V. G?

Pétais aussi traité d'impie quand je prétendais qu'il n'était pas convenable qu'un prêtre travaillat activement au succès d'un candidat plutôt que d'un autre, parcequ'il était contraire au bien de la religion et à l'union du pasteur et du troupeau qu'il se fit des ennemis de ceux qu'il combattait avec beaucoup trop de passion souvent dans l'ordre politique, surtout quand il abusait de la chaire pour faire triompher ses idées ou son parti. Je puis citer vingt évêques qui ont affirmé ce que l'on me contestait le droit de dire. En bien, que vois-je au jourd'hui? Mgr. de Rimouski n'est pas, je suppose, un impie, et que vient il-nons dire?

« Il serait en outre pour le moins im-« prudent ou inconvenant de vous mêler de vous-même activement à une « élection et de travailler ouvertement « au succès de tel ou tel candidat? n

Pouvait-on jamais ne donner plus clairement gain de cause? L'impie ce n'était donc pas moi! Le vrai impie était donc le prêtre qui violait ouverte ment les règles éclésiastiques, le prêtre qui foulait aux-pieds toutes les convenances religieuses, le prêtre qui affirmait en chaire des principes faux, le prêtre qui outrageait en présence de Dieu la conscience individuelle!

Voilà Mgr. des rapprochements qui montrent que la vérité à son tour tôt on tard; que la raison reprend toujours ses droits à une heure donnée; que le bon sens n'est jamais impunément violé ; que le juste et le vrai finissent toujours à la longue par l'emporter sur le faux et l'injuste. J'avais certainement raison quand le Clergé me vilipendait d'un bout du pays à l'autre parceque je maintenais ce qu'un Evêque vient enfin de déclarer vrai! J'avais certainement raison quand les Evêques défendaient de lire ce que j'écrivais en défense du droit le plus sacré du citoyen. Le Clergé n'est donc pas toujours dans le vrai. Les Evêques peuvent donc quelquefois enseigner le faux! Un laïc peut douc avoir raison contre le corps. Et quand on finit par donner raison à ce laïc sans aucune reférence directe à lui-même, mais par la seule force des choses et la seule logique des situations, il devient évident que c'était l'esprit de domination et non l'esprit de vėritė qui inspirait ceux qui le condamnaient pour oser maintenir ce qu'ils avoueut enfin être juste! Ce que je blamais chez les curés leur étant absolument interdit, d'où venaient donc les inspirations de mes contradicteurs? Ne pourrais-je pas moi aussi faire ma petite «Comédie Infernale» et montrer le malin se glissant jusque dans les chaires des église pour souffler l'erreur, la coloninie et le mépris du lieu saint jusque dans l'oreille des pasteurs?

Tout ceci, Mgr., n'expliquerait-il pas un peu pourquoi le respect pour le-

Clergé diminue?

On se plaint sans cesse de ce que le prêtre est moins respecté qu'autrefois; on gémit profondément sur l'accrois sement de l'esprit d'insubordination. Pourquoi donc au lieu d'en chercher les causes seulement chez les autres, ne fait-on jamais un petit retour sur soi-même? On trouverait peut-être dans ses propres écarts une explication que l'on veut absolument trouver à l'extérieur! Comment veut-on que le respect pour le prêtre ne diminue pas quand, par pur esprit de parti politique, il déclare péché ce qui ne l'est pas! Quels sont ses prêtres que le

peuple a cessé de respecter? Ceux-là | seuls qui lui donnent de manvais exemples, ou qui laissent le sanctuaire pour les luttes ardentes de la politique, ou qui essaient de violenter les consciences individuelles! On ne citera jamais un prêtre vertneux et dévoué qui aura perdu la conflance du peuple; et le prêtre qui ne se mêle pas de politique est toujours respecté. Tant pis pour ceux qui ferment volontairement s yeux sur ce fait si patent! Ceux là seuls ont perdu la confiance publique que méritaient de la perdre par une conduite anti-sacerdotale. On ne peut pas dire que ce peuple-ci ne pardonne pas assez au prêtre; au contraire son erreur est de pardonner trop aux « violents.»

Comment vent on que le respect pour le prêtre ne diminue pas quand on voit les membres du Clergé s'entre déchirer avec tant de conscience dès qu'ils entrent en lutte? Ce sont des injures formidables! Un parti est toujours danné par l'antre! L'hypocrite auteur de la « Comédie Infernale » a fait les prêtres de St. Sulpice plus noirs que leur soutane, tout en les traitant de saints prêtres! On ne se combat jamais entre prêtres sans se calomnier sans merci!

C'est par exemple le Nouveau-Monde qui, dans des articles où l'on reconnait la plume du prêtre, traite de gallicans—conséquemment pires que des impies et des athies d'après le mode d'exagération du moment—M. le Grand Vicaire Cazeau et M. l'abbé Paquet. Ceux ci naturellement crient au men songe et à la calomnie; mais, loin de se retracter, leur clérical adversaire maintient hautement son dire et affirme que ce sont eux qui trompent. Que reste-t-il à faire au spectateur sinon de sourire en voyant des ecclésiastiques ainsi pris aux cheveux?

C'est encore le Nouveau-Monde, avec un prêtre pour directeur-gérant, qui persifile à outrance Mgr. l'Archevêque de Québec et l'insulte avec un parti pris dont aucun laïc n'eût été capable! Et pourtant, depuis qu'il occupe le poste éminent auquel il a été appelé, je dois c'ire que Mgr. l'Archevèque a

montré un esprit de modération et de sagesse, et surtout un sens de justice auquel nous n'étions plus habitués. Il n'a pas craint, lui, dans l'occasion, de blâmer les écarts de ses prêtres quand ils trainaient la politique jusque dans l'Eglise. A-t-il perdu cans l'estime pu blique pour avoir rendu justice à des laïcs qui se plaignaient de prêtres qui s'égaraient? Loin de là il a vu de suite se reporter sur lui le respect que quel ques-uns de ses collègues perdaient graduellement par une conduite con traire. Est-ce donc parce qu'il s'est montré juste et loyal que le Nouveau-Monde l'insulte?

CO

les Ja

su.

vu

en

les tat

sul

jou

et

tio

her

jus

che

jus

exa à N

Dα

à-v

Pa

por

pré

le 1

Ma

que

ten T

reh

lett

prê

Mon

par

note

Que

vên

séa

pab

ma

dai

fût

à c

prê

iai

ins

ten

n'a

celu

ble

1

N

I

I

Mais de quel droit le Nouveau-Monde vient-il nous prêcher le respect idolatrique du moindre prêtre quand ses colonnes colportent partont le persifflage et l'insulte contre l'Archevêque de Québec? Ne verrons-nous jamais la

fin de ces hypocrisies? Et juste au moment où j'écris ceci, on me remet la Mherve de ce matin (27) où je trouve une dernière lettre de MM. Cazeau et Paquet par laquelle il me semble être definitivement démontré que le Nouveau-Monde, fondé par l'Evêché; soutenu depuis six aus par les prêtres du diocèse; recommandé constamment au prône dans un grand nombre de paroisses comme le journal religieux par excellence; toujours rédigé par des prêtres depuis sa fondation, et qui les conserve comme collaborateurs assidus depuis cette transformation qui n'en est une que pour ceux qui regardent toujours sans jamais rien voir; que le Ne aveau-Monde, organe officiel de l'Evêché jusqu'à ces derviers jours et qui continue d'être rédigé selon le cœur de l'Evêché par les plus intimes amis de l'Evêché; (1) que le Nouveau-Monde enfin, personnification locale de l'ultramontanisme le plus exagéré, a calomnié tout à la fois Mgr. l'Archevêque et MM. Cazeau et Paquet, et a sciemment défiguré, tromqué ou inventé tous les faits rela. tifs à la question qu'il avait soulevée

poste éminent auquel il a été appelé, je dois d'ere que Mgr. l'Archevêque a tréal.—(Lettre du 4 octobre 1872.)

tion et de le justice bitués. Il asion, de res quand sque dans estime pu tice à des rêtres qui u de suite que quel perdaient duite con qu'il s'est Nouveau-

eau-Monde bect idolaquand ses le persifrchevêque s jamais la

écris ceci, ce matin iere lettre ar laquelle vement dénde, fondé nis six ans commandé s un grand le journal oujours rés sa fondanme collacette transe que pour rs sans javeau-Monde, jusqu'à ces inue d'être Evêché par

Evêché ; (l) ı, persənniitanisme le out à la fois . Cazeau et défiguré, s faits rela-

plus tard une Mgr. de Mont-

nit soulevée

contre le Supérieur hiérarchique et [ les confrères de ses rédacteurs-prêtres! Jamais encore pareille insolence de subalternes ecclésiastiques ne s'était vue en Canada. Je ne viens pas ici encore une fois défendre les uns ou les antres, je viens seulement constater des faits et montrer par les m sultes offertes à l'Archevêque dans un journal que V. G. contrôle entièrement et absolument, dans quelles exagérations et quelles injustices on a pu tomber aussi vis à-vis de l'Institut. L'injustice systématique vis à-vis de l'Archevêque n'est guère une garantie de justice ou de sagesse vis-à-vis de nous!

Nous venons de voir la contre-partie exacte de l'édifiante querelle suscitée à Mgr. l'Archevêque de Paris et à Mgr. Dupanloup par enotre grand Veuillot. »

De même que ces deux Evêques visà-vis de l'*Univers*, Messieurs Cazeau et Paquet protestent que l'on ne saurait pousser plus loin la déloyauté d'interprétation et le mensonge formel que le Nouveau-Monde l'a fait à leur égard. Mais le Nouveau Monde crie plus haut que jamais que ce sont eux qui mentent!

Tous ces faits sont-ils bien propres à rehausser le Glergé dans l'opinion?

Mais ce qui semble acquis par cette lettre d'un grand vicaire et d'un prêtre, Mgr., c'est que :

1º Ce document que le Nouveau-Monde a représenté comme si infame par son gallicanisme, et comme mal noté par les Evêques du Concile de Québec quoique présenté par l'Archevêque, n'a pas même été lu dans leurs séances et n'a nullement été mal noté :

2º Le Nouveau-Monde s'est rendu coupable d'un flagrant mensonge en affirmant que Mgr. l'Archevêque demandait instamment que ce document ne fut pas publié :

3º Ce document, qui a si bien servi à calomnier un Archevêque et deux prêtres, et de la publicité duquel on a fait un si grand crime à ceux que l'on insinuait clairement être les seuls auteurs de cette publicité; ce document n'a été copié que par un seul Evêque, celui de Montréal; et chose remarqua-

l'on croyait ètre, et que cette dernière lettre démontre à ceux qui savent voir et comprendre, être en lutte décidée, ardente, ici et à Rome, avec l'Arche-

vêque!

Ainsi, après tout ce fracas du Neuveau-Monde sur la livraison à la publicité du document incriminé, il appert tout à coup aux personnes qui apprécient les choses d'après les faits, et sans acception de personnes ou de positions hierarchiques, que si ce document si secret, d'après la sainte feuille, a été livré par quelqu'un, ça ne peut clairement être par ceux qui auralent eu intérêt à le cacher, s'il est si coupable, mais par ceux la seuls qui étant en lutte avec ses auteurs, ont un intérêt à les compromettre. Or, où sont ceux-là? Ils sont certainement ici et ne sont certainement pas à Québec! Il ne faut pas réfléchir trois semaines pour découvrir que ce ne sont pas ceux qui respectent l'Archevêque, mais ceux là seuls qui le persifflent et l'insultent dans leurs colonnes, on qui l'ont calomnié, qui ont dû chercher à lui nuire. Or ceux-là on ne peut les chercher qu'ici, à Montréal. Qui donc, parmi nous, accuse l'Archevêque d'être en opposition avec la Cour de Rome? Le Nouveau Monde. Qui a pu donner connaissance an prêtre-directeur du Nouveau Monde de ce document secret? Nécessairement le patron du Nouveau Monde, qui se trouve être le seul Evêque qui ait pris copie du document, d'après le grand vicaire Cazeau qui en est le gardien. Pourquoi cet Evêque a t-il pris copie du document? Parce qu'il était en lutte avec l'Archevêque et que plus tard ce document pouvait lui servir! Et une fois la lutte devenue ouverte, on entend tout-à conp parler d'un document secret qui compromet l'Archevêque etque l'on assure avoir été communiqué à diverses personnes. Quels sont les coupables de cette communi. cation? Ceux qui aiment l'Archevêque ou ceux qui le calomnient? Y auraitil un bon sens fait exprès pour les ecclésiastiques et qui montrerait que ce sont les amis d'un homme qui ont ble, c'est précisément cet Evêque que dû lui nuire et ses ennemis qui ont

dû le servir en cachant ses torts? Le cas est donc parfaitement clair, Mgr; c'est le Nouveau-Monde, dont nous con naissons tous les innombrables péchés de mauvaise foi et de fourberie dans le passé. — péchés constatés par les feuilles cléricales elles-mêmes ou ceux qui les rédigent - c'est le Nouveau-Monde qui a crié si fort au voleur pour rejetter sur d'autres le soupçon d'une publicité qui ne peut être due qu'à ceux qui le dirigent ou l'inspirent.

Voilà donc, Mgr., une véritable intrigue, et très noire, montée centre l'Archevèque! Et par qui? Ce n'est certainement pas Messieurs Cazcau et Paquet qui ont fait circuler pour jouer pièce à l'Archevêque, un document rédigé par eux et que l'on dit être si coupable: Qui donc l'a fait circuler? Qui avait possession du document, à part l'Archevêque? Un seul Evêque, celui de Montréal! Et cet Evêque est en lutte ardente avec l'Archevêque! Et son organe est le seul journal qui, dans la presse religieuse, cherche ouvertement à unire à l'Archevêque et le persiffle à outrance dans ses colonnes! Où donc chercher le coupabte ailleurs qu'ici?

Naturellement, Messieurs Cazeau et Paquet n'accusent pas directement V. G. d'avoir trempé dans la communication indiscrète du document incriminé. Le sacerdoce est trop adroit pour dire les choses en toutes lettres quand il s'agit d'un supérieur ecclésiastique. Mais ces Messieurs constatent des choses qui ne sont pas niées et il faut bien que le public 'ire ses conséquences.

Mais comment douter anjourd'hui, après de si singulières révélations, qu'il y aît lutte ardente, acharnée, entre l'Evêché de Montréal et l'Archevéché de Québec? On commence enfin à comprendre la vraie signification de certaines paroles, et encore plus de certaines restrictions, qui avaient été seulement remarquées comme singulières pendant la visite à Montréal de Mgr. l'Archevêque comme délégué de la Cour de Rome. Nous voyons aujourd'hui combien étaient sincères quelques unes des paroles qui ont été dites alors en public!

Or, Mgr, comment le respect pour le Clergé ne diminuerait-il pas quand on observe ainsi tantôt des luttes acharnés et des reproches mutuels de mauvaise foi, tantôt des menées sourdes ou des intrigues secrètes qui n'ont que des prêtres pour auteurs ou pour objets? Le rire est universel Mongneur, et m'est avis que ce ne sont pas les rieurs qui sont coupables d'irrévérence, mais ceux là seuts qui reportent aujourd'hui sur les ecclesiastiques modérés la guerre sans merci qu'ils faisaient aux laïcs défendant leur droit et leur conscience coutre l'arrogance ultramontaine locale!

Ainsi, pour avoir voulu décréter ex cathedrá de gallicanisme un Archevêque et deux prètres, auteurs d'un document connu des seuls Evêques,je fais ici abstraction de cette déplorable habitude, suite d'une grande étroitesse d'esprit ou d'un fanatisme odieux, de présenter toujours comme digues de tous les mépris et de toutes les haînes, ceux qui ne sont pas ultramontains de cœur ou de profession; car au point ou en sont les choses, Mgr., il va falloir haïr et mépriser bien des millions de catholiques qui ne veulent plus suivre le parti de la domination et de l'écrasement dans l'Eglise — pour avoir voulu, dis je, décréter ex cathedrá de gallicanisme un Archevêque et deux prêtres, parcequ'on jugeait ce moyen ie meilleur pour discréditer celui là à Rome, on a tout simplement forcé ces deux prêtres, bien à leur corps défendant évidemment, de publier un fait qui, non seulement nous montre le Nouveau Monde sous son vrai jour comme calomniateur impudent des ecclésiastiques qui ne venlent pas tomber dans ses exagérations, mais qui compromet aussi le seul Evêque qui eût pris copie du document etfût en même temps en antagonisme ardent avec l'Archevêque. Voilà l'unique résultat pratique de toute la grande et honnête stratégie du Nouveau Monde! Voilà le service que le journal fondé par V. G. lui a rendu!

Comment le respect pour le Clergé ne diminuerait il pas, quand nous voyons la même sainte feuille traiter de gallicans Dup Gra Mor Qué Mes prêt cela mé nior bel San S forr

drit Mgi tiqu yeu cou digi reçı V reil

par

les

gen

la s mei que mis Оù rité reli tiqu que 1 d'h

Vol

dre

G. 1

rie ren prê mu que 1101 Qu tiqu dis Co

cor vea tiq me

doc

cans et de catholiques libéraux, Mgr. Dupanloup, Mgr. Strosmeyer, l'Abbé Gratry, l'Evêque de Little Rock, M. de Montalembert, Mgr. l'Archevêque de Québec pour sa bonne petite part, puis Messieurs Cazeau et Paquet et tous les prêtres du Séminaire de Montréal, et cela après avoir, la veille même, informé gravement ses lecteurs que la réunion des catholiques libéraux formait bel et bien, en ce monde, LE VÉRITABLE SANHÉDRIN DE L'ENFER!!!

Si les gens que je viens de nommer forment en monde le véritable sanhédrin de l'enfer, que restera-t il donc, Mgr., en fait de qualification ecclésiastique, pour l'horreur des horreurs aux yeux du saint journal : les libéraux tout court? Il ne reste plus rien pour coiffer dignement ceux ci! Les autres ont tout

pour le

rand on

achar-

le man-

sourdes

out que

u pour

ne sont

upables

uls qui

s eccle-

re saus

s défen-

ice con-

locale!

réter ex

rchevè-

rs d'un

ques,-

déplora-

le étroi-

odieux,

gues de

haines,

tains de

u point

a falloir

lions de

s snivre

e l'écra-

r avoir

edrá de

et deux

moyen

celui là

n forcé

orps dé-

lier un

montre

ai jour

ent des

oas tom-

iais qui

qui e**ût** 

ı meme

il avec

résultat

et hon-

Monde!

i fondé

lergé ne

voyons

de galli-

Mon.

Vraiment, Mgr., peut-on traiter pa reilles extravagances autrement que par le rire? On dirait en vérité que les diverses sections du Clergé ne songent qu'à se lier réciproquement sur la sellette et à se peindre mutuelle ment en noir avec une bonne volonté que ceux qu'il prétend être ses ennemis n'auraient jamais su y mettre! Où allons nous donc chercher la sincérité et la bonne foi dans ce tohn bohu religieux, dans ce pêle-mêle ecclésiastique où de chaque côté l'on prétend que le mensonge est de l'autre!

Voyons, Mgr., ne suis je pas aujourd'hui triplement vengé des injures que Votre Grandeur a cru pouvoir m'a dresser devant le public? Que V. G. montre donc dans tout mon passé rien qui ressemble de bien loin à cette remarquable succession d'intrigues de prêtres contre prêtres, de reproches mutuels de déception systématique que chaque jour que le bon Dieu nous amène fait surgir devant nous? Quand donc ai-je dit des ecclésiastiques la dixième partie de ce qu'ils disent aujourd'hui les uns des autres? Comment donc V. G. peut-elle tolérer, comme elle le fait, les insultes du Nouveau Monde aux dignitaires ecclésiastiques, et même ses calomnies formelles, quand elle représentait comme doctrine de pestilence la simple reven- avoir sait précisément cela!

dication du libre arbître du catholique dans la sphère politique et sociale? Oui certes je suis vengé quand je vois V. G, qui me reprochait si amèrement d'en appeler à l'opinion publique de ses erreurs de jugement et de ses sévérités inintelligeutes, obligée elle même aujourd'hui de reconnaître la compétence de ce tribunal en dernier ressort et de faire plaider (1) sa propre cause devant cette même opinion publique qu'elle méprisait quand elle ne prévoyait pas qu'elle aurait besoin d'elle plus tard!

Au reste, il n'y a pas qu'ici que ces luttes ardentes dont nous sommes témoins se manifestent dans le Clergé. Si je sors du Canada, je vois les mêmes antagonismes, les mêmes rivalités. causées, je dois le dire, par ce parti pris que je remarque dans la faction ultramontaine de tout diriger, de tout régenter et de tout écraser quand elle se croit assez forte. C'est dans la faction ultramontaine surtout que je vois l'irrésistible propension à l'injure contre tous ceux qui ne se soumetteut pas aveuglément à l'ipse dixit des exagérés. C'est là surtout que je vois le parti de l'intolérance arrogante, de la violence morale, de l'intimidation ecclésiastique et de la perversion systématique des questions et des faits; exactement cumme au temps des fausses décrétales, de la compilation mensongère appelée le Décret de Gratien; comme au bon temps des fraudes pieuses et des faux innombrables que l'histoire vraie met à la charge de l'ultramontanisme.

Ce parti s'est montré ce qu'il est partout jusque dans le Concile du Vatican. Au dehors la Civilta cattolica, les Veuillot et les Margotti comparaient les Evêques de la minorité aux francsmaçons et les assimilaient chrétiennement aux athées; et au dedans-tout se savait malgré le secret imposéc'est tel Evêque de la majorité, un de ceux probablement qui avaient pré-

<sup>(</sup>i) Depuis ce temps, Sa Grandeur est venue plaider elle-même sa cause devant l'opinion publique. Nous étions des indociles, nous, pour

le terrible tumulte de la célèbre séance du 22 Mars, et l'avaient forcé de descendre de la tribune ; c'est tel Evêque de la majorité, dis-je, qui jette à la face du Cardinal Guidi les évangéliques épithètes de birbante et brigantino (1) ; c'est tels autres Evêques de la majorité qui, si un évêque de la mino rité protestait de sa vénération pour le Pape, lui lançaient à pleins poumons à travers la salle ce mot si plein d'insulte: Et osculatus est illum(2).... supposant ainsi à leurs collègues de la minorité l'effroyable hypocrisie du baiser de Judas, c'est-à-dire la trahison en essence: vendre tout à la fois son chef, son ami et son père!! Voilà comment le parti ultramontain effaçait au-deilans les écarts et les violences des exagérés du dehors! Le scandale vient-il d'assez haut ici ?

Et pour couronner le tout, le Pape lui-même, qui semblait faire de la proclamation de son infaillibilité une question personnelle, et qui n'a pas même reculé devant l'intimidation directe et les reproches acerbes pour l'obtenir, le Pape lui-même dit un jour dans une réunion où se trouvaient plusieurs Evêques de la minorité, qu'il y avait trois classes d'opposants au dogme (de l'infaillibilité): « les igno rants, les esclaves de César et les laches. Et cette véridique classification comprenait naturellement: 1º Les 86 Evêques qui ont voté Non Placet; 2º les 62 qui on! voté Placet Juxtà modum; 3º et les 78 qui se sont absentés plutôt que de voter contre leur conscience! Eu tout 226 Evêques livrés au mépris du monde catholique!! E. par qui?

Que dire après cela, Mgr? Et je ne cite presque rien ici des violences ou des excès de la majorité du Concile! Je ne dis rien des interruptions outrageantes des Légats-présidents envers des Evêques aussi vénérables par leur age et leur science que par leur élo-quence et leur sincérité. Mais s'il est vrai qu'il existe dans l'Eglise 226 Evê-

senté le poing à Mgr. Strossmeyer dans | ques dont les uns méritent d'être comparés à Judas par leurs collègues, et les autres d'être appelés des ignorants et des tâches par leur chef, où en est donc rendu l'épiscopat? C'est un homme que V. G., a caloniuié publiquement qui ose se permettre de lui demander si le Pape a aussi calomnié

que

pha

du l

en l

les

ava

s'op

fair

van

rait

dog

auss

pore

des

auti

jori

« ce

que

glise

que

appe

niai.

borg

riqu

en r

fond

cert

miè

est

suiv

c'est

de l'

tion

hon

la i

men

inte.

que

repr

000,

Evê

taie

dan

chọ

der

rion

tang

d'ici

226

tant

écla

(1)

plusi

A

ces 226 Evêques? Heureusement ceux qui lisent et étudient, ceux qui ne se décident qu'après avoir examiné les deux côtes d'uno question; ceux-là savent que c'est dans la minorité du concile que sétaient réfugiées la vraic science ecclésiastique et la véritable droiture d'intention! Où sont donc les réponses, je ne dirai pas sérieuses, mais tolérables; aux discours si pleins de modération, de faits, de savoir et de logique des Héfélé, des Connolly, des Guidi, des Strossmeyer, des Schwartzenberg, des Ranscher, des Darboy, des Maret, des Haynald, des Kenrick, des Rivet, des Dupanloup, des Ketteler et des Gi-nouilhac? Voilà les esprits vraiment éminents du Concile; voilà ses vrais savants, et surtout ses orateurs tonjours sincères dans leurs citations historiques! Oserait-t-on dire que l'on tronvera ces réponses dans les périodes de rhéteur et les fausses citations histori-ques de Mgr. Manning ; ou dans les fausses appréciations de faits et les négations de ce qu'il savait être vrai, de Mgr. Dechamps; ou encore dans l'histoire ecclésiastique romantisée de Mgr. Valerga? (1) Serait-ce le discours de ce bon Evêque de Sicile qui informait gravement les Pères que la Ste. Vierge elle même, répend à une députation des Siciliens, les avait assurés qu'elle était présente quand son fils avait accordé l'infaillibilité à Pierre et à ses successeurs? Serait-ce le discours d'un savant Evêque du Sud de l'Italie qui insistait sur l'adoption de la sontane longue parceque c'était dans ce costume que J C. était monté au Ciel? Serait-ce ce savant Evêque Espagnol qui affirmait que le Pape était la continuation de l'incarnation du fils de Dieu? Serait-ce cet autre savant Evê-

<sup>(1)</sup> Coquin et brigand

<sup>(2)</sup> Et il l'embrassa,

<sup>(1)</sup> Décèdé il a quelques mois.

e comues, et norants en est est un publide lui lomnié

tet étun'après d'uno est dans étaient lésiastil'intennses, je erables; eration, ne des idi, des rg, des ret, des vet, des des Gi raiment s vrais rs touas histom trouodes de historians les les névrai, de ns l'hisde Mgr. ours' dé formait Vierge putation

et à ses liscours l'Italie la soulans ce u Ciel? Espagnol la confils de

int Eve-

a march

qu'elle

vait ac-

que Espagnol qui affirmait avec emphase que l'infaillibilité personnelle du Pape avait été de tout temps crue en Espagne, quand il est constant que les Evêques espagnols, à Trente, avaient formellement déclaré qu'ils s'opposeraient à toute tentative de la faire décréter? Serait-ce cet autre sa. vant Archevêque espagnol qui décla rait avoir tellement soif de nouveaux dogmes qu'il désirait voir proclamer anssi la nature divine da ponvoir temporel et l'inviolabilité de droit divin des états de l'Eglise? Serait-ce cet antre savant Evêque italien de la majorité qui affirmait carrément que « ceux là sont fils de Satan qui disent que les Evêques sont juges dans l'E. glise? » Serait-ce encore ce sage Evêque français qui, dans un sermon, appelait la minorité : « ce parti de niais, ces aveugles conduits par un borgne!!» (1) Voilà la science historique des Evêques de la majorité mise en regard de la science sérieuse et profond de ceux de la minorité. Je ne nie certes pas qu'il y eût aussi des lumières dans la majorité, mais ce qui est incontestable pour ceux qui ont suivi le Concile avec l'attention voulue, c'est que la connaissance approfondie de l'histoire et de la tradition, les citations correctes et les appréciations honnêtes des faits, étaient du côté de la minorité, qui d'ailleurs a constamment montré une immeuse supériorité intellectuelle, C'est un fait d'ailleurs que les 226. Evêques de la minorité représentaient ensemble plus de 115,-000,000 d'âmes, pendant que les 500 Evêques de la majorité n'en représentaient que 70,000,000 à peine!!

Au reste je n'entends pas entrer ici dans une discussion étendue de ces choses. Je me contenterai de demander à V. G. pourquoi nous attacherious dorénavant la moindre importance aux injures que les exagérés d'ici nous adressent si souvent quand 226 Evêques si éminents et représentant réellement la portion la plus éclairée du monde catholique, en ont

été abreuvés à Rome par le parti dont nous combattons la queue ic!

Je sais que l'en peut dire que la plupart des Evêques de la minorité se sont depuis railies à la majorité et ont fait leur soumission au Pape. Je ne discuterai pas ce fait ici car cela m'entrainerait trop loin. Je me contente: rai seulement d'observer que tout en respectant les motifs qui out amené ces Evêques à désavouer leur opposition, je n'ai vu ancun d'entre eux indiquer en quoi il s'était trompé et où se trouvait le faux de ses raisonnements. Une adhésion tacite, ou formuiée en termes vagues et généraux, ne détruit pas des faits pérempoires et des raisons irréfutables produites au soutien d'opinions que l'on abandoune tout à coup sans dire peurquoi. Quand on a démontré par une foule de citations exactes et par des raisonnements sans réplique que toute la tradition de l'Eglisc était en opposition formelle avec le nouveau dogme, l'ad'hésion tacite ne change pas la tradition. Quand on a montré sans denégation possible qu'en combattant le nouveau dogme on ne faisait que se rattacher honnêtement à l'ancienne foi de l'Eglise, l'adhésion tacite ne démontre pas que cette foi n'ait pas subi une modification profonde. Quand ou a prouvé à l'évidence que ce qui était indifférent hier ne peut causer aujourd'hui la damnation des Ames, l'adhésion tacite ne montre pas pourquoi il. faut croire qu'elles sont damnées le lendemain quand elles ne l'étaient pas la veille. Il est bien évident que l'on a cédé pour avoir la paix, mais personne ne peut croire sans explication sérieuse que l'on se soit rallié par conviction. Ce fait peut bien montrer la puissance du système, mais il démontre encore mieux que sous ce systême les consciences ne sont pas libres. Or c'est une pénible chose que de voir tant d'hommes si éminents par leur savoir et leurs vertus préférer abdiquer leur conscience plutôt que de maintenir inflexiblement ce qu'ils ont démontré avec évidence être le vrai! On ne les a certainement pas réfutés; ils ne se sont pas réfutés eux-inêmes en

<sup>(†)</sup> Mgr. Dupanloup a perdu un œil depuis plusieurs années.

montrant où et comment ils s'étaient tagonisme grave entre les pasteurs. trompés; ils n'avaient donc pas dans V.G. vient, -sans dire en toutes lettres, leur conscience le droit de se rallier sans explication aucune à ce qu'ils ont si clairement démontré être faux en doctrine. Que les motifs soient respectables je ne le conteste pas, mais que l'acte soit injustifiable en saine raison et en conscience éclairée, je ne vois pas trop sur quoi on peut le nier. Et je ne vois pas de meilleure preuve de ce que je maintiens lei que les raisons même auxquelles les feuilles religieuses ont recours pour justifier des adhésions que leurs auteurs eux-mêmes n'ont pas motivées parce qu'il eût été impossible de le faire d'une manière satisfaisante ponr le public et pour que serait renversé si i'on regardait eux-mêmes.

Galilée aussi a dû adhérer, sous la pression de l'inexorable et odieux systême inquisitorial, à la belle doctrine de l'hérésie du mouvement de la terre. En croyait il moins dans sa conscience que la terre tournât? Il venait de le démontrer irréfutablement! Et la terre a-t-elle cessé de tourner parce que les membres de l'Inquisition, qui savaient parfaitement qu'elle tournait, croyaient la religion intéressée à ce que le vulgaire la crût immobile, et ont pour cette raison forcé Galilée de déclarer qu'elle ne tournait pas? Son adhésion sans explication détruisait-elle sa démonstration? Il en est ainsi des Evêques qui out donné leur adhésion silencieuse à une doctrine qu'ils avaient péremptoirement démontrée être en opposition avec toute la tradition chrétienne. Leur adhésion sans explication ne détruit pas leurs démonstrations, et n'empêche pas plus la tradition de rester ce qu'elle est que l'abjuration de Galilée n'a empêché la terre de tour-L'adhésion silencieuse des Evê ques à une doctrine dont ils avaient victorieusement prouvé la fausseté vaut donc autant que l'abjuration par Galilée d'un fait certain à ses yeux et qu'il avait démontré.

Mais voilà, Mgr., que je reçois le Nouveau-Monde de ce soir (29 juillet). J'y lis la circulaire de V. G. sur la question des écoles du Nouveau Brunswick. Voilà donc un nouveau fait d'an-

sans doute, que telle soit son intention, afin de conserver un peu les dehors aux yeux de ceux auquels il faut mettre une chose sous le nez pour qu'ils l'ap perçoivent—V. G. vient réfuter les circulaires de Mgr. l'Archevêque et de l'Evêque de Rimouski. Ceux-ci prétendent que l'opinion du Dr. de Angelis (1) n'est que celle d'un homme compétent si l'on veut, mais ne pouvant parler que pour lui même. V. G. y voit au contraire la même autorité que si la congrégation elle-même dont il est membre avait parlé. Ces deux Evêques prétendent que tout l'ordre hiérarchil'opinion de Mgr. d'Angelis comme règlant la question. V. G. prétend de son côté que l'ordre hiérarchique ne serait pas renversé du tout parceque ce théologien est un écho fidèle des saintes congrégations, et que la question peut être réglée pratiquement sans que le Pape intervienne! Voilà donc V.G. rendue à affirmer que dès qu'il prend envie à un Evêque de consulter un théologien romain en lui exposant une question à son point de vue, il faut que tout le monde, Parlement et citoyens, acceptent l'opinion de ce théologien que l'on ne connait pas et qui ne connait rien de notre ordre social ni de notre constitution politique, comme règlant la question qui lui est soumise! Aux yeux de V. G. le théologien vaut la congrégation dont il est membre. C'est pousser bien loin, Mgr., cette idolâtrie, je ne counais pas d'autre mot, envers la curie romaine que le Clergé manifeste en toute occasion et qui, je dois le dire révolte le sens intime: 1º de tout homme qui com prend ce que c'est que les affaires; 2º de tout homme qui connait un peu l'histoire et les faits et gestes, à diverses époques, de la susdite curie. Mais V. G. compte évidemment beaucoup sur ce que peu de personnes ici connaissent cette intéressante histoire,

E

Rin Dio

terd

rau.

tell

can

sur

con

vote tel

con

SOIL

ce o

salı

V. (

den

dio

Dic

*cha* par

Cu

col

ren

l'ar

cor

vêc

ent

fini

Cu

dev

ľE

êtr

est

de d'ii

dio

née

fai

ser

let

qu

Pac

110

ave

bor

Mo

ba

dir

on

ge

re

<sup>(1)</sup> Consulté par Mgr. de Montréal sur le vote des députés catholiques sur la question des écoles du Nouveau-Brunswick.

Enfin l'Archevêque et l'Evêque de Rimouski informent les curés de leurs Diocèses qu'il leur est absolument interdit d'appliquer les principes généraux à tel caudidat, à tel parti, ou à telle classe d'électeurs; de désigner les candidats en chaire et de se prononcer sur leurs mérites respectifs; ou de conseiller ou ordonner aux fidèles de voter pour tel candidat plutôt que pour tel aut.e; et V. G. vient affirmer au contraire que les pasteurs des électeurs sont charges ex officio de leur enseigner ce devoir si grave et si sérieux dont le salut de beaucoup d'âmes dépend! Mais V. G. se donne bien garde d'ajouter aucune des règles salutaires que ses deux collègues établissent dans leurs diocèses. Donc liberté entière, dans le Diocèse de Montréal, d'attaquer en chaire les partis, les candidats, ou les particuliers qui peuvent déplaire au Curé ou au Vicaire. Donc aussi ses collègues sont beaucoup plus indiffé rents au salut des âmes que V.G. Et à l'appui de son opinion, V.G. cite avec complaisance la circulaire de l'Archevêque de Naples à son Clergé.

asteurs.

lettres,

ention,

dehors

mettre

ils l'ap

les cir-

e et de

-ci pré-

e Ange-

ne com-

ouvant

y voit

que si

t il est

Eveques

erarchi-

gardait

comme

tend de que *ne* 

eque ce

es sain-

uestion

ans que

ic V. G. i prend

lter un

ant une

, il faut

t et ci-

ce théo-

et qui

social

litique,

lui est

le théo-

nt il est

n, Mgr.,

as d'au-

ine que ccasion

le sens

i com

ires; 2º un peu

diver-

aucoup

ci con-

il sur le

question

ire.

Mais

Voilà donc la grande lutte ouverte entre pasteurs sur un terrain bien défini. Dans le Diocèse de Montréal les Curés devront faire, puisque c'est un devoir d'office, ce que l'Archevêque et l'Evêque de Rimouski déclarent leur être absolument interdit chez eux. On est donc obligé de faire dans le Diocèse de Montréal ce qui peut être une cause d'interdiction dans les deux autres diocèses. « Vérité en deça des Pyrénées, erreur au delà.» Que vont donc faire les pauvres fidèles qui connais sent ces graves dissidences? Suivre leur Evêque? Mais ce n'est pas l'Evêque qui crée le péché d'un mot, c'est l'acte en lui-même qui est fautif ou non suivant qu'il s'accorde ou non avec les règles. Quelles sont donc les bonnes règles, celles de l'Evêque de Montréal ou celles des Evêques d'en bas? C'est donc encore le cas, Mgr. dé dire avec le Pape St. Célestin, quand on voit les Evêques offrir des pâturages aussi discordants: que « bienheu reux est le troupeau qui peut choisir entre les paturages.»

Tout ceci, Mgr., est du plus haut comique pour ceux qui se sont vus si souvent l'objet des saintes diatribes des ennemis de la raison. Car enfin quand ceux qui prétendent être les seuls guides de la raison des autres sont pris aux cheveux, comme le montre l'arrogante réponse du Nouveau-Monde du 30 à la lettre bien autrement convenable de MM. Cazeau et Pagnet, quelle autre alternative reste-t-il aux spectateurs de l'édifiante lutte, que de suivre leur propre raison pour se décider? Et ne faut il pas en faire autant quand les Evêques diffèrent comme les Prêtres? Au reste je trouve tont naturel que les ennemis de la raison se montrent si peu raisonnables. Il y a une logique des choses qui s'impose forcément.

Il faut donc toujours en revenir là, Mgr., malgré tant d'efforts de logique et tant de rhétorique perdue : Chacun doit se servir de sa propre raison pour trouver le vrai.

Mais dans tout cela, Mgr. dans ces conflits si graves entre gens qui se vantent de leur unité, et qui pourtant déclarent si souvent mérite ici ce qui est péché là, il surgit une question de la plus haute importance théorique et pratique: celle de la suprématie absolue réclamée par l'autorité ecclésiastique sur le pouvoir civil.

Les peuples vont-ils accepter partout une direction aussi peu sûre d'ellemême que celle que l'on nous offre ici? Les Evêques sont aux prises et se contredisent; les prêtres se renvoient mutuellement des reproches d'ignorance et de mauvaise foi;-ce qui porte bien des gens à tirer la conclusion que les deux parties semblent ne valoir guère mieux l'une que l'autre; mais je constate toujours que l'arrogance des formes et souvent le mépris de la vérité sont avec les ultramontains-et voilà les guides que l'on nous offre ou plutôt qui s'imposent à nous de droit divin!

L'idée que le Clergé doit être le guide universel dans les matières temporelles peut-elle être bien facilement acceptée par ceux qui sont chaque jour témoins de la complète incompétence des membres du Clergé en général non seulement sur les questions de droit naturel ou politique, ou d'économie politique, mais aussi sur les questions les plus familières, les plus simples et les plus usuelles du droit civil? Peut on accepter la direction d'hommes qui ne fout jamais aucune étude de ces choses et dont l'éducation particulière les rend impropres à les

étudier plus tard? Quelle philosophie du droit naturel ou politique est possible avec les partisans avengles du principe d'autorité en matière purement politique ou philosophique? Même sur les questions qu'on appelle mixtes, les laïcs vont-ils regarder comme certainement vraies les décisions d'hommes qui, par le manque d'études légales, restent tonjours étrangers à l'une des faces des questions qu'ils prétendent décider en si grande connaissance de cause? Les théologiens ne sont-ils pas d'habitude les plus incompétents des hommes sur tontes les questions qui touchent à l'ordre économique on légal? Et comment seraient-ils compétents? Ils ne connaissent pas ces questions! La nature de leur éducation et jusqu'à leur genre de vie les leur rendent étrangères! Il suffit de lire cette opinion du Dr. de Angelis, qu'on nous présente comme une si haute autorité, pour voir qu'il n'a aucune notion sérieuse, j'oserais dire aucune teinture de droit constitutionnel ou fédératif! Et de fait quelle notion approfondie de droit politique peut avoir un homme uni n'est pas sorti du cercle étroit d'idées absolutistes qui a fait de la Rome pa pale le type de l'immobilité politique et sociale, de la stagnation intellectuelle et industrielle, et de l'opposition instinctive et opiniâtre à toute espèce de progrès?

On nous dit que les canonistes romains ne décident que le point de vue religieux des questions. Mais, Mgr., depuis que le Syllabus est venu montrer que toute question politique ou d'administration impliquait un principe religieux, il faut toujours en revenir là: subir la direction du prêtre sur un grand nombre de questions qui

des membres du Glergé en général sont de fait purement politiques ou non seulement sur les questions de droit naturel ou politique, ou d'économie politique, mais aussi sur les gieuse.

Laissons de côté les interprétations plus ou moins libérales de quelques auteurs ecclésiastiques forcés de subir les nécessités de certaines circonstances incontrolables, et prenons le droit canonique pur, tel qu'interprété par le Syllabus d'abord, puis par cette in croyable bulle, Apostolica Sedis qui, sons l'adroit prétexte de diminuer les causes d'excommunication, ce qui la faisait regarder par la foule comme un grand acte de charité du Pape, s'en venait au contraire rééditer en plein dix-neuvième siècle la fameuse bulle In Cana Domini, cet arsenal de l'omnipotence papale, que le pape Clément XIV avait enfonie an plus profond des archives romaines parce que son application pratique était devenue aussi impossible que ses dispositions étaient absurdes comme système politique.

C'est cette bulle dont les Pères du Concile eurent communication à leur première réunion, qui les frappa si fort de stupeur et qui fit comprendre à tous les hommes modérés du Concile que la Curie avait tout préparé de manière à faire de ces dernières Grandes Assises de l'Eglise le point définitif de séparation entre elle et l'esprit humain. Et l'on s'obstine à ne pas voir que malgré toutes les condamnations et les anathèmes portés contre celui-ci, il ne s'en porte pas moins bien!

Avec deux documents comme ceuxlà, Mgr., il n'y a pas de gouvernement constitutionnel on républicain possible sous la calotte des cieux, car les immunités ecclésiastiques qu'ils décrêtent sont si nombreuses et si fondamentales que l'autorité civile n'a plus aucune espèce d'indépendance quelconque et se trouve à chaque pas entravée, arrêtée on nullifiée par quelque prétendu droit divin d'origine singulièrement humaine. V. G. n'ignore pas sans doute combien souvent les hommes ont fait Dieu semblable à eux, ne pouvant se faire semblable à lui.

là: subir la direction du prêtre sur Le Pape possède donc, sous le réun grand nombre de questions qui gime consacré définitivement par le

Sed tııti mai ne ( que an dan les e les t sa C'es xim voti prop uisn prin me droila v Et v imp les rital l'ho mên Dieı raiso  $Q_1$ 

Syl!

senti que quoi ques Ce les tière jurid la lo clain de fa éccle vont

sible

l'éta

éma

ipso eccle exen mais Et le nica est i l'app

tent

es ou ijoms reli-

ations elqnes subir nstandroit par le te in is qui, ier les qui la me un e, s'en plein bulle 'omniément

on apanssi étaient que. res du à leur ippa si mdre à Concile de ma-Frandes nitif de umain. ie mal-

et les

and des

i, il ne e ceuxnement ossible les imdécrê-i fonda-'a plus e quelpas enuelque singuore pas s hom-

eux, ne le répar le

Syllabus, et en 69 par la bulle Apostolica | réprobation générale. Si le Pape Léon Scdis, le droit d'annuler toute constitution, loi on rescrit quelconque formant règle politique dans un état, qui ne consacre pas' l'immunité ecclésiastique! Et cela parcequ'il a plu un jour au pape Boniface VIII de déclarer dans la bulle Unam Sanctam que tous les droits procedaient du Pape, pnisqu'il les tient tous rénnis et renfermés dans sa poitrine! (in scrinio pectoris sui). C'est probablement de cette belle maxime de droit social et chrétien que votre grand Donoso Cortes, l'un des prophètes modernes de l'ultramontanisme, a déduit le correct et lumineux principe de droit public : que «l'homme par lui-même ne possède aucun droit, » pas même je suppose celui de la vie et de la recherche du bonheur! Et voilà les hommes dont on voudrait imposer les opinions incorrectes à tous les points de vue à ceux qui ont la véritable notion du droit! Dire que l'homme n'a aucuns droits par luimême, c'est implicitement dire que Dien s'est trompé en lui donnant la raison.

Quelle répression des délits sera possible si l'on admet comme règle de l'état la bulle Supernæ dispositionis, émanée par le pape Léon X avec l'assentiment du 5me Concile de Latran, que l'ultramontanisme appelle général quoiqu'il ne fût composé que d'Evê-

ques italiens.

Cette bulle déclare que de droit divin, les ecclésiastiques sont exempts, entièrement et absolument, de toute juridiction civile, et indépendants de la loi civile. Or cette déclaration dénie clairement au pouvoir civil le droit de faire juger et punir les crimes des ecclésiastiques! Les gouvernements vont-ils accepter en ce siècle une pretentica aussi monstrueuse?

Ainsi un juge serait excommunié ipso facto s'il jugeait et pun'issait un ecclésiastique coupable de meurtre par exemple! Cola est rare aujourd'hui, mais c'était très commun autrefois. Et le fait est, Mgr. que cette excommunication existe de droit à l'heure qu'il est ici et partout; mais on n'ose pas l'appliquer pour ne pas provoquer une

X ne s'est pas trompé, en définissant le droit divin comme il l'a fait, il est hors de donte que dans n'importe quel pays un juge catholique qui ne se récuse pas quand un ecclésiastique est cité à comparaître devant lui, est excommume par le luit même. Il ne doit donc être admis ni anx sacrements ni à la sépulture chrétienne à moins d'être absons, par exemple, du singulier péché qu'il aurait commis en condamnant un ecclésiastique à payer une dette à un laïc. Car cela même est un péché d'après les dispositions de cette V. G. oserait elle aujourd'hui informer nos juges qu'ils sont passibles de refus de sépulture ecclésiastique pour décider un litige quelconque de laic à ecclésiastique? Certainement non! Et pourtant, Mgr., le droit est là, formulé et défini par un Pape approuvé par un concile et annoncé ex cathedrá an monde catholique, et récemment confirmé par le Pape actue!! Cette disposition du droit ecclésiastique est tout aussi rigoureusement obligatoire que celle qui a trait aux livres à l'index. Pourquoi donc V. G. néglige-t-elle complètement l'une quand elle est si obstinée dans l'application de l'autre? Si elle ne pèche pas en n'observant pas la première, pourquoi pècherait-elle en adoucissant la seconde dans l'application, ce que font tous ses collègues que la passion n'inspire

Et c'était précisément cette question de la juridiction civile sur les personnes ecclésiastiques qui a été la cause de la grande querelle entre Hemi II, Roi d'Angleterre et l'Archevêque Thomas Becket. Plus de cent meurtres; sans parler des autres crimes, avaient été commis en deux ou trois années par des Ecclésiastiques, et l'Archeveque s'opposait inflexiblement, sous les instructions du Pare, à ce qu'ils fussent jugés par les cours civiles. Les pénitences que l'Eglise imposait alors aux. prêtres criminels étaient absolument dérisoires, et les plaintes étaient si graves et si universelles contre la démoralisation des ecclésiastiques que le gouvernement sentait la nécessité de son immunité qui se résumait tout Il n'y a pas de doute que le Législasimplement dans la soustraction à tout teur qui passe une loi à cet effet, et le châtiment de ces grands criminels! C'est cette résistance injuste du Pape et de l'Archevêque à l'application des lois qui nécessita la passation des Constitutions de Clarendon qui mirent enfin les ecclésiastiques à la raison. Je sais qu'à force de colères et d'intrigues, et en essayant de trahir sa patrie pour la livrer à l'étranger, l'Archevêque obtint la révocation temporaire de ces constitutions, mais le premier coup était porté à l'immunité ecclésiastique et elle disparut peu à peu des coutumes du royaume. Moins de quarante ans après d'ailleurs, St. Louis mettait de son côté, en France, les

ecclésiastiques à la raison. Et ce qu'il y a de mieux dans cette grave affaire, c'est que les outrecui dantes prétention du Pape et de l'Archevêque n'avaient d'autre base que les faux historiques réunis par le Moine Gratien dans son Décret, et présentés au monde comme documents authentiques! Toutes les prétentions du Clergé à la suprématie temporelle n'ont pas d'autres base que les nombreux docu ments qui ont été falsifiés dans ce but exprès, et même que l'on a quelquefois entièrement forgés, comme la Donation de Constantin. En dépit de l'évidence, des démonstrations même d'écrivains ecclésiastiques, on a maintenu pendant deux siècles l'authenticité de ce dernier document, et cela pour finir par avouer piteusement, quand la vraie science eut parlé, que c'était bien un faux, un document supposé, un mensonge audacieux, une tromperie impudente, et qui pourtant avait été cité par plusieurs Papes comme document respectable et authentique!! Voilà comme le parti ultramontain a montré sa sincérité à toute les époques!!

Eh bien, les gouvernements vont-ils laisser refleurir en ce siècle ces beaux ours de l'impunité du crime réclamée par le Clergé comme de droit divin? Et pourtant, Mgr., il n'y a pas de doute que par le Syllabus et les bulles Supernæ dispositionis et Apostolicæ Sedis, il n'ont pas catholiquement le droit de sévir contre | tique et quelles garanties d'impartia-

sévir. Mais l'Eglise se réclamait de lun ecclésiastique coupable d'un crime! prince qui la sanctionne, et le juge qui l'applique et l'officier qui l'exécute et arrête un ecclésiastique, sont excommunies! Pourquoi donc les enterre-ton sans rien dire quand on refuse la sépulture au pauvre Guibord? Celuici est bien moins excommunié que les autres ne le sont de droit et de fait puisqu'il avait signé l'appel au Pape. Est-ce que le Clergé peut ainsi s'affranchir à volonté de toutes les règles de la logique et du bon sens?

Et les dispositions de la bulle Supernæ dispositionis, Mgr., s'étendent jusqu'aux affaires purement civiles, aux réclamations de dettes par exemple, entre laïcs et ecclésiastiques! Sous ce systême de prétendu droit divin, un laïc n'a pas le droit de poursuivre un ecclésiastique devant des juges laïcs même pour le recouvrement d'une dette. Et le juge laïc n'a pas non plus le droit de rendre jugement contre l'ecclésiastique même si la réclamation est Il faudrait donc rétablir les fondée. anciennes cours ecclésiastiques qui, suivant le très chrétien système de Donozo Cortès, n'admettant aucun droit chez les laïcs puisqu'ils qu'ils doivent obéir en tout aux supérieurs ecclésiastiques, commettaient les plus criantes injustices en parfaite tranquilité de conscience. V. G. n'ignore pas que les cours ecclésiastiques, du neuvième au quinzième siècle, n'admettaient pas le témoignage d'un laïc contre un prêtre. Elles n'admettaient pas même sa plainte bien souvent. Et combien de fois ont-elles condamné à de fortes amendes les parties qui voulaient arranger une affaire avant jugement? Sont-ce là les beaux temps que le Pape actuel veut faire revenir? Cet effroyable système a duré plusieurs siècles, Mgr., et nous n'en voulons plus, fût-il recommandé par un Pape!!

Au reste ceux qui ont éprouvé les allures de la justice romaine d'aujourd'hui dans la question de l'Institut, savent, sans remonter au douzième siècle, ce que vaut la justice ecclésias-

lité pas i céde vant E

Evê si le trôle reste nous nisti com en l Evê frap Ils i tage tron et il drai l'opi prat gatio rait ture resp qu'u nalt met Cler têm sans que mer en . l'An mes gré et n Cle les et d lais van

tira cile Mai cile œu un inf Par

lui,

tou

lité offre sa commode procédure de ne apprendre que le pas notifier les absents que l'on va procéder sur un rapport fait à leur désa-

rime!

égisla-

t, et le

ge qui

ute et

excom-

erre-t-

iuse la

Celui.

me les

de fait

Pape.

affran-

gles de

upernæ

qu'anx

récla-

entre ce sys-

ın laïc

i ecclé-

même

e droit

clésias-

on est

blir les

es qui,

me de

ındroit

doivent

clésias-

riantes

lité de

que les

eme au

nt pas

un prê-

ême sa

bien de

ent ar-

ment?

e Pape

oyable

s, Mgr.,

recom-

ıvé les

iujour-

istitut,

ızieme

clésias-

partia-

fortes

Et s'il plaisait quelque jour à un Evêque de demander à Mgr. de Angelis si les écoles doivent être sous le contrôle exclusif du Clergé, on sait de reste ce que serait la réponse. Et l'on nous signifierait de Rome que les Ministres qui ne nomment pas un prêtre comme surintendant de l'éducation, en le rendant responsable aux seuls Evèques, seraient exposés à se voir frapper des censures ecclésiastiques. Ils iraient donc, eu fin de compte, partager le sort du pauvre Guibord qui se tronverait bientôt ainsi en nombreuse et illustre compagnie. Et V. G. viendrait sans doute nous dire encore que l'opinion d'un théologien romain vaut pratiquement celle de la sainte congrégation dont il est membre, ce qui aurait pour résultat de forcer la Législature et le gouvernement de s'arrêter respectueusement devant toute opinion qu'un Monsignor romain qui ne connaît rien de nos affaires pourrait se mettre en tête de nous formuler. Le Clergé trouverait naturellement le sys tême magnifique et nous montrerait sans doute pour en prouver sans réplique la transcendante excellence, les merveilleux résultats qu'il a obtenus en Italie, en Espagne et dans toute l'Amérique espagnole. Mais les hommes d'étude qui ont pu voir à quel dégré de nullité intellectuelle, politique et nationale, et d'infériorité morale, les Clergés de tous les pays ont réduit les peuples qu'ils ont réussi à contrôler et dominer, ne sont guère disposés de laisser river sur eux la libérale et savante législation ecclésiastique.

Où est le gouvernement qui consentira à cela quand même vingt Conciles le déclareraient obligatoire? Mais j'oublie qu'aujourd'hui les Conciles sont devenus inutiles et pure œuvre de surérogation. Car enfin un canoniste loué par Pie XI nous informait, il y a trois ans, que le Pape ctait tout et le Concile rien sans lui, et qu'ici la partie était plus que le tout. Un autre jugeait chrétien de nous les familles devaient encore se trou

ape est comme un Dieu sur la terre ! Impie es: celui qui refuse de l'égaler à Dieu!

Quelques autres canonistes l'ont appelé Vice-Dieu, mais cette qualification me paraît quelque peu extravagante, quoique pourtant elle soit essentiellement ultramontaine!!

On ne songe pas tout à fait assez, Mgr., que si nous devons être soumis au régime du droit canon, nous serons informés quelque jour, de par quelqu'illustre théologien de Rome, (on les fait tous illustres à distance,) qui n'aura jamais étudié autre chose que les décrétales vraies ou fausses :

1º Que les Evêques ont droit d'imposer des amendes à ceux qui publient, on vendent, ou annoncent des livres mis à l'index à Rome:—comme par exemple le « Voyage en Orient,» Sismondi, Michelet, Descartes, Grotius, l'histoire ecclésiastique de l'abbé Racine, on encore l'histoire de l'Eglise de France de l'abbé Guettée, approuvée par quarante Evêques de France, ou autres affreux livres de ce genre :

2º Que les Evêques ont le droit de frapper d'amendes les notaires en certams cas et de les priver de leurs charges.—Cela se faisait autrefois si l'on avait lieu de soupçonner qu'un notaire n'eût pas fait tous ses efforts pour faire faire des legs à l'Eglise par un moriboud, ou s'il l'avait empêché d'en faire trop et de mettre sa famille sur le pavé; ou même s'il avait reçu un testament sans que le curé fût présent, ce qui était considéré comme fait de manvais vouloir envers l'E-

3º Que les Evêques ont le droit par eux-mêmes et de leur propre initiative de commuer les volontés des testateurs.—Ainsi quand l'Eglise n'avait pas reçu autant qu'elle l'avait espéré, l'Evêque cassait le testament, prenait ce qui convenait à l'Eglise, et la famille s'arrangeait avec le reste. Et il n'y avait rien à dire car l'Eglise étant seule Juge de ses droits, et refusant la sépulture ecclésiastique à ceux qui ne lui donnaient rien en mourant,

ver heureuses qu'on leur laissât quelque chose. Mais quand les officiaux et leurs familiers et employés avaient pu entrer dans une succession, il restait rarement quelque chose. On peut consulter les auteurs ecclésiastiques pour connaître leur opinion sur les officiaux.

4º Que les individus qui portaient la tonsure, fussent-ils mariés, sont exempts de toute juridiction laïque.-Dans ces temps heureux de l'omnipotence ecclésiastique, un homme qui avait commis un crime allait tout simplement chez un barbier se faire faire une tonsure, et de suite l'Eglise le réclamait comme passible de sa seule juridiction. Et l'on convequait gravement des arblires pour décider si la lonsure était autérieure ou postérieure au crime. Et quelle que fût l'énormité de ce crime, mon homme en était quitte pour quelques douzaines ou quelques centaines de chapelets, ou de récitations des psaumes de la pénitence, et aller entendre les offices à la porte de l'Eglise. S'il était riche, il rachetait un homicide pour quatre ou cinq livres tournois, et même le meurtre de son père pour dix-sept livres tournois: (environ dixsept louis d'aujourd'hui.) Les gouvernements ont lutté pendant plusieurs siècles pour se débarrasser et débarrasser le monde de ce magnifique droit chrétien qui assurait l'impunité au malfaiteur des qu'il avait une tonsure sur la tête.

Et quand je dis, Mgr. que les théologiens romains déclareront ces dispositions obligatoires si on les consulte, je suis sûr d'être dans le vrai, puisqu'ils ne leur serait pas loisible de faire autrement, car ces dépositions émanent du Concile de Trente et obligent conséquemment la conscience des catholiques. Co sont ces dispositions et plusieure autres qui ont fait rejeter la discipline du Concile de Trente par les gouvernements, même celui du catholique Philippe II d'Espagne. Mais si nous tombions sous le systême d'interprétations des Monsignoris Romains, il nous faudrait bien subir ce beau systême légal et rarinon debet.

politique, puisqu'ils le donneraient comme de droit divin. Et ceux qui nous parlent ici de l'adoption sans réserve du droit chrétieu cavent parfaitement que ce prodigieux système deviendrait obligatoire sous peine de péché. Et le fait est qu'en droit il l'est aujourd'hui puisque c'est un Concile œcuménique qui l'a décrété; seulement on n'ose pas l'appliquer, mais on devrait refuser la sépulture ecclésiastique à ceux qui le violent. Pourquoi donc ne maltraîte-t-on que le pauvre Guibord quand il y a tant de plus grands coupables que lui?

Ceux qui nous parlent de l'adoption du droit chrétien se donnent bien garde de le définir comme il doit l'être. On n'ose plus dire ces choses, encore bien moins les faire. On sait que dans une population peu instruite, on peut se tenir dans les géneralités en parlant du droit chrétien, et que la masse s'imaginera qu'il ne peut s'agir que d'un droit bien supérieur au droit laïc. Et bien quelle est la vérité? C'est que le droit laïc a corrigé le droit chrétien! C'est que le droit chretien tel que l'ultramontanisme l'a fait n'est pas digne d'etre comparé au droit laic, parce qu'il constitue la violation et même le renversement de tous les droits! C'est que si l'on osait entrer dans le détail des conséquences que produirait l'adoption du droit chrétien tel qu'on l'a fait on produirait infailliblement le rire uni-

En se tenant dans les généralités on est sûr d'aveugler les gens peu instruits. Ce système est plus commode. Quant à moi, je crois bien faire en disant la vérité et toute la vérité, pensant avec le grand St. Bernard et St. Grégoire le grand qu'il vaut mieux qu'un peu de scanale arrive que de cèler la vérité, (1) et avec le grand Pape Innocent III que la fausseté ne doit pas être tolérée sous le voile de la sainteté. (2)

séquation Montron bien tion suje lum explored ce q des 59 de p de f

foi d règl 60 siast glise ner cath que 70 cun

part

ne :

effet

cas:

tine

au d

pavé

de le u'au 80 le d gen'et so défe d'éta aucr dan ces in complus plus

Auj D'or jam qua sopl rais tren

<sup>(1)</sup> Melius est ut scandalum nascitur quam veritas relinquatur.

<sup>(2)</sup> Falsitas sub velamine sanctitatis tolerari non debet.

neraient Mais continuous l'examen des con-| question comme sur tant d'autres, la eux qui séquences de l'adoption du droit chrésans rétien dont nous parle tant le Nouveauparfai-Monde avec complet par.i pris de tromper le public. Et V. G. voudra système veine de bien remarquer avec quelle modératil l'est Concile tion dans mes citations j'effence ce sujet qui demanderait plusieurs voseulelumes pour tout énumérer et tout mais on expliquer! Nous avons vu quelques clésias. ordonnances du Concile de Trente; Pource qui suit est tiré du droit canon, que le

tant de

doption

it bien

il doit

choses.

On sait

instrui-

géneraitien, et

u'il ne

n supé-

quelle

it laïc a

t que le

monta-

detre

e qu'il le ren-

est que tail des

l'adop.

fait on

re uni-

ités on

eu ins-

nmode.

ire en

ė, pen-

et St.

mieux

que de grand

selé ne

e de la

r quam

tis tole-

5º Que l'Eglise a le droit illimité de posséder des biens, d'en acquérir, et de les recevoir par testament même au détriment des familles mises sur le pavé; et qu'un gouvernement viole la loi de Dieu s'il veut en aucune manière

des bulles des Papes et du Syllabus.

règler ou limiter ce droit :

6º Que l'abolition des cours ecclésiastiques a été un attentat contre l'Eglise et que le Pape a le droit d'ordonner qu'on les rétablisse dans les états catholiques—et même protestants puisque le Pape a juridiction sur eux.

7º Que les gouvernements n'ont aucun droit de législater même sur la partie civile du mariage, que l'Eglise ne reconnait pas; ni de définir les effets civils du mariage en certains cas :--Ainsi un prêtre mariera clandestinement deux mineurs contre le gré de leurs parents et les cours de justice n'auront pas le droit d'intervenir.

8º Que les gouvernements n'ont pas le droit de laisser libres les prêts d'argent même sur les effets de commerce, et sont obligés cononiquement, ou de défendre de demander un intérêt, ou d'établir des taux très restreints sans aucun égard à la demande ou a l'abondance des capitaux ou aux circonstances du commerce.—Autrefois le prêt à intérêt était absolument prohibé comme péché mortel. Il y a lá dessus plus de vingt décisions de Conciles et plus de cinquante décisions de Papes. Aujourd'hui néanmoins on le tolère. D'où vient cela? De ce que l'on n'a jamais compris, ni voulu comprendre, quand les laïcs l'ont expliquée, la philosophie du prêt-à-intérêt, c'est-à-dire les raisons de toutes sortes qui en démontrent la complète légitimité. Sur cette

raison ecclésiastique a dû finn par reconnaître de fait la supériorite de la raison laïque. Mais le droit reste.

9º Que d'après les bulles d'excommumication des Papes et les commentateurs autorisés du droit canon, un catholique n'est pas tenu de payer une dette à un hérétique, on que le Pape a le pouvoir de l'en dispenser, ou de lui défendre de payer cette dette:-Je serais curieux de voir le Nouveau Monde disséquer, ressasser et contourner cette chrétienne disposition du droit chrétien de manière à la rendre acceptable à la conscience des hommes :

10º Que le Pape a le droit de dispenser de l'accomplissement de tous serments quelconques, politiques ou civils ou privés; donc de dispense, les citoyens d'obéir à la constitution ou à la loi-V. G. n'ignore pas combien souvent les Papes ont dispensé de leurs serments les Princes qui avaient juré de maintenir intactes la constitution

et les lois d'un pays.

11º Que le Pape a le droit d'établir des tribunaux d'inquisition dans tous les états catholiques, que les gouvernements y soient opposés ou non :--je doute, Mgr., que les nations soient très disposées aujourd'hui d'accepter l'Inquisition, cette perle du droit canon d'après le fringant abbé Morel; et cette sublime perfection morale, d'après les illustres théologiens de la Civiltà!!

12º Qu'il est légitime de priver de leur biens les enfants des hérétiques et de les enlever dans certains cas à leurs parents: - M'est avis qu'il ne serait pas absolument facile aujourd'hui de faire adopter ce détail de ce que le Nouveau Monde appelle le droit chrétien.

13º Que les gouvernements sont obligés, et peuvent être contraints par les censures ecclésiastiques, de refuser aux hérétiques l'exercice public de

lenr religion:

14º Que la crainte d'une excommunication injuste est une raison suffisante pour justifier un homme de violer un devoir:—Ainsi un législateur, s'il craignait d'être excommunié même injustement, devrait voter contre les lois que sa conscience lui dicte; un juge tuteur ne devrait pas placer à intérêt les capitaux des mineurs dont il admi-

nistre les biens:

15º Que les Ecclésiastiques sont essentiellement sujets du Pape et lui sont fondamentalement soumis en tout ordre de choses; et qu'ils doivent faire passer leur obligation de lai obéir passivement avant leurs droits on leurs devoirs de citoyens du pays de leur naissance, ou des pays où ils vivent sous la protection de la loi :- Toujours le droit chrétien du Nouveau Monde!

16º Que le Pape ne pouvant se réconcilier avec la Civilisation moderne et le progrès, il faut, chaque fois qu'un pape, ou un théologien qu'on nous qualifiera d'illustre, déclarera l'une des conquêtes de la civilisation hostile à la suprématie du Clergé sur le temporel, mettre cette conquête au panier et changer les lois qui déplaisent au Pape ou aux théologiens illustres ou

non!

Voilà, Mgr., une très petite partie des conséquences qui découleraient pour un peuple de la reconnaissance du droit que réclame la Cour de Rome de contrôler les gouvernements dans le détail infini de leurs devoirs et de leurs attributions. Voilà ce qui nous arriverait si nous acceptions le droit chrétien que le Nouveau Monde nous offre en se donnant bien garde de le pré-senter tel qu'il est. V. G. croirait-elle vraiment qu'il existe un gouvernement au monde prêt à admettre toutes ou seulement quelques-unes de ces prétentions? S'il est vraiment des ecclé pensent, cela ne fait que démontrer péremptoirement leur complète incompétence à régir les sociétés aussi bien que leur entière ignorance des vrais principes du droit public.

Ces prétentions n'excitent aujourd'hui que le rire. Malheur à ceux

qui ne le comprennent pas!

Votre Grandeur croirait elle aussi par hazard, que les laics prennent au sérieux cette tentative de l'Episcopat canadien recevant l'impul sion de Rome-qui me fait un peu,

serait tenu de juger contre la loi; un faire ici des expériences in anima vili -de soumettre les détails de nos institutions politiques, de notre législation et de notre politique locale, au contrôle des membres des congréga-tions romaines? Si V. G., et surtout l'épiscopat canadien, le pensez, il est temps, je crois, que i'on se détrompe. Quel est l'homme sensé en Canada ou ailleurs qui consentira à regarder comme nécessairement sages les décisions d'hommes qui ne comprennent ni notre Constitution, ni le principe générateur de nos lois, ni les circonstances locales, ni les principes généraux de gouvernement ou d'administration, ni surtout les nécessités de l'époque! Mais ces hommes sont ceux là même qui, avec la Civiltà Cuttolica pour organe officiel, commencent par nous signifier que nos Parlements et nos Municipalités sont d'horribles choses que l'on ne saurait comparer qu'aux os décharnés d'Ezéchiel!! Voilà les hommes dont on veut faire nos guides! Mais quand donc comprendra-ton, pour l'amour de Dieu, que des hommes qui nous affirment les mains jointes avoir *renonce* au monde, et vouloir continuer de lui rester étrangers. quand donc comprendra t-on que ces hommes, pour ne pas fausser le plus simple bon sens, devraient aussi renoncer à régir le monde? Quoi! le monde n'est pas digne de vous et vous seuls devez le gouverner! N'y renoncez vous donc que de houche? Toute votre conduite semble vraiment le démontrer !

50

na

CI

m

ra

d'a

tra

jo

m

qu

af

lil

to

H

de

pa

èt

pr

ce

qı

11

et

da

С

86

m

d

le

ď

a

p

d

ra

S

c'

M

u

le

C

C

ta

a

p

le

Il ne faut pas prendre, Mgr., pour siastiques, à Rome ou ailleurs, qui le l'expression de l'opinion publique les hypocrisies de quelques journalistes qui parlent de soumission entière aux Eveques s'il demandent telle loi qu'il leur plaira à la Législature, et qui nous affirment même que c'est une obligation d'aller au devant de leurs désirs. Ces jeunes écrivains qui sortent tout frais de colléges où trop souvent on les persuade que l'homme n'a pas reçu une raison pour s'en servir, ont adopté ce moyen de faire leur cour à la puissance ecclésiastique, qui ouvre tant de portes en Canada! Ils font ainsi entre parenthèse, l'effet de vouloir leur petite besogne d'avancement per-

nimá vili sonnel et mousser leurs petites combinos inslégisla. parfaitement que tout en flattant le cale, au Clergé dans ses convoitises de supréongrégamatie sur le temporel, les lois si libésurtout ralement offertes n'en passeront pas z, il est d'avantage. Plusieurs même combatétrompe. traient demain ce qu'ils offrent auanada ou jourd'hui de bouche s'ils voyaient le regarder moindre danger qu'on l'obtint. Tant les déciqu'il n'existe pas, ils font leurs petites prennent affaires d'ambition en offrant avec une principe libéralité infinie aux dépens d'autrui circonstout ce que le Clergé pourrait désirer. es géné-Il en coûte si peu d'offrir pour se faire adminisdonner des bonnes notes, et avec la ssités de parfaite certitude que l'offre ne peut ont ceux être suivie d'exécution! Je ne com-Cuttolica prends pas que le Clergé ne voie pas icent par cela! Et pourtant voilà déjà plusieurs ments et questions sur lesquelles ceux qui bles choavaient tant promis n'ont rien tenu! r qu'aux Ils ont vécu de la confiance du Clergé, oilà les et la seule force des choses les a rejetés nos guidans une autre direction quand le rendra-t-Clergé a eu besoin d'eux! que des es mains e, et voutrangers.

Il n'existe pas un homme digue d'entrer dans un gouvernement qui consenticait à recevoir sa direction des membres des congrégations romaines, dont quelques unes sont si décriées par leur arrêts ou par les opinions ou les décisions qu'elles ont émises à différentes époques. Ils ne faut pas avoir étudié beaucoup, Mgr., pour pouvoir citer une centaine de décisions de congrégations romaines qui fairaient rire même le Clergé aujourd'hui. Si l'on ne sait pas cela en Canada, c'est que personne n'étudie ces sujets. Mais s'il fallait citer des faits, j'en ai chement ce qui est, pendant que les un magasin, et sans avoir puisé chez autres ne disent pas ce qu'ils pensent. les impies ou les ernemis. Et je les ai Ils trompent Vos Grandeurs, et quand collectés et réunis parce que je vois clairement depuis vingt ans que tôt ou tard il faudra faire face avec énergie au peuple, mais ils font non sous aux envahissements préparés de lon-main et travaillent derrière le rideau gue main de l'ultramontanisme, et le en contre sens de leurs protestations. peindre par lui-même pour le faire connaître tel qu'il est. Presque lous ceux qui | ils vous ont flattés pendant vingt ans, ils le représentent dans la presse portent vous abandonnent au moment critiun masque; ne disent pas ce qu'ils que, comme cela vient de ce voir. Et savent quand ils ont étudié, ou sont c'est la seule force des choses qui les

sent.

que ces

r le plus

ssi renon-

e monde

us seuls renoncez

ite votre

démon-

gr., pour

lique les

rnalistes

iere aux

loi qu'il

et qui

de leurs

qui sor-

rop sou-

mme n'a

servir,

eur cour

ui ouvre

ont ainsi

ient per-

Et puis, Mgr., les voyageurs instruits naisons ambitieuses; mais ils savent qui vont à Rome et qui causent droit public avec les membres si vantés ici des congrégations romaines, sont tout stupéfaits de leur inaptitude à saisir les plus simples questions de droit politique; de les voir si neufs sur tout le droit moderne et si arriérés, je dirais presque si rouilles, sur les questions économiques ou d'administration les plus ordinaires. Et où auraient-ils pu apprendre ces choses? Ils ne lisent rien de ce qui se publie en Europe depuis cinquante ans et ils l'ont presque tous en horreur! Ils peuvent être très forts sur les livres et les sujets qu'ils ont étudiés, mais ils ont malheureusement étudié précisément ce qui les a éloignés du mouvement actuel des idées. Est-ce dans St. Ti omas qu'ils ont pu trouver la solution, ou l'examen, des questions sociales, économiques ou industrielles qui ont surgi quatre siècles après lui? Evidemment, Mgr. il faut de deux choses l'une : ou être de son époque ou ne pas chercher à la régir.

Non! Mgr. il faut renoncer à cette irréalisable idée de faire contrôler notre législation ou notre politique intérieure par les théologiens de Rome ou par les Evêques du pays. Des fourbes peuvent faire semblant de se montrer disposés à le permettre, mais personne n'y songe sérieusement, et trop souvent ce sont ceux-là qui le disent le plus qui le pensent le moins. Et toute la différence entre moi qui vous parle ainsi et ceux qui vous tiennent un autre langage, c'est que je vous dis franils disent oui, c'est pour se faire accepter du Clergé et se faire recommander Et ce qui le prouve, c'est que quand ignorants quand ils croient ce qu'ils di- amène là. Ils ne peuvent pas faire ce qu'ils ont promis, et quand ils promettent quelque chose dans le sens cléri-| mais les Clergés ne s'arrêtent, même cal, ils savent qu'ils ne l'exécuteront devant les catastrophes qu'ils ont ren-

Et la raison en est toute simple, Mgr. Le monde ne saurait redevenir clérical après les terribles luttes qu'il a subies, les effroyables catastrophes par lesquelles il est passé pour s'affranchir de ce joug. Et toute tentative que le Clergé fera pour obtenir le contrôle de la politique du pays aboutira fatalement à une déception au moment même où l'on croira tenir la chose tant

convoitée.

Ma lettre, Mgr., dépasse de beaucoup les bornes que je m'étais rescrites, mais il était, je pense, permis à un homme traité comme je l'ai été de faire un retour sur le passé; de montrer où ont si gravement failli les hommes qui l'ont condamné avec bien plus de passion que de savoir; de résumer les antagonismes ardents, les qu'il était bon de remettre un peu convoitises mai déguisées, les intrigues secrètes ou publiques, et surtout les fautes graves de ceux qui aspirent au contrôle universel et qui se contrôlent si peu eux mêmes qu'ils sont à couteaux tirés les uns avec les autres; de montrer enfin combien peu s'entendent entre eux les hommes qui se prétendent les seuls guides sûrs de l'intelligence publique, et dont les luttes tantôt sérieuses, tantôt risibles, font que les fidèles ne savent plus à quel saint, ou plutôt à quel Evêque, se vouer.

J'ai montré au Clergé où il s'égare certainement. Je n'ai pas la suffisance de croire que je serai écouté; car toute l'histoire est là pour montrer que ja-

dues imminentes. Ils poussent partout leurs avantages jusqu'à ce qu'ils soient. brisés. Alors ils crient au malheur des temps quand ils devraient ne se repentir que leur propre orgueil de corps, de leur soif inextinguible de domination et de leur invincible opiniâtreté.

Je sais bien qu'en faisant entendre. les vérités que j'ai dites, je me suis suscité quelques haînes de plus. Je sais que l'on ne raisonne pas avec l'ultramontanisme qui est l'intolérance en essence; qui ne permet à personne de penser en dehors du cercle si restreint de l'index, et qui veut que chaque citoyen soit dans la main du prêtre ce qu'est l'enfant de collége dans la main du professeur, ou le moine devenu cadavre (perinde ac cadaver) dans la main de son supérieur; mais j'ai cru sous les yeux d'un Evêque Canadien les graves considérations que suggère l'état singulier où l'on a fait arriver le pays par une pressio politico ecclésiastique, pression qui reusement se résume aujourd'hui dans le plus parfait brouhaha clérical que l'on ait encore vu ici et qui s'est ainsi nullifiée elle-mènie.

J'ai l'honneur d'être, Monseigneur, De Votre Grandeur, Le serviteur très obéissant et très humble, L. A. DESSAULLES.

tro COL I cro ACC où au ďe pul ver par

> tio: rité abı mo COL ecc esp gé Бrі acc

Mo:

de

de

1101

per

per:

car

me

un

ma

Eus

vea

fail

## MONSEIGNEUR IGNACE BOURGET

## Eveque de Montreal

Montréal, 14 décembre 1872.

MONSEIGNEUR,

même t renartout soient ur des repeups, de

ration

endre. suis s. Je avec rance

sonne si reslaque tre ce

main

evenu

ins la

ai cru

1 pen

adien

ggere

rriver

ecclé-

ement

plus

on ait

llifiée

ES.

Les renseignements que j'ai reçus de diverses parties du pays, et surtout de ce Diocèse, sur les injures que nombre de curés et de vicaires se sont permis d'adresser du haut de la chaire, pendant les dernières élections, aux candidats qui ne leur convenaient pas, me paraissent justifier non seulement une nouvelle constatation de faits de ma part vis-à-vis de V. G., mais exiger Eussi que je lui présente sous un nouveau jour la situation qu'Elle nous a faite par une tactique qui est devenue trop transparente pour que nous ne la comprenions pas enfin telle qu'elle est.

Disposés comme nous l'étions à croire à la sincérité des supérieurs ecclésiastiques dans les mandements où ils recommandaient la neutralité publique de faits nombreux d'intervention hautement répréhensibles de la l part des Curés, en chaire, dans les élections de députés, déciderait les autoabus. Les dernières élections nous ont montré combien il est illusoire de compter sur l'esprit de modération des ecclésiastiques, et surtout sur leur esprit de charité. La tactique du Clergé semble être de briser ou d'être un blâme violent en public parcequ'ils brisé, et nous voyons qu'il nous faut exercent leurs droits de citoyens sans accepter cette alternative. Je viens au- le consulter ou contre son avis. Ce

jourd'hui dire à V.G. en quel sens moi pour un je l'accepte. Puisque la guerre que l'on nous fait est implacable, la défense doit découler de la nature de l'attaque, et puisqu'on nous représente partout comme des gens sans aucune espèce de principes, je ne vois pas après tout pourquoi nous ne montrerions pas un peu, de notre côté, ce qu'est, dans la vie intime et secrète, ce Clergé qui parle tant de ses principes et fait proclamer si haut ses vertus. Qu'il ait des vertus, il serait injuste de le nier; mais qu'il y fasse, bien plus souvent qu'on ne le croit généralement, de terribles brèches, voilà ce que je me ferais fort de provver sans dénégation possible.

Que l'intervention du Clergé dans les luttes politiques, surtout dans l'enceinte de l'Eglise, soit un abus grave, il existe trop de mandements d'Evêau Clergé, nous avions eu la ponhomie ques éminents de diverses parties de d'espérer, en 1867, que la constatation la catholicité la définissant ainsi pour qu'il soit nécessaire de faire de la logique pour le démontrer. Et ceux qui pensent ainsi sont vraiment les hommes sages et réfléchis dans l'épiscopat; rités ecclésiastiques à faire cesser cet pendant que nous voyons trop souvent que ce sont ceux qui ne sont ni réfléchis ni sages qui parlent autrement?

Le simple bon sens dit que le pasteur éloigne de lui ceux avec qui il se met en antagonisme et auxquels il inflige

blame ne serait il pas violent dans la forme, qu'il est encore répréhensible en droit canonique du moment qu'i' a quelqu'un publiquement désigna dans une église à l'attention de ses voisins d'une manière défavorable. Ceci est trop élémentaire en droit ecclésiastique pour que V. G. ne l'admette pas. Et ce qui est aussi évident, c'est que l'influence indue que la Clergé exerce au nom do la religion dans les affaires temporelles, vicie tout le systême constitutionnel, nullifie pratiquement les institutions libres, met en quelque sorte tout le système politique entre les mains du Clergé; et l'en avu cent fois ce que le Clergé sait faire des peuples qu'il contrôle. Il 'est satisfait de son œuvre que quand il les a ame nés à croupir dans l'ignorance et la superstition.

Je comprends que je puisse paraître importun à ceux que je vois si peu disposés d'être justes. Je comprends surtout que le n'ai que mauvais vouloir mae violente à espérer de et souve: ceux auxe , je me permets de rap peler les devoirs qu'ils violent si souvent dans l'intérêt de leur surfématie temporelle. Je me suis depuis longtemps convaincu que l'autorité ecclésiastique aime encore moins que l'autorité laïque à s'entendre dire franchement et fermement la vérité; mais ce n'est pas là une raison pour se taire quand des circonstances graves exigent

que l'on rompe le silence.

J'ai d'ailleurs de trop grands exemples devant les yeux pour reculer devant un devoir ou l'exercice d'un droit. Je vois trop souvent les ecclésiastiques s'obstiner dans leurs torts les plus évidents pour céder la moindre parcelle de mon dreit le plus certain, celui de dire la vérité quand l'occasion le requiert. L'été dernier même, un de mes amis entendait un curé du diocèse de Trois-Rivières dire en chaire à ses paroissiens: « Vous savez, mes frères, je n'en avais jamais entendu ni lu

pas reconnaître un peu ses propres habitudes dans la sentence peu adroite que je viens de citer. Mais il n'en devient que plus nécessaire de rappeler leurs torts à ceux qui proclament ainsi leur détermination bien arrêtée de ne pas les admettre.

Ce qui s'est passé ces derniers mois même à propos du décret de Rome sur la longue lutte de V. G. contre la maison de St. Sulpice démontre assez nettement ce que je dis ici. Dès l'arrivée de ce décret que V. G. savait pourtant avoir un caractère évident de finalité, n'a t-elle pas, si je suis bien informé, fait de nouvelles représentations à Rome pour en arrêter l'effet? Et n'a-til pas fallu que l'on fit signifier de Rome à V. G. qu'elle ne serait plus reçue à prolonger une résistance qui n'avait plus de raison d'être ; et qu'il ne iui restait qu'à se soumettre? Voilà un bien grand mot, Mgr., dont nous avons beaucoup entendu parler, mais que, si j'en crois l'information apparemment très sûre que l'on m'a donnée, V. G. semble bien plus prêcher de parole que d'exemple. Les prétextes que V. G. a imaginés pour reporter à Rome une affaire jugée, font rire les hommes sérieux et démontrent bien clairement combien il Lui est impossible de céder jamais sur quoique ce soit!

Au reste cet avis donné à V. G, si semblable à celui que j'ai reçu à son instigation, à procuré, je dois le dire, un moment de satisfaction à ceux à qui l'on en a dit autant quoiqu'on se fût soigneusement abstenude juger régulièrement leur cause. V. G. au moins ne s'est vue condamner qu'après plusieurs années d'une lutte ou les deux parties ont été longuement et contradictoirement entendues, pendant que nous avons regu la notification d'une condamnation avant tout avis de l'accusation nouvelle que l'on avait adroitement substituée à la question sonmise. Or nous sommes, nous, des reque nous ne nous rétractous jamais!» bellles et des impies dignes de toutes Je savais cela depuis longtemps, mais les foudres ecclésiastiques parceque nous avons regardé comme non avenue l'aveu. Et V. G. me permettra bien de une prétendue décision qui n'était lui dire que j'ai pu difficilement ne qu'une fraude judiciaire parfaitement

et ma ger lie qui tan du mê der tou en dor tate orgsan P. . ďo voi

CAI

Sav

ava ae VOI. illn rio les tion s'ac

(1

les t siast

bres

Ron

se p

l'ac

d'ai

not

cont pret bun accu unecess que ratio les ( ciati être que exis tuel

par du ( entr qu'i reti dieu just es hacaractérisée (1) aux yeux de ceux qui longtemps? Ceux qui doivent l'exemdroite savent ce que c'est qu'une procédure en deet savent ce que c'est que la justice; ppeler mais V. G. qui s'obstine contre un ju t ainsi gement qui a décidé les questions an de ne fieu de les écarter comme avec nous, et qui, par les retards qu'Elle apporte mois tant à la publication qu'à "exécution ne sur du décret, somble disposée à résister a maimême à ses supérieurs jusqu'à son dernier souffle, V. G. dis-je, nous parle netterrivée urtant nalité, formé, ous à t n'a-tfier de t plus ce qui **u**'il ne Voilà nous , mais appaomitéc, de paeup as Rome homa claiossible soit! 1. G, si à son e dire, ceux à

tonjours de soumission comme si elle en était un exemple! Nous éprouvons donc un certain plaisir, Mgr., à constater que nous ne sommes pas les seuls orgueilleux en Canada. Je viens de lire, sans doute, la lettre de V. G. au Rév. P. Lopinto. Ce sont là de vraies paroles d'obéissance, mais on aimerait à les voir confirmer par des actes, et ce qui se passe à propos du décret montre que l'acte dément un peu trop la parole. Et d'ailleurs un prêtre ne vient-il pas de nous apprendre que c'était l'orgueil qui avait perdu les prêtres des séminaires ae St. Sulpice et de Québec? Nous voilà donc, Mgr., en très grande et très illustre compagnie. Et pourtant n'aurions nous pas eu quelque droit, nous les prêches, de demander une petite portion de l'indulgence que les prêcheurs s'accordent réciproquement depuis si (1) Si les ecclésiastiques étajent jugés par les tribunaux laïcs comme les tribunaux ecclésiastiques jugent les laïcs, et comme les membres catholiques de l'Institut ont été jugés à Rome, ce serait un tolle général dans le Clergé contre l'infamie de pareils procédés. Si un prètre apprenait sa condamnation par un tribunal civil avant d'avoir été notifié qu'il fût accusé, c'est-à-dire se voyait condamné sur une dénonciation secrète, il dirait de tonte nécessité que cette justice est infâme, ou plutôt que ce n'est pas une justice mais une conspiration, et il aurait raison. Mais quand ce sont

les ecclésiastiques qui ont recours à la dénon-

ciation secrète et à la procédure secrète, c'est

être impie que de s'en plaindre! Le fait est que la vraie notion de la justice semble ne pas

exister chez le prètre, faussée qu'elle est habi-

tuellement par l'idée de tout temps affirmée

par les Papes que l'hérétique, ou l'adversaire

du Clergé, n'a pas droit à la justice ordinaire

entre les hommes. Le pape Innocent III disait

qu'il ne fallait pas garder la foi envers les hé-reliques; et le pape Pie V qu'être miséricor-dieux envers un héretique c'était faire une in-

ple aux autres sont pourtant au moias aussi coupables de s'adonner à l'orqueil que ceux qui doivent suivre leur exemple. Or il y a vingt ans, trente ans, nous informe-t-on, que l'orgueil perd tous ces prêtres, et voilà la première fois que nous en entendons parler! Toujours des compliments et des élo ges réciproques sans fin! Jusqu'à ce qu'on se fût querellé, nous n'entendions jamais parler que de saints prétres! Comment donc la sainteté a t-elle pu subsister côte à côte avec l'orgueil pendant tant d'années? Mais ce que nous appelous l'ergueil ecclésias!ique existe donc ailleurs que dans notre imagination insoumise! C'est un prê tre qui se charge de nous indiquer où il est en mettant les points sur les i!

Je me permettrai de rappeler à V.G. un fait très frappant aussi. An Concile du Vatican, les Evêques qui formaient la glorieuse minorité qui a défendu le droit et la tradition, et qui, quoiqu'au nombre de 226 seulement, n'en réprésentaient pas moins près des deux tiers de la catholicité et sa portion la plus éclairée, les Evêques de la minorité, dis-je, ont cru devoir faire, tant sur les questions elles-mêmes que sur l'ordre de procedure adopté, des représentations énergiques et souvent réîtérées auxquelles la très-sainte curie romaine n'a jamais fait la moindre attention. Les Evêques n'en faisaient pas moins de temps à autre leurs protestations motivées contre l'écrasante tactique inventée par la sainte curie pour étouffer l'droit de la minorité et emporter d'assaut une doctrine condam. née par toute la tradition et que tant de catholiques instruits et sincères repoussent. Il y en a bien des millions aujourd'hui, Mgr., qui peusent comme St. Bernard: Quis nobis dabit videre Ecclesiam sicut erat diebus antiquis. (1)

Eh bien, je lis dans toutes ces protestations cette constante remarque que l'on savait bien à l'avance qu'aucune réponse ne serait faite, mais que l'on était tenu de parler « pour repousser les

u'on se

iger ré-

moins

ès plu-

s deux

contra-

nt que

ı d'une

de l'ac-

t adroi-

n son-

des re-

toutes

rceque

avenue

n'était tement

<sup>(</sup>I) Qui nous donnera de revoir l'Eglise comme elle était dans les temps anciens.

terribles responsabilités que la trèssainte curie assumait aux yeux du monde et en présence de Dieu »

Il faut done toujours parler, Mgr., surtout quand les supérieurs ecclesias tiques sont bien plus occupés des intérêts de la hiérarchie que de la justice envers autrui. Et j'ose espérer, qu'après ces illustres exemples, V. G. ne me reprochera pas mon insistance à lui dire la vérité. Il m'est certainement plus permis de faire des représentations exigées par les circonstances et par les inconcevables écarts de certains prêtres, qu'il ne l'est à V. G. de s'obstiner à repousser, ou à éluder sous les plus futiles prétextes et par des fins de non recevoir qui font pitié à un homme d'affaires, un jugement définitif de ses supérieurs. Votre Grandeur étant de ceux qui ont aveuglément consenti à concentrer entre les mains du Pape tous les pouvoirs de divin, Elle devrait au moins montrer avec empressement l'exemple de la soumission aveugle qu'elle exige des autres.

J'ai enfin une autre raison que je regarde comme très péremptoire.

Au moyen de l'intunidation ecclé siastique, de l'abus de l'influence une population façonnée as longue main à l'adulation des personnes ecclérefus d'absolution que V. G. sous un faux prétexte de religion, ordonnait à son Clergé de faire à ceux qui rece-

rédaction du Pays); Votre Grandeur a reussi à bâillonner moralement la presse locale en effrayant les journatistes Ceux-ci, ayant affaire à des abonnés dont la majorité a'été faite esclave au point d'accepter comme vérité de salut la très fausse idée que l'on ne doit pas résister publiquement au prêtre même quand ii s'égare, ont cru de bonne tactique de céder momentanément sous une pression cléri ale dont le caractère essentiel était l'antagonisme implacable contre toute indé pendance de caractère et toute liberté de penser en dehors du cercle étroit de l'index. Cette incompréhensible tactique de reculade devant une tyrannie morale qui a eu dans ce pays une si désastreuse influence sur l'ordre politique et la prospérité générale, ne leur a servi qu'à se faire écraser de plus en plus, et à voir le Clergé se moquer d'eux par dessus le marché. « Nous les avons l'épiscopat, et cela au point de ravaler | fait taire, profitons en. » Voilà non-seupratiquement l'épiscopat comme corps lement ce qui se dit mais ce qui se à n'être plus qu'une institution de fait. Et les journalistes ne tarderont droit ecclésiastique et non de droit | pas à s'apercevoir qu'ils n'ont abouti qu'à laisser river sur notre peuple une chaîne qu'il ne brisera qu'après des luttes sérieuses, terribles peut-être, mais inévitables aux yeux de ceux qui peuvent apercevoir quelque chose au delà de l'horizon du jour. Car jamais encore on n'a réussi, sous quelque système que ce soit, a asservir définiqu'Elle possède comme Evêque dans tivement la pensée humaine, le plus grand de tous les dons de Dieu. On n'y a réussi qu'en partie quand on siastiques ; au moyen de cette éternelle | forçait les gouvernements, par la et anti-chrétienne tactique des clergés crainte de l'excommunication, à se ultramontains d'obliger les consciences faire persécuteurs et bourreaux; et je ignorantes aussi bien sur les questions ne vois guère comment on pourrait y de l'ordre temporel que sur celles de arriver aujourd'hui que le laïcisme l'ordre sprituel; au moyen enfin des laisse loin de lui en fait d'intelligence et de savoir le corps qui l'a si longtemps maintenu dans l'ignorance; aujourd'hui surtout que les gouvernevaient un journal dont la politique ne ments savent enfin revendiquer leur lui convenait pas, et qu'Elle prétendait pleine indépendance vis-à-vis de ce être immoral simplement pour colorer | même corps qui les contrôlait autred'un prétexte spécieux une hostilité fois avec tant d'arrogance et d'ambique rien de sérieux ne motivait (ce tion. Et l'histoire est là pour montrer que prouvent de reste les sept longues que plus la compression cléricale est lettres si malheureuses de fond et de illégitime dans ses moyens comme forme qu'elle adressait en 1862 à la dans son but, plus les réactions qu'elle

provoque sont désastreuses. Mais mal- cartes sur table. Et quand je vois tant heureusement pour les peuples et pour eux-mêmes, jamais les leçons de l'histoire n'ont arrêté les Clergés dans leur tactique de tous les temps d'essayer de mouler les institutions sociales sur le régime des collèges qu'ils dirigent. Aux yeux du prêtre, le fidèle doit être comme un enfant dans sa main, exactement comme le moine doit être un cadavre dar la main de son supérieur et « obéir jusqu'au pêchê mortel inclu sivement. V.G. sait où trouver ce beau précepte de morale ecclésiastique.

ur a

ht la

urna.

des

faite

ninie

e que

ement

e, ont

omen-

ri. ale

'anta-

indé

iberté

étroit

le tac-

rannie

une si

e poli-

e leur

lus en

r d'eux

avons

n-seu-

qui se

deront

abouti

ole une

rès des

ut-être,

e ceux

e chose

Car ja-

juelque

défini-

le plus

eu. On

and on

par la

n, à se

x; et je

ırrait y

aïcisme

lligence

si long-

orance;

ouverne-

ier leur

s de ce

t autre-

d'ambi-

montrer

icale est

comme

s qu'elle

V. G avant donc renssi, par des moyens que j'ose regarder comme très douteux en conscience éclairée, à empêcher les journaux de parler de cer taines choses que le Clergé n'aime pas à voir débattre en public parcequ'elles éclairent trop les esprits sur un passé que l'on voudrait effacer de l'histoire, et sur des prétentions qui ne soutien nent pas l'examen, il me faut bien m'adresser directement an principal auteur de ce mutisme imposé pour réclamer contre l'abaissement général des caractères que j'observe de plus en plus autour de moi et contre l'odieux systême qui le produit. Comme les Evèques du Concile, je n'attends aucun résultat pratique de ma démarche. Je sais depuis trente ans que rien n'agit sur V. G. Je sais qu'Elle est le solcat discipliné de l'ultramontanisme, et qu'à ses yeux le premier devoir d'un catholique, même dans l'appréciation des choses temporelles, est de se dépouiller de la raison que Dieu lui a donnée pour ne s'en rapporter qu'au L'ultramontanisme a depuis plusieurs siècles cessé de tenir compte du Mundum tradidit disputationibus eorum. Je n'attends donc rien de ma démarche. Mais s'il me faut plus tard, pour raison de légitime défense, en venir à publier avec accompagnement de preuves les faits effroyables dont un si grand nombre de prêtres de ce pays se sont rendus coupables sur le chapitre de la moralité personnelle, l'autorité ecclésiastique ne pourra pas me reprocher de dévoiler tant de faits restés secrets sans l'avoir avertie de mes intentions. Je ne joue jamais que Séminaire de Québec. L'assertion m'a

de prêtres indiscrets, et souvant immoraux, avoir reconrs à la calomnie en pleine église pour satisfaire un pur antagonisme politique, il me sera certainement permis de dire des choses vraies, quelque pénibles qu'elles soient, pour faire connaître au peuple du pays quel est le vrai calibre moral des calomniateurs. J'en ai déjà touché quelque chose dans ma lettre à M. le curé Rousselot à propos du honteux sermon prononcé dans la chaire de N.-D. en Octobre de l'année dernière, à l'addresse d'un mort illustre qui me touchait de près. J'ai indiqué là une très petite partie des choses que je pourrais prouver, et j'y renvoie V. G.

J'ai donc été informé, Mgr. de diffé rents points du pays, que cette année comme l'année dernière, comme en 67, comme en 63 et en 62, nombre de cures se sont permis les plus outrageantes remarques, les plus inexcusables attaques, en chaire, contre les candidats libéraux. Les expressions «rouges» «révolutionnaires,» «comnunistes, » « ennuemis de tout ordre et de toute morale; » «mauvais catholiques, » «impies, » «renégats, » «emiemis de Dieu et des hommes, » sont tombés de bien des chaires à l'adresse de mes amis politiques. Les ridicules assertions que voter pour un libéral c'était «se jeter tête baissée dans le péché mortel, et conséquemment se rendre indigne des sacrements et de sépulture ecclésiastique»; c'était «insulter sa religion et renier Jésus-Christ, " ces ridicules assertions, disje, se sont produites dans bien des chaires de campagne. C'était aussi un péché *mortel* que de ne pas soutenir la politique des Evêques qui pourtant nous affirment qu'il n'en ont aucune. Et voilà comment des hommes qui se décorent du titre de pasteurs ravalent la religion au gré de leurs passions et de leur ignorance. Et que V. G. veuille bien ne pas trouver ce dernier mot déplacé et trop dur, car le prêtre même dont je parlais à l'instant nous apprend qu'une ignorance tout à fait déplorable règne chez-les membres du

paru forte, mais c'est un prêtre 'sorti de la maison qui me le dit. Or si les membres d'une pareille maison sont ignorants au point qu'un prêtre se sent irrésistiblement poussé par sa conscience-c'est lui qui nous le dit-d'en informer le public, comment ne trouverait-on pas par-ci par-là quelque curé ou vicaire de campagne qui serait affecté du même malheur? J'ai déjà reproché au Clergé de ce pays un peu d'absence d'études générales et de savoir sur des questions qui le touchent de près, et l'on n'a pas manqué de me traiter d'impie et de maniaque! En quoi donc étais-je plus impie ou plus maniaque que le prêtre dont je parle, surtout quand je n'avais pas même prononcé le gros mot dont il se sert, mais que j'ai le droit de répéter après lui.

Or nous avons toujours vu avec stupeur qu'aucune espèce de blâme ou de réprimande n'étaient jamais addressés aux prêtres qui se rendaient coupables de ces indécences de langage en pleine église, fait d'autant plus remarquable que l'un des Evêques de la Province, Mgr. de Rimouski, subséquemment approuvé par l'Archevêque, vient d'avertir son Clergé que toute intervention politique, en chaire, de la part d'un prêtre, que toute désigna-tion injurieuse, à l'Eglise, d'un candidat ou d'un parti; que le conseil ou la défense de voter pour un candidat de la part d'un prêtre dans l'exercice de so n ministère, leur étaient absolument interdits! et, enfin que le mieux, pour les membres du Clergé était de rester complètement neutres, même comme individus, entre les partis. Si Mgr. de Rimouski n'a pas eu tort de parler comme il l'a fait, il y a donc des Evêques, et nombre de prêtres en Canada, qui ont de propos délibéré foulé aux pieds toutes les notions de devoir et de conscience. Voilà la cinquième fois en dix ans que ce fait remarquable se produit; que le Clergé se permet presque partout ce qui lui est absolument interdit; que des prêtres arrogants ou incapables (et combien y en a.t-il) s'arrogent le droit de déverser l'injure à l'Eglise sur ceux qui ne veulent pas

accepter leur direction en politique; et jamais nous ne voyons les coupables punis ou reprimandés.

O

tı

Se

01

no

jo

de

ho

qu Co

joi

pr

ils

po

où

jet

cir

SO :

que sui

do

Ce

per

'es

au à s

à è

do

le s

cire osé

d'e.

qui

son

les sca

Qu

per

ine

du

l'éd

de

foi

l'ac

vèr

Rig

su

vic

du

gra

dic

des

qu

C'est un prêtre qui lit un journal en chaire, le commente de manière à montrer la plus grossière ignorance de la politique, et n'en menace pas moms les libéraux de refuser le baptême à leurs enfants et à eux-mêmes les sacrements à la mort; c'est un autre prêtre qui défend à ses paroissiens d'écouter les libéraux qui viennent représenter leurs candidats et énoncer leurs vues ; c'est un autre qui leur conseille de les chasser à coup de bâtons; c'est un autre qui les informe gravement qu'écouter seulement un libéral est un pêchê mortel; c'est un autre qui, dans un sermon plein de colère et d'insultes, rappelle à ses paroissiens qu'ils sont obligés de soutenir le ministère, coupable ou non, exactement comme on doit soutenir son père ivrogne ou vicieux; (mais ce même prêtre, l'année précé dente, les avait informés qu'ils ne pouvaient en conscience soutenir le ministère libéral qui allait inaugurer l'ère des réformes) c'est un autre qui veut obliger un père a demander pardon à ses enfants du mauvais exemple qu'il leur a donné en votant pour un libéral; c'est un autre qui ferme vioiemment la grille du confessionnal à un citoyen de première respectabilité qui lui répond qu'il a voté pour un libéral! (celui-ci n'y est pas retourné depuis et à qui la faute? Quel droit avait le confesseur de poser un pareille question à son pénitent?) c'est un antre qui exige d'une femme sons peine de refus d'absolution qu'elle empêche son mari de voter pour un libéral; c'est un autre qui, en pleine église, somme Satan, qu'il prétend, en regardant au bas de la chaire, appercevoir au fond des enfers, de comparaître dans l'église et d'en emporter tous les libéraux qu'elle contient; c'est un autre enfin qui informe une femme enceinte de huit mois que si son mari vote pour un libéral, l'enfant qu'elle porte sera

maudit et malheureux toute sa vie!!!
Voilà les abominations dont certains
prêtres se rendent coupables! Voilà
comme ils abusent impudemment des

lique ; pables

nal en ière à nce de moms ême à sacre. prêtre conter esenter vues; de les un aur'écoun *pěchě* ans un isultes. lls sont , coupaon doit icieux ; précé ne poue miniser l'ère jui veut ardon à ple qu'il un libéviolemal **à** un ilité qui libéral! lepuis et avait le le quesn autre peine de ễche son al; c'est , somme dant au au fond

s l'église libéraux re enfin einte de ote pour orte sera sa vie!!! t certains s! Voilà

ment des

choses saintes! Voilà comme ils trompent les ignorants au nom de Dieu! Or de deux choses l'une: ou ces prêtres n'ont pas la foi qu'ils prèchent et se moquent des choses les plus sacrées, on ils sont dans la plus éponyautable ignorance de leurs devoirs. (1) Mais les

(1) La dernière élection du comté de Québec nons a montré une fois de plus le Clergé sous le jour le plus odieux possible; car à l'arrogance de son opposition envers le candidat libéral, à la honte des insultes brutales et personnelles qui lui ont été adressées en chaire, les curés du Comté, à une ou deux exceptions près, ont joint l'hypocrisie et la fausse représentation prémiditée des faits. Et chose remarquable, ils ontagi avec ensemble; ils se sont entendus peur signer des protestation et des circulaires où l'odieux des affirmations fausses le dispute à l'hypocrisie de la rédaction.

Tout le monde n'a pas compris de suite l'objet de la *protestation* que ces Messieurs ont fait circuler avant l'élection. Plusieurs personnes se sont dit, et j'étais un de ceux-là : «Ah veilà quelque chose de bien! mais des la semaine snivante il nous a fallu dire: Mais c'était donc un acte impudent de tactique hypocrite!! Ces curés n'ont donc écrit que pour tromper!!. Et cela s'est trouve vrai!! Qu'ont gagné es curés du Comté de Québec à se vouer ainsi au mépris de tous les hommes sérieux du pays; à s'être ainsi affichés comme exemple honteux

à éviter plus tard et à flétrir pour toujours?

Leur protestation contre la corruption a donc été une hypocrisie puisqu'ils ont soutenu le seul parti qui a fait la corruption; et leur circulaire subséquente, dans laquelle ils ont osé dire que le parti conservateur s'abstenait d'exercer la corruption, étuit donc une fausseté qui saute aux yeux aujourd'hui, dont per-sonne ne doute, dont tous les gens qui ont lu les écrits, puis connu les actes, sont fortement scandalisés! Tous ces prêtres du Comté de Québec qui n'ont parlé que pour déguiser leur pensée et tromper le public seront nécessaireinent claués au pilori de l'histoire peur leur duplicité! Cela fait-il du bien au Clergé?

Mais il y a quelque chose de plus grave que l'écart des subalternes et leur mépris audacieux de toutes les règles de la franchise et de la Fonne foi; c'est l'intervention directe et active de l'administrateur du Diocèse l Quoi! l'Archevêque approuve la circulaire de l'Evêque de Rimouski et l'indique au Clergé comme règle à suivre dans les élections, et son propre grand vicaire profite de son absence pour se moquer du document épiscopal! De quel grâce M, le grand vicaire reprochera-t-il dorénavant aux diocésains de Québec de ne pas tenir compte des instructions de l'Archevêque? Quoi! des que celui-ci est absent, son propre grand vicaire se rit de ses prescriptions! Mais c'est précisément là l'acte du bambin de collège | faitement compte, naturellement, de la néces-

Evêques ferment toujours les yeux parceque ces excès vont au soutien de la politique qu'ils affirment ne pas avoir; mais ils savent bien arrêter au premier mot le prêtre qui blâme la politique qu'ils affirment toujours ne pas avoir. On consent même à dire

qui fait une équipée parceque le maltre d étude à cté appelé un instant à la porte!

Un prêtre de grande valeur personnelle me disuit il y a plusieurs années: Nous restons toujours enfants par quelque côté. Exemple : ce grand vicaire d'un age raisonnablément mur pourtant, qui fait des siennes quand son supérieur est à Rome.

L'élection de Québec de 1873 restera l'une des taches, l'une des hontes du Clergé du pays, car il y a eu entente chez six sur cinq des curés du comté pour tromper les électeurs et donner le change au public cloigné. Le Clergé du Comté aura aussi produit ce beau résultat dans le pays de jeter un louche grave sur le ch ef du Diocèse qui se joint à un autre Evèque pour affirmer que certains actes sont abso. lument interdits aux eurés, et qui ne pumra peut-etre pas les coupables comme ils le méritent, son propre grand vicaire et administra-teur étant l'un d'entre eux.

Ce que j'ai dit un peu plus haut, que l'on est venu, par cette circulaire de l'Eveque de Rimouski au secours du parti conservateur, teut en nyant laissé de tout temps dormir la vraie doctrine quand le parti libéral en eut profité, est il donc complètement vrai? Voilà des actes publics et officiels du Clergé du comté de Québec, approuvés par l'Administrateur, qui sont pour nous une preuve que l'on n'applique les vrais principes que pour le profit et avantage d'un seul parti politique. Serait-il donc impossible d'attendre du clergé l'impartialité ordinaire? Quoi! voilà un homme qui s'est montre toujours grave, sage et sensé, compromis par son propre représentant! Et l'on n'entendra peut-être jamais dire que ce représentant aura recu la lecon qu'il mérite! Le sys-tème serait-il donc désespérément mau vais puisque les plus fermes et les plus sages y suc combent à la tâche?

Je citerai ici un petit fait pen important en apparence, mais qui montre parfaitement ce que devient dans le Clerge le sens ordinaire de la justice.

Dans une des paroisses de ces magnifiques environs de Québec qui forment l'un des plus spleudides panoramas du mende, paroisse dont on aperçoit le clocher de touz les points de Québec, existe un couvent de religieuses destine à l'éducation des jeunes filles. Comme la prière de l'innocence monte au Ciel sur les alles des anges, on a fait prier les petites élèves pour la victoire de la bonne cause. Toutes ces petites filles de six à dix ans se rendaient parprivement de leurs excès en chaire, mais il fant que ce blame soit singulièrement adouci puisqu'ils recommencent toujours. Et d'ailleurs quel soin l'on prend de cacher aux paroissiens que M. le curé on M. le vicaire ait reçu que réprimande! réprimande qui équi vaut presque toujours à un encouragement puisqu'il renchérit sur le passé après l'avoir reçue. Ce sont les prètres libéraux seuls qui ne violentent jamais la conscience de leurs paroissiens. Cela n'indiquerait-il pas qu'ils sont ou plus sincères, ou plus éclairés, on plus honorables, on plus consciencieux, ou plus dociles que les autres? Le libéralisme si anathematisé seraitil donc une cause de moralité même dans l'Eglise?

V. G. n'a-t elle pas elle même, dans ses mandements, déclaré que le Clergé

sité d'une neuvaine à la Ste. Vierge pour éloigner du Parlement un impie comme M. Fabre et y faire entrer un glorieux soutien des bons principes, un puissant protecteur du trône et de l'autel comme M. Caron. Les prières de ces enfants out donc monté pendant neuf jours comme un parfum agréable au Seigneur. Quand la neuvaine fut linie, on trouva qu'il serait à propos de la faire suivre de l'effet pra-tique. Les Sœurs s'informèrent donc un jour des enfants à quel parti appartenaient leurs parents. Il fallait connaître les fruits de la neuvaine. A celles qui répondaient . Papa est pour M. Caron; on repondait affectueusement: C'est bien mon enfant. Mais à celles qui étaient îorcées de dire, au sortir d'une neuvaine qui avait laissé le père endurci dans sa politique impie: Papa est pour M. Fabre, on disait de ce ton pincé que ces dames savent prendre au besoin : « Passez à la queue, made-

Bien des gens ne verront là qu'un fait de suprême ridicule; moi j'y vois toute autre

Je savais depuis longtemps que dans certains collèges, on discrédite systématiquement aux yeux de leurs enfants les pères libéraux. Certains professeurs se font un plaisir d'humilier les élèves devant leurs confrères en se permettant les plus inconvenantes remarques sur les parents qui veulent maintenir leur droit à leur libre arbitre. Mais qui aurait pu croire que l'on put porter la passion politique jusqu'à humilier des petites filles aux yeux d'une communauté à cause des opinions politiques de leurs pères? Ici, l'ineptie le dispute au ridi-

Les commandements de Dieu prescrivent le respect des parents; et voilà comme le Clergé | son devoir.

que quelques prêtres ont été blâmés | devait rester neutre dans les questions politiques? Comment concilier cette déclaration avec le fait universel de la guerre ardente, acharnée, faite par son propre Clergé à tous les candidats libéraux? Comment se fait il que sur le chapitre des directions épiscopales relatives à la politique le Clergé se croie si libre de les violer à sou gré? Cela ne pronverait-il pas, par hazard, que l'on parle d'une manière pour sau ver les apparences, mais qu'en même temps on marche résolument vers un but que l'on n'avoue pas? N'est-ce pas d'ailleurs un fait acquis, démontré par un témoignage très précis dans une cause judiciaire d'un district de campagne, que les circulaires secrètes de V. G. an Clergé parlent quelquefois tout autrement que ses lettres pastorales? Est ce là un échantillon de la sincérité des ecclésiastiques? La lettre na

dé

de

ho

me

tre

1110

d'a

dû

rat

lett

Not

le o

ton

litic

Nou

que

ne :

per

trop

que

sou j'att

ecci

puis

1)011

mei

étai

au (

pas

caus

exce

ann

que

lait

rég

gée:

app

 $\mathbf{R}$ or

sur

 $\operatorname{Br}_1$ 

ren

de

Cro

lett

visi

fain

les

**v**ai

qui

cha

de

0

les observe quand sa passion est en jeu! Un simple vicaire ou un simple professeur de college se croient en droit de blesser les sentiments des enfants en leur parlant de leur père sur le ton du mépris. Et le soir, ils récitent en pesant bien chaque mot, je suppose : · Père et mère honoreras, etc :

Un prêtre dont j'ai déjà parlé nilleurs-celui qui donnait pour pénitence à un père de famille de demander pardon à ses enfants, quand ils seraient réunis à la table à diner, du scandale qu'il leur avait donné en votant pour un libéral-avait dit à l'un des fils même de ce citoyen qui lui avait demande s'il irait voter avec lui : N'écoute pas ton père, il le perdra: et cela à propos d'une opinion politique! Et ce père est l'un des hommes les plus particulièrement respectables que j'aie connus! Ce prêtre commettait il une infamie, oui ou non? Voudra-t-on bien repondre honnêtement à la question au lieu de m'insulter?

Voilà donc ce qu'on a fait dans un couvent: On a fait passer à la queue les petites filles des parents libéraux. Les y a-t-on laissées? Je ne puis le supposer? Il n'y avait-probablement là qu'une petite scène spirituelle organisée pour faire honte aux pères dans la personne de leurs filles! Quel accroissement d'influence cette lumineuse idée a du donner à la religion!!

L'élection du comté de Québec nous a montré une fois de plus ce que c'est que l'obéissance ecclésiastique. L'Archeveque part, et le branle-bas politique s'en suit chez ceux auxquels ils est absolument interdit! Il reste donc acquis que tant que le Clergé ne se sentira pas sous lecoup de lois sévères appliquées par des hommes énergiques, il abusera de la religion et se moquera de ce que les Evêques lui disent être

iestions r cette sel de la ite par ndidats que sur scopales ergé se on gré ? hazard, our sau n même vers un st-ee pas ntré par ans une de camcrètes de elquefois es pasto-

en jeu! Un seur de colr les sentile feur père récitent en e : • Père et lenrs—celui

on de la

La letre

père de faes enfants, ble à diner, é en volant es fils même ide s'il irait n père, il le pinion polimes les plus 'aie connus l mie, oui ou ionnétement ter?

un couvent: petites fifles on laissées? ait-probabletuelle orgadans la persement d'inlu donner à

nous a monque l'obéisque part, et iez ceux aux-Il reste donc se sentira pas juées par des la religion et ui disent être

démontrait déjà ce fait remarquable les régitres il lui semblait donner du de secrets pour les fidé!es; et c'est un homme qui fait ces choses qui ose mettre en doute la sincérité des autres! Mais qu'avons nous donc vu au mois d'Août dernier?

Les élections arrivées, V. G. qui, d'après ses propres mandements aurait dû rester neutre, fait une vraie déclaration de guerre à M. Cartier par sa lettre sur la question des écoles du Nouveau-Brunswick. Tout le monde le comprend ainsi, et ceux qui suivent toujours l'Evéché sur les questions politiques, se rangent avec M. Jetté, le Nouveau Monde en tête, et il est subséquemment approuvé par V. G!! Rien ne vient désabuser le public. Je me permettrai de remarquer ici que j'avais trop suivi V. G. dans son action politique pour croire qu'Elle pût jamais soutenir sincèrement un libéral, et j'attendais la fin avec impatience.

Or M. Cartier connait son monde ecclésiastique, car il s'en est servi depuis vingt ans pour consolider son pouvoir, et cela au prix du dépeuple ment de son pays, dépeuplement qui était certes loin de donner de la force au Clergé, mais celui-ci persiste à ne pas regarder où on le mène et fait cause commune avec lui. Quelques exceptions se sont manifestées cette année mais ne tiraient pas à consé-

quence.

Depuis longtemps M. Cartier ne vou lait pas entendre parler de l'octroi des régîtres aux paroisses canoniques érigées par V. G. et l'on sait la violente opposition qu'il lui a faite jusqu'à Rome. Or l'action du gouvernement sur la question des écoles du Nouveau Brunswick lui ayant plus que jamais rendu V.G. hostile, il chercha un moyen de refaire en partie sa position qu'il croyait gravement compromise par la lettre de V. G. Il alla donc lui rendre visite et si je suis bien informé, lui faire entrevoir la possibilité d'obtenir les régîtres tant désirés. Rien ne pouvait venir plus à propos pour V. G. qui était alors sous l'effet du profond chagrin que lui avait causé le décret de Rome donnant généralement gain

pastorale de V. G. du 1er Janvier 1853, de cause au Séminaire. En obtenant même coup sur les doigts de ses supérieurs qui n'avaient pas voulu lui donner raison en tout et partout.

Elle sacrifia donc la question des écoles du Nouveau Brunswick à son désir d'obtenir les régîtres, et moyennant la promesse de travailler à les lui faire accorder, elle donna à quelques personnes le Conseil de voter pour M. Cartier et alla lui faire visite. La Minerve annonça ces faits en leur donnant la tournure exigée par l'occasion

et n'a jamais été contredite.

Surpris de cette volte-face inattendue, M. Jetté va trouver V. G. avec deux de ses amis politiques, citoyens marquants et catholiques irréprochables, pour savoir si l'assertion de la Minerve était vraie. V. G. ainsi mise au pied du mur tergiverse d'une manière pénible et fait des réponses qui confondent ces messieurs d'étonnement, au point qu'ils Lui en disent vertement leur facon de penser. Mais ils ignoraient alors complètement qu'on eût fait adroitement miroiter aux yeux de V. G. la grosse affaire des régîtres, et ils étaient à cent lieues de soupçonner qu'après avoir si emphatiquement affirmé la complète subordination du pouvoir civil «aux saintes congrégations romaines, n Elle songeat très sérieusement à se servir de ce même pouvoir civil pour contrecarrer une décision des mêmes « saintes congrégations » qui lui déplaisait. Il paraît que tout le monde doit obeir avenglement «aux saintes congrégations à l'exception de V. G. Voilà entre parenthèse le grand exemple de soumission qu'Elle nous donne après nous avoir si dure ment reproché de ne pas accepter un prétendu jugement qui n'en est un que pour les ignorants et qui n'a jamais été en fait qu'une flagrante iniquité et une moquerie de justice.

M. Cartier réussit donc ainsi avec un peu de savoir-faire, à faire souffler à V. G. le froid et le chaud devant le public. Mais le bon sens du peupledont, au dire du grand St. Hilaire; les oreilles sont plus saintes que le cœur des pontifes—le bon sens du peuple ne

pouvait fléchir devant pareille exemple, et M. Cartier fut battu malgré son offre tardive des régitres, et malgré les conseils de la dernière heure donnés par V. G. d'après la Minerve. Mais aussi V. G. eut une décision judiciaire qu'Elle convoitait ardemment pour agir à Rome contre le décret. Reste à savoir comment une décision obtenue sous pareils auspices et que son anteur semble ne pas avoir osé motiver, pourra être survie de l'effet pratique. (1)

Mais cette sigulière complication d'entrevues, de menées secrètes, d'arrangements intimes, d'intrigues ina vonées, et de changements de front si subits, ne montre-t elle pas un peu combien les ecclésiastiques savent encore mieux que les autres faire bon marché des bienséances de position quand leurs petites convoitises sont en jen? Et les laïcs peuvent-ils bien facilement s'empêcher de songer combien souvent la franchise et la sincérité doivent se voiler la face dans les conlisses ecclésiastiques? Depuis près de de deux ans d'ailleurs les laïcs n'en sont ils pas rendus à se demander s'ils ne leur faudra pas quelque jour aller mettre la paix parmi les saints?

Au reste personne n'ignore que la sincérité n'est pas exactement le point saillant des habitudes ecclésiastiques, témoin par exemple les célèbres instructions secrètes du pape Engène IV à ses légats au Concile de Bâle, leur conseillant de donner le change aux Princes en soumettant au Concile un projet de réforme de la Courde Rome, «laquelle réforme ne devrait pas être une vraie réforme, mais seulement une ébauche...» mais je me demande tou jours sur quel principe évangélique on a pu baser cette consciencieuse diplomatie.

Je viens donc aujourd'hui signifier respectueusement et fermement tout à la fois à V. G. que nous sommes décidés de mettre fin d'une manière ou d'une autre à ce honteux systême d'os-

traciser les personnes en pleine église au moven de la calomnie érigée en tactique, et de jeter systématiquement le discredit sur le seul parti qui dans son sein les hommes qui ne sont pas notoirement contaminés par la corruption, l'abus de confiance, le parjure politique, le mensonge officiel, l'autorisation du pillage des deniers publics, et la trahison et la vente de tous les droits du pays. Voilà la peinture vraie du parti que le Clergé a toujours souțenu, et celui qui vons parle ainsi, Mgr., en sait bien long, par les recherches qu'il a faites et les informations qu'il a reçues, sur ce parti et les hommes qui le composent; et il connait bien des choses encore secrètes qui montreront bien clairement ce qu'il a toujours été en intention comme en fait. Comme c'est un libéral qui lui parlo ainsi, V. G. sera sans doute portée à faire ses réserves sur ce que je lui dis ici; mais Elle pourrait peut-être repasser dans son esprit ce que lui a dit, pendant les dernières élections, dans cette entrevue à laquelle je viens de faire allusion et dont on a beaucoup parlé dans certains cercles, un des hommes les plus éminents de Montréal tant par son inteiligence et son sav · que par sa modération bien cor et de plus catholi que irréprocham.

m

ni

de

ni

ch

te

la

pa

en

tre

qu

de

bo

11'€

l'o

du

de

tin

vu

lec

cer

tan

der

de

et l'in

que

par

ava

put

poi

ne:

nés

**o**pi

ne :

oû

hor

d'in

qu':

me.

ne

la 1

Qua

me

m'i

infl

pou

La

 $m_0$ 

pas

Quand un homme comme celui-là va jusqu'à rappeler à V. G. qu'Elle apprécie mal la situation politique, qu'Elle ne voit pas où l'on mène le pays, qu'Elle n'a jamais soutenu que les mauvais gouvernements et que le Clergè se prépare de cruelles déceptions par la ligne de conduite dans laquelle il persiste malgré l'évidence des faits et des preuves, il semble que V. G. pourrait au moins se donner la peine de réfléchir un peu sur ce que lui a dit un homme de cette valeur.

Et qu'il soit bien entendu ici que les libéraux, ceux au moins qui sont sérieux et sensés, ne demandent nullement l'aide ni l'approbation du Clergél Nous ne demandons que son abstentention des luttes politiques, et surtout qu'il ne fasse pas de la chaire un lieu de propagande des principes du torys-

<sup>(1)</sup> Cette décision est restée non avenue, et une décision différente est intervenue depuis, donnée par uu autre juge.

me et un moyen de couvrir la calomnie contre les personnes du manteau de la religion! Nous demandous qu'il s'abstienne de l'injure, et de la calomnie des hommes politiques, dans la chaire. Nous lui demandons de respecter la religion qu'il prêche au lieu de la prostituer an soutien d'un parti. Nous lui demandons surtout de ne pas parler d'une manière pour agir ensuite en seus opposé; de ne pas se dire neutre tout en se faisant partisan fanati-Après tout, quand nous ne lui demandons que de la sincérité et de la modération, de la charité et le simple bon sens ordinaire, cette demande n'est pas absolument intolérable.

Nous avons souffert bien longtemps l'odieuse conduite d'une grande partie du Clergé vis-à-vis de nous, essayant de le rappeler par la discussion au sentiment des convenances; et nous avons vu V. G. défendre la réception et la lecture d'un journal qui ne se donnait certainement aucun tort: 1º en répétant ce que tant d'Evêques-et tout dernièrement encore l'illustre Evêque de Perpignan, l'un des hommes sages et éclairés du Concile-ont dit de l'intervention du prêtre dans la politique; 2º en prenant personnellement à partie devant le public les prêtres qui avaient commis les plus graves écarts publics. V. G. a poussé les choses au point d'intimider le journalisme, qui ne vit, comme de raison, que des abonnés dont elle contrôle beaucoup les opinions et les actes politiques, et qui ne sont pas assez éclairés pour savoir oû et quand le prêtre s'égare.

Eh bien, Mgr., il reste quelques hommes sur lesquels les systèmes d'intimidation, quelque bien combinés qu'ils soient, n'ont aucune prise, et je me fais une gloire d'en être un. Je ne crains qu'une seule chose, c'est que la raison et le vrai soient contre moi. Quand j'ai pu me convaincre honnêtement qu'ils sont avec moi, le reste m'importe peu, quelles que soient les influences qui se lignent ensemble pour maintenir le faux et l'arbitraire. La presse ayant consenti à se laisser momentanément baillonner, il n'est pas possible aux hommes qui repous-

sent l'esclavage de l'esprit de subir toujours en silence les insultes que des curés arrogants, et quelquefois peu respectables personnellement; leur auressent lâchement là où ils ne peuvent pas répondre (1). Et le temps semble n'être pas éloigné on il nous faudra dire à ceux qui s'oublient si gravement: « Voyons, Messieurs, regardons-nous bien en face et sachons enfln qui doit baisser le front devant l'autre sur le chapitre de la moralité personnelle.»

Nous espérions donc depnis longtemps que les supérieurs ecclésiastiques finiraient par faire leur devoir et que les plaintes des intéressés et des calomniés auraient quelqu'effet sur eux, mais nous voyous de plus en plus que quand il s'agit de sa suprematie hiérarchique, le Clergé fait bon marché des devoirs les plus évidents et des obligations les plus sacrées. Nous voyons aussi les supérieurs éclésiastiques s'obstiner à fermer les yeux sur mille choses que les prêtres raisonnables et sincères admettent être des écarts graves et que des Evêques ont flétries. Nous aurions donc dû être écoutés au lieu d'être repoussés et insultés de nouveau quand nous demandions des choses justes. Nous n'avions certainement pas tort puisque tant de prêtres sensés ici même blament les écarts dont nous nous plaignons, et gémissent de la conduite anti-évangélique de leurs confrères. Des prêtres étrangers, des Evêques même ont dit en apprenant les écarts dont je parle ici: «Si vos Evêques s'imaginent donner de la force à la religion par ces moyens, bien grande est leur erreur et bien terrible est leur responsabilité. » De pareils aveux prouvent-ils que nous seuls avons certaine. ment tort et que ce sont nos calomnia

église e en Higune Les

e sout la core parfliciel, leniers ente de a peinergé a

i vous long, s et les sur ce posent; encore clairen intenest un

G. sera réserves ais Elle ans son les dertrevue à usion et cértains lus émi-

s catholi celui-là qu'Elle politique, mène le tenu que

n inteili-

a modé-

t que le es décepe dans ladence des ble que V. lonner la ur ce que valeur.

ici que les i sont séent nulledu Clergél on abstenet surtout re un lieu du torys-

<sup>(1)</sup> Le fait est que quand un citoyen est attaqué en chaire par un curé, et désigné de ma-nière à être reconnu par l'auditoire, il pour-rait fort bien se lever dans son banc et inviter tranqu'illement le prêtre à respecter le lieu saint. Cela s'est déjà fait, et si on le faisait plus souvent le Clergé serait bientôt mis à la raison. Beaucoup de curés ne sont si arrogants dans leurs sermons que parce qu'ils comptent sur le manque d'énergie des gens.

ont certainement raison?

Nous en sommes donc réduits, par la détermination apparente des Evêques à laisser le champ libre à la violation constante de toutes les convenanreligieuses et sociales, à adopter tel système de défense qui nous permettra de punir nos agresseurs suivant leurs mérites. C'est moi qui porte ici la parole, mais V. G. peut être persuadée que je ne suis pas seul et que je suis cortout ce qu'il y a d'esprit fermes et de caractères indépendants dans la province; par tous ceux enfin que le souffle de l'absolutisme ultramontam n'a pas nulliflés et flétris.

Voici donc ce que je me permets de soumettre à V. G.

On nous traite de révolutionnaires, de communistes, de renégats etc., etc. Personne n'ignore que ces injures n'ont aucune raison d'être, ne sont pas le moins du monde applicables à ceux auxquels on les addresse, et ne sont basées sur aucun fait, aucune donnée sérieuse. On sait qu'elles n'ont d'an tre but que de discréditer systématiquement aux yeux de la masse ignorante un parti qui a des principes politiques sains et justes au profit d'un parti qui n'a subsisté jusqu'à présent, malgré ses pillages, ses corruptions, ses hypocrisies et ses parjures, que grâce au suport actif et dévoué du Clergé qui, au fond, n'a jamais songé qu'à le forcer un jour ou l'autre de reconnaître le principe de la sujétion de l'Etat à l'Eglise. Tout cela n'est clairement que de la tactique politicoreligieuse basée sur la calomnie préméditée des personnes; mais celui qui a un peu d'histoire ecclésiastique en tête sait ce que le Clergé peut dire de ceux qu'il n'aime pas, et quel riche vocapulaire d'injures il tient en réserve pour les cas on ses prétentions, tempoporelles surtout, ne sont pas admises.

Mais au moins les hommes que l'on se permet de traiter comme je viens de le dire sont-ils regardés comme de mauvais citoyens parmi nons? Loin de là. Presque tous sont des hommes qui depuis trente ans résistent à l'op-

teurs en rabats, surplis et chasuble qui pression politique et à la corruption gouvernementale, et luttont avec courage contre un gouvernement dont les fautes administratives ont dépeuplé le Bas-Canada; des hommes qui n'ont pu être achetés par des offres brillantes; des hommes qui auraient obtei.u ce qu'ils auraient voulu s'ils eussent consenti d'entrer dans le camp du mensonge officiel et du pillage du coffre public; des hommes enfin qui ont souvent en l'abnégation de compromettre dialement approuvé et soutenu par leur fortune personnelle plutôt que de céder aux obsessions des hommes au pouvoir. Sûrement de pareils hommes avaient quelque droit de se croire à l'abri des insultes des curés! Et dans leur vie privée que sont-ils ? Donnent-ils de mauvais exemples dans leurs rapports sociaux, dans leurs habitudes privées et dans leurs mœurs? Ne penvent-ils pas regarder de bien haut sous ces divers rapports nombre d'hommes que le Clergé leur préfère? Je ne saurais entror ici dans beaucoup de particularités, mais je puis tonjours rappeler à V. G. les scandales publics d'ivroguerie et d'immoralité donnés depuis vingt aus par plusieurs des hommes au pouvoir, scandales sur lesquels le Clergé ferme les yeux pour insulter en toute occasion ceux qui n'en out donné aucun.

ser Vo

à c

Se 1

cel

libi

and

16. 5

nie

toy

que

bie

rog ne o

poli

un

sur

est

très

mer

sont

mat

libr

plus

qu'i

litiq

duit

que

calo

grai

que

mie

dan

se fa

prol

tain

se f

cou.

com

qu'i

teni

nég

seci

qua

rait

en

ins

peu

que

Die

ceu

COI

C

P

. 1

Le Clergé n'a pas d'expressions assez dures, assez insultantes pour nous; mais quelle tendre indulgence, quelle paternelle bonté il a montrées envers cette sainte petite cohorte de rédacteurs à bons principes des journaux religieux qui, un bean dimanche matin, pendant la grande messe, allaient en vue des edifices parlementaires se baigner nus avec des femmes nues, avec lesquelles ils faisaient le soir, chez l'un d'eux, une orgie qui a provoqué les plus vives plaintes des voisins et du Curé? Quels cris aurionsnons entendus si les intéressants baigneurs eussent été des libéraux! Mais c'étaient des jeunes gens bien dressés et bien façonnés à parler contre leur pensée intime, et les maîtres ont complaisamment fermé les yeux sur l'énorme escapade des élèves Quand ou défend la religion, on peut bien s'amuser un tantinet pendant la messe. Voilà comme le prètre pardonne tout à celui qui se fait son instrument, puis se retourne pour calomnier sans merci celui qui veut rester indépendant et

ruption

vec cou-

dont les

euplé le

ni n'ont

brillan-

obtei.u

enssent

du men-

n coffre

ont sou-

romettre

it que de

nmes au

lls hom-

se croire

Et dans

s ? Don.

les dans

leurs ha-

mœurs?

de bien

nombre

préfère ?

ns beau-

s je puis

s scanda-

'immora-

s par plu-

oir, scan.

gé ferme

oute occa-

ié aucun.

ions assez

mr nous;

ce, quelle

es envers

de rédac-

journaux

dimanche

messe, al-

parlemen-

es femmes

aisaient le

rgie qui a

laintes des

is aurious-

ssants bai-

aux! Mais

en dressés

ontre leur

s ont com-

ux sur l'é-

Quand on

oien s'amu-

Eh bien, Mgr., quand un prêtre, sans ancune espece de droit, ni même de p. stexte plausible, injurie ou calomnie en chaire un candidat ou un citoyen respectable pour le seul motif que sa politique lui déplait (et combien de curés, et toujours les plus arrogants dans leurs sermons politiques, ne connaissent absolument rien de la politique du pays) ne mériterait il pas un peu que l'on retournât les cartes sur lui en montrant au peuple ce qu'il est le plus sonvent? Car c'est un fait très-remarquable, et qui est stricte ment vrai en règle generale, que ce sont presque toujours les prêtres aux manvaises habitudes et aux mœurs libres qui sont les plus violents et les plus fanatiques à l'eglise centre ceux qu'ils combattent au point de vue politique. J'ai souvent conclu à une conduite secrète coupable chez les prêtres que je voyais se faire insulteurs ou calonniateurs en chaire, et dans un grand nombre de cas j'ai pu constater que j'avais en raison et que mes premiers soupçons étaient fondés.

Plus un prêtre est exagéré, ou brutal dans son langage, contre ceux dont il se fait l'adversaire politique, plus il est probable, je devrais presque dire certain, qu'il a quelque chose de grave à

se faire pardonner.

C'est là sa manière à lui de faire sa cour à ceux qui doivent scruter sa conduite. Par son zèle contre ceux qu'il qualifie. « d'impies, » il espère obtenir plus d'indulgence pour les petites négligences et les chères petites fautes secrètes dont il se sent coupable. Et quant au peuple, comment soupcomierait-ild'inconduite cet homme si austère en paroles, que le zèle pour la religion inspire et emporte, et qui, s'il va un peu loin, ne semble mu que par l'unique motif de la plus grande gloire de Dieu? La chose est impossible, et ceux qui osent dire quelque chose ment l'action sociale du clergé dans ce

trouve toujours sur la brêche pour la défendre, sont vécessairement des ennemis de cette même, religion qui a le bonheur de posséder un si noble enfant!

Jai en ma possession tant de faits de la plus terrible gravité au soutien de l'appréciation que je .me permets de faire ici des prêtres potitiques, que je ne crains pas de dire que l'on peut presque toujours hardiment conclure des sermons politiques violents aux mœurs douteuses de leurs auteurs. L'un est presque toujours le corollaire de l'autre. Et c'est un autre fait tout aussi, remarquable que j'ai rarement découvert rien de sérieux à la charge des prêtres modérés et sages qui ne viotentent point la conscience de leurs paroissiens. Cela est tout naturel, du reste, puisqu'étant sages sur le chapître de l'intervention du prêtre dans la politique il serait étrange qu'ils ne le fussent pas aussi dans les autres détails de leur conduite. Dans le Clergé comme ailleurs, la sagesse sur un point forme une présomption légitime pour tous les autres; de même que l'oubli de tous les devoirs et des plus simples règles du bon sens sur un point important des raphorts avec autrui doit naturellement faire présumer que l'on n'est pas plus particulier sur le reste. Et je repète que j'ai en ma possession des faits très nombreux et très graves au soutien de ce point de vue. Car il y a longtemps que je comprends, d'après les tendances dominatrices que je vois se développer si rapidement dans le Clergé, que nous marchons à une lutte grave, dans laquelle plusieurs succomberont peut-être avant qu'il ne soit refoulé dans le sanctuaire, mais qui ici comme ailleurs, finira nécessairement par la victoire du laïcisme, c est à dire de la souveraineté nationale, sur le cléricalisme, qui se résume finalement dans le despotisme d'un homme. Et prévoyant cette lutte, je me suis préparé à la faire non avec de simples déclamations, mais avec de faits tangibles soutenus de preuves indéniables. J'ai donc étudié spécialecontre ce saint homme que la religion pays; je l'ai suivi non seulement sur

la scène publique où il semble irré- de dénigrement personnel contre des prochable à ceux qui ne le jugent hommes qui savent être dans le vrai qu'avec leurs sympathies religieuses, mais aussi en dehors de la scène où il est tant flatté; et là, Mgr., j'ai vu bien libre de ses opinions et de ses actes. des points noirs, bien des lambeaux du costume sacerdótal accrochés aux épi nes dont le sentier où il marche est bordé.

J'ai beaucoup cherché, mais j'ai beaucoup trouvé. Et je puis l'affirmer ici devant Dieu, Mgr., mon but n'a jamais été de faire simplement du scan dale, ou de contrister pour le plaisir de le faire des hommes parmi lesquels j'en vois beaucoup que je sais être sincères et estimables, mais voyant tant de membres du Clergé si acerbes et si arrogants vis-à-vis de tout un parti politique dont le programme se résume uniquement dans l'administration hon nête de la chose publique, et d'un autre côté amis si fanatiques d'un autre parti dont le bilan se résume dans la corruption universelle, l'avilissement des caractères, le parjure électoral érigé en système et la vente des droits les plus sacrés du pays, je me suis dit qu'il fallait ne venir dans cette lutte que solidement muni de toutes armes pour faire face à un corps puissant qui ne permet jamais que l'on touche même à ses membres coupables, et qui n'a jamais hésité d'organiser la calomnie contre les hommes indépendants pour protéger ceux des siens qu'il sait être indignes!

S'il me faut jamais rendre compte de quelques enquêtes ecclésiastiques qui sont venues à ma connaissance, je montrerai d'étranges choses. Je ..ie suis donc préparé à repousser la ca lomnie contre les citoyens chaque fois qu'on y aura recours comme par le passé, par des faits accablants que je prouverai. Et je suis si éloigné de vouloir simplement faire du scandale, que je ne me propose de publier les faits que je possède, et dont j'ai donné une légère idée dans ma lettre à M. Rousselot, qui si les supérieurs ecclésiastiques s'obstinent absolument à permettre aux prêtres arrogants de se jouer comme ils le font de l'honneur des citoyens et de continuer leur systême

en maintenant que dans le domaine politique le catholique est entièrement Le Clergé prétend le contraire, mais il abandonnera cette absurde prétention comme il a abandonné celle qu'aucun catholique ne devait prêter serment de fidélité à un prince hérétique, et bien d'autres encore qu'il n'oserait plus exprimer aujourd'hui.

de.

di:

de

ch

la

lor

dé

tiq

véi

adı

par vės

L

doı

sio

la

roi

dro

rac

ind

per

atte

gér

de

1101

prê

sul

que

du.

de

sou

tan

plu

Cle

po1

gra

tou

800

ser

pas

do

rei

Lei

vê

le

l'i

op

80

mi

le

er

di

J

S'il veut modifier sa tactique, je serai très heureux de ne pas rompre le silence que, malgré les excès de langage et les provocations outra geantes d'un si grand nombre de prêtres, j'ai gardé jusqu'aujourd'hui sur les nombreuses faiblesses secrètes de ses membres. Mais si nous devons continuer, simplement parceque notre politique ne convient pas à des hommes qui sont presque tous risiblement neufs sur les questions politiques, d'être le point de mire des colères ecclésiastiques et du richissime vocabulaire clérical, nous repousserons la diffamation et l'injure par la publication de faits authentiques, que la nécessité de nous protéger contre les calomniateurs nous forcera de commenter devant le public.

Ces faits sont souvent, sans doute, d'une nature excessivement scabreuse, V. G. le sait mieux que personne, et grand pourra être le scandale; mais il y a vingt ans que le Clergé n'a que le langage de l'injure pour tous les libéraux du pays; il y a vingt ans que nous espérons qu'il renoncera à faire du temple de Dieu un lieu de polémique mondaine et souvent d'outrage public aux honnêtes gens; il y a vingt ans que les supérieurs ecclésiastiques ferment les yeux sur ces criants abus et par là encouragent les exagérés dans leur tactique de diffamation et d'injures; et si, fatigués enfin de l'intempérance de langue des uns et de la connivence évidente des antres, nous montrons ce qui se passe derrière un rideau que personne encore, en Canada, n'a osé soulever, la faute en sera à ceux qui n'auront voulu écouter aucune représentation et qui, étant en e des
e vrai
maine
ement
actes.
nais il
ention
aucun
ent de
et bien
us ex-

ue, je rompre cès de outra le prèiui sur ètes de ns conotre poommes lement itiques, colères vocaburons la bublicaa nécesles ca-

ommen-

s doute, abreuse, onne, et e; mais n'a que tous les ans que à faire polémioutrage y a vingt astiques its abus rés dans et d'injuntempée la cons. nous rière un en Cae en sera uter auétant en debors des responsabilités sociales ordinaires, s'imaginent être aussi audessus des lois de la bienséance, de la charité, et du respect des droits et de la réputation d'autrui. Nous ne voulons plus que sous le faux prétexte de défendre la religion, un prêtre fanatique ou ignorant fasse de la chaire de vérité un trétean de carrefour, et adresse à ceux qui vont prier Dieu des paroles que jamais les gens bien élevés n'échangent entre eux.

La nature de la défense dépendra donc dorénavant de la nature des aggres-

sions. Quand un prêtre ne trainera pas la politique dans la chaire, nous saurons lui montrer le respect auquel a droit un honme sage revêtu de ce caractère. Quand on n'attaquera pas les individus, nous saurons respecter les personnes. Mais quand les aggressions atteindront la vie privée, la reputation générale, et surtout qu'elles partiront de la chaire, alors nous saurons ce que nous devrons faire et nous serons prêts. Nous ne nous laisserons plus insulter et calomnier sans montrer ce

Je suis surpris que tant de membres du Clergé ne paraissent pas se douter de ce que pourraient riposter bien souvent ceux qu'ils attaquent avec tant d'aigreur, si ceux-ci n'étaient pas plus raisonnables et plus sensés qu'eux!

que sont nos diffamateurs.

On a peine à concevoir comment le Clergé ne voit pas le danger qu'il y a pour lui à laisser sans mot dire un si grand nombre de ses membres blesser toutes les convenances ligieuses et sociales par leur obstination à faire servir la chaire de véhicule a leurs passions politiques ou à leur esprit le domination sur ceux qui les entourent. Nombre de conciles l'ont péremptoirement défendu; nombre d'Evêques éminents en ont fait ressortir le danger ; l'esprit de l'évangile comme l'intérêt bien entendu du corps y sont opposés; des plaintes nombreuses se sont fait entendre; de graves inconvénients en ont surgi; mille haînes locales en ont été la suite; mille embarras en sont sortis, et pourtant l'abus grandit toujours! Et la seule explication possible de la longue tolérance des

Evêques est que cet abus profite à la hiérarchie au point de vue de sa suprématie temporelle. Ce n'est pas la première fois, du reste, qu'un Clergé aura fait passer les intérêts de sa domination avant les intérêts bien entendus de la religion. Combien de fois n'a-t-on pas vu la Cour de Rome ou les églises nationales sacrifier celle-ci au profit de celle-là?

Et voilà ce que l'on fait ici aussi. Pour ariener peu à peu le pouvoir civil à se compromettre vis-à vis du Clergé, on lui a fait sentir la puissance du corps sur les masses; on a fait ou tolèré mille choses que la religion réprouve, que les Conciles ont défendues, mais qui tendaient à faire comprendre au torysme local qu'avec le Clergé pour allié il pourrait se maintenir indéfiniment au pouvoir malgré une administration corrompne de la chose publique; mais il était bien entendu qu'il ne refuserait rien au Clergé.

C'est ainsi par exemple que celui-ci a accepté la Confédération à la coudition expresse qu'on lui laisserait la haute main sur l'instruction primaire, le plus grand de tous ses moyens de domination après le confessional; et le marché a été conclu sur cette base entre lui et des ministres parjures à leurs devoirs et à leur mission. De là ces déplorables mandements qui resteront dans notre histoire cemme des monuments éternels de l'esprit antinational du Clergé, et dans lesquels on recommandait au peuple de sanctionner la violation du plus cher de ses droits, celui d'être consulté sur l'organisation des institutions qui doivent le régir. De là l'ensemble avec lequel le Clergé a mis au ban de l'opinion les hommes qui réclamaient contre la vente des droits du pays, vente consommée par des ministres récompensé-depuis par des faveurs et des titres; vente faite avec la pleine approbation des Evêques qui s'occupent infiniment peu, ici et ailleurs, que les droits d'un peuple soient violés et anéars prétentions à contrôler le antis s temporel sont admises. Peu de personnes encore parmi nous comprennent ces choses! Peu de personnes connaisjouer pour amener le Clergé à recommander aussi fortement qu'il l'a fait la noavelle come naison politique. Mais quand on verra enfin la vérité; quand on sama que le Clergé a approuvé l'infâme répartition de la représentation que l'on a imposée au Bas-Canada, et qu'en échange de promesses dont les évenements ont montré l'inanité il a jonssé le peuple de toutes ses forces à sanctionner l'anéantissement de ses droits, alors il se fera une réaction qui dépassera peut-être beaucoup le champ de la politique. Car le peuple finira par comprendre que l'essence du pouvoir clérical est la négation de tont droit qui ne découle pas du bon plaisir du Pape, principe odieux qui sape par sa base tout droit naturel et politique et qui met un peuple à la merci du Clergé. Et l'on a vu depuis des siècles ce que deviennent ces masses humaines qui acceptent aveuglément la direction d'un pouvoir qui u'a jamais eu et ne saurait avoir d'autre règle que l'arbitraire.

L'infaillibilité d'un homme sur les questions de mœurs, c'est-à dire en matière sociale, politique, législative, légale ou scientifique, donc sur tous les sujets de l'ordre temporel, est la plus terrible aberration de l'histoire. C'est, a dit un illustre prêtre mort dans le sein de l'Eglise: « C'est la plus grande insolence qui se soit encore autorisée du nom de Jésus-Christ!» Ce principe de l'infaillibilité en matière temporelle ne peut signifier que l'arbitraire sous sa pire forme; le pouvoir absolu et illimité d'un homme qui n'a aucune espèce de responsabilité en ce monde, et auquel les flatteurs en droit canon répètent à l'envi depuis des siècles qu'il est au dessus de tout droit positif humain ou divin, qu'il ne peut être lié par aucune loi, qu'il peut commander à la raison humaine même dans les choses que « Dieu a laissées aux disputes des hommes, ret qu'il est dans le monde le seul dispensateur de la vérité même dans la sphère purement temporelle! Avec pareilles attributions, les gouvernements de-

sent les ressorts secrets que l'on a fait | peuples ne sont plus que des troupeaux taillables et corvéables qui n'ont aucun droit d'examiner le sort qu'on leur prépare, ni de surveiller leurs administrateurs; la raison humaine perd tous ses droits puisqu'elle ne doit plus recevoir sa direction que du Pape en tont ordie de choses, et il n'y a plus qu'un seul sonverain maître des sociétés et des états qui, suivant l'abominable prétention des commentateurs du droit canon, « PEUT FAIRE JUSTE CE QUI EST INJUSTE, ET injuste ce qui est juste!!» C'est à dire qu'il peut faire ce que Dieu luimême ne saurait faire! Est ce assez d'impiété comme cela? Et n'y a til pas d'autres flatteurs en droit canon qui ont osé dire que « le tribunal de Dieu et le tribunal du pape n'étaient qu'une seule et même chose? » Cette assertion est-elle une impiété et un blasphème, Mgr, oni ou non? Et la Civiltà ne nous a-t-elle pas informés, il y a trois ans, que « quand le Pape pense c'est Dieu qui pense en lui? » Un catholique est-il vraiment tenu d'accepter cette assertion des Rév. pères rédacteurs du journal? Dans quel systême, Mgr., a-t-on jama s vu arbitraire comparable à celui-là? Persuader à un homme qu'il est l'égal de Dieu!!. Et cet arbitraire est la quintescence de l'ultramontanisme tel que défini par les commentateurs les plus autorisés du droit canon!!

 $\mathbf{d}\mathbf{e}$ 

tr

m

lie

sif

fa

tê

de

la

le:

m

80

 $T\epsilon$ 

la

 $p_0$ 

pa

rat

sa

se

to

m

qv

Гe

a

пa

to

liq

fai

10

qu

ne

tic

di

 $\Pi$ 

le

ęŋ

ge

()t

116

('6

CC

tı

Le grand Bellarmin lui même, jé-. suite et cardinal, n'a-t il pas affirmé que «si le Pape ordonnait de commettre le péché et proscrivait la vertn, l'Eglise serait obligée de tenir le péché pour bon et la vertu pour mauvaise si elle ne voulait pas pécher contre la conscience? " (Si autem Papa erraret præcipiendo vitia vel prohibendo virtutes, teneretur Ecclesia credere vitia esse bona et virtutes mala nisi vellet contra conscientiam peccare.) Est-ce à un pareil enseignement qu'un catholique est, tenu de soumettre respectueusement sa raison? Comment se fait-il que l'on n'ait jamais mis cette infâme proposition à l'Index?

Je n'ignore pas que quelques comviennent esclaves du sacerdoce, les mentateurs très modernes ont essayé de pallier ces aberrations et ces extravagances de l'ultramontanisme; mais ceux qui vont aux sources au lieu de se laisser tromper par les falsificateurs de notre époque savent parfaitement à quoi s'en tenir sur le systême et sur les hommes qui le défendent anjourd'hui. Il a sa source dans la plus colossale fraude de l'histoire, les fansses décrétales, et va bientôt mourir sous les arrogances et les mensonges de ses défenseurs du jour. Toutes ces prétentions choquent (rop la conscience, la raison et le bon sens pour n'être pas bientôt reléguées parmi les plus déplorables écarts de la raison humaine.

rou-

qui

sort

eiller

ı'elle

que

es, et

erain

qui,

1 des

PEUT

E, ET

est à

u lui-

assez

a-t il

canon

al de

taient

Cette

et un

Et la

irmės.

Pape

2 " Un

i d'ac-

res ré-

el sys-

itraire

ider à

Dieu!!.

scence

défini

auto-

ne, jé.

ıffirmé

com-

vertu,

e péché

nvaise

ntre la

erraret

virtu-

tia esse

contra

pareil

ue est,

sement

ue l'on

roposi -

s com-

essayé

hu-

Eh bien, où a conduit toute cette savante tactique d'un corps où l'on ne se rétracte jamais quels que soient les torts individuels ou collectifs? A démontrer aux hommes indépendants que si l'on ne met pas une barrière à l'esprit de domination du Clergé, il n'y a pas de liberté possible dans un pays; à leur faire sentir, par les abus journaliers que le Clergé introduit dans tous les détails de la vie sociale et polique, et surtout par i'odieux abus qu'il fait constamment des choses saintes pour dominer les simples et les faibles, que là où il n'y a pas de lois sévères pour le maintenir dans de justes bornes, il ne respecte pas plus les institutions et les lois que les droits individuels et les convenances publiques; qu'il ne se sert de son influence sur les masses que pour broyer saus pitié quand il le peut tout ce qui n'est pas à genoux devant lni et jeter systématiquement le discrédit sur tous ceux qui ne veulent pas se faire ses esclaves de cœur et de pensée, sur tous ceux enfin qui défendent les libertés publiques contre ses empiètements constants ou contre les fantes du pouvoir qu'il soutient parcequ'il le contrôle. On sait combien le Clergé est habile à miner sourdement, quand il n'est pas assez fort pour les combattre à ciel ouvert, les gouvernements qui mettent un frein à sa soif de dominer tout dans

Nous avons vu depuis deux ans à quel point de deraison le Nouveau-

Monde, tout récemment approuvé par V. G., a poussé ses théories sur l'omnipotence du prêtre. Ce sont les aberrations absolutistes des bulles Unam Sanctam, Clericis laicos, In Cana Domini, Supernæ dispositionis, Cum ex Apostolatus officio, et plusieurs autres, que l'on nous présente comme obligeant les consciences catholiques. Tontez ces bulles, qui ont pour objet de soumettre en tont le temporel à la domination ecclésiastique, violent tout à la fois le droit naturel, le droit social, le droit politique, le droit civil; bouleverseraient tous les gouvernements du monde si elles étaient acceptés, rendraient toute législation impossible, et mettraient à néant l'indépendance des nations. D'après leurs dispositions, les laïcs ne sont plus rien dans l'état qui ne doit rien se permettre sans l'assentiment des Evèques. C'est le glaive temporel au service du seul souverain du monde, le Pape.

Antrefois dans l'Eglise on prenait au sérieux les textes : « Mon royaume n'est pas de ce monde,» «Remettez votre épée an fourreau ;» «Les rois des nations les dominent, il n'en sera pas aiusi parmi vous,» et nombre d'autres. Aujourd'hni non-seulement on a mis tont cela de côté, mais l'ultramontanisme, par la bouche de Roccaberti, a contourné ces textes de manière a en changer entièrement le sens et à en tirer l'affirmation de la suprématie cléricale sur le temporel! Il a altéré tonte la tradition, fait la leçon aux pères de l'Eglise, relégné St. Grégoire le Grand sur les cablettes, et a nonseulement déclaré le pape infaillible, mais impeccuble aussi et l'a proclamé saint par le seul fait de sa promotion. (Voir le *Dictatus Papa*, de Grégoire VII, qui en réfère là-dessus aux décrétales du pape Symmague, décrétales qui n'ont jamais existe, et sont des faux de Pseudo-Isidore.)

Et quel sera le résultat de tant d'efforts et de tactique? C'est que comme il n'y a pas aujourd'hui dans l'univers chrétien un seul gouvernement qui pourrait subsister deux heures en acceptant ces prétentions comme règle de conduite, il faut les regarder tout simplement comme un legs des temps

rement caduc et non avenu quand cette ignorance s'est dissipée devant les progrès de l'intelligence générale; c'est que l'ultramontanisme rend de me profond qui existe depuis si longtemps entre la conscience de l'humanité et les détestables traditions politiques de la Papauté.

On nous prêche l'absolutisme sous toutes les formes et nous n'en voulons pas. On veut nous sommettre au contrôle d'hommes qui n'ont d'autres notions politiques que celles qu'ils ont pu acquérir sous le régime papal, le pire qui existat en Europe avec le régime russe ou le régime autrichien en Vénétie; et il n'y a que des gens sans étude et sans expé rience, ou des interessés, qui puissent accepter pareil contrôle et pareil régime. On est confondu, en vérité, de la linstitutions qui s'en vont avec elle. singulière incompétence des hommes qui espèrent èncore persuader les sociétés de marcher les yeux fermés sous la conduite de pilotes que l'on voit en toute occasion ne rien entendre à la manœuvre.

On voudrait en un mot faire reculer les sociétés, et quoign'on fasse, à Rome ou ailleurs, elles ne reculeront pas puisque Dieu les a faites pour pro gresser toujours. L'humanité marche irrésistiblement vers Dieu, sou but suprême, comme le fleuve coule vers l'océan dans la durée des siècles! Et ni l'une ni l'autre ne sauraient suspendéfaites dans son passé pour que les permet, il faut qu'il progresse en tout

d'ignorance, legs qui devient nécessai- avec la civilisation et le progrès qu'elle flétrit avenglément, elle se trouvera, un jour qui ne saurait être éloigné, seule et delaissée sur la graude route que Dien a tracée de toute éternité à plus en plus irrémédiable l'antagonis-la marche incessante de l'humanité. Et le fait est qu'elle en est presque ren due là aujourd'hui; mais elle persiste à ne pas le voir. Où sont ses amis, les gouvernements absolutistes? Tous disparus sons le souffle des peuples! Comme une antique aïeule qui quelquefois voit peu à peu disparaître autour d'elle plusieurs générations qui lui doivent l'existence, la Papanté voit aussi tomber un à un les despotismes qui étaient ses seuls soutiens dans le monde politique. Elle semble ne leur survivre un pen que pour formuler obstinément quelques dernières protestations au nom du passé contre le progrès qui transforme et détruit les

nou

don

saiı

les 1

pas

che

si (

mei

enti

dete

trie

tage

mat

mi

eux

ven

sur

que

étra

peri

VOII

pay

mèi

ne l

diei

ceu:

sait

de l

ser

ou

tier

gra

énd

(le

pro

qu

tic.

qu

po.

 $\mathbf{I}$ 

I

D

1)

D

D

D

L

D

La vraie formule du progrès, c'est la grande parole prononcée il y a dix huit siècles: «Soyez parfaits comme votre père est parfait!» Or comme l'homme ne saurait jamais égaler Dieu en perfection, ce precepte signifie qu'il doit se perfectionner toujours autant que sa nature le lui permet. Mais cette loi de perfectionnement regarde autant l'humanité que l'individu. Le progrès pour l'individu consiste dans le développement de ses facultés intellectuelles et morales; et pour l'humanité il consiste dans le perfectionnement constant des institutions qui permetdre leur marche ou remonter vers leur tent à l'individu d'atteindre le but que source. Mais il reste évident à quicon- la Providence lui a assigné. Voilà ce que veut voir qu'au point où en sont que la Papanté n'a jamais compris, et les choses, il faut de toute nécessité semble moins comprendre que jamais. que les sociétés ou la Papauté recu- Pour que l'homme ressemble à Dieu lent. Or celle ci compte déjà trop de autant que sa nature imparfaite le lui gens sérieux s'alarment beaucoup de ordre d'ilees et en tout ordre de chise; son attitude actuelle. Son hostilitéau et ce sont précisément les institutions progrès ne saurait durer toujours. Il se qui lui assurent ce progrès que la Papeut sans doute qu'elle prépare des ca- pauté déteste et flétrit pour ne précotastrophes par sa persistance à vouloir niser que celles qui l'ont toujours tenu empièter sur un domaine qui n'est pas dans l'ornière de la routine et dans la le sien, mais son sort sera finalement | peur de mieux faire que ceux qui l'ont celui de toutes les institutions qui ont précédé. Il n'y a pas une idée destidévié de leur principe; et si elle ne née à faire progresser l'humanité qui vent absolument pas emboîter le pas n'ait été flétrie à Rome du nom de

nouveauté, mot terrifiant qui a toujours donné la chair de poule à toute la sainte curie. Grégoire XVI détestant les nouveautés au point de ne vouloir pas entendre parler d'introduire les chemins de fer dans l'état pontifical, si dénué d'industrie, et où le commerce était aussi systématiquement entravé que l'agriculture. Et ceux qui détestaient ainsi tout progrès industriel, détestaient encore bien davantage tout progrès intellectuel.

Défense d'importer des livres!

Défense d'en publier sans l'imprimatur du censeur, toujours choisi parmi les plus rétrogrades! Les Evêques eux-mêmes, pendant le Concile, ne peuvent faire imprimer leurs observations sur les changements proposés à l'antique foi de l'Eglise!

Défense de recevoir les journaux

étrangers!

u'elle

vera,

pignė,

route

rité à

anité,

e ren

rsiste

nis, les

is dis-

uples!

quel-

re au-

is qui

té voit

tismes

ans le

ie leuc

rmuler

protes

le pro-

nit les

c'est la

a dix

comme

comme

er Dieu

tie au'il

autant

regarde

lu. Le

to dans

es intel-

imanité

nement

permet-

but que

oilà ce

ipris, et

jamais.

à Dieu

e le lui

en tout

chise;

itutions

la Pa-

e préco-

ırs tenu

lans la

ui l'ont

e desti-

nité qui

iom de

Mais

He.

Défense de voyager à l'étranger sans

permission!

Défense d'envoyer ses enfants rece voir leur éducation dans un autre pays!

Défense de parler du gouvernement, mème dans la famille, à moins qu'on ne le proclamât le meilleur de la terre!

Défense (dans les universités) d'étudier l'histoire dans d'autres livres que ceux autorisés par la Censure; et l'on sait ce que la censure romaine faisait de l'histoire!

Défense à un chrétien de conver-

ser en public avec un juif!

Défense aux juifs d'être propriétaires, ou d'exercer une profession ou un mé-

tier, ou de cultiver la terre!

Défenses arbitraires l'exporter les grains ou les bestiaux! Spéculations énormes des quatre frères Antonelli! (le Cardinal compris) par suite de ces prohibitions!

Défense de vendre l'huile ailleurs qu'à l'Annone! (grenier d'abondance.)

Défense de fabriquer nombre d'articles de consommation parceque quelques privilégiés en avaient le monopole!

Défenses aux corps municipaux de présenter des adresses au Pape pour lui exposer les besoins du pays!

Désense aux médecins de soigner

les malades qui ne se confessaient pas dès le 3me jour de leur maladie!

Enlèvement des enfants à leurs parents sous prétexte de religion.

Obligation pour les citoyens de montrer leur billet de communion aux desservants chaque fois qu'ils en étaient requis! Donc des milliers de communions indignes pour éviter de voir afficher publiquement son nom, ou d'être soumis aux tracasseries de la police. qui, par exemple, fermait chrétiennement les yeux sur la vente presque publique des faux billets de confession jusque dans les cafés!!

Obligation de dénoncer ses propres parents à l'autorité s'ils manquaient souvent les offices, s'ils faisaient gras le vendredi, s'ils avaient un livre défendu,—lisez: quitouchât à la politique, car les livres obscènes circulaient beaucoup,—s'ils tenaient des discours séditieux, s'ils appartenaient à une so-

ciété secrète!

Souveraineté de la police! Arrestation sans mandat des citoyens sous les plus futiles prétextes! Et ils pourrissaient en prison sans pouvoir connaître pourquoi ils y avaient été mis!

Et puis secret et ténèbres partout! Secret de la procédure judiciaire! Secret des noms des dénonciateurs et encouragement systématique de cette illustre classe!

Secret des noms des témoins!

L'accusé ne pouvant choisir son défenseur qui lui était imposé d'office !

Secret même des sentences judiciaires qui n'étaient presque jamais

prononcées en public!

Mais par exemple point de secret des lettres! Ce qui aurait dû être public restait secret, n. ais ce qui aurait dû rester secret, la correspondance privée, était constamment violé. Les Evêques de l'opposition, au Concile, étaient obligés de confier leurs lettres à l'abominable gouvernement italien qui, tout excommunié qu'il fût, prenait ces lettres à la frontière et les res ectait! C'étaient des Evêques, Mgr, qui n'osaient pas livrer leur correspondance aux irréprochables employés des saintes congrégations!!

Enfin vénalité des Juges!

Mépris universel de la loi!

Désordre effroyable des finances!

Péculat à tous les degrés de la hiérarchie!

Soixante-six millions disparus en 7 ans sans que l'on pût découvrir où ils étaient allés !

La justice devenue un trafic et la

délation un métier!

Droit d'asile! Un malfaiteur s'ac croche à la robe d'un moine et la police ne peut l'arréter! Il est inviolable anssi s'il réussit à se jeter dans le Tibre, ou dans une Eglise, ou dans un sanctuaire de Madone!

Les propos séditieux punis plus sévèrement que le vol ou l'assassinat!

Trois assassinats par jour commis dans les anciens états du Pape! Population: 2,600,000. Moins de deux par jour en France, la même année. Population: 37,000,000! Voilà la moralité de cette population que l'on nous affirmait être si chrétiennement diri-

Toutes les libertés confisquées, mais

tous les désordres tolèrés!

La comptabilité nulle! Les taxes aussi mal réparties que possible!

La propriété se concentrant de jour

en jour dans la main morte! La captation testamentaire illimitée! La contrebande organisée sur une

échelle énorme et enlevant à la douane le tiers de son revenu!

Les lettres mettant plus de temps à se rendre à Bologne, (cinquante-cinq lieues) qu'à Paris! (trois cent trente lieues.)

Brigandage universel! Familles en tières enlevées aux portes des grandes

villes!

Les ministres vendant les honneurs et les charges publiques!

Les employés du gouvernement ven-

dant ses intérêts!

Les Péculateurs gardant leurs profits illicites!

Les moines vendant les sacrements, les hommes leur honneur et les fem-

mes leur beauté!

Promiscuité effroyable dans la podu meilleur monde!

Tous les vices converts sous le manteau de la dévotion. Les maisons sus-

CES

TAC

ME

dei

que

me

l'or

de

Pie

eur

pet

qu

Оù

rai

Ro

ell

pas

ďu

et

Ne

rei

de

ve

la

ľé

la

Pe

sor

Ru

ch

dit

011

SOL

IX

ils

Et,

pr

ve

év

m

vi

ď

ta

ef

ľ

eı

pe

pectes pleines de madones!

Mœnrs du Clergé à l'avenant ! Sigisbés et courtisanes se disputant les prin ces de l'Eglise, et les moines se faisant pourvoyeurs de libertinage! Le public voyant casserpar la haute Cour de Turin le testament d'un Cardinal par lequel il donnait des sommes considérables aux couvents, laissant dans la misère la femme avec laquelle il avait vécu et les sept enfants qu'il avait eus d'elle! La Cour adjuge la moitié de la fortune à cette femme!

Et chose très remarquable! Tout en faisant fermer rigoureusement cafés le dimanche, mesure dont je ne conteste pas l'apropos, on laissait le bureau de la loterie papale ouvert même pendant les offices de l'Eglise! Et, singularité inouie, Alexandre VII, Clément XI et Benoit XIII avaient dé fendu la loterie sous peine d'excommunication! Lesquels se sont trompés? Ces trois papes ou leurs successeurs

qui ont rétabli la loterie?

Voilà, Mgr., où en était rendue la Papauté temporelle quand la Providence a décrété sa chute définitive. Car il faut bien que ses défenseurs en prennent leur parti. La Papauté ne serait pas tombée si la Providence n'avait de longue main préparé sa chute. Ils nous disent chaque jour que rien en ce monde n'arrive que par elle. Qu'ils acceptent donc la conséquence du principe qu'ils posent et qu'ils admettent que c'est elle qui a dû permettre la chute du pouvoir temporel puisqu'il est tombé. Et certes le tableau que je viens d'en faire et qui est strictement vrai dans tous ses détails, montre bien que jamais pouvoir en ce monde n'avait mérité davantage sa rétribution providentielle. Pour bien connaître le gouvernement des Papes, il faut lire les dépêches des ambassadeurs étrangers accrédités anprès du gouvernement papal à leurs cours respectives. Or, que ces Ambassadeurs fussent laïcs ou ecclésiastiques, leur tépulation pauvre et mœurs plus que moignage est unanime sur la maladlibres chez les riches! Incroyables ministration et la démoralisation unicrudités de langage chez les femmes verselles dans tous les départements de l'état.

manus sus-

Sigis. s prin faisant public eTurin lequel érables isère la vécu et d'elle! fortnne

l'out en nt les it je ne ssait le ouvert Eglise! dre VII. ient dé 'excomompés? cesseurs

e la Pa-

vidence

Car il en prenie serait avait de ute. Ils rien en e. Qu'ils nce du admetermettre onisqu'il u que je ctement ıtre bien monde rétribuen con-Papes, il mbassa-

près du

ours res-

sadeurs

leur té-

malad-

ion uni-

nents de

" Tous les vices de toutes les espè-CES DE GOUVERNEMENT SANS LEURS AVAN-TAGES, RÉUNIS DANS UN SEUL GOUVERNE-MENT, a dit un grand écrivain moderne! Certes ce n'est pas sans raison que la Providence a décrété sa chute.

On nous parle bien du rétablissement de la Papauté sous Pie VII et l'on en déduit le triomphe prochain de Pie IX; mais qui donc a rétabli Pie VII sur son trône? Les despotismes enropéeus. Eh bien, regardez donc un peu autour de vons et comprenez ce que vous voyez-et nunc intelligite!-Où sont donc les despotismes qui pourraient aujourd'hui refaire un Pape-Roi? Pourquoi la Providence les a-telle tous laissés tomber? Ne serait-ce pas peut-être pour assurer l'unification d'une grande nation toujours morcelée et nullissée par l'ambition des Papes? Ne serait-ce pas aussi peut être pour rendre impossible le rétablissement de la Papauté temporelle, dont le gouvernement était devenu pratiquement la négation de tous les préceptes de l'évangile et de toutes les notions de la justice, du devoir et du droit? Peut-être Dieu ue voulait-il plus que son vicaire restât—avec l'Empereur de Russie-le seul aespote du monde chrétien! Despote paternel m'a t-on dit! Oui! les millions d'hommes qui ont ponrri dans les prisons papales sous Léon XII. Grégoire XVI et Pie IX, sans savoir bien souvent pourquoi ils y étaient; et les 326 exécutés des Etats Romains en 1851, sont là pour prouver la clémence paternelle du gouvernement ecclésiastique! Non! il est évident à qui ne ferme pas volontairement les yeux que le doigt de la Pro vidence est dans cette chute bien plus que les desseins et les projets des hommes!

Me tre l'humanité à la discrétion! d'un pareil pouvoir, n'était ce pas l'at-

tacher à une borne?

V. G. fait depuis longtemps des efforts surhumains pour consacrer ici l'idée de la suprématie ecclésiastique en tout ordre de choses. Eh bien, l'on peut hardiment prédire qu'elle va voir au premier jour tout cet échafandage factice de prétentions surannées, inad-

missibles et repoussées partout, crouler de lui-même sous le bon sens public. Ses amis de vingt ans l'ont désertée après avoir mis son influence à profit, et elle aura tout simplement montré une fois de plus combien le prêtre est incapable de mûrir une idée politique acceptable et pratique!!

"Nous ne sommes pas faits pour gouverner les hommes, » disait l'un des plus illustres prêtres qui aient visité ce pays. Et cela va de soi puisque l'idée première de tout systême clérical est l'incapacité présumée des sociétés de trouver le vrai, même en droit social et politique, sans le Pape. Et cependant ceux qui ont étudié l'histoire de la Papauté à la Inmière des faits historiques et non pas seulement de leurs sympathies religieuses, ont pu se convincre qu'en droit social et politique elle a toujours été à côté du vrai. Il n'y a que cenx qui n'ont lu que M. Veuillot et ses pareils qui igno-

rent cela!

Et ce qui le prouve, c'est qu'aujourd'hui encore sa théorie est que les Parlements, les municipalités et les urnes d'élection sont les « os décharnés d'Ezéchiel, » et que les universités ne sont que des « cadavres fétides.» Ces belles choses sont écrites tout au long dans la Civiltà Cattolica, rédigée sous les yeux du Pape par des Jésuites qui sont dans sa confidence intime. depuis le commencement du siècle, la Papauté n'a-t-elle pas condamné toutes les constitutions découlant du principe de la souveraineté du peuple et consacrant la liberté de conscience et des cultes? Donc il faut détruire les institutions populaires et tous les établissements d'éducation que le Clergé ne contrôle pas! Il faut aussi recommencer la proscription contre les hérétiques et redemander la monarchie absolue, seule institution qui soit selon le cœur de la Papauté. Voilà le régime par excellence parceque le confesseur du Roi est souvent plus roi que lui puisqu'il le dirige; et sons cet ordre de choses le Clergé fait magnifiquement ses affaires car il réussit d'habitude à s'affranchir des charges de l'état, (taxes générales et locales)

peuple n'est-il pas fait pour le gouvernement? C'est un prêtre qui nous le dit. Parlant avec Louis XVI, au moment de 89, il lui observe : « Sire, on l commence à répandre des idées horribles. Il y a des gens qui osent prétendre que les sujets ne sont pas faits pour les gouvernements, mais que ce sont les gouvernements qui sont faits pour les sujets !» Et si les sujets sont faits pour les gouvernements, ils le sont encore bien plus pour l'Eglise. De là l'immunité ecclésiastique dans tous les détails du temporel ; immunité des personnes, et immunité des biens. C'est une des prétentions les plus décidées de l'ultramontanisme que tous les biens du Clergé, de quelque nature qu'ils soient, sont exempts, de droit divin, de toute taxe ou charge publique quelconque, et ce sous peine d'excommunication ipso facto de tous les individus qui composent un gouvernement, parlement et municipalités compris; le collecteur au même degré que le législateur!

La Civiltà nous apprend de plus que le Pape est juge souverain des lois civiles, parceque les deux autorités, spirituelle et temporelle, se rénnissent en Ini! (Civilta du 18 mars 1871). Donc si une loi empêche les catholiques de persécuter les protestants; ou si elle abolit ces ordres mendiants qui sont de si parfaits modèles de faméantise et souvent de vices plus graves; ou si elle défend d'enlever les enfants aux parents sous prétexte de religion; ou si elle prohibe la captation testamentaire, le Pape aura le pouvoir d'ordonner au gouvernement qui aura passé cette loi de la rappeler, et ce gouvernement devra s'empresser d'obéir!!

S'imagine-t-on en vérité que la portion éclairée de la société laïque va accepter ces prétentions d'un autre âge, restes malheureux de traditions séculaires, respectables en leur temps, acceptées il y a six siècles, mais qui n'excitent plus aujourd'hui que le rire des gens sérieux? S'imagine-t-on commander la confiance du public en exigeant pareilles impossibilités prati

et à les rejetter sur le peuple seul. Le | que quand on ose encore essayer d'imposer cette vieille défroque des heureux temps de l'omnipotence cléricale, on ait la bonhomie de trouver étrange que les esprits éclairés s'éloignent de la Papauté. On n'a pas assez d'anathêmes pour ceux qui, au 19me siècle, repoussent les traditions, les idées et les institutions du 11 me 1! La suprême perfection sociale, pour la curie romaine, c'est L'inertie!

Chose étrange! La curie romaine et les Jésuites, que l'on dit si habiles, n'ont pas seulement l'air de se douter que le monde a marché depuis sept siècles! Ces antiques et vénérables personnages n'ont pas encore découvert que les laïcs ne sont plus ce qu'ils étaient quand on les tenait forcément dans l'ignorance! Ils flétrissent la science moderne parcequ'elle a recherché et prouvé tous les faux dont le Clergé s'est servi pour ériger l'édifice de sa suprématie, et ils maudissent intelligemment le progrès qui a rendu les laïcs supéricurs aux ecclésiastiques en lumières, en connaissances exactes et en capacité pratique, ce qui leur permet de juger en pleine connaissance

de cause leurs supérieurs d'autrefois. Aussi quels efforts pour faire taire ceux auxquels des études sérieuses ont démontré le faux irrémédiable des prétentions ultramontaines! Quel luxe de moyens pour préjuger contre enx les masses, et surtout la jeunesse, et pour contenir celle-ci dans l'obéissance aveugle et la sonmission, abjecte quelquefois, de l'intelligence aux directeurs qu'on lui donne! Si cette jeunesse allait s'aviser de penser par ellemême, de faire des études un peu fortes, de sortir du cercle imposé, de chercher le vrai ailleurs que dans nos livres, faits souvent pour la tromper, que deviendrait notre influence? Il faut donc l'amener par des souplesses infinies, par les plus gracieuses mines, à ne penser que par nous, l'empêcher de se livrer à l'étude approfondie, d'examiner le pour et le contre; lui procurer des billards, et même des Casinos avec buvette bien garnie pour l'amuser. Et si elle veut absolument ques? Mais ce qui étonne le plus, c'est | lire, et bien on lui glissera adroitement

tira inn gan SHF de fere à pé bier Cle la v rale et p gra J

ľhy

j'os

uou

le li

riée non ma pul int de me Et. par vat qui 1101

et

opi

ďu

pro un ble de fes tile qu tiè tic su sée de

ca fis qu pe le uı

er d'ims heuéricale, etrange neut de d'anasiècle. idées et uprême romai-

iaine et nabiles, douter lis sept les percouvert e qu'ils rcément sent la recher. dont le l'édifice udissent a rendu astiques exactes ui leur aissance utrefois.

re taire uses ont ble des uel luxe tre eux iesse, et eissance te queldirectte jeuoar ellepen forosé, de ans nos romper, ce? Il uplesses

mines.

pêcher

fondie,

re; lui

me des

ie pour

lument

tement

le livre ultramontain, ou les brutales ner une lutte trop forte pour un tirades de notre grand Venillot, ou les impudentes excentricités de notre fringant abbé Morel, et nous lui tiendrous sur les yeux l'impénétrable bandeau de l'esprit réactionnaire. Nous en ferons ainsi une pate de statuaire facile à pétrir et à mouler. Il faut surtont bien lui persnader que, soumise au Clergé, elle marchera facilement dans la vie, pendant que studiense et libérale, le succès lui sera rendu difficile, et peut être même impossible, hors des grands centres.

J'ai souvent été effrayé de voir l'hypocrisie si parfaitement accueillie, j'oserais dire si choyée au milieu de nons, et la sincérité si amèrement injurice. Je gémis tous les jours de voir nombre de jeunes gens ne pas oser manifester leur persée, ou parler en public contre toutes leurs convictions intimes, et cela parce qu'ils ont le tort de croire le Clergé assez puissant pour mettre à volonté leur avenir en péril. Et pourtant c'est bien sans contredit par l'indépendance de caractère et l'évation des idées plutôt que par l'obséquiosité calculée que l'on peut obtenir non seulement une position honorable et respectée, mais surtout la bonne opinion de soi-même et la satisfaction d'un grand devoir accompli.

J'ai eu assez récemment dans mon propre bureau une conversation avec un jeune homme de talents remarquables qui était venu me demander mes derniers pamphlets. Je lui en manifestai quelque surprise, le croyant hostile à mes idées; mais il m'assura qu'il les partageait au contraire entièrement. Après quelques observations échangées sur les désastreux résultats parmi nous de l'hostilité insensée du Clergé à tout ce qui ressemble de près ou de loin à l'indépendance de caractère et au droit à l'étude, je lui tis, un peu pour le sonder, la remarque qu'après tout je jouais peut-être à quiperd-gagne en combattant comme je le faisais l'absolutisme clérical dans un pays où tant de personnes m'approuvaient de tout cœur mais n'osaient pas me soutenir en public, et que je

homme isolé et de m'appliquer exclusivement à l'étude .... « Ah, grand Dien, » me dit-il, n'allez pas faire cela! Lut-» tez au contraire sans fléchir! Il faut » bien que quelqu'un leur dise un peu » leur fait, leur rappelle qu'il y a une » opinion, et venge les droits de la pen-» sée humaine! Que deviendrions-nous » si nons n'avions pas quelques hom-» mes énergiques pour combattre l'es-» prit de domination universellé de ces » gens là ? »—-Mais, lui observai-je très sérieusement, comment se fait-il que vous me manifestiez ces sentiments? Vous êtes un de ceux qui m'ont vertement attaqué parceque je combats les tendances absolutistes que je vois se produire de plus en plus au milieu de nons dépuis que les Jésuites sont venus s'y établir.—« Ah, que voulez-vous, répondit-il un peu désorienté, tout le monde n'a pas votre indépendance d'esprit, et puis ceux même qui l'ont parmi les jennes gens n'ont pas encore l'étude suffisante pour faire la lutte et surtout ne sont pas dans une position sociale assez affermie pour combattre ouvertement ce terrible pouvoir qui broie sans pitié tout ce qui n'est pas assez fort pour lui résister. Il nous faut bien, nous commençants dans la carrière de la vie, louvoyer un peu jusqu'à ce que nous ayions acquis une position un peu bien assise; mais seyez tranquille, nous ne serons pas toujours jeunes! Mais quant à vous, je vous en prie au nom de la jeunesse intelligente, continuez sans fléchir la grande lutte que vous faites, et soyez sûr qu'il n'y a que les imbéciles, parmi les jeunes gens, dont vous n'ayiez pas les sympathies. »

Voilà Mgr. la société que le Clergé nous fait. Et sans admettre l'exactitude de la dernière observation que me faisait ce jeune homme, il n'en est pas moins vrai que voilà de singulières notions de sincérité à inculquer à la jeunesse. Mais tel est le système. «Si » vous n'êtes pas ce qui nous convient, » paraissez l'être, sinon l'ostracisme. » Nous ameuterons vos familles contre n vous et les femmes ne vous laisseront » pas un moment de repos » Eh bien, ferais peut-être aussi bien d'abandon-| j'appelle cela, moi, Mgr., l'ormer les

toutes les espèces de despotisme. Faites donc des citoyens sous un pareil système! Basez donc les libertés pu bliques sur l'hypocrisie générale, sur la peur d'agir comme l'on pense, sur la crainte de manifester ses honnètes convictions parce qu'elles déplaisent à un ordre dominateur pour qui la liberté de penser est un crime et la liberté de l'étude une certitude de damnation!

Je sais bien que le système n'a pas au fond d'autre objet que de miner partout les libertés publiques en l'infiltrant graduellement dans tous les ronages sociaux; et dans cette tactique le Clergé est sans contredit dans son rôle. Ce que je que je comprends moins c'est que si pen de personnes s'aperçoivent qu'avec ce système on ne façonne que des mannequins, on ne prépare que des sujets et non des citoyens; on force les hommes à rester enfants tonte leur vie, et, comme an collège, à ne jamais se prononcer sur rien sans d'abord regarder le professeur. C'est à dire que le peuple ne s'appartient plus, ce qui rend le Clergé

maitre de tout. Alı oui, le Clergé ultramoutain, ennemi né de toute espèce de liberté, le Clergé ultramontain sait où il va en faisant de l'hypocrisie imposée la clé de son système. Ce sont ceux qui le snivent qui ne savent pas où on les mène! Il ne base sa force que sur l'abaissement des caractères; il n'agrée que les intelligences qu'il a façonnées dans son moule, et quand elles sont devenues bien nulles, bien esclaves, il triomphe et se complait dans son œuvre. Il n'y a qu'un malheur à ce beau systême, c'est que quand il a besoin de caractère énergiques pour le défendre dans les temps de péril, il ne les trouve plus parcequ'ils les a nullifiés en leur défendant de penser en dehors de l'étroite sphère où il les a murés. Voilà pourquoi il est toujours sûr d'être battu dans les temps de crise, car il a toujours affaibli à l'avance la force morale de ses défenseurs. Et il est bien heureux, au fond, que son système d'abaissement universel porte

générations à subir, par lâcheté morale, ainsi en lui-même son antidote. Mais le peuple ne s'aperçoit pas assez que ce système appliqué à la jennesse nullifie da même coup bien des hommes qui pourraient servir leur pays en défeudant énergiquement ses droits. on leur a fait perdre jusqu'à la notion distincte du droit, et ils sont heureux rester instruments. An quels droits existent aux yeux de l'ultramontain qui regarde toutes les institutions démocratiques comme des « os décharnés » et des « cadavres fétides !» Cet hommes n'a évidenment d'autre principe que le perinde ac cadaver. Avec cela on fait des moines, jamais des hommes! On organise un convent, jamais une nation.

mo

de

div

ses

éta

ges

tre

Ma

glia

ins

àé

pot

de

lie

 $ch\epsilon$ 

tan

zel

do

dai

du

sac

qui

1001

bel

011

flar

ché

de

pad

sui

plu

si t

de

SOU

Yo

pre

sor

rel

qu

rei

sac

X.

éc

pe

pa

da

co

co

d'

de

tr

Le jeune homme qui me disait ce je viens de rapporter s'imaginait qu'après avoir subi pendant quelques années, par prétendue nécessité de faire son chemin dans le monde, un joug odieux pour lui, il pourrait plus tard le secouer au besoin; mais bien profonde est son erreur, car celui qui s'habitne au joug y reste le plus souvent attaché toute sa vie, et l'on ne brise pas à volonté les chaînes que l'on s'est forgées soi-même. Quand ce jeune homme voudra reprendre son indépendance, il se trouvera enveloppé dans un tel réseau de relations cléricales ou politiques, d'influences de famille, d'habitudes acquises et de liens difficiles à briser, qu'après deux on trois efforts il abandonnera la lutte et restera esclave d'un système dont il aura vu le danger mais dont il n'aura pas eu l'énergie de s'affranchir à temps. En dernière analyse il dira toute sa vie le contraire de ce qu'il pense. Le Clergé l'en lonera, mais pourra-t-il s'estimer lui-même ?

Un autre fait très remarquable aussi est venu à ma connaissance et montre à nu la tactique du Clergé et l'effet qu'elle produit. Un rédacteur de journal, d'un talent incontestable, après avoir longtemps hésité, au sortir du Collège et avant d'entrer dans le journalisme, entre ses convictions et son intérêt, finit par mettre celles-là au panier et conclut en faveur du camp clérical. Il devint, sans en croire un

que ce ullifle es qui défeu-Mais notion enrenx reste de l'ulles insdescos etides?n d'antre cadaver. jainais onvent,

Mais

isait ce ut qu'anelques de faire m joug us tard ien proelui qui lus soul'on ne que l'on iand ce idre son nverobbę ns clérinces de es et de rès deux i la lutte e dont il

ra, mais ble aussi montre et l'effet de joure, après sortir du le jours et son es-là au lu camp

roire un

il n'aura

nchir à

il dira

ce qu'il

mot, l'un des plus ardents promoteurs | ce zélé défenseur de la religion s'est de l'idée de la suprématie de droit divin du Clergé en tout ordre de choses. Son passé comme jeune homme était loin d'être éblouissant de sagesse, car Monsieur avait déjà un maltresse avant d'entrer en philosophie. Mais on pardonne beaucoup dans l'Eglise à ceux dont on espère faire des instruments. Mon homme se mit donc à écrire des articles en fort bon style, pourfend nt sans merci les hommes de conviction et dénichant de cent lieues la plus petite velléité libérale chez un confrère. Jamais on n'avait vu tant de zèle et d'amour du Pape. Notre zélé pratiquant des hons principes n'en donnait pas moins force coups de canif cans son contrat de mariage, contrat du reste où beaucoup de roman et de sacrislie s'étaient mêlés, mais ceux qui l'avaient pris à leur service ne pouvaient clairement renoncer à si belle plume pour si mince cause, et on fermait les yeux avec le plus édifiant parti-pris. Et pardessus le marché, mon homme eut l'heureuse idée de ne pas manquer la religieuse escapade de la Gatineau ni l'orgie qui s'en suivit. Mais on avait besoin d'une tême. Personne n'ignore la grande plume, et l'on pardonnait tout. Ah! si un hbéral eût fait la dixième partie de cela, les chaires auraient croulé sous le poids des anathêmes!

Un jour qu'il se trouvait à New-York, où il était allé chaperonner le premier détachement de Zouaves qui sont allés protéger le pouvoir temporel, mon homme fit un petit diner avec quelques amis. L'un d'eux, mon parent, lui dit après quelques verres consacrés à l'amitié :- Mais dis-moi donc, X.... comment diable fais-tu pour écrire si bien des articles dont tu ne penses pas un mot? Avec nous tu parles des prêtres comme Voltaire, et dans ton journal tu les encenses comme un vieux thuriféraire! Vas-tu continuer longtemps ce jeu là, penser d'une manière et parler de l'autre ?»

Et voici, Mgr., la réponse textuelle de ce rédacteur à bons principes, et si transporté d'amour pour le Pape. Et je demande même pardon à V. G. d'être obligé de copier l'expression que rer des sentiments de religion, mais

permise. Mais ce défenseur, qui l'a formé ?

-Que veux-tn, mon cher, ce n'est pas de sitôt que nous pourrons nous débarrasser, en Canada, de cette s.... canaille de prêtres!!

Voilà, Mgr. le mot d'un homme qui a fait son chemin par le moyen du Clergé! C'est un de ses élèves les plus choyés qui parle ainsi! N'y aurait il pas, par hazard, quelque vice grave dans une direction qui produit de pareils résultats? Ces élèves, si moralement dirigés, pensent d'une manière et écrivent de l'autre pour faire leur cour ; insultent par hypocrisie de zèle ceux qu'ils savent être sincères et dont la vue seule souvent les fait rougir de leur propre duplicité; mordent sans relâche tout ce qui n'est pas servile et abject comme eux; et le Clergé, tout en n'ignorant nullement le fond de leur pensée ni les détails de leur conduite, se sert d'eux et leur dicte ce qu'ils doivent dire!! Où dénicher la morale et la conscience dans ces hypocrisies et ces connivences, Mgr.?

Et je retrouve partout le même syslutte qui avait lieu il n'y a pas très longtemps dans une « Union » célèbre pour la soustraire en partie à l'influence du Clergé. On se rappelle encore quelles ardentes discussions ont eu lieu ; combien on s'insurgeait d'un côté contre une direction mesquine, étroite et tracassière; et combien on criait à l'insubordination de l'antre. Tout parait marcher sur des roues aujourd'hui grâce à la capacité d'intrigue des uns et à la longue habitude de suivre des autres; mais on entend encore bruire dans l'atmosphère les brûlantes épithètes adressées par ceux qui voulaient cesser de suivre à certain chapelain plus remarquable par le mouvement qu'il se donne dans nos rues que par sa discrétion et surtout sa franchise. On n'a pas encore oublié qu'il était un beau jour surpris en pleine séance changeant le sens d'une lettre qu'il communiquait à ceux auxquels il était chargé d'inspinon, apparemment, de donner des exemples de sincérité. Un pareil exemple suivi de réconciliation cordiale explique bien des choses. On n'a pas oublié non plus cette honnête tactique qui lui a valu les épithètes d'hypocrite et de fourbe de la part de membres se disant archi-catholiques. On n'a pas oublié non plus avec que! sans gêne le révérend chapelain a signifié à l'association que si l'on était récalcitrant. le collège des Jésuites reprendrait ses livres, (achetés en grande partie, s'il vous plaît, au moven des souscriptions des membres et du public) et que les membres de l'association seraient les bienvenus à s'aller promener où bon leur semblerait, mais veufs de leur bibliothèque. On n'a pas oublié entin les énergiques protestations qui se sont élevées au sein du corps contre cette *loyale* tentative de mettre la main sur une bibliothèque déjà importante, et quelles anti-chrétiennes apostrophes farent lancées , a pleine salle au susdit chapelain quotqu'on tût ea plein centre catholique!! Et puis, singulière allure des choses humaines, on a vu le vent de la discorde cesser peu à peu de souffler, la grande tempête s'appaiser, les épithètes anti-évangéliques se changer soudainement en compliments affectueux, et maintenant nous voyous avec une profonde édification les anciens adversaires s'encenser réciproquement avec la plus ravissante cordialité chrétieure! L'affaire de la lettre n'est plus qu'un innocent petit tour du bon père, et les formidables apostrophes qu'il a reçues un petit moment de vivacité pieuse qui ne tire pas à conséquence entre gens bourrés de bous principes.

Ces luttes, Mgr., nous out montré, à nous membres de l'Institut si chrétiemmement traités par V. G. et qui tout impies que l'on nous dise être, ne nous sommes jamais traités entre nous d'hypocrites et de fourbes pour l'excellente raison que nous me connaissons personne dans l'Institut à qui ces expressions soient applicables; ces luttes, dis-je, et ces vives querelles de ménage entre parfaits nous ont montré à quoi pent servir un chape-

lam intrigant et bien dressé. Mais je dois dire aussi qu'elles nous out inspiré un petit préjugé contre cette catécorie de chapelains.

ch

no

qu

he

N

po

à

m

qu

lei

ch

m

95

no

m

tif

tei

tio

toi

et

nia

me

ne

ho

se

ou

COL

lan

an

de

che

étr

ch

fa

ď'a

no

si

va

là

il

ag

af

al

as

h

p d

b

gorie de chapelains.

Dès que les membres de l'association enquestion ont voulu tant soit peu s'affirmer, se soustraire au contrôle obligé, et naviguer, très prudemment pourtant, au delà du cercle tracé, le révérend chapelain a en bien vite énergiquement mis le holà. Alors quelques colères ont éclaté, quelques pavennes épithètes ont fait frissonner les orthodoxes voûtes; quelques résistances se sont fait jour, le teut pour rentrer inopinément dans le calme plat sous la pression que l'on devine sans être sorcier, et les jeunes gens sont redevenus bons enfants bien doedes et bien sages. On a tranquillement repris l'agréable direction d'autrefois qui consiste à bien déponiller cette jeunesse de tonte indépendance de caractère et de tont esprit d'initiative, et à lui faire pastoralement parcourir les sentiers fleuris de l'obéissance passive ou peu s'en faut. On la dirige dans ses discussions et dans ses lectures de manière à lui inspirer une salutaire horreur de tout le droit moderne, de toute la fausse science de l'époque qui est dirigée par l'enfer au point de n'accepter que les faits démontres sans se préocuper de leur portée sur tel ou tel système, et er în une hostilité décidée à tout vérita de savoir historique. On lui défend toute étude et toute recherche qui sort du large champ d'idées que l'on reconnait à M. le chapelain, (1) on lui recommande fortement les livres qui ont été écrits pour falsifier l'histoire et les faits, on la façonne ainsi paternellement au joug ecclésiastique, et quand on lui a bien appris comment penser d'une manière et agir de l'autre, on s'applaudit du bien que l'on a fait à la religion et à la patrie!!

Voilà, Mgr., la direction dont nous ne voulons pas, à l'Institut. Et quand nous voyons une jeunesse dressée avec tant de sollicitude traiter son

<sup>(1)</sup> Ce chapelain a été envoyé ailleurs il y a trois mois.

lais je it ins-: caté-

ssocia it soit i conudem. cercle u bien Alors elques sonner ies réutpour calme

devine s gens ien dohquille. n d'auooui!ler endance t d'iniilement le l'obéuit. On et dans inspirer t le droit ience de

enfer au aits déde leur et er in vérita de nd toute sort du recon-

i recomqui ont ire et les ternelleet quand t penser

ont nous it quand dressée iter son

utre, on

a fait à

eurs il y a

chapetain d'hypocrite et de fourbe, de membres; il n'y a pas à sortir que nous, qui avons l'hypocrisie en horreur, serions forcés de lui dire!! Nous ne nous sentons nullement disposés d'ailleurs à servir d'instruments à un homme qui est lui-même l'insment de ses supérieurs; et nous croyons surtout que des hommes faits qui tiennent à déshonneur de déguiser leur pensée, peuvent se passer de chapetains qui ne lisent pas, en la communiquant, une lettre telle qu'elle est écrite.

On nous traite d'impies parce que nous voulons commaitre par nous mêmes la vérité philosophique, scientifique et historique; parceque nous tenons à voir les deux côtés des questions; et nous, nous nous croyons tont aussi sensės, tout aussi sincères, et tout aussi chrétiens que nos calomniateurs en suivant à la lettre le fameux précepte de St. Paul : « Examinez bien tout, et prenez ce qui est

Et quand nous voyons les pasteurs se contredire dans leurs mandements ou dans leurs actes, ou se mettre en contradiction avec eux-mêmes en parlant d'une manière et agissant d'une autre, que nous reste-t-il à faire sinon de snivre le précepte ci-dessus et de chercher par nous-mêmes ce qui est bon?

Et enfin quand des théologiens étrangers, surpris ou affligés de ce qu'ils entendent, croient que nous chargeons le tableau quand nous leur faisons le simple récit de la manière d'agir de V. G. à notre égard ; quand nous les entendons nous dire: « Mais si les choses sont ainsi, c'est inconcevable! sou bien encore; « Mais c'est là une violation de devoir palpable et il n'est pas possible qu'un Evêque ait agi ainsi!...» quand nous les entendons affirmer comme théologiens que rien absolument ne s'oppose à ce qu'une association littéraire se tienne en dehors de la sphère religieuse et se com pose de catholiques, de protestants, de juifs, etc., etc.—ce qui implique bien la nécessité que sa bibliothèque soit composée de manière à satisfaire

nous nous demandons avec effroi ce de là en dépit de tous les sophismes du monde-quand, dis-je, nous voyons et entendons ces choses et que nous les rapprochons des étranges exigences que l'on manifeste dans le seul diocèse de Montréal—car enfin je connais un Archevêque des provinces anglaises qui est membre d'une associa tion littéraire qui contient des protestants et des catholiques et qui possède des livres à l'index, et cet Archevêque rir it bien si on lui apprenait la grave nouvelle que lui-même et ses confrères catholiques sont passibles de refus d'absolution à la vie et à la mort pour ces grands crimes ;-quand enfin nous voyons que malgré la raison, le bon sens, l'évidence et l'exemple de tous les centres intellectuels du monde, V. G. s'obtine à ne rien voir et à ne rien entendre parceque, comme me le disait un jour un prêtre sincère, l'opiniatreté est chez elle comme une seconde religion; ne nous est-il pas permis de penser que pourvu que l'influence hérarchique reste dominante, les Evêques se préoccupent assez peu de voir la religion pleurer dans son coin sur les blessures qu'ils lui infligent par esprit de domination?»

Et V. G. n'a pas même la ressource de dire que nous avons été condainnés par l'autorité compétente, car personne ne connait mieux qu'Elle l'odieux tour de passe-passe dont les membres catholiques de l'Institut ont été victimes à Rome puisqu'il n'a été imaginé que pour Lui faire plaisir. Jamais la congrégation de l'index n'a prononcé d'opinion dans leur appel sur la vrai question soumise, et qui était :

« Un catholique peut-il, sans être passible des censures ecclésiastiques, faire partie d'une association littéraire ayant des membres protestants et possédant des livres à l'index qui ne sont ni obscènes ni immoraux?»

La prétendue décision dont on a fait tant de bruit ne contient pas un mot sur cette question; donc elle n'est pas décidée quant à ceux qui l'ont posée. Et tant que la congrégation de l'index n'aura pas décidé cette les besoins de ses diverses catégories question contre les appelants, ce sera

une duperie à l'adresse des ignorants que d'affirmer le fait de la condamnation des membres catholiques de l'Institut. On l'a fait avec la passion de l'esprit de parti, mais on cût fait le contraire si f'on eût été guidé par l'esprit de sincérité. Pour condamner les membres catholiques de l'Institut il fallait de toute nécessité que la congrégation de l'index leur dît : « Nous condamnons chez vous ce que nous n'osonscondamner nulle part ailleurs.» Voilà pourquoi l'on n'a pas soufflé mot de la question! Ah! si l'Institut avait eu la bourse du Séminaire, les choses enssent peut-être tourné bien différemment!

Au reste, j'ai vu mieux que personne, par les colères qu'éprouvaient ceux des membres de l'Institut qui, poussés à bout par les obsessions de leurs femmes, ou de leurs mères, ou de leurs sœurs ; obsessions qui étaient commandées à celles-ci au confessional, et qui se résumaient presqu'à chaque heure, à la maison, dans ces observations aigres-douces que les femmes qui s'abandonnent aveuglément à la direction d'un confesseur intrigant savent glisser à propos de tout dans les conversations de la table ou de la veillée; obsessions enfin qui, pour quelques uns d'entre eux devenaient des piqures de chaque minute de la vie de famille et produisaient constamment des querelles et des refroidissements entre parents; j'ai vu, disje, par les colères manifestees par ceux qui, étant ainsi le point de mire de la pression sacerdotale, hésitaient entre leur indépendance au dehors et la paix à la maison, j'ai vu quel odieux système V. G. a intronisé parmi nous.

Plusieurs ont du céder quoique convaincus en eux-mêmes de l'injustice de la tyrannie exercée sur eux par V. G. au moyen de femmes plus pieuses qu'éclairées; mais quel était l'effet produit sur eux?

« Oui je cède, pour ne pas être constamment en guerre à la maison, mais les.... c'en souviendront un jour! Mais voyez ma position! Ma pauvre mère ne me laisse pas de paix. On l'a

toujours un mensonge aux faits et persuadée que je suis damné sans re tour. Son confesseur va jusqu'à lui dire qu'il lui donne l'absolution avec terreur quand il la voit permettre à son fils de fréquenter l'Institut!.Il lui affirme craindre que ses communions ne soient quelque peu entachées puisqu'il y a un bien qu'elle peut faire, ne forcer de résigner-et qu'elle semble négliger. Cela met la pauvre femme au désespoir, et elle se croit presqu'aussi damnee que moi. Elle me fait des scènes de pleurs chaque fois qu'elle revient de confesse, et tout ce que son confesseur lui dit à mon sujet la rend profondément malheureuse! J'ai d'un autre côté un vieil oncle que l'on a embéguiné il y a à peine un an et qui me jure par tous les saints du paradis qu'il ne me donnera jamais rien si je persiste à désobéir «à nos saints superieurs. » Que feriez-vous à ma place? Ma vie est une lutte de tous les instants contre des personnes que j'aime, mais que l'on a fanatisées au delà de toute expression, et chez lesquelles un sentiment de religion malentendue fait taire tout autre sentiment.»

cc

do

re

qı

đe

da

fo

di

ce

po

gŧ

m

po

V(

ρl

pc

m

bi

dε

à-

le

ėе

fic

ir de li

p: tr

à

Voilà ce que l'on m'a dit plus d'une fois, avec certaines variantes de situation. Et je conseillais naturellement à la victime d'un fanatisme plus arrogant qu'aveugle de laisser l'Institut puisqu'elle se trouvait dans un milieu si profondément bouleversé par la direction spirituelle. Et alors on me disait: « Ah ça, comptez tonjours sur moi comme un de vos amis, et soyez sûr que quand vons aurez besoin de souscriptions, je ne resterai pas en arrière des autres. Je reste membre de cœur, rappelez-vous en bien.»

Voilà tout le résultat obtenu par V. G. On a sans doute cédé quelquefois sous une pression rendue puissante en fanatisant les familles, mais la colère reste au cœur de celui qui se trouve ainsi circonvenu et force de subir une volonté extérieure et despotique. Et en dernière analyse, c'était encore ici l'hypocrisie imposée par force majeure, les gens professant être ce qu'il n'étaient pas. Et c'est pour produire toutes ces violations de la sincérité et

la franchise que V. G. commandait aux la morale à mettre à l'Index? Il me confesseurs d'agir sur les femmes pour dominer les hommes!! Si c'est là la religion bien entendue, il est certain que le christianisme a subsisté bien des siècles dans d'épaisses ténèbres! Et si V. G. a raison, St. Pierre était dans une bien profoude erreur quand il réprouvait si nettement la contrainte

ans re ı'à lui n avec

ettre à ! II lui

unious

s puis.

laire,—

le sem-

pauvre

se croit

Elle me

rue fois

tout ce

on sujet ureuse!

icle que

e un au

aints du

jamais

«à nos

z-vons à

lutte de

ersonnes

inatisées

, et chez

religion

utre sen-

lus d'une

de situa-

llement à

olus arro-

l'Institut

ın milieu

e par la

rs on me

jours sur et soyez

besoin de

i pas en

 $\mathbf{membre}$ 

nu par V.

ielquefois

ssante en

la colère

se trouve

subir une

ique. Et

encore ici

majeure,

qu'il n'é-

produire

ncérité et

en.»

forcee. V. G. a fait entrer la guerre et la discorde dans plus d'une famille parfaitement unic auparavant. Mais qu'estce que la discorde dans les familles pour le prêtre dominateur qui veut gagner son point et établir la suprématie du sacerdoce? Que lui fait l'hypocrisie imposée quand il paraît, aux yeux de la masse, avoir dompté une volonté? V. G. a mis la guerre dans plusieurs familles parceque l'Institut possède des livres, à l'index sans doute, mais qui se trouvent dans tontes les bibliothèques du monde civilisé et dont les Evêques ne disent rien, c'està-dire dont ils n'excommunient pas les propriétaires. Serait-elle donc le seul Evêque sensé au monde? le seul fidèle à son devoir? le seul qui ne se tromperait pas? Mais ne voyous nous pas V. G. se tromper gravement tous

les jours? Quand des théologiens instruits m'ont dit, ou ont dit à plusieurs d. mes amis: « Mais il y a d'excellents livres qui sont à l'index; » il n'est donc pas vrai d'affirmer que garder seule ment chez soi un livre à l'index c'est ce reudre passible de refus d'absolution à la mort. Quand V. G. a dit cela dans une lettre pastorale, et sans faire les distinctions qu'Elle savait être nécessaires, on Elle se trompait gravement, ou Elle rompait ceux à qui Elle s'addressait comme pasteur des ames. Si ce qu'Elle nous a dit était vrai, Beauregard et les autres assassins en faveur desquels on a fait tant de mise en scène religieuse sur leurs échafauds seraient donc des anges comparés à celui qui aurait chez lui les «Paroles d'un croyant, » ou le « Voyage en Orient, » on le « Traité du mariage » de Pothier, ou les œuvres de Sismondi! Ne serait-ce pas là plutôt, Mgr., de

semble à moi en toute sincérité, qu'en bonne religion comme en bonne morale, il est hautement répréhensible de profiter du peu de lumières d'une population pour lui donner un pareil enseignement.

Quand un prêtre de cette ville disait aux assassins Desforges et Marie Crispin : « Souvenez vous, mes enfants, que quand cette trappe tombera, c'est la porte du Cielqui s'onvrira pour vous!» il n'a fait que scandaliser gravement les gens sensés et sincèrement religieux La chose eût été très belle addressée à des martyrs de leur foi ou de leurs opinions, mais addressée à des coquins expiant en ce monde d'abominables crimes, elle a para presque blasphématoire pour l'excellente raison que des actes extérieurs de religion ne sont pas une preuve que Dieu a déjà pardonné. Il a probablement lui aussi son mot à dire au criminel; et aucun homme de bon sens ne peut croire que quelques prières tiennent lien d'expiation et transportent tout à coup devant Dieu le criminel et l'infâme! Le prêtre ne voit pas le fond du cœnr et ne peut jamais savoir, si l'expiation dans l'autre vie est dévenué de surérogation. Il n'avait donc pas le droit de dire que la trappe de l'échafaud fût la porte du Ciel pour deux malfaiteurs confessés sans doute, mais que Dieu seul pouvait savoir être repentants.

Et pourtant, d'après l'étrange doctrine de V. G. sur la possession des livres à l'index, ce même prêtre aurait pu dire à un mourant possédant un de ces livres, même l'un des bons d'après les théologiens que l'esprit de parti ou de domination n'aveugle pas : « Pour vous, mou frère; qui n'avez ni volé ni assassiné, je ne vois guère d'artre perspective que l'enfer, car avant chez vous un livre a l'index, je puis beaucoup moins vous donner l'absolution qu'aux assessins Desforges et Marie Crispin. Eux n'ont tué qu'un homme, mais vous avez un livre défendu!!!» Singulière religion et singulière morale que celle là, Mgr! .....

Au reste, ces grandioses cérémonies,

maltraiter les honnêtes gens, ont soudu peuple : «Bah! le meilleur moyen pour nous de mourir avec les grands honneurs, c'est d'assassiner un homme. » N'aurait-il pas autant valu ne pas créer | vue plus large de l'Evêque éclairé.

cette impression, Mgr?

Certes nous voilà loin de l'époque où l'on refusait la confession aux criminels! C'était saus donte une abomination, mais combien a-t-il fallu de prescriptions énergiques de Conciles pour la faire cesser ? V. G. n'ignore pas non plus que le pape Nicolas V, au milieu du 15me siècle, refusa inflexiblement la confession à Etienne Porcaro et ses complices, qui la demandaient instamment, afin d'ajouter la torture morale à la torture physique! Je ne veux certes pas justifier cette infamie, et bien mieux vaut sans doute l'excès dans l'autre sens; mais le mieux ne seraitil pas de ne tomber dans aucun excès, soit de cruauté soit de zèle, et tout en remplissant un devoir envers un criminel mourant, de ne pas lui faire les splendides apothéoses que nous avons vues? Ne vaut-il pas mieux ne faire que ce qui est juste et convenable? Or il n'est pas convenable de promettre à haute voix le Ciel à un criminel en présence d'une foule quand c'est Dieu seul et non le prêtre qui peut le lui donner.

Mais que disait donc, à propos des livres à l'index, l'un des collègues de V. G. à quelqu'un qui lui demandait de poser des règles relativement à la possession ou à la lecture de ces livres? « Mais elles existent les règles, réponditil, et je n'y puis rien changer ni en faire de nouvelles. Il faut tout simplement savoir les appliquer avec un certain discernement. Si j'allais fouiller les rayons de toutes les bibliothèques de mon diocèse, je pourrais bien, en toute probabilité, trouver à reprendre ici ou là, mais en somme je ferais peut-être plus de mal que de bien.»

en dépit des défenses du Rituel, à pro-situations. Il faut mettre en tout le pos de l'exécution d'un assassin; tout discernement voulu. Et V. G. n'a malce déploiement de zèle en faveur des heureusement pas encore compris que criminels, quand on hésite si peu à le système de compression inexorable qu'Elle a adopté n'a fait que soulever vent fait dire à bien des personnes des haînes là où un peu de discernement eût créé des adhésions. Elle a en le malheur d'agir au point de vue étroit du moine, et non au point de

foi

un que

Qu գս

l'ai

Ori

le i

dir

a q I ma

l'ai

les

reg

sab

auj

l'aı

pet

jug

doı

Ph

niè I

cre

pul

mo

ľop luti

ľAi G.

de

ma

les

dig

Ell

d'a

mq de

pre l'in

fu

de

ré

le

ď

si

ľŁ

se

pq

G d' fr

Au reste, ce qui vient de se passer à propos des noces d'or de V. G. nous donne parfaitemedt la clé de sa conduite à notre égard. Elle a si complètement manqué à toutes les convenances envers l'Archevêque d'abord, et aussi envers les autres Evêques et les prêtres invités à la cérémonie, qu'il n'est plus du tout surprenaut pour nous qu'Elle ait si fortement violé à notre égard toutes les règles de la prudence, de la charité et de la justice. Elle semble croire quelquefois qu'il ne doit pas y avoir d'autre loi que sa

volonté. Systématiquement injuste envers nous des l'origine; violant à la fois tous les préceptes du devoir et de la charité pastorale; ne revenant jamais d'une première impression ou d'une idée préconçue; infligeant la censure acerbe aux uns pour posséder des livres à l'index, et laissant tranquilles les autres qui sont dans le même cas; appliquant ces censures d'une manière tout-à-fait arbitraire et sans aucune monition ni procédure canonique;ce qui s'explique peut-être par l'observation que me faisait un prêtre étranger de très grand savoir; que V. G. n'avait pas la première teinture du droit canonique;—indulgente pour le vice confessé mais implacable pour l'honnèteté indépendante; protégeant ou acceptant l'hypocrite à condition qu'il se montre très soumis d'esprit, et vilipendant sans merci dans ses mandements l'homme sincère qui résiste à des exigences évidemment exagérées; les membres de l'Institut voyaient bien quel était le vrai mobile de V. G. à leur égard, mais la population ne pouvait croire à des motifs d'un ordre Voilà le grand mot, Mgr! Voilà la répréhensible chez Elle; et elle attrigrande chose requise dans toutes les buait ses sévérités outrées, et qui par-

tout le ı'a malpris que xorable bulever iscerne-Elle a de vue point de passer G. nous sa concomplènvenanbord, et ies et les nie, qu'il ut pour t violé à e la pru-

justice.

ois qu'il

bi que sa envers à la fois et de la nt jamais ou d'une a censure éder des anquilles ême cas; e manière aucune nique ; ır l'obsertre étranue V. G. nture du e pour le ble pour rotégeant condition esprit, et ses manrésiste à ragérées : voyaient de V. G.

lation ne un ordre

elle attri-

t qui par-

fois lui semblaient peu intelligentes, à | tendait du zèle ; sur les confréries, sur un véritable sentiment de devoir quoi- les corporations laïques où l'on compque peut-être un peu mal compris. Quelques-uns trouvaient bien aussi qu'Elle lançait un peu trop volontiers lanathême, pensant sans doute avec Origène: « que le prêtre est placé dans le monde pour aimer et non pour mau dire; » et avec le pape Benoit XIV: «que la main de l'Evèque ne doit jamais se lever que pour bénir.» Mais l'anathème est devenu si fréquent sous les derniers papes que l'on semble le regarder comme un moyen indispensable de gouvernement. Il représente aujourd'hui dans les grandes affaires l'ancienne férule du magister dans les petites. La masse ignorante qui ne juge que sur ce qu'on lui∎dit à l'église donnait donc le tort aux membres de l'Institut. Mais qu'avons nous vu dernièrement?

Pour attenuer l'effet du dernier dé cret de Rome—que V. G. ne veut pas publier quoiqu'il soit sorti depuis six mois-et aussi pour agir fortement sur l'opinion au moment de la grande lutte qu'Elle allait entreprendre contre | l'Archevèque et l'Université Laval, V. G. a prépare de longue main une grande démonstration dans laquelle le malencontreux décret serait noyé sous les flots d'encens qui Lui seraient prodigués. La démonstration réussissant, Elle aurait peut être un dernier moyen d'agir sur la Propagande pour faire modifier le décret qui lui cause tant de chagrin. Comme personne ne se pressait d'agir, l'Evêché prit lui-même l'initiative et les fidèles du Diocèse furent invités à célébrer la 50me année de prêtrise de V.G. Ils ont sans doute répondu grandement à l'appel, mais le fait restera toujours que ce n'est pas d'eux qu'est venue l'initiative, et que si le branle n'eût pas été donné par l'Evêché lui-même, la démonstration se fût réduite à d'assez minimes proportions.

Mais le branle une fois donné, V. G. fit habilement les choses. Des blancs d'adresse furent donc imprimés aux frais de l'Evêché et distribués partout; puis une pression adroite fut

tait des amis. Les adresses vinrent donc de toutes parts et V. G. obtint un grand succès moral et surtout un énorme succès pécuniaire, chose qui réjouit toujours l'Eglise. Au reste tout cela est de bonne guerre et je n'ai ni la volonté ni le droit de blâmer ceux qui ont bien voulu souscrire largement pour bâtir en plein centre protestant une cathédrale catholique que l'on semble ainsi étoigner de parti pris du noyau de population qui fait la force de V. G. Quand une population ne comprend pas le mal qu'on lui fait, à elle la responsabilité de sa trop grande confiance en des hommes qui en abusent! Je constate donc le plus grand succès de la vie de V. G.

Mais au point culminant de toute l'affaire, on a malheureusement trop forcé la note, et nous avons vu ce dont un prêtre est capable en fait de représailles longuement combinées quand il est en état d'hostilité décidée contre d'autres prêtres. Dans une occasion qui devait être toute de sympathic et de bon vouloir mutuel; dans cette grande fête de famille où l'on devait au moins suspendre toute idée de rivalité ou de conflit, et remettre avec soin toute dissidence à un autre jour; quelques notes terriblement discordantes sont venues frapper le public de stupeur. Après avoir vu inviter tant d'Evêques et de prêtres à venir joindre leurs félicitations à celles du Diocèse, le public était à ceut lieues de prévoir l'injure qui leur serait offerte en pleine église Notre Dame. Il était loin de prévoir aussi qu'acceptant l'hospitalité dans l'Eglise du Séminaire en quelque sorte puisqu'elle lui doit l'existence, V. G. permettrait à tant d'observations de la plus flagrante hostilité contre ses membres de s'y faire jour sans la moindre observation de sa part.

Et ici, Mgr., on n'a pas la ressource ordinaire de dire qu'il n'y a que les impies qui aient fait semblant d'être froissés, car il y avait huit personnes sur dix dans l'énorme auditoire qui en ont été péniblement impressionnées; exercée sur les individus dont on at- et non pas seulement les laïcs, mais sonne n'ignore que l'Archevêque a dé-|Ini adressait à lui-même en pleine calibéré s'il se rendrait au diner, et qu'il thédrale; et anquel l'Archevêque acn'y est allé que pour éviter le scandale | thel a dû refuser net sa réinstallation qui résulterait de son abstention; montrant en cela bien plus de seus chré-, tien, lui l'insulté quoign'invité, que ceux qui manquaient ainsi à toutes les convenances sociales et hiérarchi ques. Et il est incontestable que la de St. Sulpice! majorité des Evêques et des prêtres qui étaient là out apprécié les choses avec la plus charmante honhomie et comme je les dis ici et sont restés confondus ou irrités de voir V. G. non que l'on n'a... jamais... songé... à paseulement laisser dire, sans observations subséquentes, des choses désagréables à ses invités, mais leur en faire Elle même!

Ainsi, à la messe du dimanche, à ] PEvêché, à laquelle l'Archevêque 🖘 sistait,—et là il était bien immédia ment l'hôte de V. G.-qui choisit me pour le sermon du jour? Précisément un prêtre qu'il a renvoyé de son Diocèse pour de très légitimes raisons Ce choix dans votre propre église, Mgr., peut-il être regardé comme n'ayant aucune siguification quand on sait quelle lutte ardente V. G. à faite à l'Archevêque à Rome, et surtout quand on repasse dans son esprit les choses injurieuses qui ont été dites à l'Archevêque dans votre propre journal? Voilà donc un homme renvové par l'Archevèque qui lui fait la leçon sous l'égide de V. G. dont il était l'hôte! Certes, nons voilà loin de l'époque où V. G. s'écriait, dans une lettre pastorale que j'ai sous les yeux : (celle où il y a des choses que l'on ne doit pas communiquer aux fidèles) «A Notre Révérendissime Archevèque, ROSÉE DE LA GRACE ET GLOIRE ÉTER-NELLE!! Car il faut bien avouer que l'Archevêque actuel n'a reçu depuis deux ans dans le Nouveau-Monde, je ne dirai pas qu'une rosée de persissage, mais des averses formidables et sans fin!

Puis qui choisit-on pour le sermon du grand jour? Un autre prêtre, plus célèbre par son arrogance ultramontaine que par sa discrétion, renvoyé aussi de Québec par l'Archevêque pré cédent pour ses insolentes attaques quelques mois après.

les Evêques et les prêtres aussi. Per-|contre l'université, et les leçons qu'il à Québec. Voilà encore l'homme que I'on choisit pour faire mille allusions désagréables que tout le public à comprises comme s'adressant à l'Archevèque, à d'antres Evêques, et aux prêtres « di

a al a le

a b.

a a

« jc

" to

a et 5

ehc

mo

۰st

Sai

Ses

san

sui

me

les

de

et :

que

lan

tro

day

inv

su

cro

qu

ces

inv

tan

110

àq

gre

s'a

qu

qu

ar

im

of

 $(\cdot)X$ 

lu

er

le

V

m

Ct

St

11

I

İ

Je vois que l'on proteste aujourd'hui une placidité d'expression ravissante, reille chose; que l'on entretient le plus profond respect pour SA GRACE, etc., mais le public sait parfait ment à quoi s'en tenir sur ces protestations après coup et les accepte exactement

pour ce qu'elle valent.

Et ce n'est pas encore tont. . Si jamais homme en ce pays s'est permis un persifflage impudent vis-àvis d'un supérieur ecclésiastique, c'est certainement M. le Chanoine Lamarche contre l'Archevêque actuel de Québec. C'était scandaleux pour ceux qui comprenaient, car on le calomniait et on le persifflait sous tous les dehors du plus grand respect. Eh bien c'est précisément ce prêtre, dout l'ar-rogance est passée en proverbe, et dont le manque de loyauté envers autrui a été si souvent prouvé, que V, G. choisit pour l'accoler au digne homme qui est son grand vicaire,(1) se rendre en leur compagnie au Séminaire, et se faire assister sur les marches du trône épiscopal! Autant le choix de l'un devait être agréable à tout le monde, autant celui de l'autre était malheureux et significatif; car, en le plaçant ainsi immédiatement près d'elle et en face de l'Archevêque dans la grande cérémonie, V. G. disait implicitement à celui-ci et aux prêtres de St. Sulpice qu'il a si gravement insultés de tant de manière: « Vous voyez cet homme! Eh bien, c'est avec « lui et non avec vous que je suis uni « de cœur et de pensée! C'est lui qui « représente mes idées! C'est lui qui,

<sup>(1)</sup> M. le grand-vicaire Truteau est mort

ns qu'il eme caque acallation me que llusions : à comrchevék prêtres

burd'hui omie et vissante, ... à patient le GRACE, tement à estations

actement

ays s'est ent vis-àjue, c'est e Lamarctuel de our ceux e calomtous les Eh bien dont l'arverbe, et mvers aué, que V, ın digne aire,(1) se au Sémi-· les mar-Antant le gréable à de l'autre atif; car, liatement chevêque . G. disait ax prêtres ement in-: « Vous c'est avec e suis uni st lui qui

« le place ici près de moi comme mon | « bras droit dans la presse après l'avoir [ « approuvé sous mon nom dans mon « journal, afin que cet énorme audi-« toire comprenne bien qui je blàme « et qui j'accepte. »

Si V. G. ne veut pas croire que la chose a été comprise ainsi par tont le monde, Evêques, prêtres et laïcs, Elle | que l'évidence des faits domine. est encore plus aveuglée que je le pensais par la conviction que plusieurs de ses lutimes lui attribuent, que ne faisant jamais rien d'important sans consuiter le St. Esprit, Elle est habituellement guidée par lui. Voilà l'idée que les flatteurs de V. G. donneut au public de son humilite!

Ainsi donc sur dix Evêques présents, et sur plus de 400 prêtres, il se trouve que l'on a choisi pour les parties saillantes des cérémonies précisément les trois hommes qui devaient déplaire davantage à l'Archevêque, le principal invité de V.G. Et il y a des gens qui supposent le public assez obtus pour croire, par cela seul qu'on le lui dit, que le plus pur hazard a déterminé

ces choix! Parmi les laïcs, Mgr. quand nous invitous quelqu'un à quelque fête de tamille ou à quelque réunion d'amis, nous veillons avec le plus grand soin à ce qu'il ne lui arrive rien de désagréable, et nous regardons comme s'adressant à nous mêmes tout manque d'égards envers nos hôtes. Et quand malheureusement telle chose arrive, nous ne voyons rien de plus impérieusement obligatoire que d'en offrir avec empressement et regret nos excuses. Quant à celui qui se rend lui-même , coupable d'inconvenance envers ses hôtes, j'évite de coucher ici les expressions qu'on lui applique. Je vois qu'il en est autrement dans le monde ecclésiastique, au moins dans celui du Diocèse de Montréal. Et ce sera toujours, Mgr., un sujet d'étonnement et de stupeur pour ceux qui ont la compréhension des convenances, que V. G. n'ait pas un instant sougé à exprimer publiquement ou |

« dans les leçons qu'il vons a faites, a fait subir toutes ces avanies, et qui « avait toutës mes sympathies. Et je l'ont compris aiusi. Ce fait seul démontre que l'on avait un objet en vue. Mais ici encore, sans aucun doute, V. G. persistera à croire qu'Elle seule a raison et que tout le monde a tort.

Voici Mgr. l'impression qu'on reçu de tout ce qui s'est passé un nombre infini de personnes qui pourtant n'ontjamais été hostiles à l'Evêché, mais

« It n'est pas admissible que le choix des troix prêtres désignés pour prédicateurs et assistant au trône ne soit que l'effet du hazard. Le hazard seul ne fait pas choisir ainsi précisément les hommes qu'il faut écarter. Il n'est pas non plus admissible que des sermons qui ont été tous deux fortement désagréables à une si grande portion des auditoires, même ecclésiastiques, soient aussi le pur effet du hazard. On peut faire croire ces choses aux imbéciles, mais non à ceux qui comprennent ce qu'ils voient. Il est donc évident que l'on avait quelque part l'in tention de donner une leçon à plusieurs des invités. On peut sans doute nier cette intention, mais les paroles ne tiennent pas contre les faits. Etaitce là une occasion convenable de donner cette leçon? Certainement non, car même quand on invite un adversaire, on doit le traiter comme ami tant qu'il est notre hôte, sinon l'on manque autant au bon sens qu'aux convenances. Et pourtant le fait de la lecon donnée aux invités existe, crève les yeux. On voulait donc les punir de quelque chose; et c'est en organi sant les détails de la grande fête que l'on a plus adroitement que chrétiennement préparé la punition. On a fait payer le plus cher que l'on a pu à l'Archevêque son rapport à Rome; on a fait payer aux MM. de St. Sulpice la façon du décret de Rome, et on a bien clairement signifié aux Evêques présents que seul Mgr. de Montréal avait fait tout son devoir. Ainsi cette grande fête qui devait unir tout le monde dans un commun esprit de sympathie et de bon vouloir réciproque, on lui a donné toute l'apparence privément ses regrets à ceux à qui l'on | d'un pieux guet-apens.»

t lui qui, ı est mort

Voilà Mgr., en toute franchise l'impression produite. Vos flatteurs ne vous le diront pas, mais moi, je vous dis ici la vérité tou e nue comme je reconnaitrais avec plaisir le contraire s'il y avait lieu Et cette impression générale, Mgr., est confirmée par les indiscrétions inévitables des amis zélés qui ne savent pas démêler ce qu'il ne faut pas répéter. Des intimes de l'Evêché ont dit à plusieurs personnes et à moi-même—Que devait peuser l'Archevêque quand un prêtre qu'il a renvoyé de son Diocèse lui définissait si bien le gallicanisme et lui montrait ce que l'Evêque de Montréal sait faire? - Tiens, ai je dit, on l'a donc fait exprès pour l'insulter?—Oh non, mais il est bon quelquefois de montrer aux gallicans le mauvais côté de leurs idées.—Alors, c'est pour leur dire leurs vérités que l'on a invité les susdits gallicans?-Mais Mgr. de Montréal ne pouvait faire autrement que d'exposer la vraie doctrine romaine dans une occasion aussi solennelle. Tant pis pour ceux qu'elle offusque.» Voilà pour *une* indiscrétion.

Mais voici venir un autre intime qui nous parle du grand nombre de malades qu'il y avait dans l'Eglise de N.-D. et du petit nombre des grands malades. Laissons les petits malades puisqu'il y en avait tant; mais quels étaient donc les grands malades? Né cessairement l'Archevêque, puis quelques Evêques, puis les prêtres de St. Sulpice, puis enfin les prêtres étrangers qui ont trouvé les remèdes amers. A qui l'expression « grands malades » peut elle s'appliquer sinon à cette portion des invités? C'est encore un des intimes de l'Evêché qui parle ainsi: « Il ne fallait pas, dit-il, manquer cette occasion providentielle.» On a donc eu l'intention de ne pas la manquer. Le public a donc raison de dire que l'on voulait donner une leçon. Qui voulait la donner? Etait-ce seulement le père Braun? N'y avait-il donc pas de bien plus hauts personnages que lui encore plus hostiles à l'Archevêque qu'il ne l'est? Ceux qui nient toute intention de donner une leçon s'imaginent donc crève les yeux!

«On a donné le remède à haute dose, » dit un autre intime. Serait ce le hazard seul, le pur hazard, qui a administré cette dose? Et à qui l'a t-on servie? Certainement pas à V. G. Donc à ses invités l Où est le moyen terme? Il n'y en a pas. C'est à V. G. on à l'Archevêque que les remèdes amers ont été offerts, que la haute dose a été donnée. On ment donc impudemment quand on dit que l'on n'a jamais songé à donner une leçon.

SOIL

pot

ave

fair

pir

ans

pui

eat

Cei

sur

ver

vie

me

res

tra

Mg

ave

ton

No

La

à

res

che

cor

cu

des

che

por

tro

cou

gu

ch

vis

рe

D

pa

ec.

gi di

fl

1

Maintenant après avoir bien souffleté les gens, on se retranche derrière la nècessité de développer la doctrine!

Cette hypocrisie appartient d'abord au Nouveau-Monde, le plus intime des intimes. Le public n'est pas dupe de tous ces pieux subterfuges, Mgr., surtont quand nous voyons la guerre recommencer immédiatement avec plus d'acharnement que jamais.

D'ailleurs le Nouveau-Monde n'a-t-il pas dit en toutes lettres qu'il fallait profiter de cette grande réunion de toutes les parties du Diocèse et du pays pour affirmer hautement les idées romaines? N'a-t il pas aussi parlé de triomphe remporté? Et remporté sur qui? Nécessairement sur les gens qu'il nous a lui-même appris n'être pas assez romains. Et qui sont ces gens? Sans doute ceux qui se sont défait de l'esprit romain. Et qui donc s'est défait de l'esprit romain? Eh bien nous ne le savions pas, mais le Nouveau-Monde nous l'a bien clairement expliqué il y a deux ans. Ce n'est ni plus ni moins que l'Archevêque. J'ai conservé et collé l'intéressant passage dans mon calepin, car j'ai compris des lors ce qui se préparait.

intimes de l'Evêché qui parle ainsi:

« Il ne fallait pas, dit-il, manquer cette occasion providentielle. » On a donc eu l'intention de ne pas la manquer. Le public a donc raison de dire que l'on voulait donner une leçon. Qui voulait la donner ? Etait-ce seulement le père Braun ? N'y avait-il donc pas de bien plus hauts personnages que lui encore plus hostiles à l'Archevêque qu'il ne l'est ? Ceux qui nient toute intention de donner une leçon s'imaginent donc que nous ne voyons pas ce qui nous value de l'esprit romain, ce qui explique pourquoi il a soumis un document gallican au dernier concile de Québec, fait abominable qui mérite bien une leçon, et un remêde à haute dose à ce grand malade! Puis il a fait un rapport à Rome où il n'a pas complètement approuvé V. G. en tout; et puis il est venu ici recevoir le Pallium, chose qu'il aurait tout aussi bien pu faire chez lui......
Voilà donc un homme auquel il était plus qu'à propos de dire carrément

haute rait ce qui a qui l'a V. G. moven à V. G. emèdes ite dose budemjamais

n souflerrière trine! d'abord ime des lupe de gr., surierre revec plus

c n'a-t∙il

l fallait nion de se et du hent les issi parlé porté sur gen**s** qu'il pas assez ens? Sans le l'esprit it de l'esne le sande nous y a deux oins que et collé 1011 cale-

nerveille. ∍ l'esprit quoi il a au derıbominaon, et un and matà Rome pprouvé venu ici il aurait lui..... l il était rré men t

ce qui se

pour bien lui défiler tout ce que nous avons sur le cœnr, choisissons pour ce faire le prêtre même qui a dû déguerpir du Diocèse de Québec parceque là anssi, inspiré sans donte par le plus pur esprit romain, il faisait en pleine cathédrale la leçon à son Archevêque. Certes Mgr, le nombre des malades, et surtout des grands malades, semble devenir alarmant dans le Clergé. Et l'on viendra ensuite nous dire arrogam. ment que nous ne sommes pas assez respectueux envers des prêtres qui se traitent ainsi les uns les autres! Non! Mgr., il y a dans tout ce que nous avons vu une logique des faits que toutes les dénégations hypocrites du Nouveau-Monde ne sauraient détruire. La conviction a amourd'hui succédé [ à la première impression créée et restera.

Et si vraiment, malgré des rapprochements si palpables et des faits si concluants; si vraiment il n'y a eu aucune intention chez personne d'être désagréable à quelqu'un, ch bien franchement, il vaudrait presque mieux, pour les directeurs de la démonstration, admettre cette intention que de confesser par leurs dénégations la singulière incompétence que taut de gaucheries d'un si fort calibre démontrent visiblement.

Et je ne puis pas beaucoup me trom per dans l'appréciation que je fais ici puisque tons les prêtres étrangers au Diocèse et nombre de ceux qui lui appartiennent ont compris les choses comme je les constate, et en témoignent à qui veut les entendre leur indignation bien caractérisée et bien réfléchie.

Et les assistants n'ont pas davantage omis de remarquer quelle grande part incombait au Séminaire dans toute cette savante stratégie, et la singulière inconvenance de choisir sa propre église pour y tenir ses membres sur la sellette pendant plus d'une heure; et cela si peu de temps après que le lourd auteur de la comédie infernale avait reçu les ordres de la main de V. G. qui sanctionnait ainsi solennellement aux yeux du public tout ce qu'avait tracé | établissement en péril.

son fait. Invitons le donc à la fête, et cette plume saturée de fiel et d'hypo-

Quand les faits s'enchalment si bien, Mgr., il n'y a pas moyen pour les hommes sensés de croire à la sincérite de ceux qui nient clairement l'évidence. Et quand une fois leur manque de sincérité est bien établi sur un point, les suppositions raisonnables et les doutes fondés penvent aller fort loin.

Et le fait est, Mgr., que nons n'en sommes plus aux suppositions. De sourde qu'elle était, la guerre est devenue ouverte, acharnée. Il devient évident que pendant, l'averse de compliments que les noces d'or faisaient pleuvoir, chacun se réservait in petto de ne perdre ni un coup de dent ni un coup de griffe quand les embrassades seraient finies. Il est clair aussi que tout en répendant affectueusement de bouche à l'adresse du Sémmaire, V. G. pensait en elle-même: « Atten dez, attendez, mes chers coopérateurs ! Je vous tiens en réserve un bon petit plat de ma façon!» Et en effet, dès le dimanche qui a suivi-la grande-cérémonie et l'administration affectueuse des remèdes amers, V. G. en dépit du décret de Rome, voi**x**unè me de la sainte obéissance, recommençait le feu avec plus de vigueur qu'auparavant. Les compliments sans fin, les étreintes de l'amitié et les encensements réciproques n'avaient signifié qu'une courte trève, et la lutte se fait plus que jamais anjourd'hui unguibus et rostro.

Ces démonstrations amicales « dans le Seigneur, » pour se déchirer en toute conscience le lendemain ne se voient pas entre laïcs, Mgr! Et il est parfaite. ment clair encore que pendant que l'Archevêque était ici son invité, V. G. et les Rév. Pères Jésuites arrangiez ensemble le grand plan de campagne relatif à l'université, mais pas un mot, pas un geste, n'en laissèrent rien soupconner. On s'est contenté de la leçon aux gallicans et des hautes doses aux grands malades. Mais l'Archevêque n'était pas plutôt rendu à Québec que le Supérieur des Jésuites y arrivait sur ses talons ayant en poche ses pétitions et son projet d'université au moyen daquel on espère remettre à flot un

Cette démarche a mis plus que ja- ce qui est condamnable, pourquoi mais le feu au poudres ecclésiastiques, et nous ne voyons plus qu'un feu rou lant d'articles tapageurs dans les journaux religieux, où personne ne dit la vérité si l'on en croit les deux camps; puis un formidable chassé-croisé de lettres épiscopales, d'affirmations solennelles pastoralement accueillies de démentis aussi solennels; et ce qui reste de plus clair pour le public dans tout ce grand conflit ecclésiastique, c'est que les princes de l'Eglise eux-mêmes ont fait pleurer la vérité, et surtout que l'esprit de parti entre ecclésiastiques rejette bien loin dans l'ombre l'esprit de parti entre laïcs!

Nous avons donc marché de surprise. Nous avons vu V. G. donner le démenti à l'Archevêque, puis s'autoriser du nom du Cardinal Barnabo, et voilà que tout à coup, comme le dernier coup de tonnerre d'un jour d'orage, le télégraphe, rapide comme la pensée, rapporte de Rome une réponse du même Cardinal, qui donne raison à l'Archeveque et tort à V. G.?! Certes il faut bien admettre que si V.G. a joué serré à l'adresse de l'Archevê vitant à ses noces d'or, celui-ci le lui a rendu avec usure par son télé

gramme. Et comme il fallait bien que le Nouveau Monde couronnât tout ce grave couflit par quelques grosse ineptie, voilà la sainte feuille qui vient finement nous informer qu'en s'y prenant d'une certaine manière, connue des initiés, on obtient ce que l'on veut à Rome. Le révérend M. Pelletier nous en avait déjà dit autant, il y a quinze jours, à propos des éloges décernés par la Civilta Cattolica au Révd M. Paquet pour son pamphlet intitulé » le Libéralisme. » Ce Monsieur n'aurait, d'après son confrère, obtenu les susdits éloges qu'au moyen de certaines manœuvres..... de certaines intrigues etc., etc., etc.

Serait-ce donc aussi par des manœuvres et des intrigues que l'on obtient à Rome la condamnation des absents? V. G. doit en savoir quelque chose. Et ici une idée me frappe. Si au moyen d'intrigues adroitement ourdies, on peut si facilement faire louer à Rome

donc, avec un peu de savoir faire, n'y ferait on pas aussi condamner ce qui n'est pas condamnable? L'un n'est clairement pas plus difficile que l'au-Puisque les illustres membres des saintes congrégations ne savent pas toujours ce qu'il faut louer, comment serait-on tenu de croire qu'ils savent toujours d'une manière certaine ce qu'il faut blamer? Quoi, ils loueraient si facilement par surprise et ne condamneraient jamais de la même manière! Et ce sont des prêtres qui nous suggèrent ce point de vue!

af

bi

d

80

l'i

le

ce

le

an

u A

co

pr

do

tic

gli

un

VΘ

m

οù

pre

ch

eq

po

111

do

vo

rie

ass

do

110

et

110

qu

au

le

b

n

Ah, je m'explique aujourd'hui bien mieux que jamais pourquoi des théologiens instruits n'out pu m'indiquer ce que j'avais pu dire de pervers dans celui de mes pamphlets au quel on a fait les honneurs de l'index; et aussi pourquoi V. G. elle même n'a pas osé me l'indiquer non plus quand je le lui ai demandé. La congrégation de l'index lui aura peut-être rendu un service au lieu de rendre un arrêt, au contraire des anciens Juges français qui avaient d'autres traditions et pensaient qu'une cour doit rendre des arrêts et non des services. Au reste, d'après le système que nous dévoilent et nous expliquent le Nouveau Monde et le Révd. M. Pelletier, on comprend & peu près comment V. G. a pu procéder. Elle n'aura en qu'à dire à la Ste. Congrégation: «Tenez, il faut me condamner ce pamphlet afin de dépopulariser l'importun qui se permet de disséquer mes paroles et mes actes. Il est important d'ailleurs de donner une leçon à nos libéraux canadiens. » On sait quel magique effet produit à Rome, le mot « libéral, » et le discours a été mis à l'index comme contenant des principes pernicieux, mais sans en indiquer un seul, ce qui est infiniment plus commode. Qui sait d'ailleurs si l'on n'a rasété *surpris* comme pour les éloges décernés au Révd. M. Paquet, d'après le Révd. M. Pelletier, ou comme pour la réponse à l'Archevêque d'après le prêtre du Nouveau Monde? Et pourquoi la même chose n'aurait-elle pas en lieu pour mon pamplet?

Ne pouvant obtenir une décision

rquoi e, n'y ce qui n'est e l'aumbres savent , comqu'ils e cerioi, ils urprise de la prêtres le vue ! ui bien es théolidiquer rs dans ael on a et aussi pas osé je le lui de l'inn service au con. cais qui bensaient arréis el l'après le et nous de et le end **a** peu procéder. Ste. Conme condépopulaet de disactes. uner une iens.» On t à Rome, urs a été nant des ms en innfiniment ailleurs si e pour les

bibliotaèque publique étaient passibles des censues ecclésiastiques pour le seul fait qu'elle contient des livres à l'index,—car c'est un fait démontré par le décret même que V.G. n'a pu obtenir cela; - Elle aura, toujours d'après le système développé par mes deux antorités, dit à la sainte congrégation: «Ah ça, puisque vous ne voulez pas confirmer mes censures contre les propriétaires de bibliothèques publiques, donnez moi toujours une condamnation quelconque contre l'Institut qui sauve ma dignité aux yeux des aveu gles de mon Diocèse. D'abord c'est un nid de libéraux que cet Institut. voyez ce qui s'y dit.» Et V. G. tendit mon pauvre discours sur la tolérance où j'ai commis l'irrémissible crime de prècher un peu la modération et la charité aux ecclésiastiques, ce qui equivant presque, à leurs yeux, à supposer une imperfection à Dieu luimême. La sainte congrégation trouva donc la chrétienne combinaison que voici:

«Ce discours sur la tolérance n'a rien d'anti-catholique, mais il n'est pas assez ultramontain. Et puis l'auteur donne quelque peu à entendre que nous pourrions bien être « des violents et non des pasteurs, comme disait notre ancien St. Grégoire le grand, qu'il nous faudra peutêtre mettre aussi à l'index, si l'on se met a citer les portrait anticipés, mais si ressemblants, qu'il a faits de nous. L'auteur d'ailleurs insinuer qu'au moyen de leur conscience et de leur raison, les hommes peuvent arriver au vrai, chose que nous ne pouvons tolé rer puisque ce serait admettre que l'on peut se passer de nous. Nous allons denc le condamner mais sans indiquer où est le mal. C'est un moyen toujours infaillible de faire supposer les livres pires qu'ils ne sont par les aveugles. Puis, comme le discours a été pronon é devant l'Institut, affirmons comme si c'etait prouvé, que les principes qu'il émet forment l'enseignement de l'Institut et que conséquem ment l'Institut a des principes pernicieux. Quant à la question des livres,

affirmant que les propriétaires d'une n'en disons mot. Il faut bien faire ce bibliothèque publique étaient passibles petit plaisir à notre bon Evêque de des censues écclésiastiques pour le Montréal.

Voilà le modus operandi de toute la manœuvre relative à l'Institut que l'on peut très raisonnablement inferer des adroites explications de nos deux prètres. Et l'on a vu cette odiense violation des plus simples règles de la justice: rendre tout un corps responsable des paroles de l'un de ses membres, paroles où l'on n'indique pourtant pas ce qui est répréhensible! Et l'on a vu de plus le scandale que voici : déclarer ce corps coupable d'enseigner des principes pernicieux sans l'entendre, et sur la seule affirmation de l'accusateur ! Si on lui avait communiqué l'accusation, il aurait informé le juge qu'il n'avait aucune espèce d'enseignement quelconque, et l'on n'aurait pas pu le condamner, ce qui eût gâte tout l'effet. En ne lui en parlant pas, la condamnation allait de soi. Et l'on a vu encore cet autre scandale : rendre un décret sur une accusation portée en l'absence et hors la connaissance des intéressés ; et rester muet comme la tombe sur la question soumise par les intéressés eux-mêmes!!

Voilà ce que l'on peut obtenir à Rome en employant les moyens voulus. D'après le Nouveau Monde luimême, tout dépend de la manière de poser la question. L'Archevêque l'ayant posée d'une certaine manière, l'Evêque · de Montréal pouvait avoir tort; mais si l'Evêque de Montréal eût posé la question à sa manière à lui, oh alors, c'est l'Archevêque qui aurait en sur les doigts! Ne voilà t-il pas une intelligente manière de faire apprécier la sagesse des saintes congrégations romaines? Il devient des lors évident que je n'avais pas suffisamment étudié la manière de poser une question à Rome.

J'avais tout bêtement cru que la justice et la conscience étaient les seules raisons déterminantes des actes de la sainte curie, et voici deux prêtres qui viennent m'informer que pour obtenir d'elle un éloge ou une condamnation il suffit de savoir arranger sa question. Avec de l'adresse, suivant l'un de ces

mon pamdécision

. Paquet,

etier, ou

'Archevê.

Nouveau

me chose

ver aux nues quand il aurait dù être condamné; et avec de l'adresse encore, suivant l'autre, l'Archevêque a fait condamner V. G. qui ne le méritait pas! Qu'est ce donc alors qui nous empêche de croire que c'est tout sim plement avec de l'adresse aussi que V. G. a obtenu le décret contre l'Institut? Ce décret est la vraie quintessence de l'injustice puisqu'on y condamue des absents non informés qu'on va les juger. La conscience n'a donc rien eu a voir dans sa rédaction. Il faut donc de toute nécessité retomber sur l'alresse de l'accusateur et la complicité du juge!

Au reste je dois dire ici que nous avions très bien prévu ce qui nous est arrivé. Quand la question d'aller à Rome s'est présentée, plusieurs d'entre nous en ont contesté l'utilité, disant qu'il était complètement illusoire d'espérer d'y obtenir justice; que les ecclésiastiques avaient quelque fois chance d'y être écoutés contre leurs supérieurs, mais les laïcs à peu près jamais; que V. G. en disant seulement qu'Elle avait affaire à des libéraux, rendrait sa cause bonne quelle qu'elle fût, et la nôtre mauvaise quelque plausible que fussent nos raisons. A cela plusieurs répondirent qu'ils ne voyaient dans ces graves objections qu'une raison de plus en faveur d'un appel, et que si tel était l'état des choses à Rome, si les saintes congrégations n'offraient aucune garantie de justice impartiale, si un Evêque devait y être sontenn à l'encontre non seule ment de la justice et de la raison, mais encore de la pratique consacrée dans tous les pays catholiques éclairés, autant valait savoir de suite à quoi s'en tenir et montrer d'une manière tangible, pratique, les prodigieux vices de la justice romaine, si souvent décrits par tant d'écrivains catholiques éminents. Nous décidames donc en faveur de l'appel, non pas avec l'espoir sérieux d'obtenir justice, mais avec l'intention ment réalisée. On a tranquillement l'obscurité au moment de la bargarre

prêtres, le Révd. M.Paquet s'est fait éle-| mis la question en appel de côté, on ne l'a jamais décidée, et l'on a rendu un décret qui porte sur une question nouvelle, une accusation différente, dont les intéressés n'ont jamais en la moindre notification, et qui a été décidée contre eux sans qu'ils aient pu se défendre et combattre leur accusateur! Il valait certes la peiue d'aller à Rome pour prouver sans dénégation possible qu'il ne s'y agit jamais de justice mais d'influence hiérarchique et de tactique de parti. Et V. G. a en le courage de venir affirmer ici que l'appel était décidé contre nous quand le décret luimême faisait foi que la question réfé rée avait été écartee au lieu d'être jugée! Les hommes instruits comprennent cela parfaitement et nous donnent rai-Ceux qui nous donnent le tort sont les ignorants, on les hypocrites, on ceux qui n'examinent jamais les choses par eux-mêmes, on ceux qui nous blâment par pur parti pris et sans rien comprendre à la question; ou enfin ceux qui ne veulent pas étudier la question parce qu'ils la comprendraient trop.

et

bo

do

in

qu

m

po

es

a (

la:

de

te:

CO

se

tie

D

de

co

jn

qt

q١

V

to

tio

in

n

m

CI

ja je re o

Tout dépend donc, à Rome, de la manière de poser la question. C'est sans doute par la seule manière de poser la question que les 326 exécutés des états du Pape en 1850 et 51 ont vu décider de leur vie ou de leur mort. On a posé la question en ne leur permettant pas de choisir, ou même en certain cas d'avoir un avocat, ni de connaître les témoins à charge, ni de les transques tionner, et le résultat a été tel qu'on pouvait le prévoir. S'ils avaient euxmême posé la question, ils n'auraient pas été pendus; mais on l'a posée pour eux de la manière voulue pour les pendre, et naturellement ils ont été pendus. Et que Votre Grandenr ne dise pas que je fais ici du sophisme on du persifflage à plaisir, car les cas de Locatelli, et de Monti et Tognetti, sont là pour montrer comment la justice romaine procède. Mgr. Sagretti, président du tribunal qui a conbien arrêtée de convaincre le public damné Locatelli, va lui-même informer qu'il était inutile de l'espérer. Et ja- le Pape qu'il y a beaucoup de doute mais prévision ne s'est plus complète-sur l'identité du condamné à cause de

doute!! et Locatelli est pendu! Cette impitoyable manière de régler une question découle sensiblement de la manière dont on a l'habitude de les poser. Devant la justice romaine on est tonjours présumé conpable. Il n'y a que la manyaise et faillible justice laïque qui présume l'innocence de de l'accusé.

Monti et Tognetti ne voient pas les témoins qui déposent contre eux et ne connaissent pas même leur noms. Ils se défendent dans le vide, les dépositions ne portant que des numéros. Done pas de transquestion, done pas de défense qui mérite ce nom! Et conséquemment moquerie de toute justice! Ne pouvant éclaireir une question ainsi posée, ils sont pendus!! Simple manière romaine de poser la

question!

on ne dn un

111011-

, dont

moin-

écidée

se dé-

atenr!

Rome

ossible

e mais

ectique rage de

tait dé-

ret lui-

ou réfé

e jugée! rennent

ent rai-

ocrites.

nais les

eux qui

s et sans

ion; ou

étudier

compren-

e, de la

est sans

poser la

des états

décider

n a posé

ttant pas

tain cas

altre les

ansques

tel qu'on

ent eux-

auraient

sée pour

pour les

ont été

idenr∍ne

ophisme

car les

et Tog

comment

Mgr. Sa-

ui a con-

informer

de doute

cause de

oargarre

le tort

De même on condamne l'Institut l'informer qu'il est accusé! Voilà sans contredit ia plus sûre de toutes les manières de poser une question contre quelqu'un: le principal intéressé n'en a seulement pas con nuissance! Cela vaut encore bien mieux que les témoins incomms à l'accusé. Aussi je comprends mieux que jamais à présent la condamnation. Et je dois ici offrir mes plus sinceres remerciments aux deux prêtres qui ont pris la peine de nous expliquer avec tant de complaisance: 1º Comment on peut se faire loner soi même à Rome; 2º Comment on peut y faire condamner les autres sans qu'ils en aient comaissance! Il s'agit seule ment que connaître le bon moyen. Avis donc aux condamnés passés et futurs!

Je serais réellement très curieux, Mgr., de ravoir quel ennemi de Rome, quel libre-penseur, quel impie même, a jamais mis autant d'hostilité que ces deux prêtres ont mis de gaucherie à dévoiler dans un milieu comme celuici les vices inhérents à la justice romaine? Pour nuire à leurs adversaires, prêtres aussi, et sans songer un moment à la portee réelle de coups

et conclut à sa grâce. Le Pape, si ils sont venns impitoyablement nous bon, nous dit-on, refuse malgré le montrer tout le système de la curie romaine dans sa triste nudité.

Prodigieuse inadvertance? On nous informe un jour combien on est heureux de voir porter une affaire devant l'infuillible tribunal de Rome—était-il bien infaillible dans les cas de Locatelli, Monti et Tognetti, avec la procé dure que nous connaissons ?--et voilà que dans un autre No on nous dit : « Ah bah! l'Archevêque n'a obtenu ce télégramme qu'en posant la question comme il lui a plu.» Et un autre prêtre nous dit aussi : « Ah bah! l'on sait comment s'obtiennent à Rome les approbations comme celle que le Révérend M. Paquet a extorquée!» Et puis l'on se plait à nous décrire avec une complaisance infinie les bons tours que l'on peut jouer aux membres des saintes congrégations pour leur arracher subrepticement une approbation qui aurait dû être un blâme!! C'est tel arrangement de mots, telle manœuvre, telle intrigue, qui a trompé le bon cardinal, ou le saint consulteur, ou les madrés redacteurs Jésuites de la Civiltà! Mais on obtient donc ce que l'on veut à Rome avec de l'intrigue! Voilà certes de très singuliers certificats d'infaillibilité! Mais comme<sup>1</sup> donc des prêtres peuvent-ils parl s ar ce ton des hommes qui, dans une capacité on une autre, tiennent de si pres à ce tribunal infaillible, et l'aident par leur travail à former ses décisions? Ils seraient payés pour montrer que pratiquement il ne l'est pas qu'ils ne pour raient mieux faire!

Et puis pourquoi nous parler sans cesse de l'infaillible tribunal de Rome dans les questions de pur litige d'Evêque à Evêque, ou de laïcs à l'ecclésiastiques? Ce n'est certainement pas le Pape qui juge toutes ces questions car vingt papes ne suffiraient pas à les examiner. Il n'y a pas le quart des affaires qui se jugent à Rome qui obtiennent une approbation du Pape ac compagnée d'examen personnel des pièces. Le pape ne lit pas la dixième partie des rapports des saintes congréqui n'étaient destinés qu'à produire gations pour l'excellente raison qu'il un effet tout local et tout personnel, faut une certaine somme de temps pour lire un certain nombre d'écrits. Et comment le Pape examinerait-il personnellement ce qui se décide dans les vingt quatre congrégations ou ministères qui se partagent les affaires de la catholicité? Seraient-ce les sain tes congrégations qui jugent infailliblement? Personne ne l'a jamais prézendu. Sur quoi donc le Pape, s'il s'en mêle personnellement du tout, jugera t-il les questions peudantes par exemple entre V. G. et le Séminaire, ou entre l'Archevêque et V. G.? Il ne peut évidemment le faire que sur les rapports de ses délégués, membres des divers ministères appelés, parce qu'on est à Rome, les sointes congregations. Car tout ce qui touche au Pape est saint, et la population ignorante et fanatisée de Rome dit encore à l'heure on'il est; « le saint cuisinier; » et elle va même jusqu'à dire « les saintes écuries, n « les saints carosses, » ou « les saints chevaux, » quand elle voit passer les équipages du Pape. Va sans dire que nous sommes ici plus modérés que cela en fait de distribution de tîtres ecclésiastiques.

Toutes les questions litigieuses se décident donc par les délégués du Pape, et je ne sache pas que le Pape, que tout catholique instruit sait ne pas être infaitlible sur les questions de fait - et presque toute question litigieuse se réduit à une question de fait ; il ne s'agit nullement de dectrine dans les guerres multipliées que V. G. semble s'être suscitées à plaisir—je ne sache pas, dis-je, que le Pape puisse communiquer l'infaillibilité qu'il ne possède pas. Le pape jugerait-il lui même une question litigieuse sur un rapport de congrégation, ce rapport peut être fautif par un vice de procédure, par l'oubli involontaire ou non d'une pièce ou d'une circonstance impo:tante; par un renseignement erroné, par un faux témoignage même, car les témoins à Rome blessent quelquefois la vérité comme les témoins de nes cours. Comment donc une décision du Pape lui-même qui serait basée sur un rapport erroné sur le fait par exemple, pourrait-elle être infaillible? C'est donc tout simplement une

tromperie des journaux religieux à l'adresse du public que de parler d'infaillibilité à propos de procès en Cour de Rome, car ces journaux, ou ceux qui parlent comme eux, ou ceux qui les inspirent, savent parfaitement qu'en fait de litiges et de procès les choses se passent à Rome exactement comme partout ailleurs. Les affaires sont étudiées, examinées de la même manière qu'ailleurs, jugées là comme ailleurs par des hommes comme nous, ayant les mêmes petites faiblesses, les mêmes idées préconçues, les mêmes préjugés, les mêmes pas pus que nous venons de voir se prodacre ici entre prêtres et Evêques, et surtout agissant sous un mode de procédure absurde dont les vices sont évidents et constatés de tout temps par les amis même de la Cour de Rome, et dont les justices laïques sont presque toutes affranchies aujourd'hui.

11

11

C

d

10

I

q

C

d

Tous les jours les membres de la curie différent entre eux d'opinion et se livrent à des luttes personnelles bien autrement vives que nos Ev?ques. Faut-il rappeler les vives querelles et les échanges d'injures que ont eu lieu entre Mgr. de Mérode et le Cardinal Antonelli? Faut il rappeler les sanglantes insultes adressées en plus d'une occasion par certains cardinaux nobles au Cardinal Antonelli qui ne l'est pas? Faut-il rappeler encore les antagonismes terribles qui ont quelquefois surgi entre les Cardinaux Zelanti et les Cardinaux moderés? Faut-il rappeler les opinions sévères exprimées au dernier Concile par quelques Evêques sur l'incompétence de la curie, et encore sur les abus de l'Index? Ce n'est pas chez les *impies* que je vais chercher mes exemples.

Toutes ces assertions d'infaillibilité sur les questions de purs litiges personnels ne prouvent donc que le manque complet de sincérité ou l'ignorance de ceux qui les expriment. Mais elles n'ont la plupart du temps pour objet que de faire refléter sur soi-même un faible rayon de l'infaillibilité centrale; car chaque ecclésiastique, si j'en crois l'un de mes prêtres professeurs de pratique romaine, a sa mo.

ieux à er d'in n Cour u ceux ux qui t qu'en choses comme ont étuianière ailleurs , ayant mêmes rėjugės, venous rêtres et งบร บบ lont les atés de ie de la justices ranchies

ores de k d'opies perves que lesvives ures qui bde et le rappeler sées en ins carautonelli eler enquiont ırdinaux oderés ? sévères oar quelce de la I'Index? e je vais

illibilité ges perle manl'ignont. Mais ps pour oi-même lit**é** cenique, si professa mo.

naire de Québec? « La chose du monde dont on était le plus fortement convaincu, c'est qu'il importait grandement au principe d'autorité et à l'honneur de l'Eglise que l'on fut considéré comme infaillible et comme le foyer d'où rayonnait toute vérité. » C'est un prêtre, Mgr., qui nous apprend cela. Si j'eusse dit, moi, exactement la même chose, c'eût été de l'hostilité, de la calomnie, le comble de l'impudence!! Il est bien heureux en vérité, que quelquefois l'esprit de parti emporte les ecclésiastiques jusqu'à leur faire exprimer les vérités sur lesquelles il est si sévèrement défendu aux laïcs d'arrêter leur esprit une seule minute. C'est toujours un crime à un laïc de aire qu'un prêtre se trompe, et encore cent fois plus un Evaque. Quand les ecclésiastiques sont tous d'accord, la fonction du laïc semble se réduire, dans leur esprit, à leur faire des saluts et des soumissions. Bénissons donc la Providence de ce qu'elle permet quelquefois an malin de souffler un vent de discorde sur le Clergé, car ce n'est que quand la querelle surgit entre ses membres que la vérité sur leurs petites passions se fait jour, et que nous obtenons des portraits pris sur nature par les initiés eux-mêmes. Et c'est un sensible plaisir pour les laïcs que de voir les ecclésiastiques les laisser loin derrière eux dans leurs appréciations réciproques de leurs petits défants. Et l'un de mes deux prètres m'en fourait encore un très frap pant exemple.

Les laïcs croyaient depuis longtemps l'Université Laval un établissement irréprochable sous le rapport de l'en seignement chrétien, et à la hauteur des besoins de l'époque pour la partie scientifique. Eh bien voici un prêtre qui vient nous informer que tout au contraire: « l'université Laval est un « établissement dangereux ; que son « enseignement est funeste à la jeu-« nesse, qu'il sépare la science de la « religion et qu'il est de mauvaise qua-« lité ; que cette institution, fondée et |

deste prétention personnelle à une cer- | « dirigee par des prêtres, est complètetaine dose d'infaillibilité. Que nous « ment dévoyée, fourvoyée; qu'elle dit-il en effet, des prêtres du Sémi- | « n'est catholique que de nom ; que c'est « là surtout que l'on fait de la science « sans Dieu ; qu'elle procède en véritable « université athée en mettant la religion « tout à fait de côté dans son enseigne-« ment »..... Puis ailleurs on nous dit que le Séminaire de Québec est à la fois « janséniste, gallican, libéral, et victime de l'ignorance la plus déplorable; qu'il dévore l'hérésie dans la lecture des écrits des Montalembert, des Falloux, des Dupanloup, etc. » tous grands impies, c'est connu!

Mais grand Dieu, Mgr. si j'avais insinué seulement-le quart de ce que je viens de citer, que n'aurait pas dit V. G. qui m'a si charitablement traité de blasphémateur sans pouvoir montrer. même le commencement d'une inconvenance! Comment se fait-il que ce soient les journaux patrennés par V. G. qui attaquent avec cette exagération une institution que V. G. ellemême affirmait naguère à son Diocèse être si précieuse à la religion? Est-ce donc que tout est permis entre ecclésiastiques qui se querellent? Et allonsnous voir V. G. pousser l'esprit de parti jusqu'à ne rien dire à ce prêtre qui calomnie ses collègues quand Elle a été si acerbe envers moi quand je n'avais dit que l'exacte vérité sans injurier personne? Car il n'y a pas de milieu: si ce prêtre dit aujourd'hui la vérité, Votre Grandeur a trompé son diocèse quand Elle recommandait une institution qui n'a de catholique que le nom! En vérité Mgr., on nous fait l'effet aujourd'hui de se déchirer avec d'autant plus de détermination qu'on s'encensait davantage avant la querelle.

Nous comprenons maintenant ce les éloges en style de que vale collége et en phrases convenues que se donnent réciproquement les ecclésiastiques en toute occasion. Il est plus clair que le jour que bien souvent ces éloges se donnent à des hommes que l'on sait ne pas les mériter puisque du moment qu'une querelle surgit, les fantes cachées avec tant de soin se dévoilent impitoyablement.

En vérité. Mgr., tout ce que nous voyons depuis un certain temps pourrait nous faire croire que les ecclesias tiques ne sont sincères que par colère

ou par rancune!

Mais contin ions de prendre acte des informations que mon prêtre me pro cure. Il nous informe que l'on a obtenu (il y a trois ans) deux circulaires d'Evêques contre des écrits irréprochabtes! Ah! j'ai donc des compa gnons! Et ces compagnons, je les trouve dans le Clerge! Et c'est un prêtre qui me procure cette consolation! Je l'en remercie de tout cœur, mais cela s'obtient donc quelquefois! Et si j'en crois un autre prêtre, cela s'obtient même ailleurs qu'ici. Disant un jour un peu plus de vérité qu'on ne l'eût voulu, ce prêtre affirmait à un auditoire nombreux: «qu'il était quelquefois très difficile, pour ne pas dire in possible, de déconvrir pourque ce ains livres étaient mis à Pirde as Je m'en doutais bien un peu dep e que j'y ai été mis moi même sang svoir jamais pu savoir pourquoi. Et quand on a étudié la marche de l'index depuis Paul IV, on comprend parfaitement le but véritable de son réorganisateur. Le renseignement que m'avait donné ce prêtre m'avait donc fait un certain plaisir ; mais aussi il a pu comprendre depuis ce que l'on gagne à dévoiler certains mystères aux yeux profanes.

Voilà donc deux circulaires d'Evêques condamnant des écrits irréprochables. Aussi un Evêque d'Italie, membre de l'Index, lui a til, toujours d'après mon informateur prêtre, sérieusement fait la leçon- Ge membre de l'Index écrit donc ici, paraitil: « L'insensée dernière circulaire de l'Archevêque de Québec, qui lance plus de foudres qu'un Jupiter Olympien, m'a fait véritablement horreur.....»

Ah! mais il y a donc des circulaires d'Archevêques ou d'Evêques qui peuvent être insensées au point de faire horreur! Et c'est un Evêque d'Italie (1) qui nous l'assure! Si un laïc nous

disait pareille chose, nous devrions repousser l'assertion avec horreur. Mais c'est un Evêque, membre d'une sainte congrégation! Dire qu'il ne sait ce qu'il dit serait une autre horreur! Nous voilà donc placés entre deux horreurs! Laquelle allons-nous choisir!

A

ct

h

re

le

Ш

Di

сl

d١

tr

à٠

ď

d١

fle

de

le

le

q١

Рä

qı

m

G

te

St

aı

qı

q

sa

ď

sa

aı

re

SC

CI

qı bl

d

V

e

Ah! Mgr, quelles remarquables différences nous observous quelquefois entre les rapports entre ecclésiastiques en présence des fidèles ou derrière le ridean! Devant les laïcs on épuise consciencieusement toutes les formules de l'éloge, et même de la flatterie; mais quand on se sait bien seuls, derrière des portes bien fermées, on quand on s'écrit en confidence, quels coups de dents formidables! Sans la guerre sainte dont nous sommes les témoins attentifs au-delà de toute expression, jamais pareil mot n'eût vu le jour et il serait à jamais resté enfoui dans les profondeurs de la discrétion ecclésiastique, si absolue tant que la discorde ne souffle pas sur le lutrin. Celui qui a répété ce mot pour l'information de notre public vient d'ailleurs de convenir qu'il a eu un très grand tort de le citer.

Mais pnişque la circulaire de l'Archevêque défunt a fait tant d'horreur à un Evêque italien, malgré son habitude de toutes les formes de l'anathême, pourquoi done certaines Annonces où l'on pous parlait faussement du « monstre affreux du rationalisme levant sa *tête hidense* et répandant son venin infect avec répétition des blasphêmes déjà sortis d'une chaire de pestilence..... » pourquoi done, dis je, ces Annonces épiscopales si charges de colère et d'insulte, et d'où la mansuétude pastorale est si rigoureusement bannie, ne nons auraient-elles pas fait un peu horreur aussi? Qu'on nous montre donc un seul laïc sérieux, honorable et instruit, écrivant dans un style aussi saturé d'injure et de passion que ces deux seules lignes de style épiscopal! (2) Ah! Mgr., au temps où les Evêques avaient une crosse de bois, ils n'écrivaient pas aiusi! Et de quoi

<sup>(1)</sup> L'Evêque d'Aquila (Nouveau Monde du 11 Janvier 1873.)

<sup>(2)</sup> Dues à la plume de Sa Grandeur et à mon adresse.

evrions orreur. e d'une ne sait orreur! eux horoisir? bles difquefois istiques rière le épuise formuatterie ; als, derées, on e, quels Sans la mes les oute exn'eût vu resté enla dislue tant s sur le iot pour

n un très de l'Ar-?horreur on habil'anathé-INNONCES ment du isme ledant son des blase de pesis je, ces urges de mansuéeusement as fait un ous monıx, honodans un passion de style temps où de bois,

ic vient

de quoi

ndeur et à

s'agissait-il donc dans cette chrétienne | être dû songer, avant de donner ce Annonce? J'avais osé parler tolérance et modération, devoir et charité, à des hommes qui semblent croire que la religion consiste à flétrir et damner les quatre cinquièmes du genre humain; et encore les deux tiers du dernier cinquième qui se compose de chrétiens; et encore, sous la doctrine du petit nombre des élus, plus des trois quarts de ce dernier tiers: c'està-dire que sur environ 1,300,000,000 d'hommes qui forment la population du globe, 1,275,000,000 seraient inflexiblement jetés en pâture à la griffe de Satau!! Combien de temps encore les hommes feront-ils ainsi Dieu à l

leur triste image?

Voilà donc les aménités pastorales que V. G. m'adressait pour avoir osé parler un peu-raison aux hommes auxquels le grand St. Grégoire conseillait si fortement ne pas être des « violents mais des pasteurs.» Mais comme V. G. s'est montré tendre, indulgente, paternelle, envers les calomniateurs de St. Sulpice et de l'Université!! Ici an au moins c'est l'ultramoutanisme local qui calomnie des prêtres et des Evêques, eta dit d'eux ce que ses adversaires si chrétiennement qualifiés d'*impies* π'en eussent jamais dit! Voilà sans doute pourquoi V. G. a admis l'un aux ordres sacrés et a cru devoir assurer l'autre de toute son affection et de son encouragement! Ils n'ont pas à craindre, eux, les vrais calomniateurs, qu'on leur reproche publiquement des blasphémes! V. G. ne dira pas un mot de la perversité de leurs écrits, ni du venin de leur attaques contre ses chers coopérateurs!! Epousant la cause de V. G., ces calomniateurs prêtres d'au tres prêtres peuvent dire tout ce qui leur plait sous l'égide des béuédictions et des flatteries des noces d'or! Et il y aussi quelques petits calomniateurs laïes, auxquels V. G. recommandait naguère de parler haut comme M. Veuillot, qui se sont malheureusement trompé d'adresse , lieu de pour-fendre les impies, ils se sont mis finement à abymer les prêtres!! La méle dire, et Votre Grandeur aurait peut-

conseil, que les piêtres imitateurs d'ici n'avaient ni le verbe éclatant; ni la phrase arrogante, ni l'allure cassante, ni la tournure brutale, ni surtout le talent considérable-mais talentde tréteaux-qui oni à M. Veuillot l'intéressant sobriquet de M. de Font en gueule.

Depuis trois mois donc, nous voyons avec épouvante un vent de tempête ébranler tout notre édifice hiérarchique. Ce n'est rien moins que tout le camp ultramontain local qui s'est mis à l'œuvre pour démolir l'Archevéque, démolir l'Université Laval, démolir les Séminaires, morigéner le pouvoir civil, signifier à l'élément laïc qu'il doit céder la place au Clergé comme pouvoir social, et ne laisser debout en Bas Canada, que les denx Evêques, (sur sept en tout) qu'il nous informe être selon le cœur de Dieu. Je n'ose en vérité me demander selon le cœur de qui sont les cing antres.

Toute cette grande œuvre de réprimande acerbe, de redressement arrogant, de correction très peu fraternelle, de réédification sociale, etc., etc., s'est faite dans le journal sur lequel V. G. a autorité, d'après l'un des derniers éditoriaux. Il y a près de trois mois que cela dure comme guerre actuelle, —sans compter la préparation de longue main du public à tout ce brouhaha ecclésiastique qui dure depuis près de deux ans-et qu'on nons montre sous l'approbation tacite mais parfaitement comprise de V. G., et dans ses derniers temps sous son approbation explicite: 1º que l'orgueil, la désobéissance, l'arrogance et l'hypocrisie sont les caractères distinctifs du Séminaire de Montréal; 2º que l'orgueil, l'intrigue et l'ignorance caractérisent plus particulièrement le Séminaire de Québec; 3º Que l'esprit anti-catholique, science sans Dieu. et une certaine manière d'agir ressemblant à l'athéisme comme une goutte d'eau à une autre goutte d'eau caractérisent tout particulièrement l'Université Laval!!

Grand Dieu! Mgr., si nous avions prise est de forte taille, il faut bien supplié le Clergé de nous démontrer par des raisonnements et des faits qu'il était grand temps pour nous de songer à créer l'enseignement supérieur laïc, qu'aurait-il donc pu dire autre chose? Puisque l'enseignement scientifique est faible au point où nous nous le voyons, et l'enseignement religienx nui on dangerenx dans notre plus grande institution ecclésiastique, il est bien évident que le Clergé ne peut plus réclamer le droit d'être le corps enseignant par excellence. Ce sont des prêtres qui viennent nous informer qu'à l'Université Laval on développe de mauvais germes chez les jeunes gens, et qu'ils font fausse route par suite des principes qu'on leur inculque. Cr depuis vingt ans que cela se fait, nous n'avons entendu que des éloges de l'Université Laval par les Evêques et par V. G. elle même. Et un prêtre qu'Elle ne désavoue pas vient nous apprendre que depuis plusieurs années V. G. ne veut pas d'une branche de l'Université Laval à Montréal parcequ'on ne veut pas lui laisser le contrôle absolu d'un enseignement qu'Elle juge mauvais et dangereux! Quand donc alors V. G. était-elle sincère? Est-ce quand Elle nous disait que cette université était une institution précieuse à la religion, ou quand Elle ne vent pas entendre parler de laisser s'implanter parmi nous cette précieuse institution?

Car enfin, Mgr, c'est une pénible chose pour des laïcs que d'en être rendus à se demander à chaque instant si un ecclésiastique qui leur parle pense vraiment ce qu'il dit! Nous avons bien quelquefois et en toute connaissance de cause traité d'hypocrites quelques valets laïcs du Clergé, mais nons n'avions jamais mis en doute la bonne foi de ses membres en règle générale. Et voilà qu'anjourd'hui un prêtre non désavoué par V. G. vient nous faire le plus complet tableau suivant lui des pantomines hypocrites des Messieurs de St. Sulpice! Ces Messieurs, paraîtil, auraient un talent hors ligne à « simuler le juste souffrant la persécution par amour de la justice. » Ils savent prendre, quand l'occasion le requiert, un air béat, un ton triste et benin, joignent les mains avec ferveur, venus à la discussion directe des pre-

et lèvent les yeux au ciel comme des martyrs pour dire ces simples mots: «Ah! si nous n'étions pas si riches, on nous

n

1'8

111

ju

es

le

 $\mathbf{m}$ 

le

V(

cl

 $\mathbf{c}_0$ 

οı

ils

V.

te

la

R'

ri

av

te

en

V.

qı

av

ar

m

ď'

SO

m

aı

m

111

I'e

pl

81

10

10

q) Ie

E

d

b

laisserait bien en paix!» Eh bien, nous ne savions rien de tout cela, et c'est un prêtre qui nous l'apprend! Un laïc, pouvait être récusable, mais un prêtre l'est-il en pareille matière, surtout quand il écrit dans le propre journal de son Evêque pour mettre ainsi ses confrères sur le même plan que Tartuffe? Et c'est la même chose au Séminaire de Québec. On y est complètement sons l'empire de l'orgueil, le plus capital des péchés capitaux; et l'orgueil se double toujours d'hypocrisie, dans l'opinion de mon professeur d'exégèse cléricale. Ce qui le prouve « c'est que l'on veut y être cru infaillible. » En effet si ce n'est pas là une hypocrisie, je me demande ce qui le sera. Car si nous possédons ainsi des infaillibles dans chaque recoin de chaque pays catholique, Dieu n'aurait donc pas seulement fait l'homme à son image, mais il l'aurait fait semblable à lui, qui n'est infaillible que parce qu'il est Dieu!! Ah! Mgr. quand nous suivons d'un peu près certains de ses ministres, nous comprenons bien l'impiété de la prétention!!

J'en étais là Mgr., quand on m'a remis ce matin (11 Déc.) la lettre de V. G. publiée dans le Nouveau Monde du 9. Tiens! me suis je dit, est-ce que mon prêtre serait désavoué? Mais j'ai vu qu'il n'en était rien, et que cette lettre était le digne couronnement de tout ce qui l'a précédé. Parlons en donc un pen.

Depuis près de quinze aus, Mgr., que nous sommes en lutte, V. G. pour détruire toute liberté de penser et toute expression d'opinion indépendante dans notre société, et nous pour revendiquer les droits imprescriptibles de la raison humaine, celui entre autres d'examiner bien tout, comme le conseille St. Paul; un certain échange d'idées a nécessairement en lieu. G. a reprouvé notre bibliothèque comme impie et dangereuse à la jeunesse; mais quand nous en sommes

es mara Ali I n nous

rien de i nous e récubareille it dans ie pour mème même c. On pire de péchés le touhion de éricale. on veut t si ce je me si nous es dans cathoseulee, mais ui, qui ru'il est

on m'a ettre de londe du t-ce que Mais j'ai ie cette ment de en donc

suivons

inistres,

eté de la

Igr., que oour déet toute endante r revenles de la e autres le conéchange ieu. otheque i la jeusommes

des pré-

rayons tout livre à l'index quelconque, mêmes les économistes nommément, et est aussi à l'index. La loi exige que les étudiants en droit étudient Pothier, mais l'ultramontanisme le défend, et les jennes gens bien dressés se trouvent d'abord entre les deux comme l'âne entre deux bottes de foin, ne sachant à quel botte mordre. comme on ne peut guère être notaire ou avocat sans avoir étudié Pothier, ils sinissent malgré le confesseur et l'index, par mordre à la botte laïque.

De cette insontenable prétention de V. G. 11 nous a bien fallu inférer qu'Elle s'armait simplement de prétextes pour cacher un but qu'Elle ne voulait pas explicitement définir, car on n'émet clairement une prétention aussi risible que quand on ne veut pas avouer franchement le but auguel on tend. Notre inférence nous a paru encore beaucoup plus plausible quand V. G. qui avait fait tant de bruit pour quelques livres à l'index que nous avions, a refusé de nous les indiquer après avoir gardé notre catalogue six mois. Comment croire à la sincérité d'un homme qui parle si haut de poison pour les ames et puis refuse de montrer où il est? Comment croire aussi non seulement à la sincérité, mais à la conscieuce d'un Evèque qui maintient ses censures après oir refusé d'indiquer le mal dont il se crites parceque nous avons tenté un planet? Il v a en tout, Mgr, une logi me wuvent pas s'affranchir plus que les autres lrammes.

Et enfin quand V. G. brisa les négociations sur le prodigieux pretexte qu'Elle seule pouvant être juge des lectures des membres de l'Institut, si Elle consentait à laisser les livres à l'index, même seguestres, ce serait le comité de l'Institut qui se trouverant de fait le juge de ces lectures, le vrai but de V. G. ne sautait-il pas aux yeux? Cela pouvait 1 signifier autre pour contrôler vos lectures et éliminer Elle a poussé la passion jusqu'à

tentions respectives, Elle a exigé que lavec soin de chez vous tout ce qui nous éliminassions absolument de ses n'est pas ultramontain, il ne saurait y avoir de paix entre nous.»

Or nous voyons aujourd'hui plus jusqu'à Pothier par induction puisqu'il que jamais combien le don d'un chapelain est chose peu enviable pour des hommes qui ne tiennent ancunement à servir de mannequins au Glergé pour faire queue derrière tel ou tel Evèque quand le malin a semé la tem-

pête. Dans toute cette lutte, Mgr., les hommes qui voient d'un peu loin et ne veulent pas vendre leur librearbître pour être paternellement proclamés bons enfants; les hommes sérieux qui jugent un évêque sur ses actes et non sur les phrases de convention qu'il adresse à la foule, voyaient clairement que V. G. laissait sa passion personnelle se substituer aux plus simples notions de justice envers autrui. Nous la voyions prendre mille moyens détournés pour nous forcer de dissoudre l'Institut. Par une suite de refus vaguement motivés et de tracasseries de tout genre, Elle espérait nous voir, de guerre lasse, lui abandonner le contrôle complet de l'association. Ce n'est pas de la religion, cela, Mgr., c'est de la domination cléricale. Ce n'est pas de la sincérité, c'est de la tactique. V. G. ne nous a presque jamais adressé une parole sincère, puis Elle s'est répandue en injures contre des hommes qui ne les méritaient pas. Elle nous a traités d'hyporapprochement, puis de rebelles parcegrque et un bon sens dont les Evêques que nous avons reponssé des exigences que pas un Evêque éclaire n'exprime! Elle a même osé écrire par son secrétaire) à l'un de nous, qu'il restait rebelle malgré son appel a Rome, prétention où il était impossible de voir la moindre bonne foi; et elle est venne couronner le tout en nous informant gravement comme Evêque qu'il n'y avait pas d'absolution à la mort pour les catholiques qui gardaient chez eux un livre à l'index!! Le Pape, en pareil cas dit précisément le contraire et exchese que: «Si vons n'acceptez pas cepte toujours l'article de la mort. un de mes chape ains bren dresses Mais V. G. visait à produire un effet et

essayer de faire croire qu'un homme qui a chez lui un livre à l'index est tellement pire qu'un assassin qu'il n'y a pas d'espoir de pardon pour lui!! Cela encore est de la tactique, mais ce n'est pas exactement de la religion ni de la sincérité. On n'a pas le droit de créer ainsi des crimes à plaisir et simplement pour déconsidérer des hommes honorables qui ont quelqu'objection à se voir traiter en enfants, et qui entendent des théologiens et mème des Evêques blâmer ou regretter les exagérations religieuses de V. G.

If y a donc longtemps, Mgr., que nous observons dans plusieurs détails de la conduite de V. G. envers nous un manque évident de sincérité; que nous la voyons substituer à la franchise obligée du pasteur, la tactique peu loyale du partisan. Si nous étions les senls à lui faire ce reproche, on pourrait sans doute l'attribuer à un esprit d'antagonisme étroit créé par nos longues luttes, mais nous voyons depuis quelques années, et le public a vu comme nous, bien des nommes que leur position met plus que nous à l'abri du soupcon d'hostilité obstinée, arriver, au sujet de V. G. à la même conclusion que nous. Et ces hommes ne se trouvent pas seulement parmi les laïcs, mais en grand nombre parmi les ecclésiastiques, et même parmi les Evêques. Le public se demande aussi comment un homme dont la sincérité seule aurait inspiré tous les actes, pourrait ainsi se trouver en lutte acharuée de tous côtés.

Nous savous très peu de chose encore des détails de la lutte de V. G. avec le Sémmaire de St. Sulpice à Rome; mais tout en admettant les tores que le Séminaire s'est donnés vis-à.vis de votre prédécesseur, on n'ignore pas non plus dans le public que le Séminaire à plusieurs fois démontré à Rome certaines fausses représentations de faits auxquelles V. G. a eu recours. Certaines choses qu'elle a dites à Rome contre le Séminaire, comme ce qu'Elle y a dit de l'Institut, ressemblaient singulièrement à ce que l'on appelle la calomnie. Et nous voyons tout dernièrement son supé-

gé de lui rappeler avec quelle mauvaise grâce Elle se soumet à ses supérieurs, à quels singuliers faux-fuyants Elle a recours pour éluder les décrets qui la condamnent, et combien elle met peu de franchise et de loyanté à reconnaître devant le public qu'Elle a été désapprouvée à Rome. Mais tout cela n'empêche pas V. G. de publier des lettres où Elle parle d'obéissance comme si Elle la pratiquait. Elle y invite les autres; ses paroles sur ce chapitre sont pleines d'onction, mais si on laisse les paroles pour ne s'attacher qu'aux faits,—seul moyen sûr de juger pertinemment un homine-on voit que ses actes contredisent beaucoup trop ses paroles. V. G. ne parle jamais de Rome sans l'appeler le tribunal infaillible, qu'il s'agisse ou non de doctrine; et voilà un Archevêque obligé de constater chez Elle et le manque de somnission et le manque de sincérité vis-à-vis de ce tribunal. (1) Nous ne sommes done pas les seuls à trouver quelquefois V. G. gravement en défaut comme Pasteur des âmes. Et il n'est guère admissible que ce soit l'hostilité anti-religiouse que l'on nous attribue faussement, qui anime aussi des prêtres et des Evêques.

la

de

cc à

pa

a

av

qı

pΙ

Se

ré

jo

to

Ol

ju

ex

ď

qu

ar

đε

ex

tic

pa

gé

bl

av

V(

so

bl

cl

pΙ

111

in

pr

de

ce da

m

ď

q la

S

PP

Bien des gens ont enfin ouvert les yeux depuis trois mois, Mgr.; car V. G. n'a pu réussir à préjuger contre des rrêtres et des Evêques tous ceux qu'Elle avait trop facilement réussi à préjuger contre nous. Aujourd'hui on commence à voir, et à dire, que sa manière de traiter ces prêtres et ces Evêques peut fort bien indiquer aussi un manque de clairvoyance, de sagesse et de charité vis-à-vis de l'Institut ; que ses erreurs assez souvent répétées sur le chapitre de la sincérité peuvent très bien faire présumer aussi d'un manque de sincérité et de justice à notre egard; que la passion qu'Elle laisse percer contre le Séminaire et contre l'Archevêque par ce qu'Elle permet à ses journaux de dire d'eux permet de supposer aussi de la passion contre nous; que sa fertilité d'intrigue dans

<sup>(</sup>I) Voir la note A à la fin du volume.

la récente question de l'université peut faire juger assez pertinemment des moyens qu'Elle a pu employer contre nous à Rome où elle se trouvait à l'abri de toute surveillance de notre part; et enfin que le fait seul qu'Elle a réussi à se mettre en guerre ardente avec tout le monde permet de croire que celle qu'elle nous a faite sans trève ni merci était peut-être plutôt un simple effet de caractère que l'accomplissement d'un devoir consciencieux et réfléchi. Ah! Mgr. le faux finit toujours par retomber sur ses auteurs de tout le poids de l'exagération qu'ils ont mise à l'imposer comme chose juste à un public saçonné à ne rien examiner. Et l'on comprend aujourd'hui mieux que jamais la nécessité qui existe pour tout homme sensé d'examiner bien tout. Il est plus qu'évident qu'habituer les gens à ne rien examiner parceque c'est un ecclésiastique qui agit, c'est les habituer à ne pas agir sensément.

Ah! Mgr., comme vous voilà vengés! Quel crime V. G. ne nous a-t-elle pas fait de soumettre à l'opinion publique nos dissidences et nos luttes avec elle! Et voilà que nous la voyons aujourd'hui obligée de venir soumettre à cette même opinion publique ses propres luttes contre l'Archevêque et l'université Laval, et plaider elle-même sa cause devant ce même tribunal auquel nous étions des impies d'en appeler! Quelle meilleure preuve que le faux finit toujours par

se déjuger lui-même!

Eh bien, Mgr., la conclusion à laquelle nous en sommes venus depuis longtemps, que V.G. est loin d'être toujours parlaitement sincère à l'égard de ceux qui résistent à ses volontés, conclusion que le public a hésité pendant bien longtemps d'admettre comme juste; cette conclusion est aujourd'hui acceptée par presque tous ceux qui ont lu l'étrange lettre dont je parlais tout à l'heure et que V. G. a adressée au Nouveau Monde le 9 du courant. Si quelqu'un doutait encore que V. G. pût recourir à des moyens adroits pour agir sur l'opinion, ce doute n'est reellement plus permis après cette singulière maladresse.

Quoi ! c'est après avoir laissé le Nouveau Monde insulter depuis deux ans l'Archevêque de toutes qu'Elle s'en vient officieusement l'inviter à le respecter! C'est quand il ne reste plus rien d'insultant à dire que V. G. s'en vient pastoralement recommander une polémique plus décente! C'est quand tous les coups sont portés que V. G. se met avec empressement à prier Dieu de donner à tons sa divine sagesse! Quel dommage, Mgr. que V. G. n'ait songé à prier qu'après la dernière et centième insulte! N'eût-il pas été un peu plus chrétien, surtout pour un Evêque, de commencer à prier des la première? Ah! nous comprenous, Mgr. et nous comprenons trop! Personne ne se laisse prendre à cette tardive exhortation, à cette recommandation après coup, à ce charitable conseil de modération qui a attendu pour se produire que tout le fiel fût bien épuisé! Si V.G. a édifié un certain nombre d'aveugles, Elle a beaucoup amusé ceux qui voient clair.

V. G. s'est aperçue que l'on manquait de sagesse... Et le public, lui, Mgr., s'est aperçu que V. G. avait mis un temps prodigieux à s'en apercevoir. Et chose remarquable, V. G. ne parait pas même s'être doutée que cette petite tactique crèverait les yeux de tous! Ah! Mgr. c'est un peu trop compter sur la niaiserie des autres! La comédie est trop transparente. Ce n'est plus la comédie infernale, c'est la comédie maladroite!

Et à l'appui de ce que je dis ici, Mgr, viennent les articles du Franc-Parleur, que V. G. elle-même invitait naguère à parler haut comme M. Veuillot. Pourquoi pas un avis au Franc-Parleur aussi? V. G. suppose-t-elle le public assez obtus pour ne pas voir que l'on met aujourd'hui dans le Franc-Parleur ce que l'on n'ose plus dire dans le Nouveau Monde? Ah, de grâce, Mgr., veuillez au moins nous concéder le bon-sens ordinaire.

Comment croire que les propres valets de plume de V. G. soient bien intimement persuadés de sa parfaite sincérité dans son petit avis au Nouveau-Monde quand ce journal ne s'excuse même pas après cet avis, mais confirme ses insultes tout en se pro-

olume.

e, obli-

mau-

s supé-

uyants

décrets

en elle

auté à

'Elle a

us tout

publier

issance

Elle y

sur ce

mais si

ttacher

le juger

n voit

eaucoup

e jamais

unal in-

de doc-

obligé

nque de

incérité

Nous ne

trouver

n défaut

il n'est

hostilité

attribue

des prê-

avert les

; car V.

ntre des

is cenx

réussi à

d'hui on

, que sa

's et ces

ier aussi

sagesse

.tut;que

étées sur

vent très

m man-

à notre

e laisse

et contre

ermet à

ermet de

ı contre

que dans

clamant sincerement fils de l'obéis-SANCE!! et quand le Franc-Purleur vient immédiatement renchérir sur lui? Mais voyez donc, Mgr., comme la fleur des pois de l'ultramontanisme s'en vient brutalement démolir l'épis copat local et découvrir irrespectueu. sement les pieds d'argile des idoles! Qui donc vient nous faire apprécier « la lourde phraséologie de la Grandeur de St. Hyacinthe, qui se tourne gauchement de droite à gauche et prend un air pompeux et gourmé!...» Qui donc nous peint respectueusement l'Evêque d'Ottawa «qui nage si bien entre deux eaux, vrai loose sish du Haut Canada, tres-habile à louvoyer adroitement et à ménager la chèvre et le chou, » chose toute naturelle, du reste, puisqu'il vit dans le voisinage immédiat « du renard rusé et du loup traitre et sournois, » dont il semble prendre des leçons! Et c'est un prêtre qui nous parle ainsi de ceux pour qui on exige des laïcs un respect sans bornes!!

Nous ne sommes donc pas de si grands criminels quand nous osons penser que tous les Evêques ne sont pas des génies, et que tous les princes de l'Eglise ne sont pas des saints! Quelle singularité ecclésiastique! C'est une abomination à nous de dire tranquillement ces choses pour expliquer des fautes palpables, quelquefois grossières; et c'est une vertu chez le prêtre inspiré par l'esprit de parti et surtout de rancune, de parler ainsi des Eveques! En vérité, Mgr. il semble évident que Dieu a décidé de perdre quelqu'un.

Mais arrivons à l'Archevêque. C'est à lui que la plus grosse mitraille ultramontaine est réservée. «Supériorité arrogante, autocratie impérieuse et arbitraire, froid dédain mal déguisé pour toute autre supériorité, odieuse et basse jalousie de toute autre grandeur que la sienne, crainte malsaine de descendre de certe hauteur!!»

Comment V. G. trouve-t-elle cette riposte de l'un des fils d'obéissance à sa paternelle exhortation? Rappelé par V. G. au respect dù à l'Archevêque,

à l'appel, et V. G. espère que Dieu lui infusera sa sagesse! Je crains bien, Mgr. que le bon Dieu lui-même n'ait tronvé l'entreprise désespérée, car les folies ont continué de plus belle. Tout cela n'est-il pas plein d'édification? Mais continuons. Je suis heureux d'apprendre de la bouche même d'un prêtre écrivant sous les encouragements de V. G. ce que peuvent valoir intrinsèquement ses collègues.

ils

Ct

V

de

Sa

Vé

'n'

m

ď

Sé

gı

110

et

ap

qu

dτ

fai

les dυ

co

ex

tro

loi

qu

mi

qu

801

vo

be.

toi

ré

ľu

511

pr

le

sia

ga

11'€

qu

íl

co

di

à

sy

qi le

V

ph

Îa;

« Le gros canon de la Citadelle (l'Archevêque) a donc fait une décharge et donné son humble opinion. Piteuse figure que fait là cette pauvre humilité! Mais comment croire que l'on pnisse tromper les autres si effrontément? On va donc repousser cette opinion (de l'Archevêque) avec hor reur, et lui appliquer le Vadè retro...» Il n'y manque que Satanas, Mgr. mais on invite le lecteur à suppléer! Comment se fait-il que V. G. ne trouve aucun venin infect dans ce persissage, pas même la tête hideuse de la calomnie? Evidemment, Mgr. la sagesse de Dieu n'est pas ici! Le souhait de V. G. n'a clairement pas été exaucé!

Et un peu plus loin, un autre prêtre nous informe, en tout respect sans doute pour l'Archevêque, que « sa ruse a extorqué un mot du Cardinal Barnabo; qu'il y avait malhonnéteté évidente à poser ainsi une interrogation, qu'on voulait tromper le public, et que tous ces procédés sentent trop la fourberie grecque.... » Mais grand Dieu! Mgr. Voltaire lui-mėme n'a jamais mieux dit que ces deux prêtres sur les hauts dignitaires ecclésiastiques!! Et au moins il le disait avec esprit!!

Autrefois les Augures riaient bien, mais ils ne se déchiraient pas ainsi!

Au reste, il y a longtemps que je sais, et j'en vois la preuve aujourd'hui, que quand on veut faire déchirer un prêtre comme un laic ne le saurait faire, il faut s'adresser à un de ses confrères. Jamais encore en ce pays laïc n'a dit des prètres ce que ceux-ci disent aujourd'hui les uns des autres! Mais que résulte-t-il de tout cela ? Car enfin il y a une conclusion pratique à tirer de tant de dures vérités échanvoilà comme le saint libelliste répond gées entre ecclésiastiques? Ou ces

leu lui bien, le n'ait car les e. Tout ation ? eureux ie d'un ouragevaloir

le (l'Ariarge et Piteuse humiue l'on ffrontér cette ec hor retro.... gr. mais ! Comtrouve rsifflage, ı calomgesse de

it de V.

cé ! re prêtre ect sans « sa ruse nal Bareteté éviogation, ic, et que la fourd Dieu! . jamais s sur les ies!! Et it!! nt bien,

ainsi! s que je ourd'hui, hirer un e saurait e ses collpays laïc ceux-ci s autres! ela? Car ratique à s échan-Ou ces ecclésiastiques sont calomniateurs ou | qui divinise le prêtre. C'est moi au ils disent la vérité. Dans le premier cas que penser des subalternes? Dans le second que penser des Evêques? Voilà clairement la grande guerre dont nous sommes témoins réduite à

sa plus simple expression. V. G. permet à ses « fils de l'obéissance» de montrer comment l'Archevêque est fourbe comme un grec, (ce n'est certes pas moi qui le dis) comment les Messieurs de St. Sulpice sont d'habiles hypocrites, et les prêtres du Séminaire de Québec d'ignorants orgueilleux!! Ces graves révélations nous portent naturellement à examiner si les fautes sont exclusivement là et les vertus exclusivement ici. Or, après examen, nous trouvons que ceux que l'on nous fait si noirs ne sont pas du tout pires que ceux que l'on nous fait si saints. Nous trouvous que chez les uns comme chez les autres il y a du bon, de même que chez les uns comme chez les autres il y a parfois exagération et esprit de parti. Nons trouvons encore sans chercher bien longtemps que chez les ecclésiastiques comme chez les laïcs il surgit mille rivalités, mille petites passions qui défigurent la vérité et font trop souvent pleurer la justice; et nous voyons surtout les ecclésiastiques beaucoup plus obstinés dans leurs torts que les laïcs!! « Nous ne nous rétractons jamais, » disait naguêre l'un de vous. Autant valait dire : «La sincérité et la justice sont pour nous, prêtres, lettres-mortes! Scrait-ce là le vrai criterium de la sincérité eccésiastique? Alors, Mgr. Dieu nous garde de cette espèce de sincérité! Il n'existe pas au monde un laïc sensé qui dirait pareille chose. S'en trouvâtil un, il serait immédiatement honni comme faux-frère Mais le prêtre qui a dit ce mot sans nom devra être respecté à l'égal de Dieu, suivant l'intelligent système de l'excellent M. Hubert Lebon qui nous affirme les mains jointes que le prêtre catholique est l'egal de Dieu!! Voilà de tout point un horrible blasphême, mais V. G. ferme les yeux et laisse circuler ici ce livre honteux. Pas de blasphême avec V. G. pour celui

contraire qui ai blasphêmé en disant qu'il est un homme comme un autre! Mais anssi V. G. n'a jamais, que je sache, demandé à Dieu de m'inspirer

sa sagesse!!

Si, au retour de V. G. de ce voyage à Rome où elle a obtenu, sur fausses représentations, une condamnation de l'Institut comme corps, (et ces fausses représentations, Elle les a publiées tout au long ici) nous avions dit qu'Elle avait agi avec fourberie à l'égard de l'Institut, quels cris eût excité le reproche! Et pourtant quelle plus grande impossibilité y a-t-il donc à ce que V. G. tombe dans cette faute que l'Archevêque? Or c'est un prêtre qui vient aujourd'hui nous parler de la fourberie grecque de celui ci! Et V. G. ne lui inflige aucun blàme! Elle se contente de prier Dieu de lui infuser sa sagesse! Certes, Mgr., le choix du personnage pour une si grande grace ne me parait pas particulièrement heureux. Mais il est donc possible suivant Elle que l'Archevêque soit un fourbe, puisqu'elle parle avec tant de bienveillance de celui qui l'insulte ainsi! Quelles prodigieuses injures V. G. ne m'a-t-elle pas adressées quand je n'avais pas dit la centième partie de cela! Quelles colères contre moi pour avoir osé parler raison et modération, et protesté contre un fanatisme arrogant! Mais quelle tendresse pour ses fils d'obéissance qui se moquent ouvertement de ce qu'elle dit!

Mais si l'Archevêque est fourbe, un autre Evêque peut l'être aussi! Et quand V. G. a fait à Rome de fausses représentations contre nous, il nous était difficile de regarder cela comme de la sincérité. Et puis, Mgr., puisqu'il faut tout dire, l'Archevêque a donné dans son diocèse des preuves de sincérité, de droiture pastorale, de justice impartiale vis-à-vis des prêtres exagérés ou étourdis, que V. G. n'a jamais données dans le sien. Donc quand les deux Evêques sont en présence, la présomption est en faveur de l'Archevêque. Toute cette discussion de personnes, Mgr., est loin de me causer le

moindre plaisir; il est tonjours pénible de disséquer ainsi des hommes de cette haute position hiérarchique; mais les aroits de la vérité priment tout, même les susceptibilités épiscopales. Et au fond, V. G. ne recueille aujourd'hui que ce qu'Elle a semé. Sa tactique inintelligente d'écrasement, de calomnie contre des citoyens honorables, retombe sur elle-même avec d'autant plus de force qu'elle a été plus aveugle. La justice reprend tonjours ses droits parceque l'injustice se compromet toujours. Le fanatisme a toujours une période de succès, mais il finit par se démasquer luimême. Mais nous étions loin de prévoir, et encore plus loin d'espérer, que ce serait le Clergé qui deviendrait éventuellement le meilleur témoin contre lui-même. Nous étions loin de prévoir que les passions ecclésiastiques se surexciteraient au point de faire comprendre aux esprits calmes, par les exagérations d'hostilité qui se produisent au sein du corps, à quelles injustices il pent se porter envers les laïcs quand cenx-ci veulent exercer leur jugement et combattre ses propensions à l'absolutisme. Quel droit a-t-il donc à notre obéissance avengle quand ses membres les plus élevées se reprochent avec tant d'aigreur les mauvaisses passions qui les animent? Est-ce donc là une garantie de sagesse ou de charité vis-à vis de nous?

Non! Mgr! il reste aujourd'hui plei nement démontré par ce qui se passe sous nos yeux, que s'il y a incontestablement de grandes vertus et de grands dévouements dans le sacerdoce, il y a anssi beaucoup trop de prétentions à la domination morale comme à la domination sociale et politique. On veut tout diriger, tout contrôler. Même dans son domaine naturel le laïc ne mérite l'éloge que s'il se fait bien petit, bien docile devant le prêtre. On peut donc dire que s'il y a dans le Clergé de grands mérites individuels, il y a aussi de bien graves torts collectifs. Sous prétexte d'infaillibilité doctrinale, on veut être regardé comme infaillible en tout. Et les plus vertueux dans le Clergé ne sont pas toujours

exempts de l'esprit de domination endehors de la sphère religieuse. Qu'estce donc des autres, de ceux par exemple qui n'entrent dans l'état ecclésias tique que parcequ'ils y trouvent la vie et la consideration assurées? Et ceux-là anjourd'hui, Mgr., en forment une portion très notable sinon la majorité. Quel est donc l'inspirateur de tout cet abus des choses saintes que nous observous journellement, sinon l'esprit de domination de ceux auxquels il est si strictement défendu?... « Il n'en sera pas ainsi parmi vous.»

d

to

d

la

ri

St

b

01

V(

cc

dı

dι

VO

DU

eı

H

lit

ve

рŀ

re

co

en

 $T_{I'}$ 

la

110

 $G_0$ 

co

fi

(11

tr

SI

ill

le

110

ti

Ct

b

si

On nous répète bien quelquefois le mot célèbre In dubiis libertas, (1) mais dans la pratique on restreint tellement le cercle des choses libres que le mot devient réellement lettre-morte. Et ce qui est encore bien plus lettremorte en pratique aux yeux du Clergé, c'est la dernière partie de la règle : *In* omnibus charitas (2), car les sermons violents, les attaques personnelles en chaire, les articles de journaux religieux dont la charité, et même la bonne foi, n'approchent jamais; certaines Annonces épiscopales au ton acerbe et violent; certaines exigences purement locales et qui font lever les épaules ailleurs ; toutes ces choses sont lá pour nons montrer quel peu de cas font « les violents,» dans le Ctergé, des règles qui leur sont données pour temr leurs passions en bride.

Ah! Mgr! que de dégringolades depuis trois mois dans l'opinion! Que de réputations ecclésiastiques sur le carreau! Qu'est donc devenn le Noti tangere christos meos » (3) Quoi! ce sont les oints eux-mêmes, et cela sous les regards des impics, qui se portent les plus terribles coups et se reprochent mutuellement l'orgueil, l'hypocrisie, l'arrogance, l'intrigue, la fourberie, et se comparent chrétiennement au poisson qui nage entre deux eaux, au renard rusé et au loup traitre et sournois! Il ne nous reste qu'à dire Amen! Na-

<sup>(1)</sup> Liberté dans les choses douteuses.

<sup>(2)</sup> En toutes choses la charité.

<sup>(3)</sup> Ne touchez pas à mes oints.

ion en-Qu'estexemclésias vent la es? Et orment la maiteur de ites que t, sinon uxquels 1?... « Il

lefois le (l) mais nt tellees que le e-morte. s lettreı Clergé, egle: Insermons helles en aux relinême la nais; ceran ton exigences lever les noses sont eu de cas

tergé, des

ées pour

olades deion! Que es sur le u le Noli oi! ce sont ı sous les oortent les eprochent ypocrisie, fourberie, ement au aux, au ret sournois! MEN! Na-

uteuses.

l'on représentait comme des lonps cherchant à dévorer les brebis. Aujourd'hui ce sont les pasteurs, an dire d'autres pasteurs, qui sont devenus les toups! Et il va sans dire que c'est toujours l'ultramontanisme local qui veut tout écraser autour de lui!

Et puis quelle remarquable coıncidence, Mgr.! C'est innuediatement à la suite de la grande averse de flatteries que l'on a offertes à V. G. pendant ses noces d'or ; à la suite de ces nombreuses adresses celebrant à l'envi ses transcendantes qualités intellectuelles ou son éminente sainteté, que nous la yoyous permettre aux journaux qu'Elle con côle entièrement et absolument, de uous montrer, par ce qu'ils disent des autres Evêques, ce que nous devons reellement penser de ces pom peux éloges. Toute cette grande mise en scène des noces d'or a abouti à - Λ nous faire décrire minuquoi ? tiensement par les écrivains appronvés ou encouragés par V. G. comment plusieurs de nos Evêques sont inspires par l'orgneil, la fourberie, etc., et comment quatre d'entre eux se sont entendus pour venir faire du Clap-Trup (sic) devant le peuple et jeter de la poudre de perlimpiapin aux ; cux de notre bon public!! de copia vendatim) Certes, Mgr., voilà une fonction épiscopale dout nons n'avions pas encore entendu parler jusqu'à ce que cet édifiant catholique nous en eut rendn uu compte qu'il affirme en son âme et conscience être pris sur nature! Mais grand Dien! Mgr., si les Evêques distribuent de la poudre de perlimpinpin sur un sujet, pourquoi pas sur un autre? Une fois la porte ouverte par les intímes eux-mêmes, où donc allonsnous nous arrêter? Cela donne le vertige, Mgr!!

Mais si un Archevêque et trois Evêques s'entendent ainsi pour jeter de cette célèbre pou lre aux yeux de notre bon public, n'est-il pas absolument possible que V. G. en jette aussi sa petite part quand Elle permet sans jamais mot dire que ses flatteurs ne parlent d'Elle qu'en l'appelant : « Notre Saint Evêque? » Ante mortem ne laudes ho-

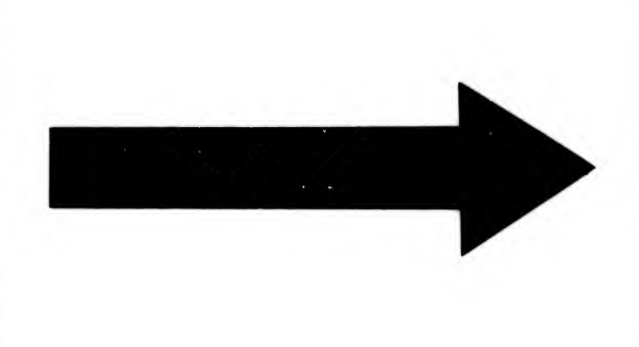
guère encore c'étaient les impies que minem que aquam, (1) nous dit l'Ecclésiastique, si ma mémoire est fldèle. Les flatteurs de V. G. ne pourraient-ils pas un peu méditer ce passage?

J'avais toujonrs cru d'ailleurs que les vraus saints n'aimaient pas à s'entendre qualifier aiusi tous les matins. Je croyais que plus on était saint, moins 🕖 aimait à se l'entendre dire, mais 💬 <del>puis</del> je puis être très manyais juge en ces matières. Et il est absolument possible aussi que les saints du jour soient en progrès sur les saints des siècles passes. Car, si mes souvenirs me servent bien, j'ai entendu lire autrefois certaines vies de saints où je voyais que tons leurs sentiments d'humilite se révoltaient à s'entendre qualitier ainsi; et l'un d'eux répondait sévèrement à un flatteur ; «Comment sais tu si je suis digne d'amour ou de haine? Et c'est, je crois, St. Philippe de Neri, tiomme de grande valeur personnelle, qui disait à l'un de ses prêtres : « Comment osez-vons appeter saint homme qui peut faillir demain, aujourd'hui, à toute heure de sa vie? Si le juste peche sept fois par jour, où done sont les saints parmi les hommes ?» Voilà deux belles paroles, Mgr, vraies comme Dieu Iui-même. Pourquoi donc fant-il que soit moi qui les rappelle à un public qui semble n'en

avoir jamais entendu parler? «Les Scribes et les Pharisiens aiment.... que les hommes les appellent Rabbi ou Docteur. Mais vous, ne désirez pas être appelés Rabbi parceque vons n'avez qu'un seul maître et que vous êtes tous frères. N'appelez aucune personne sur la terre votre père parceque vous n'avez qu'un père qui est dans les cieux. Et qu'on ne vous appelle pas maître parceque vous n'avez qu'un maître qui est le Christ.» (Math. xxm=6=10) «Pourquoi m'appelez-vous bon, personne n'est bon si ce n'est Dieu seul.» (Marc. x-18). Qu'aurait dit le maitre, Mgr., si les apôtres avaient permis qu'on les appelat saints?

Non! Mgr., il est regrettable que V. G. ne voie pas que ces petits moyens, suggérés par l'esprit de flatterie, et qui

<sup>(1)</sup> Ne louez personne avant sa mort.



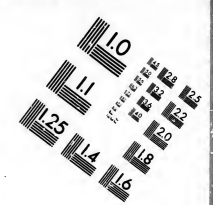
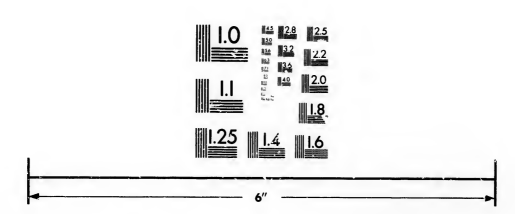
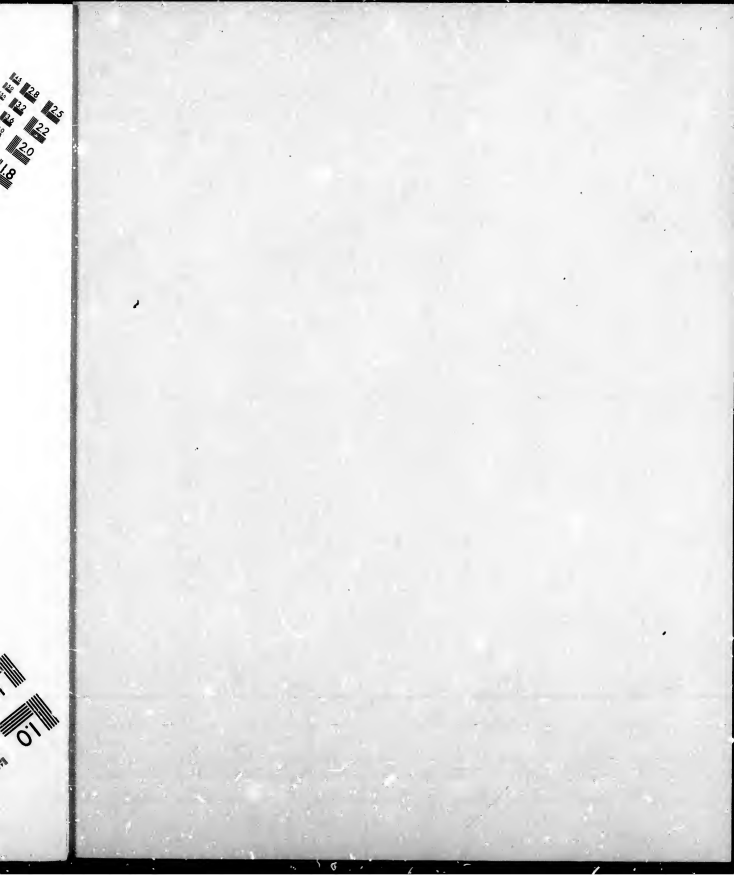


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

STATE OF THE PARTY 


sans doute agissent en un certain sens sur la foule, agissent en sens précisé ment inverse sur les esprits sensés. Essaver de rendre les hommes meilleurs est un devoir, mais chercher à se faire croire meilleur qu'enx est un défaut. Ce n'est pas là servir Dieu, Mgr., mais se servir de Dieu pour des fins bien humaines et bien personnelles!!

Je ne dirai que peu de chose ici. Mgr. du sermon, au moins indiscret sous les circonstances, du Révd. P. Il n'a sans doute fait qu'exprimer les idées romaines sur la suiétion entière du pouvoir civil à tout ce qu'il peut plaire au Pape de lui ordonner, fût ce la confiscation des biens des enfants des hérétiques, disposition qui est encore en pleine vigueur dans le droit canon. Il a naturellement fallu renoncer à l'appliquer depuis que l'humanité est sortie de cette époque tant regrettée où l'on brûlait les pères pour prendre ce qu'ils laisse. raient aux fils, mais on a dû voir, par l'ébahissement universel que les doctrines développées par le P. Braun ont causé dans notre société, combien ces doctrines révoltent la conscience publique. Quel est le gouvernement au monde qui va en faire sa règle de conduite?

On ne s'arrêtera pas, je le sais, devant l'unanime réprobation qui a accueilli ces prétentions du XIme siè cle ; le Clergé ne s'arrête jamais que par les catastrophes qu'il produit dans le corps social par cette soif inextinguible de contrôler tont qu'il manifeste en toute occasion. Mais est ce que V. G. et ceux qui partagent ses idées ne verrez pas enfin l'inutilité de tout le mal que l'on s'est donné pour amener pen a pen la population à ac cepter les yeux fermés tout ce qu'il plaît au Clerge de lui dire? Voilà dejà vingt aus que par la chaire et la presse on affirme la subordination entière du pouvoir civil au pouvoir spirituel, et | la suprématie absolue du Pape sur le temporel. Voilà vingt ans que l'on nous prêche la soumission sans réserve de l'esprit à tout ce qui nous peut venir des a saintes congrégations romaines : et après tant de travail et de ment m'autoriser des seules opinions

peine, tant de dépense de logique et de sonhismes, le jour où l'on ose eufin exposer d'autorité ces principes dans leur simple nudité, de suite il s'élève un cri général de réprebation contre l'ambition opiniatre du Clergé et contre la fohe de ceux qui espèrent encore faire accepter ces prétentions suran-

Personne naturellement ne veut entendre parler de cette belle « alliance de l'Eglise et de l'Etat » qui signifie tout simplement que l'Etat sera le domestique de l'Eglise-chose qu'on lui assure en tout bien tout honneur être la plus haute gioire qu'il puisse se donner-et son domestique au ; oint non seulement de toujours reconnaître qu'elle ne saurait se tromper même dans les choses temporelles—sur les mœurs-mais aussi de jui faciliter. quand cela lui fera plaisir, même la captation testamentaire! Béni sera l'état qui l'aidera à dépouiller les familles, excommunié sera l'état qui passera des lois pour l'en empêcher! En termes vulgaires, Mgr., cela s'appelle tout simplement e tenir l'é chelle: » et m'est avis qu'il est absolument possible de trouver à l'état une occupation plus honorable que celle-là. En vérité **w**il n'v a que la plus prodi gieuse incompétence comme publiciste et comme légiste qui explique l'expression naïve de pareilles doctrines. Au reste l'incompétence du prédicateur dans le domaine de la philosophie du droit saute aux yeux dans les deux phrases snivantes:

1

d c se e l'

parti quildes tadd

"Dieu n'est plus regardé aujourd'hui comme la source du droit et de la justice, mais c'est l'état, c'est le nombre, c'est la majorité qui prétend être la source et le principe du droit et de la justice... La force, la majorité ne font-elles pas le droit aux yeux de la sagesse moderne?

Celui qui parle ainsi Mgr. démontre seulement ceci: qu'il n'a jamais ouvert un livre sérieux et qui fasse autorité sur la philosophie du droit ou sur le droit public. Si je voulais définir les effets de la théologie comme systême de morale, pourrais-je loyaleane et de se enfin pes dans il s'élève n contre é et connt encore s suran-

veut enalliance signifie ra le dogu'on lui neur être misse se au ; oint connaître er même -sur les faciliter. même la éni sera iller les l'état qui npêcher! cela s'apenir l'ét absolu-'état une e celle-là. lus prodi publiciste que l'exloctrines. prédicailosophie les deux

yeux de démontre ais ouvert autoritá ou sur le s définir mme syse loyaleopinions

aujour

roit et de

du droit

majorité

c'est le i prétend qui permettent certaines abominables immor dités que tous leurs confrères hounetes répronvent? Le père Braun avait-il plus le droit d'arguer des seules prétentions des fous et de laisser complètement les sages de côté? Au reste il n'a fait là que tomber dans la faute invariable que commet depuis des siècles l'école à laquel il appar tient : défigurer systématiquement, audacieusement, la pensée de l'adver saire pour mieux l'écharper sur ce du'il n'a jamai, dit.

Si le Prédicateur était vraiment sincèré en parlant ainsi, cela prouve tout simplement que comme publiciste il est à peu près de la même force que les jeunes gens qu'il enseigne au Collège des Jésuites. Au reste il est souvent bien difficile à un homne d'étude de lire sans impatience, et absolument impossible de lire sans pitié, les élucubrations ecclésiastiques que l'on nous sert chaque main sur le droit public, car elles montrent toutes chez leurs auteurs une absence complète d'études suivies sur cette branche de la science politique. Ce n'est le plus souvent ni du droit ni de la théologie, mais du pur bavardage de collège, de la rhétorique cléricale destinée à persuader l'élément laic qu'il n'est rien dans le monde comme puissance morale, et qu'il est tenu de s'effacer sans murmure devant l'élément ecclesiastique, seul possesseur de la clé du temple de la vérité. On réclaine avec l'arrogance dont nous sommes témoins le droit exclusif d'enseigner les autres, et tout ce que l'on écrit sur certains sujets montre que l'on est parfaitement étranger aux premiers rudiments des sciences que on prétend exposer d'autorité. Le fait est, comme je l'ai dit plus haut, que toutes les prétentions ultramontaines sur la subordination compléte de l'Etat à l'Eglise, remontent aux fausses décrétales et en découlent. Or personne n'ignore aujourd'hui que c'était là un pur recueir de déception et de mensonge que l'on est forcé aujourd'hui, même dans le camp ultramen-

de ces théologiens pervers ou ineptes efforts désespérés que l'on a faits pendant trois siècles pour pallier la fraude et lui conserver quelque prestige, mais que l'on tient encore énormément à appliquer en détail. On renie l'œuvre, mais on ne s'en sert pas moins autant que l'on peut sans le dire. Et pourtant le Pape Pie VI a été obligé d'admettre la fraude en 1789, près de deux siècles après qu'elle eût été démontrée: mais nous n'en voyons pas moins à tout instant surgir quelque tige obstinée du sol clérical.

Eh bien, je croyais le Clergé plus avancé qu'il ne l'est dans son œuvre néfaste de courber insensiblement l'opinion publique sons sa férule. L'indignation chez les uns, et le rire chez les autres, qui ont accueilli les idées exprimées par le père Braun montrent parfaitement à qui veut voir que les choses contre nature et qui offensent le bon seus public ne peuvent jamais prendre racine nulle part sous quelque grand nom qu'elle s'abritent. Il suffit que ces exagérations se manifestent pour provoquer de suite le protêt énergique de la conscience publique. Nous sommes moins ultramontanisés que je le croyais.

Le sermon du père Braun a produit dans notre société précisément le même effet que le célèbre discours du général des Jésuites Laynez au Concile de Trente. Son effort désespéré, appuyé de toutes les colères des Evêques italiens, pour faire accepter par les pères du Concile le principe de l'omnipotence du Pape, ne fit qu'ouvrir les veux des autres Evèques sur les desseins de l'ultramontanisme, et faillit misérablement. Un connait les énergiques protestations qu'il provoqua chez les Evêques de France et d'Espagne, et l'attitude déterminée qu'ils prirent contre les prétentions ultramontaines.

Nous voyons la même chose se produire parmi nous à propos des doctrines romaines sur le temporel. conscience publique s'est émue et l'esprit d'envahissement clérical est devenu moins à craindre par le fait seul qu'il a voulti s'affirmer hautement. Le tertair, de rejeter en bloc malgré les rain préparé avec tant de sollicitude faire germer. Il y a vingt ans que l'on prépare sourdement ce grand coup de théâtre, et cela pour arriver an plus parfait fiasco que l'on alt en-

core vu en ce pays.

Cela prouve, Mgr., que quelques efforts que l'on fasse pour luculquer l'idée de la suprématie du prêtre sur le temporel, cette idée sera toujours repoussée avec énergie par les sociétés qui tiennent à rester libres. La suprématie du prêtre signifiant tonjours et partout l'esclavage de la pensée, elle signifie par là même le servage politique. Encore une fois qu'était devenue la nationalité italienne sons le régime papal? Qu'est devenue l'intelligence romaine sous la censure papale? Pourquoi le domaine de l'esprit était-il devenu un désert comme la campagne de Rome? Stérilité partout!

L'humauité, Mgr., repousse de plus en plus énergiquement ces entraves à son progrès, et son mot d'ordre est

aujourd'ui:

RESPECT AU SACERDOCE VRAIMENT HUM-BLE, ÉCLAIRÉ, CHARITABLE ET CHRÉTIEN, MAIS RÉSISTANCE ÉNERGIQUE, ET GUEBRE S'IL LE FAUT, AU SACERDOCE DOMINA-TEUR !! . e

REVENDICATION DES DROITS DE LA RAI-

SON HUMAINE!

GUERRE A TOUS LES DESPOTISMES! SUPRÉMATIE DU CORPS SOCIAL!! Souveraineté du peuple, et établis SEMENT DÉFINITIF DE LA LIBERTÉ!

Malheur à qui ne comprend pas! J'ai l'honneur d'être,

Monseigneur, De Votre Grandeur, Le serviteur très obéissant et très humble.

L. A. DESSAULLES.

13 Février 1873.

P. S.-Ce mémoire était sous pli quand l'homme particuliérement estimable dont la mort a créé un vide si penible à l'Eveché, et dans la famille, est devenu dangereusement malade.

a rejeté la semence que l'on voulait y | J'ai donc du différer son envoi, et ce retard forcé m'avait même fait songer à le supprimer pour le moment.

Mais la recrudescence de folie que nous voyons le Nouveau Monde, et son colyte manifester si crûment sur le chapître de leurs prétentions à la su. prématie cléricale universelle; la guerre sans merci qu'ils continuent de faire a tout ce qui, de près ou de loin, se rattache à l'idee libérale en politique;-idée qui pourtant ne se résume que dans le droit qu'ont les peuples de surveiller et contrôler les gouvernements qui tiennent d'eux leurs pouvoirs, et je ne puis sincèrement pas voir ce que ce te idée peut comporter de si damnable ;-l'intolérance aveugle qu'ils montreut envers, tous ceux qui osent parler modération et donner des conseils sensés-témoin M. le grand vicaire Raymond que ces feuilles d'hypocrisie, de mensonge et de discorde remercient de ses longs services en lui donnant avec, une si remarquable grossièreté de formes un brevet d'hostilité et de désobéissance au Pape;-et puis les prodigieux efforts que font toutes nos feuilles cléricales pour bien inculquer dans notre population l'idée que la Législature est catholiquement tenue d'exécuter les moindres désirs des Evêques; et surtout la dernière et étrange mesure que V. G. vient d'adopter à l'égard des paroissiens de Beauharnais qui ne paient pas de dîmes; tous ces faits enfin qui démontrent aux plus aveuglés que le Clergé tend réellement à nullisser les institutions, braver les lois, contrôler les esprits en tout ordre de choses, dominer arbitrairement les consciences et tout régir dans l'état; tous ces faits, dis je, m'ont convaincu que ce serait déserter la cause de la liberté et de la souveraineté nationale que de supprimer au plus fort de la lutte un écrit destiné à protester contre l'esprit non seulement dominateur, mais subversif de notre ordre social et politique, dont le Clergé fait preuve depuis quelques années.

Je dis subversif parceque la prétention de l'ultramontanisme est que le Syllabus doit être le seul guide et la oi, et ce t songer

olie que e et son nt snr le à la su. la guerueut de de loin, en polise résules peules gouux leurs èrement eut comtolérance vers. tous ration et émoin **M**. que ces isonge et es longs ec. une si ormes un béissance ux efforts cléricales tre popure est cacuter les s; et sure mesure égard des

s, qui, ne ces faits lus aveullement à raver les out ordre ement les ns l'état : convaincu use de la nationale fort de la tercontre minateur, e social et

la prétenest que le nide et la

it preuve

seule règle de conduite des gouvernements, ce qui conduit directement à une resonte complète des institutions dans le sens clérical. C'est donc vraiment une révolution que le Clergé veut préparer et organiser sous pré-texte de religion. On veut rendre le Pape maître de tout dans la sphère sociale comme on vient de le faire dans la sphère religieuse en se mettant en contradiction formelle avec toute l'ancienne constitution de l'Eglise. Et ceux qui comprennent ces tendances subversives des prétendus amis de l'ordre seraient bien coupables s'ils se taisaient quand les autres parlent si haut. Se taire en pareille circonstance impliquerait connivence, ou lacheté, ou inaptitude à saisir le vrai but des ennemis de toute liberté. Et l'idée absolutiste devient trop audaciense au milieu de nous pour que les hommes qui n'ont pas abjuré leur conscience et fait table rase de leurs principes devant ceux dont la conscience et les principes se résument uniquement dans l'idée de l'omnipotence papale, ne protestent pas contre ce débordement d'ambition ecclésiastique qui est peut être le plus grand scandale de notre époque.

Sans doute il y a bien des siècles que ce scandale existe; mais on aurait cru qu'avec le progrès des lumières, cette fun ste ambition aurait peu à peu fait piace à nue appréciation plus sensée de la position que doit occuper le Clergé dans les sociétés. Or nous voyons au contraire que ce parti remuant et dominateur qui répond à la dénomination d'ultramontanisme est plus que jamais entiché de l'idée, ou plutôt du rêve, du triomphe universel de la théocratie romaine, même depuis que la perte définitive du pouvoir temporel en a fait disparaître le côté le plus odieux. Ce parti a été pendant plusieurs siècles retenu dans certaines bornes par les Eglises nationales et surtout par cette illustre église de France qui voulait soumettre le Pape aujourd'hui. aux canons, réclamait l'indépendance du pouvoir civil, protestait contre les excommunications pour causes temporelles, proposait le retour aux libertés

et à la discipline de la primitive Eglise comme seul moyen d'arrêter le développement de l'autocratie papale, et cherchait au moins à concilier la foi et la raison.

Il est triste, à l'époque où nous sommes, de voir les doctrines contre lesquelles protestait St. Louis encore proposées comme vérités de salut; car ou ces doctrines sont fausses on l'on n'aurait pas dù mettre ce roi honnête homme au nombre des saints. C'est vraimen: à St. Louis que remonte l'idée gallicane de la non-omnipotence du Pape; c'est lui qui l'a formulée dans sa pragnatique sanction, dont quelques faussaires de nos jours ont osé contester l'authenticité parce que si vraiment le gallicanisme est une hérésie, St. Louis était hérétique puisqu'il est alle beaucoup plus loin qu'aucun de ses successeurs dans sa résistance énergique à Grégoire IX. C'est St. Louis qui a rappelé à ce Pape que le pouvoir civil en France était complètement indépendant du chef de l'Eglise. Comment pourrions nous être damnés aujourd'hui pour soutenir une doctrine qui n'a pas empêché St. Louis d'être reçu à bras ouverts dans le Ciel? On devrait en vérité un peu plus songer au passé, à certains détails de l'histoire ecclésiastique qui montrent si bien les folies absolutistes de notre ten ps; à l'isolement pendant des siècles de l'ultramontanisme en Europe, confiné qu'il était à la seule Italie, et je pourrais même dire au seu' domaine des Papes; aux solenrelles protestations à diverses époques de tous les gouvernements et de tous les Clergés nationaux contre ses principes, ses intrigues, ses contradictions suivant les hommes et les circonstances, ses audacieuses usurpations et ses intolérables abus dans toute la catholicité—abus si éloquemment constatés dans les cent griefs de la nation germanique—avant d'envoyer les gens en enfer aussi libéralement qu'on le fait

Il n'y a que peu d'années qu'un Archevêque de Paris, mort victime de son devoir, (1) disait hautement: « La

<sup>(</sup>I) Mgr. Affre.

doctrine ultramontaine, si elle venait à triompher dans le monde religieux, ferait sortir du catholicisme les penples qui lui appartiennent, et empêcherait d'y entrer ceux qui ne lui appirtiennent pas.» Je pourrais citer de pareilles opinions par vingtaines, émi-ses par les plus illustres Evêques; mais passons là dessus puisque l'ultramontanisme a enfin triomphé il y a deux ans. Mais aussi que voyons-nous? Précisément ce qui a été prédit par l'Archevêque dont je parle. On a définitivement éloigné ceux qui sont hors de l'Eglise, et nous voyons en sortir un nombre considérable de ceux qui lui appartenaient, dont une proportion très notable de prêtres. Les hommes sages et éclairés du dernier concile l'avaient aussi prédit mais dans son aveuglement séculaire, la Curie romaine a passe outre. Tous les gouvernement avaient aussi notifié la Curie des mesures et de l'attitude que son opiniatreté les forcerait de prendre, mais rien n'a pu l'arrêter dans ses projets de domination temporelle. Et qu'er est-il résulté? Tous les gouvernements des pays catholiques ont du briser avec l'ultramontanisme, de fait sinon dans tous les cas de parole; et si quelques uns d'entre eux ont un peu adouci leur action, c'était par pure considération personnelle pour un vieillard hautement respectable par son caractère et ses malheurs, mais qui, mai conseille par les hommes aveugles qui l'entourent, n'a subi que des désappointements amers et des défaites multipliees pour avoir voulu arrêter l'humanité sur la large route de progrès que la Providence lui a tracée.

Les flatteurs et les intéresses, ici et ailleurs, nous parlent sans cesse des victoires de Pie IX, mais les gens senses ne voient la qu'un pur abus des mots, et surtout une fausse représentation l'einement préméditée. Des déclarations renouvellées de mois en mois mais repoussées partout, ne constituent certainement pas des victoires. Et d'ailleurs, de quoi le Pape se plaintil donc dans chacune de ses allocutions? C'est que ceux qu'il appelle les méchants nu les jusqu'es de l'en

fer, " l'emportent partout. Or c'est nécessairement celui qui se plaint sur ce ton qui subit les défaites. On a sans doute la commode ressource de prédire qu'il se relèvera plus fort que jamais; mais ceux même qui se permettent ces prédictions savent bien qu'elles n'ont d'effet que sur la foule ignorante et façonnée de longue main à ne lire que les productions ultramontaines.

fa

eı

n

cl

110

CC

fa

d

d

ir

n

p

p

C

d

tr

L'aveuglement semble donc devenu irrémédiable, et il est évident à qui veut voir que l'on est pleinement résolu à ce qu'il ne reste rien debout dans le monde devant le parti clérical. Lois et codes, institutions et parlements; souverainetés nationales et libre arbître individuel, tout doit subir l'idée ultramontaine et céder le pas aux représentants de celui qui leur a si formellement défendu la domination en tout ordre d'idées. Aux disciples qui voulaient faire punir une ville rebelle à leur prédication, il dit tout simplement: « Vous ne savez pas à quel esprit vous appartenez. Il leur refusait donc le droit de dominer les conssciences individuelles. Comment donc se fait-il qu'aucune parole du MAITRE n'a été aussi méprisée et persistamment violée par ceux qui prétendent appliquer sa doctrine?

Et quand l'apotre St. Jacques disait : « La loi du Christ est la loi parfaite de la liberté, » exprimait il mieux, oui ou non, le vrai esprit chrétien que le Pape actuel, qui écrivait le 15 juillet 1860: « que c'est une autorité usurpatrice qui ose proclamer que Dieu a fait l'homme libre de ses opinions re ligieuses. Si les Disciples ne connaissaient pas l'esprit auquel ils apparte-naient en voulant punir des gens rebelles à leur prédication, et si la loi du Christ est la loi parfaite de la liberté, pouvons-nous réellement régarder cette parole du Pape comme l'expression de la vérité? C'est donc tout simplement une idée ultramontaine, mais ce n'est pas une idée chrétienne.

Et d'ailleurs, de quoi le Pape se plaintil donc dans chabune de ses allocutre, d'une intelligence à une autre, il tions? C'est que ceux qu'il appeile les méchants, » « les inspirés de l'en sible que la parole et la discussion. c'est néint sur i a sans de prét que jase pernt bien la foule ue main is ultra-

devenu

it à qui
nent réi debout
ti clériset parinales et
pas aux
eur a si
nination
iples qui
rebelle
simple-

à quel

ur refu-

les consent donc

MAITRE ersistamétendent s disait : rfaite de , oui ou que le 5 juillet usurpa-Dieu a

nions re connaisappartegens rela loi du a liberte, regarder l'exprestout simine, mais

ne. l une auautre, il port posiscussion.

Pour faire accepter une vérité, il ne faut pas seulement affirmer, mais il faut examiner, discuter et convaincre. Et le seul résultat possible de notre entretien, vous m'affirmant une opinion et moi l'examinant, c'est la conclusion: « Je suis convaincu » ou « je ne le suis prese Si je ne le suis pas, comme « la loi du Christ est la loi parfaite de la liberté, vous n'avez pas le droit de m'imposer une opinion dont, dans ma conscience—cette lumière intérieure que Dieu m'a donnée—je ne puis voir la rectitude. La violence pourra sans doute me faire taire, mais produira-t-elle jamais l'adhésion de l'esprit? Certainement non. On n'atteint pas l'esprit en torturant le corps et celui la reste libre malgré les chaînes dont on charge celui-ci. Voilà ce qui montre que l'Eglise ne saurait être autre chose que la société libre et universelle des esprits; et d'un esprit à une autre on ne conçoit pas la coerci ion. Voilà ce que l'ultramontanisme le veut pas reconnaitre, mais ses prétentions viendront éternellement se briser devant la grande leçon donnée il y a dix-huit siècles: « Vous ne savez pas à quel esprit vous appartenez. » Cette parole condamne l'intolérance; il ne l'a donc jamais comprise, ou il l'a méprisée, ce qui est bien autrement

Or s'il n'y a pas à sortir de l'idée de la liberté de l'esprit même dans la sphère religieuse, que sera-ce dans la sphère purement temporelle? C'est là surtout que les doctrines ultramontaines sont fausses à tous les points Leurs partisans en sont de vue. arrivés à nier la liberté de l'individu même dans le domaine purement social et politique! A quel esprit appartiennent-ils donc? Ils ont osé dire que le catholique ne devait pas se former d'opinion politique sans consulter le prêtre, et de là ils ont poussé leur merveilleuse logique jusqu'a soutenir que le Parlement ne devait pas même discuter un projet de loi qui lui serait soumis par les Lvêques, mais le passer respectueusement tel que présenté!! Autant vaut déclarer de suite les Evêques infaillibles et omnipotents, et faire

de la Législature l'instrumeut passif du pouvoir ecclésiastique. Et ces atravagances ultramontaines s'expriment journellement dans tous les organes du plus terrible despotisme qui ait jamais pesé sur le monde! Et profondément impie est celui qui ne se soumet pas d'esprit et de cœur à ces audacieux empiétements sur la raison et la conscience publiques!!

Puisque l'on s'obstine à ne pas voir le précipice vers lequel on marche les yeux tout ouverts, les avertissements venant de tous côtés—car enfin il n'y a pas un gouvernement ni un homme de quelqu'indépendance au monde qui ne repoussent l'idée ultramontaine; -puisque l'on semble aveuglé par le mutisme, nécessairement temporaire, que l'on a produit dans une popu lation confiante mais qui ne s'en éveillera pas moins elle aussi quand les folies auront atteint leur point culminant, je crois plus que jamais nécessaire de maintenir énergiquement vis-à-vis de ses ennemis naturels l'idée de la suprématie primordiale du corps politique sur toute autre autorité. Dèc le neuvième siècle, l'empereur Charles le Chauve rappelait au Pape Adrien II que « les Rois n'étaient pas les lieutenants des Evêques; » et comme les nations peuvent encore beaucoup moins l'être, il faut bien quelquefois rappeler aux Evé ques qui veulent escanoter à leur profit la souveraineté d'un peuple, que ce n'est certainement pas au dix-neuvième siècle que l'on obtiendra une suprématie qui était contestée même à la pire époque du moyen-age.

L'ultraniontanisme veut que ce soit le Pape, couseillé par un entonrage qui, repuis des siècles, se montre absolument étranger aux plus simples notions de la philosophie du droit, qui soit l'arbitre supreme des principes et des opinions des hommes. Et ceux qui ont étudié l'histoire ecclé siestique pour y voir clair et non pour se laisser tromper ou tromper les autres; ceux qui ont étudié le droit canon et surtout médité sur ces innombrables bulles où les Papes ont proclamé tant de principes faux à tous

les points de vue et particulièrement faux en morale; ceux-là dis-je sont loin d'être disposés à voir chez eux la source inspirée du juste et du vrai. Et comme je ne puis faire une pareille assertion, qui peut paraître horrible à ceux qui ne saveut rien, mais qui est si vraie pour ceux qui ont fait les récherches voulues, sans l'étayer de quelques faits tangibles, je me per mettrai quelques citations et quelques exemples.

Quand un Pape donnait les biens d'un excommunié au premier occupant et les déclarait propriété légitime de celui qui s'en emparerait, il se trompait certainement car il faisait ou autorisait une chose immorale: Biens

d'autrui, etc., (1).

Quand un pape permettait de réduire les excommuniés en esclavage, il se trompait certainement, car c'était chose plus immorale encore, la personne étant bien autrement sacrée que la propriété. (2)

Quand un pape déchargeait les catholiques de l'obligation de payer leurs dettes aux hérétiques ou excommuniés, il se trompait certainement, car c'était

autoriser le vol. (3)

(1. Innocent III. Décrétales : Chapitres Ver-

gentis et Absolutos.

Innocent IV, excommunication de Frédéric II. Le même, Constitution Cum Adversus. Clément IV, Excom. des partisans de Conradin. Il déclare leurs biens de bonne prise. Alexandre III contre les hérétiques en général. Clément V contre les Véuitiens. Sixte IV, Excom des Florentins. Il confisque en vertu de cette excommunication les capitaux de la Banqua de Florence à Rome. Le Roi de Naples en ait autant, sur la bulle du Pape. Décret de Gratien. Cause 23. Quest. 5. Paul III, Bulle contre Henri VIII.

(2) Alexandre III et le 3ème Concile de Latran contre les hérétiques. Grégoire XI, Excom. des Florentins. Sivte IV contre les mêmes.

(3) Innocent III contre les Albigeois. Il libère aussi les croisés centre les Albigeois des dettes qu'ils ont pu contracter. Clément V contre les Vénitiens. Le 4ème Concile de Latran décrète que personne ne sera tenu de comparaitre en justice à la demande d'un hérétique, mais que lui devra comparaître à la demande de tout le monde. Fagnani, dans ses commentaires sur les décrétales affirme que le débiteur d'un hérétique ne doit rien lui payer, quand même il l'aurait promis avec serment.

Quand un pape déclarait qu'il ne faut pas garder la foi envers les hérétiques, il se trompait certainement car tous les hommes sont obligés d'être justes envers autrui. (4)

Quand un pape déclarait l'hérésie un crime digne de la mort, il se trompait certainement, puisqu'il violait « l'esprit auquel il appartenait.» 5)

il

ta

de

d'

dı

te

pr

CE

CC

n

n

SC E SC QUO A 7 1' ti d à

Quand un Pape declarait exempt de tout péché le meurtrier d'un hérétique, il se trompait certainement puisque c'était autoriser l'assassinat. (6)

Quand un Pape imposait le massacre des hérétiques comme devoir de conscience, il se trompait certainement, car « l'esprit auquel il appartenait» lui défendait ce crime. (7)

(4) Grégoire VII, Décrétales, Part II, caus. 15. Innocent III contre les Albigeois. Urbain VI, Bulle de 1382. Le Conclle de Coustance contre Jean Hus.

(5) Innocent III, Lettres 7, 8, 18, 19, et il dit dans sa lettre l'ème: On punit les voleurs; peut on les comparer aux hérétiques? L'extermination des hérétiques est le premier devoir des princes. Lettre du même au Rol de Hongrie.

Le premier venu peut donner la mort à un hérétique. Directoire des Inquisiteurs, ap-

prouvé à Rome.

Innocent IV, Constitution 26. Cum fratres... Constitut. 31. Magnis et Crebris... Clément IV, Constitution 9. Ad Extirpanda.. Le Pape Léon X condamne en 1520 la proposition qu'il est contre la volonté du St. Esprit que les hérétiques soient brûlés.

(6) Urbain II écrit à l'Evêque de Lucques: Nous ne croyons pas qu'ils soient homicides ceux qui brûlant du zèle de leur mere l'église catholique contre les excommuniès en ont tué quelques uns. On lit au corps de droit canon (Dècrèt. livre. 5, titre 7, ch. 13.) « Les catholiques qui revêrus du signe de la croix se livrent avec ardeur à l'extermination des hérétiques, jouiront de tous les privilèges accordés aux croisés en terre sainte. Et l'on trouve dans les décrétales, (Part. II, ch. 15, Nec is qui): « Lorsqu'on massacre l'impie, la grâce de J. C. se répand sur la terre, et c'est faire cauvre pie que de detruire l'honme abominable. Aussi Décret de Gratien, Caus. 23, Quest. 5. Décret de l'Inquisition d'Espagne qui condamne à mort d'un seul coup tous les habitants des Pays-Bas comme hérétiques; c'est-à-dire près es 3,000,000 d'hommes déclarés hors la loi. (Cité par Motley.)

(7) Innocent III. Lettre au Roi de Hongrie. Décret de Gratien citant l'acte de Mathathias tuant un juif. i'il ne s héréent car d'être

hérésie e tromviolait , 5)

inpt de étique, puisque

massavoir de ertaineapparte-

II, caus. Urbain loustance

9, et il dit volcurs; ? L'exemier deau Roi de

mort à un eurs, ap-

Clément Clément Le Pape Ition qu'il ue les hé-

Lucques: homicides re l'église en ont tué oit canon . s catholise livrent érétiques, rdés aux ouve dans c is qui): ce de J. C. cauvre pie Aussi . 5. Décret damne à

Hongrie. athathias

itants des

dire près

s la loi.

Quand un Pape ordonnait de dépouiller de leurs biens les enfants des hérétiques, — enfants nécessairement innocents du prétenda crime de leur père—il se trompait certainement puis qu'on ne peut en aucun cas punir l'innocent pour le coupable. (1)

Quand un Pape déclarait les enfants d'un père hérétique infâmes de droit, il se trompait certainement, puisque c'était violer toutes les notions de la

iustice. (2)

Quand un Pape déclarait les habitants d'une ville à toujours incapables de posséder, d'hériter, de tester, ou d'être témoins en justice, il se trompait certainement puisqu'il violait le droit naturel. (3)

Quand un Pape déclarait nulles toutes les décisions d'un juge qui aurait protégé un hérétique, il se trompait certainement puisqu'il punissait des innocents pour un crime imaginaire

commis par un autre. (4)

Quand un Pape déclarait nuls de plein droit tous les actes d'un notaire qui aurait reçu et caché un hérétique dans sa maison, il se trompait certai nement, car il ruinait des familles innocentes pour le crime purement imaginaire d'un tiers. (5)

(I) Innocent III montreque les enfants sont souvent punis pour les crimes des parents. Et le Canoniste Farinacius explique que le seul lot en ce monde des enfants des hérétiques est la misère et les privations; et que si on leur laisse la vie, c'est par pure indulgence. Aussi: Décrétales de Grégoire IX, liv. 5, titre 7. Et le Canoniste Fagnani explique aussi que l'on ne doit rien laisser aux enfants des hérétiques sous prétexte de pitié, même s'ils sont devenus catholiques. On fait seulement grâce à ceux qui auront dénoncé leurs pareuts!

(2) Bulle d'Eugène IV contre les Colonna. Il déclare leur postérité infâme à perpétuité. Urbain V excommunie les enfants à natire de Barnabas Visconti. Urbain VI excommunie les enfants du Roi de Naples jusqu'à la quatrième génération. Grégoire XI excommunie jusqu'à la septième génération.

(3) Clément V. Excommunication des Vénitiens. Grégoire XI et Sixte IV contre les Florentins.

(4) Innocent III et le 4ème Concile de La tran contre les bérétiques. Grégoire IX contre les mêmes.

(5) Idem. Idem.

Quand un Pape excommuniait et déclarait infâmes les descendants d'un homme même coupable jusqu'à la septième génèration, il commettait certainement une abomination. (6)

Et quand il s'agissait des descendants innocents d'un père innocent aussi. l'abomination n'était plus qualifiable dans les langues humaines :

Quand un pape ordonnait d'enlever les enfants à leurs parents sous prétexte de religion, il se trompait certainement, car la famille existe en dehors de l'Eglise et lui est antérieure (7)

Quand un Pape commandait aux catholiques de piller les denrées de ceux qui approvisionnaient une ville, il se trompait certainement, car il n'avait pas le droit de commander le

vol. (8)

Quand un Pape autorisait les inquisiteurs à mettre en jugement leurs victimes sans leur communiquer les noms des témoins qui déposaient contre eux et encourageait ainsi la délation secrète et la catomnie, il se trompait certainement. (3)

Quand un Pape a défendu aux juges de rendre justice aux excommuniés, il se trompait certainement, car rien absolument ne peut autoriser la violation de la justice envers qui que ce

soit. (10)

Quand un Pape déclarait un prêtre meurtrier exempt de droit divin de toute juridiction civile, et n'imposait

<sup>(6)</sup> Voir note 2.

<sup>(7)</sup> Diverses bulles des Papes. Afiaire Mortara. Néanmoins Pie VI avait défendu l'enlèvement des enfants à leurs parents; mais l'ancienne pratique a prévalu.

<sup>(8)</sup> Bulle d'excommunication des pères du Concile de Bâle par Eugène IV. Le Pape y ordonne aux catholiques de piller les denrées de ceux qui viennent approvisionner la ville.

<sup>(9)</sup> Alexandre IV écrit aux dominicains d'agir sommairement et sans le bruit embarrassant des avocats et des formes judiciaires. Innocent IV avait déjà autorisé les Inquisieurs à ne pas communiquer aux accusés les noms des témoins qui déposaient contre eux. Tout légiste qui eût voulu défendra un accusé d'hérésie devant l'Inquisition eût été immédiatement destitué, excommunié et frappé d'infamle;

<sup>[10]</sup> Grégoire IX. Buile contre les pauvres de Lyon.

à ce prêtre que des peines purement canoniques, c'est-à-dire une moquerie de punition, il se trompait certaine ment. (1)

Quand un Pape excommuniait un gouvernement pour le seul fait d'avoir puni un prêtre meurtrier, il se trom-

pait certainement:

Et quand il interdisait toute une ville et excommuniait ses habitants pour la faute purement imaginaire de ses magistrats on administrateurs, qui n'avaient fait que leur devoir en punissant ce prêtre meurtrier, il se trompait certainement. (2)

Quand un Pape déclarait perverses et anathématisait les garanties légitimes qu'un peuple exigeait contre la tyrannie d'un homme ou d'un systeme, il se trompait certainement. (3)

Quand un Pape excommuniait tous les gouvernements, qui imposeraient une taxe quelconque sur les biens ecclésiastiques, même ceux appartenant personnellement aux ecclésiastiques, il se trompait certainement. (4)

[I] Bulles Clericis laicos, in cand Domini, Supernæ dispositionis. Bulle Quia sicut, d'Ur-

bain VI; Ad reprimandas, de Martin V.
[2] Sixte IV et le gouvernement de Florence. Paul V et la République de Venise.

Quand un Pape excommuniait les gouvernements qui imposeraient de nouvelles taxes sur leurs; administrés sans l'autorisation de la Cour de Rome. il se trompait certainement. (5)

Quand un Pape excommuniait les gonvernement qui ne chasseraient pas' de leurs terres les hérétiques, il se

trompait certainement. (6)

Quand un Pape relevait de leurs serments les princes qui avaient juré d'observer une constitution, il se trompait certainement, car rien n'autorise à violer une promesse légitime en elle-même et librement donnée. Mais les Papes, d'après l'avis des canonistes, se sont toujours regardés comme audessus du droit. (7) 1. 16 1. 11.

Quand un Pape déclarait que la crainte d'une excommunication injuste était une raison légitime de violer ou ne pas remplir un devoir, il se

le

CC

de

CC

n

ga di ce

py d n p p p s

trompait certainement. (8) The contracts

with the restained [5] Bulle In Cana Domini.

[6] Alexandre III et le 3ème Concile de Latran. Innocent III et le 4ème Concile du Latran. Grégoire IX. Innocent IV. I.es Con-ciles de Toulouse et de Narbonne.

Innocent III relè ve Jean sans Terre de son cerment de maintenir la charte. Une bulle d'Alexandre IV de 1261, relève Henri III d'Angleterre du serment qu'il avait prêté aux barons. Urbain IV, en 1264, casse les provi-sions d'Osford que Henri III avait consenties. Clément V autorise Edouard Ier à violer son serment de maintenir les libertés du royaume. Clément VI accorde à Jean de France et à son épouse le droit de se faire relever par leur confesseur des serments qu'ils avaient pu faire cu de ceux qu'ils pourraient faire à l'avenir, moyennant quelque pratique de piécé. Ferdinand V se fait relever par le Pape du serment qu'il avait prêté aux Cortez d'Ara-gon de réformer l'Inquisition. Innocent III décide que les serments contre l'intérêt de l'Eglise sont des parjures. Paul IV. relève Henri II de son serment envers Charles-Quint.

[8] La proposition que la crainte d'une excommunication injuste n'est pas une raison suffisante pour violer un devoir, se trouve condannée en même temps que plusieurs autres, extraites de l'Augustinus de Jansénius, et du livre de Quesnel. Et en dépit de plusieurs dispositions du droit canon, ca été la pratique, pendant plusieurs siècles, d'exiger la soumission implicite à l'excommunication injusté. On trouva la belle idée d'une excommunication valide quoiqu'injuste, et il fallait toujours s'en faire relever, moyennant finance bien entendu. Quelques papes comme Célestin III en II93, et Innocent III en I207, ont même accordé

<sup>[3]</sup> Innocent III et la grande charte, Août 1215 Grégoire IX et St. Louis; Fevrier 1236. St. Louis d. au Pape qu'il n'a rien à von dans le gouvernement du royaume de France. Clement XI et l'Empereur Joseph I, 1707. Clément XIII et le Duc de Parme, 1768." L'Impératrice Marie-Thérèse, fervente catholique. interdit la lecture de la bulle In Cana Domini dans ses états. Pie VI et Joseph II, 1784. Pie VI et l'assemble constituante, 1790. Léon XII et Louis XVIII, 1818 Grégoire XVI et l'encyclique Mirari Vos ... Pie IX et la Bavière, 1848.—Le mème et la Toscane, même année. Il réprouve le régime parlementaire. Le même et la Nouvelle Grenade, 1852; Allocution Acerbissimum. Le même et le Piémont en 1855; Allocution Cum Sape. Le même et le Mexique en 1856. Allocution Numquam Fore, Le même et l'allocution Jamdudum Cernimus, en 1861. Le même et l'encyclique Quanta Cura et le Syllabus, en 1864 Le même et la Consti-tution de l'Autriche, 22 Juin 1868. Le même et la buile Apostol de Sedis du 18 Octobre

<sup>[4]</sup> Bulle Clericis Laïcos de Boniface VIII, qui excommunio les gouvernements qui imposeront quelqu'espèce de taxe que ce soit sur les personnes ou les biens ecclésiastiques, et aussi les ecclésiastiques qui la paieraient.

it les it de istrés lome.

it les nt pas 'il se

leurs t juré tromptorise ne en Mais nistes,

que, la on in-, il se 125 11 125

1 1

me au-

oncile de ncile de Les Con-

Terre de

Une bulle Ienri III rreté aux es provionsentles. violer sor. royaume. ance et à r par leur alent pu re à l'avede plécé. Pape du ez d'Araocent III ntérêt de V relève les-Quint. nte d'une ine raison rouve conrs autres. iius, et du plusieurs pratique, a soumisn injuste.

mmunica-

it toujours

bien en-

stin III en

ne accordé

cubinage les mariages faits en dehors du cérémonial de l'Eglise, il se trompait certainement, car le mariage est de droit naturel et non seulement de droit ecclésiastique; et il est difficile d'admettre que les neuf-dixièmes du genre humain vivent dans le concubinage et que les seuls enfants cathotiques soient légitimes !

Enfin, quand le Pape actuel déclare en 1864 le principe de la séparation de l'Eglise et de l'état une errenr damnable, et qu'en 1848 il faisait assurer par son Nonce au grand Concile de Berne que « l'Eglise ne refuserait pas, quand le moment serait venu, de reconnaître le grand principe de sa séparation d'avec l'état, et qu'elle n'hésiterait pas à inscrire sur sa bannière cette expres

sion éminente et suprême de la liberté ; mil est certainement permis de se demander quand le Pape s'est trompé; en 48 ou en 64? car il n'a pas pu se contredire et avoir raison dans les deux cas!,

Je n'ai cité, Mgr., qu'une petite partie des choses immorales, ou fansses en droit et en raison, que les Pares ont commandées ou permises. Et si les ecciésiastiques étudiaient un peu mieux leur propre histoire, ils cesse raient peut-être d'affirmer, ayec l'arrogance qu'ils y mettent, que ce n'est qu'à Rome que l'on peut trouver la définition certaine du vrai. Il n'y a certainement rien de vrai en justice et en morale, dans les prodigieuses prescriptions ou définitions que je vieus de citer, et il ne m'eut pas été difficile de quintupler la liste. Cela montre tout simplement qu'il est simpossible que les hommes ne se trompent pas, et que souvent plus ils se prétendent exempts d'erreur plus ils s'v embourbent.

Si les partisans de l'ultramontanis me étaient oun peu moins audacieux dans leurs affirmations; s'ils montraient un peu plus de respect pour la

comme haute faveur le privilège de ne pouvoir, être excommunié que pour de justes raisons. Voilà comme le sacerdoce comprend et applique la justice. Il change en simple privilège le plus sacré des droits, celui de ne pas être condamné sans cause.

Quand un Pape déclarait pur con- vérité historique; s'ils n'affirmaient pas avec taut de parti-pris l'exemption absolue des erreurs et des faiblesses humaines qui caractérise suivant eux la seule Cour de Rome, on pourrait peut-être s'abtenir de rétablir les faits et de constater la vérité, si souvent défigurés par eux. Mais quand on a fait une étude spéciale de l'histoire en étudiant conscieusement le pour et le contre, au lieu de ne regarder jamais, comme le font en règle générale les ultramontains, qu'une seule face des questions débattues; on se sent forcé par conviction comme par devoir de venger les droits de la vérité historique et de la rectitude morale.

Je sais bien que l'ultramontanisme, ennemi né de la raison comme de la conscience indépendante, défend à ses adeptes de lire les ouvrages où l'on démontre ses fautes, ses erreurs, ses fausses représentations et bien sonvent ses supercheries. Mais je sais aussi qu'il existe dans toutes les sociétés un certain nombre d'esprits sérieux qui veulent connaître le vrai et ne se soumettent pas ineptement à la

défense de le chercher. Il serait vraiment trop commode d'émettre suivant les circonstances les doctrines les plus fausses, de violer habituellement les préceptes que l'on prêche, de multiplier ses fautes comme à plaisir ; de proclamer comme vérité absolue des prétentions qui révoltent la conscience; de présenter comme méritoire ce qui est crime et félonie, et de défendre comme criminel ce qui est juste et légitime en soi ; et puis de se soustraire au contrôle de l'opinion par une simple défense à ceux qui ont intérêt à connaître la vérité de lire les ouvrages où elle est exposée et constatée. Or ce système qui serait déclaré honteux chez les laïcs est représenté comme éminemment salutaire chez les ecclésiastiques! Où est la sincérité dans cette prétention? Comment ce qui serait repréhensible chez nous serait-il louable chez vous?

Il est hors de doute pour celui qui en a étudié le fonctionnemen. que l'Index a beaucoup plus servi à voiler les fautes du Clergé en impêchant les laics d'en lire les récits, qu'à protéger

l'idée religieuse elle-même. On était bien plus criminel, du dixième au quinzième siècle, en résistant au prê-l essentiels de la morale. Il y a eu un l temps où le meurtre de son père se rachetait par une amende de dix-sept livres, pendant quo le fait d'enterrer clandestinement un excommunié en terre bénite ne pouvait s'effacer qu'en payant trente-six livres! Voilà la morale pratique que le Clergé a maintenue pendant plusieurs siècles, et que constatent les taxes de la chancellerie apostolique. Le plus odieux des crimes était moins puni que la simple violation d'une ordonnance ecclésiastique! Et quand on refusait la sépulture chrétienne à ceux qui n'avaient pas fait un legs à l'Eglise-qui possédait plus de la moitié du sol et n'en refusait pas moins de contribuer aux charges publiques—on conçoit fort bien que les fidèles ne trouvassent pas cette raison suffisante pour être exclus d'un cimetière, et prissent, dans leur foi naïve, des mesures pour y placer leurs parents ou amis arbitrairement jetés à la voirie.

Voilà Mgr. pourquoi j'ai parlé. Il est bon que le contre soit quelquefois mis en regard du pour, surtout quand on voit ceux qui ne veulent pas que le contre soit connu, adopter une si grande variété de moyens pour le tenir

caché.

J'en viens maintenant à la dernière mesure que V. G. a cru devoir prendre à l'égard des paroissiens de Beauharnais qui ne paient pas dimes parcequ'ils n'ont pas de terres. Cette mesure, Mgr., est de la plus haute gravité car elle constitue tout simplement un nouveau pas fait par V. G. dans la voie du défi qu'Else a jeté depuis longtemps déjà à la suprématie de la loi civile en Canada.

Ceci peut paraître étrange à ceux qui ne se rendent pas toujours clairement compte de ce qu'ils voient; qui ne saisissent pas de suite la portée de certains actes; à ceux surtout qui ont la naïveté de croire que le Clergé n'agit jamais qu'en vue du bien absolu de la religion et sans aucune arrière pen-

sée d'influence hiérarchique.

Ici on a le tort de ne juger le Clergé que sur ses paroles, jamais sur ses actes. Au lieu d'interpréter les paroles par tre qu'en violant les préceptes les plus les actes, c'est-à dire de voir si les actes démontrent la sincérité des paroles, on ne fait au contraire que chercher à expliquer ou justifier les actes par les paroles. Comment supposer, quand un Evêque parle avec tant d'enction, qu'il songe à faire ce qu'il ne dit pas? Aussi les actes ont beau démentir les paroles, on ne s'arrête qu'à celles ci comme si ceux-là n'en démontraient pas l'inanité! Aussi le Clergé abuse-t-il largement de la carte blanche qu'on lui donne en quelque sorte d'agir comme il l'entend, de mettre la loi de côté, de ne tenir aucun compte des droits d'autrui, pourvu seulement qu'il veuille bien de temps à autre se donner la peine de protester de ses intentions toujours désintéressées et irréprochables. Avec de bonnes paroles, ils fait accepter quelquefois les choses les plus odieuses, depuis le refus arrogant et arbitraire de sépulture jusqu'à la captation testamentaire la moins déguisée. Et quelque démenti que ses actes donnent à ses protestations, impie est celui qui maintient que la preuve de l'intention est dans l'acte et non dans une phrase sentimentale adroitement tournée.

Depuis 1864 où le Syllabus est venu pénétrer le Clergé de l'idée de sa prééminence absolue sur les peuples et les gouvernements, les hommes qui observent ce qui se passe ont vu V. G. adopter une allure beaucoup plus décidée vis-à vis de la loi civile, et chaque année a vu surgir une prôtention nouvelle et une tactique correspondante. V. G. préparait ainsi insensiblement le terrain pour l'éventualité d'une lutte avec le pouvoir civil, eventualité à peu près inévitable puisque l'Eglise veut désormais réduire l'Etat au role de pouvoir subordonné. L'objet principal du Syllabus était de faire des gouvernements les instruments dociles, aveugles même, du pouvoir ecclésiastique. Et en effet, le Pape s'affirmant infaillible sur les questions de meurs, il ne reste clairement au pouvoir civil qu'à plier le genou et obeir sans conteste. C'est précisément ce qu'exigeait

la bulle Inam sanctam quand elle affir- | fois celle de l'Empereur. Et un maumait que le glaive temporel doit être employé ad nutum sacerdotis (au premier signe du prêtre). Le prêtre, lui, appelle cela, « le droit divin; » et les gens sensés, eux, appellent cela la suprême expression de l'orgueil ecclé

siastique.

lergé

actes.

s par si les

es pa-

cher-

actes

poser,

: tant

qu'il

beau

arrête

a n'en

Aussi

de la

n quel-

nd, de

aucun

pourvu

temps

rotester

intéres-

bonnes

lquefois

epuis le

entaire

démenti

protesta-

ient que

ns l'acte

mentale

est venu

sa pré-

les et les

11 obser-

V. G.

up plus

civile, et

préten-

si insen-

ntualité

il, even-

puisque re l'Etat

. L'objet

faire des

dociles.

cclésias-

Mirnant

11 surs,

oir civil

ans con-'exigeait

corres-

sépul-

Et quand je parle d'orgueil ecclésiastique, j'ose croire que l'expression n'est pas entièrement déplacée, et encore moins inexacte, car à part les nombreuses citations que j'ai déjà faites démontrant à qui ne ferme pas absolument les yeux, que l'objet principal de l'ultramontanisme a toujours été de faire du Pape un Dieu sur terre, d'après l'expression d'un Evêque plein de vie au moment où je parle; je me permettrai d'en faire encore quelques unes qui prouveront que depuis le Pape jusqu'au dernier clerc, on se regardait comme au-dessus de l'espèce humaine. Innocent III d'ailleurs l'a dit du Pape : « moins que Dieu, mais plus que l'homme!»

Un de vos canonistes les plus autorisés, Julianus, n'a-t-il pas dit que le Pape a à peu près la même puissance que Dieu? Votre Trionfo n'a-t-il pas dit que le Pape avait droit aux mêmes honneurs que les Saints et les Anges? Et il est plus qu'un ange d'après le Pape Innocent IV. "Quoi! disait-il à l'Empereur Frédéric, celui qui jugera un jour les anges dans le Ciel ne pourrait juger les choses de ce monde in Est-ce là l'humilité chrétienne? St. Grégoire le grand parlait il ainsi? Et puis n'est-il pas quelque peu étrange en doctrine de parler de juger les anges que l'on nous assure être impeccables? Sur quoi donc le Pape espérait il les juger?

Et quand Grégoire VII fit sa fameuse comparaison des dignités papale et royale, comparant celle-là au soleil et celle-ci à la lune, ne s'est il pas trouvé un canoniste italien pour montrer par un calcul mathématique en règle, que le Pape était 1744 fois plus grand que l'Empereur? Mais un canoniste francais trouva son confrère du Sud beaucoup trop modeste dans son calcul; et il en fit un autre démontrant que la grandeur du Pape équivalait à 5645

vais plaisant de l'époque vint à son tour démontrer encore une légère erreur chez ce dernier, et prouva irrésistiblement par de nouveaux calculs qu'il s'était trompé de près d'un huitième dans son estimation. Et l'Evêque Alvare Pélago ne disait-il pas que l'autorité du Pape est sans nombre, sans poids et sans mesure? N'est-ce pas lui qui a dit le premier que le Pape était un Dieu sur terre? Et Zenzolius n'a-t-il pas appelé le Pape: "Notre Seigneur Dieu LE Pape !!» Mais on a eu honte du blasphême, et l'on a retranché le mot Dieu dans la dernière édition de l'ouvrage de ce

flatteur ecclésiastique.

Enfin ce n'était pas seulement le Pape que l'on mettait au-dessus de l'humanité. Le plus infime des clercs devait être aussi regardé comme bien an-dessus du plus puissant laïc. Dès le neuvième siècle quelques conciles provinciaux avaient ordonné quand un laïc à cheval rencontrerait un clerc à pied, celui-là descendrait de cheval pour saluer celui-ci. On avait aussi décrété que les grands de l'Etat ne devaient pas s'asseoir devant les Evêques. Ce n'est pas la précisément de l'humilité. Deux siècles plus tard St. Pierre Damien disait qu'un séculier, quelque pieux qu'il fût, ne saurait être comparé à un moine même imparfait, puisque l'or, bien qu'altéré, est plus précieux que l'airain Un autre docteur : du douzième siècle comparaît nou seulement le Pape à Dieu, mais les clercs aussi. a Dieu est un fondement, les clerc sont des fondements; Dieu est la mon tagne, les clercs sont des montagnes, » etc., etc., etc.

Enfin quand on voulut exterminer les Vaudois, que « l'on reconnaissait à leur vi. (xemplaire ; » que St. Bernard lui-mêr ; avait déclarés « mener une vie pure et honnête; » et que plus tard encore le cardinal Sadolet représenta comme irréprochables de vie et de mœurs et valant beaucoup mieux que leur détracteurs; ne s'est-il pas trouvé un défenseur de l'Eglise, Pilichdorff, pour prétendre, s'appuyant

sur les fausses décrétales, que « le plus | entre les mains des changeurs pour le corrompu des hommes, s'il est clerc, est plus digne que le plus saint des laïcs? » Donc la vie honnête des Vaudois ne lesquelles l'Eglise n'a pas encore voulu leur servait de rien.

Est-ce là de l'orgueil, Mgr., oui ou non'l et de l'immoralité par dessus le marché. Voilà comme l'ultramontanisme a de tout temps édifié, éclairé et moralise le monde! Un clerc cri MINEL VAUT MIEUX QU'UN LAIG IRRÉPRO-CHABLE ! 1

Je reviens à mon sujet.

Il est plusieurs prétentions auxquelles l'Eglise a renoncé peu à peu, non pas explicitement par des déclarations précises, mais implicitement en laissant faire. Ainsi le seul bon sens public a forcé le Clergé de cesser de défendre aux tuteurs de placer à intérêt les fonds de leu s pupilles. Depuis dix-sept siècles on en faisait un péché mortel, et on refusait l'absolution aux tuteurs qui obéissaient à la loi, bien autrement sage sur cette question, que toutes les prescriptions ecclésias tiques, toujours en retard de cinq à dix siècles dans la prache de l'humanits. Voilà un autre point important où par pure ignorance des lois qui régissent l'économie sociale, les Papes maintenaient comme vérité de salut ce qui était certainement erreur, et ils ont imposò cette erreur au monde pendant dix-sept siècles puisque ce n'est qu'en 1830, sous Pie VIII, qu'ils ont enfin prononcé le non esse inquietandos. Le prêt à intérêt est donc enfin permis, après avoir été si inflexible ment flétri, malgré la célèbre parabole où Jésus loue deux serviteurs fidèles qui avaient doublé, en les faisant pro-fitor, les sommes que leur maître leur avait laissées, et blame si sévèrement le troisième pour avoir enfoui son talent au lieu de le mettre entre les mains des changeurs (i). Jésus-Christ louait donc ce que l'Eglise déclarait digne de l'enfer même chez le tuteur qui obcissait à la loi, et celle-ci déclarait digne de louange ce que Jésus-Christ flétriscait: ne pas mettre l'argent de son maître, (ou de son pupille)

fle

CC

pe

de

S

m

Ca

m

L

po

qı

m

1'1

a

fa

fli

le

m

m

à

d

n

e

b

cl

d p

Mais il y a plusieurs questions sur entendre raison. Cela viendra pourtant aussi certainement que sa tardive adhésion à la doctrine du prêt à intérêt, mais ca n'est pas encore venu; et en attendant, on maintient diverses prétentions qu'il faudra abandonner plus tard, avec la même opiniatreté que l'on a défendu le prêt à intérêt comme chose contraire à la morale et a la religion, pour fluir par avouer, en prononçant enfin le Non esse inquietandos, que l'on s'était trompé.

Il y a donc encore la question du mariage des mineurs contre le consentement de leurs parents. La nature et la loi donne au père le droit de contrôler son enfant jusqu'à sa majorité, mais l'Eglise prétend que sou pouvoir prime celui du père. Partout les gouvernements, les législateurs, les tribunaux et les légistes, le droit contumier comme le droit écrit, ont repoussé ses prétentions; mais est ce qu'il peut se trouver une parcelle de raison chez ies laïcs qui n'admettent pas toutes les prétentions ecclésiastiques ? Aussi quand les tribunaux du pays ont condamné des Evêques qui avaient usurpé l'autorité du père de famille et consacré des mariages clandestins, le Clergé a crié comme s'il était tyrannisé quand c'était lui pourtant, et lui seul. 401 assumait le rôle d'usurpateur. On crie bien fort ici contre les ministres protestants qui marient secrètement des enfants mineurs; mais cela se faisait tous les jours à Rome sous le régime papal; et si l'on tort dans un cas, je ne vois guère comment on pouvait avoir raison dans l'autre. Au reste c'est enco, là une de ces questions sur lesquelles l'Eglise finira par céde à la raison générale, comme elle l'a fait sur tant d'autres quand elle a eu affaire à des hommes indépendants et ayant conscience de leur droit.

Il y avait aussi la question du mariage entre oncle et nièce, et entre beau-frère et belle-sœur; sur laquelle le Clergé de ce pays n'arait cédé que de loin en loin et avec beaucoup de di-

faire profiter.

<sup>[1]</sup> Los banquiers du temps.

our le ns sur e voulu pourtardive à inténu ; et iverses donner niatreté intérêt orale et avouer, inquie-

tion du consenture et de conajorité, pouvoir es gous tribuitumier ussé ses peut se n chez utes les

Aussi ont conat usurni!le et stins, le t tyrant, et lui usurpantre les ient ses; mais Rome

n tort omment l'autre. de ces se finira comma s quand s indé-

de leur tion du

et entre laquelle édé que ip de dif ficulté même en imposant des sommes considérables pour accorder les dis penses. Mais, chose excessivement remarquable, depuis que notre code a déclaré ces mariages illégaux, V. G. s'est mise à marier avec beaucoup moins de difficulté les parents de cette catégorie. Et pourquoi? Tout simplement parceque la loi civile le défend. La prétention du Clergé étant que le pouvoir civil n'a aucun droit quelcon que de créer des empêchements de mariage, et que ce droit appartient à l'Eglise seule; du moment que la loi a refusé sa sanction à ces mariages, il fallait bien que l'Eglise se mit en conflit avec elle. Avant que la loi civile les défendit, l'Eglise empêchait ces mariages autant qu'elle le pouvait; mais du moment que la loi s'est mise à ne pas les reconnaître, alors, V. G. représentant l'Eglise, s'est mise à les permettre, et cela sans autre but que de signifier pratiquement à l'état qu'il n'avait pas le droit de créer des empêchements de mariage. Ainsi, si le pouvoir civil veut empêcher les oncles et nièces, ou les beaux-frères et bellessœurs de se marior ensemble, il n'a pas, d'après les orétentions ecclésiastiques, le droit de passer une loi à cet effet, mais il faut qu'il demande humblement à l'église de vouloir bien déclarer ce degré de parenté empéchement dirimant. Si l'Eglise consent, tout est pien; mais si elle refuse, l'état ira so promener ou fléchira le genou. Et si l'Eglise veut autoriser les mariages clandestins, l'état sera bien osé s'il y trouve à redire puisque cela ne le regarde pas le moins du monde. Au premier signe du prêtre, l'état doit disparaître, d'après le pape Boniface VIII, et doit être orgueilleux d'obeir, d'après le Rév. P. Braun. Et si les mariages clandestins jettent le trouble dans les familles et causent des procès et des haînes, l'état n'en devra pas moins penser que l'Eglise n'a pas pu se tromper.

Autrefois l'Eglise prohibait les mariages jusqu'au septième degré de parenté, prohibition qui lui a valu cette question, et où est-il aujour-d'énormes revenus, d'abord parceque, d'hui? cans des populations peu nombreuses, ll en sera certainement ainsi des

ce degré de parenté devenait excessivement commun; et ensuite parce que, quand les conjoints découvraient qu'ils étalent parents même au septième degré, il fallait se séparer, puis obtenir l'absolution de la coulpe moyennant pécune, puis se remarier une seconde fois, toujours moyen-nant pécune. Mais devant la clameur universelle l'Eglise a fini par réduire la prohibîtion au quatrième degré; mais en défendant d'une manière à peu près absolue les mariages entre oncle et nièce et entre beau-frère et belle-sœur. On les tolérait seulement daus les grandes familles, pour conserver les biens dans les souches, et surtout parceque d'ordinaire elles pryaient bien. Mais ici le pouvoir sivil s'étant mêlé de défendre ces mariages, il devenait nécessaire de lui faire comprendre que non seulement l'église doit être un état dans l'état, mais que c'est réellement l'Etat qui est dans l'Eglise. On nous l'a dit sur tous les tons, implicitement et explicitement, il y a quelques mois, et V. G. s'est mise à le démontrer de la manière la plus pratique possible en mariant ceux dont la loi civile ne reconnaît pas l'union. Les enfants provenant de ces mariages n'auront peutêtre pas d'état civil, ne pourront peutêtre pas hériter ; le trouble sera par suite dans la famille et dans la société, mais qu'est-ce que cela fait au Clergé pourvu qu'il maintienne sa domination et son prestige?

Et pourtant là aussi on finira par prononcer le Non esse inquietandos, et alors ce qui aura été péché deviendra ii. ifférent et même quelquefois vertu. C'est bien une vertu aujourd'hui pour un tuteur que de bien administrer la fortune de son pupille et de placer ses fonds à intérêt, et il n'y a pas trente ans c'était un péché mortel! Et c'est bien certainement à la plus haute raison laïque qu'il a fallu céder après avoir mille fois affirmé que l'on ne pouvait ceder sans offenser Dieu. Le Nom possumus a duré cinq siècles sur

questions de mariage sur lesquelles demment inconstitutionnelle mais très péché. Quand la raison laïque aura généralement compris les questions de l mariage comme elle en est venue à comprendre celle du prêt à intérêt, au plus éclairé.» Et l'on entendra une immense clameur dans le monde sur la perversité liumaine ; puis l'Eglise ce qui était péché ne l'est plus. Il y a cinquante questions sur lesquelles la raison laïque a fait peu à peu reculer l'Eglise, et il en reste au moins autant les deux grandes rivales, celle-là remportant toujours à la longue la victoire sur celle-ci. Et il n'en saurait être autrement puisqu'il faut de toute nécessité, dans l'ordre de la Providence, que le passó cède la place à l'avenir; que la raison d'un siècle soit corrigée par la raison du siècle suivant; puisque le progrès veut que ce qui est vérité aujourd'hui devienne erreur demain par suite de la plus grand somme de l lumière que la marche du temps fait incessamment jaillir sur l'humanité; puisqu'enfin Dieu ayant fait du progrès la loi fondamentale des sociétés humaines, il est impossible que l'Eglise elle-même ne subisse pas cette loi tout en protestant contre en toute occasion.

La même chose arrivera relativement à la dernière mesure prise par V. G. à l'égard des paroissiens de Beauharnois. Laissons de côté la question des régîtres de paroisses, sur laquelle V. G. parait n'être pas encore fixée sur la manière la plus sure de maintenir le défi qu'elle a porté depuis longtemps à l'autorité civile. Mieux vaut là des us attendre la publication des documents qui sont encore secrets pour le public. (1) Mais quant à la mesure de Beauharnois, je la regarde comme de la plus haute gravité parce qu'elle constitue une tentative évi-

on prétend ne pouvoir céder sans sérieuse, de taxer le peuple du pays sans l'agrément de la Législature. Il est impossible que V. G. n'ait pas un peu envisagé ce point de vue de la question, mais comme les prétentions elle dira à l'Eglise: « C'est assez! Place | ultramontaines sont que tout ce que l'Eglise veut est nécessairement légime même à l'encontre des lois, et que toute opposition du pouvoir civil à ce cédera peu à peu et trouvera comme que décide l'Eglise même en matière par le passé moyen de déclarer que temporelle est illégitime en soi, cette considération de taxer le peuple sans le consentement de la Législature ne pouvait avoir grand effet sur Elle. D'ailleurs V. G. n'est occupée depuis à régier de la même manière entre longtemps qu'à étudier sa stratégie et à prendre ses positions devant le pouvoir civil pour la grande lutte qu'Elle prépare pour faire consacrer ici le principe de la suprématie du Pape sur notre ordre social et politique; et quand Elle croira avoir suffisamment fortifié ses positions, et se jugera suffisamment appuyée sur une opinion faussée par l'affirmation incessante et opiniatre des prétentions ultramontaines, Elle viendra dire au pouvoir civil qu'il doit reculer sous peine de l'excommunication ipso facto de ceux qui le composent. Va sans dire qu'ici comme sur les autres questions, il reste toujours hors de doute que l'Eglise sera battue, mais elle ne le sera pas sans lutte, car elle ne cède que ce qu'elle ne peut absolument pas garder.

Par cette dernière mesure, V. G. a réellement ouvert le feu sur le principe de la suprématie du pouvoir civil. Elle exige des redevances en argent sous peine d'excommunication (refus des sacrements et de la sépulture ecclésiastique.) A-t-elle songé que c'était là, aux yeux des laïcs instruits, faire revenir les plus mauvais jours du moyen-age? Je n'en sais rien, mais il est difficile de ne pas voir là le projet bien arrêté de créer des revenus au Clergé sous la menace des peines ecclésiastiques, ce qui est de fait le déclarer complètement indépendant du pouvoir civil dans la spirère purement civile.

Le Clergé deviendrait donc par là un état dans l'état, prêt à défier celuici selon les circonstances!

<sup>(</sup>I) Comme j'ai pu depuis me procurer quelques uns de ces documents, je crois devoir les soumettre au public. On les trouvera à la note B, à la fin du volume. [15 Mai 73]

tême qui permet au Clergé de braver l'opinion tout en le laissant à la merci de l'Evêque par suite de l'absolutisme introduit dans la pratique ecclésiastique moderne, pratique qui permet à celui-ci de le manipuler à son gré d'après les besoins du moment; ce n'était pas assez d'avoir un systême qui permet aux Evêques de se moquer des plaintes ou des désirs légitimes de paroissiens qui souvent sont mal traités ou scandalisés par des curés arrogants ou immoraux-on connait le résultat à peu près invariable des enquêtes ecclésiastiques quelle que soit l'évidence des preuves contre de grands coupables, que l'on déclare toujours innocents, quitte à les faire disparaître plus tard sous un prétexte quelconque—il fallait encore créer au Clergé une nouvelle source de revenus en disant à la loi civile: « Nous pouvons parfaitement nous passer de vous puisque nous avons l'excommunication pour dompter les résistances. Ainsi chaque fois que nous voudrons suppléer au revenu que vous nous avez créé, nous menacerons nos ouailles de refus de sépulture ecclésiastique, et vous verrez comme elles paieront. »

Je doute qu'il y ait beaucoup de gouvernements catholiques au monde qui permîssent au Clergé d'enfler sa bourse au moyen de la coercition religieuse, car ce sont les gouvernements qui, au sortir du moyen-âge, ont du intervenir pour brider la rapacité du Clergé; et je doute fort qu'au dix-neuvième siècle ils lui lâchent les rênes. Nul doute que le moyen adopté par V. G. pour forcer la main aux nonpropriétaires de terres ne soit très puissant dans une société où l'on se croit « enterré comme un chien » si sa déponille mortelle ne repose pas dans un cimetière béni; mais d'un autre côté, quand il y aura cent coupables (au point de vue purement ecclésiastique, s'entend) dans une parcisse, il sera assez difficile de les exclure tous. Alors surgira nécessairement « la question des cimetières, » institution communale de sa nature, et non cléricale, reste je ne désespère pas de voir la

Ce n'était pas assez d'avoir un sys La encore l'Eglise reculera nécessaime qui permet au Clergé de braver rement devant la raison publique pinion tout en le laissant à la merci quand celle-ci aura acquis la percep l'Evêque par suite de l'absolutisme tion nette de ses droits.

Au reste je doute fort que V. G. aille bien loin avec une mesure aussi inconsidérée, car si le pouvoir civil permet au Clergé de se créer ainsi des revenus au moyen de la férule religieuse, la porte s'ouvre de suite aux plus criants abus. L'Eglise prétend avoir le droit non-seulement de prélever les fonds dont elle a besoin et qu'elle distribue à droite et à gauche, à l'etranger comme à l'intérieur, et bien souvent pour des fins temporelles plutôt que pour des fins spirituelles; mais elle prétend aussi avoir le droit de les prélever par tel mode qu'il luiplait et sans aucune espèce de compte à rendre au pouvoir laïc. Cette prétention, V. G. essaie maintenant de la consacrer ici dans la pratique. Or c'est l'application que faisait autrefois l'Eglise de cette prétention inadmissible-taxer les fidèles sans leur consentemert-qui a conduit aux plus efficyables abus. Sans citer ici l'Angleterre, pressurée et mangée de toutes manières par les Légats et les Evêques Italiens que les papes lui out imposés du douzième au quinzième siècle, V. G. n'ignore pas que St. Louis luimême fut obligé à diverses reprises de faire saisir les sommes considérables que les Papes prélevaient en France en dépit du pouvoir civil, soit pour entretenir le luxe effrené de leur Cour, soit pour défrayer les dépenses des guerres injustes, et quelquefois même abominables dans leurs moyens comme dans leur bu', qu'ils ne cessaient de susciter. St. Louis faisait donc saisir, en dépit des excommunications ipso facto, les deniers prélevés sans sa permission que l'on acheminait sous escorte vers Rome; et il informait en même temps le Pape qu'il ne pouvait tolérer que l'on appauvrit le Royaume pour satisfaire la cupidité des ecclésiastiques! St. Louis serait donc un gallican obtiné, donc hérétique, d'après le prêtre du Nouveau Monde, et n'aurait jamais dû passer la porte du Ciel. Au

donc par là défier celui-

ais très

u pays

ire. Il

pas un

e de la

tentions

ce que

nt légi-

s, et que

ivil à ce

matière

soi, cette

ple sans

ature ne

ur Elle.

e depuis

atégie et

t le pou-

e qu'Elle

er ici le

Pape sur

tique; et

isamment

ugera suf-

e opinion

essante et

ultramon-

u pouvoir

peine de

o de ceux

dire qu'ici

estions, il

te que l'E-

ne le sera

ede que ce

pas garder.

re, V. G. a

ur le prin-

uvoir civil.

en argent

tion (refus

épulture ec-

é que c'était

truits, faire

is jours du

rien, mais il

· là le projet

revenus au

s peines ec-

e fait le dé-

épendant du

re purement

administrer une rebuffade à St. Pie 💩 pour avoir laissé entrer ce gallican!! Il n'y avait pas un gouvernement en Europe, à cette époque, qui n'eût à se prémunir contre l'avidité du fisc romain, et St. Louis était à la tête de ceux qui résistaient aux Papes! On peat donc croire qu'ils se trompent quelquefcis, et qu'on peut leur résister sans être digne de l'enfer puisque St.

Louis est en paradis.

De ce que ces abus ne pourraient plus revenir aujourd'hui avec la même intensité de misères pour ceux qui en souffraient, il n'en est pas moins à propos, quand on en voit surgir un, de le signaler de suite afin de ne pas trop le laisser grandir, car on sait que quand l'Eglise tient quelque chose, elle ne lâche pas facilement prise. Si l'on commence à permettre au Clergé de sortir du systême volontaire pour se créer les suppléments de revenus dont il dit avoir besoin, et cela sans se donner jamais la peine de le prouver aux invéressés, vu sans doute que les laïcs doivent obéir au prêtre à son premier signe et sans oser jamais scruter son intention ni réfléchir sur son ordre, il ne s'écoulera pas vingt ans avant que les plus graves abus ne se fassent jour. Il ne serait pour ant que de simple convenance, quand un besoin est si grand qu'il faut exiger des contributions sous peine de refus de sépulture, que l'on voulût bien au moins condescendre à expliquer la nature et les raisons du besoin où l'on se trouve. Mais on a si bien façonné les laïcs à ne rien examiner, que l'on ne se donne même plus la peine de leur expliquer pourquoi on prend dans leur poche. On exige tou-

sixième de la production totale du porels, aux charges publiques dont pays en céréales, que lui faut-il donc? ses propriétés devront être grevées, et Est-ce que quatre cent ou quatre cent surtout à la grande question de la cinquante célibataires ne sauraient vivre sur une portion de production ment constant des biens par un corps qui représente plus de \$600,000 de qui acquiert toujours et ne se dessaisit revenu annuel, ce qui assure à chaque | jamais, il faut nécessairement que quel-

sainte feuille nous le dire un jour et Admettons qu'il ne soient pas très régulièrement payés et déduisons un tiers; ils reste encore aux curés enmoyenne plus de deux cents louis de revenu. On me dira que quelquesuns ont trop et les autres pas assez. Pourquoi alors le Clergé ne fait-il pas les compensations voulues? Quant à nous, nous ne pouvons clairement juger cette question que sur les moyennes.

Maintenant si les dimes ne suffisent réellement pas à l'entretien du Clergé, rien ne l'empêche d'y renoncer et de s'adresser à l'Etat, et celui-ci verra alors ce qu'il y aura à faire. Je sais que rien n'irrite un ultramontain comme de lui dire : « Adressez-vous à l'Etat, » puisque sa prétention est que l'Etat doit se trouver orgueilleux de faire tout ce que veut l'Eglise; mais de cette intelligente théorie à ce qui est possible en pratique, il y a loin. Et ce n'est 🛌 clairement pas au Clergé qu'il appartient de déterminer seul et sans le concours de la Législature le quantum de son revenu et son mode de perception; car il ne saurait être juge dans sa propre cause. On sait trop bien ce qui arrive quand il l'est.

Et malgré toutes les affirmations ultramontaines, il ne peut évidemment posséder que sur autorisation de l'Etat puisqu'il faut de toute nécessité que ses rapports avec les individus soient définis par la loi et que ses transactions d'affaires donnant lieu à litige ressortent des tribunaux. Les ignorants ont beau dire que l'Eglise doit pouvoir acquérir et posséder en dehors de toute intervention de l'Etat; du moment que l'on en vient au fonctionnement pratique, à la délimita tion des droits, au partage des biens jours et l'on né rend jamais compte de de succession qui pourront échoir en partie au Clergé, au mode d'imposition Si le Clergé n'a pas assez du vingt let de perception de ses revenus temmain-morte, c'est-à-dire de l'accaparecuré en moyenne plus de \$1,300? qu'un décide et des droits du Glergé et

très réons du urés enlouis de nelquesis assez. ait-il pas Quant à irement s moyen-

suffisent ı Clergé, er et de ci verra Je sais amontain ez-vous à n est que illeux de se; mais à ce qui loin. Et u Clergé er seul et slature le n mode de être juge

sait trop l'est. firmations t évidemrisation de nécessité individus et que ses nant lieu naux. Les ae l'Eglise osséder en i de l'Etat; nt au fonci délimita. des biens échoir en 'imposition venus temiques dont grevées, et tion de la l'accaparer un corps se dessaisit nt que quelu Glergé et de leur application pratique en regard des autres dioits! Ces ignorants prétendront-ils qu'an Clergé seul appartient le réglement de ces questions? Mais alors il serait juge et partie dans tout ce qui le concerne Où sont les gens de bon sens qui consentiront à lui permettre d'entraver à volonté tout le système légal et toute l'administra tion d'un pays? L'Eglise dira tant qu'elle voudra que l'Etat lui est sou mis, où est le gouvernement qui acceptera cette doctrine; et surtout où est le peuple qui supportera semement deux heures un gouvernement assez applati pour l'accepter? Non! Toutes ces prétentions ultramontaines, inadmissibles en droit, sont encore bien plus inapplicables en fait. Et il n'y a réellement que la plus merveilleuse incompétence en droit public et administratif qui puisse avoir la naïveté de les exprimer à l'heure qu'il est.

Pas un des ignorants dont je parle ne semble songer un instant que l'Etat peut fort bien exister sans l'Eglise puis qu'il y a onze cent millions d'hommes qui ne lui appartiennent pas; pendant que l'Eglise ne saurait exister une heure sans l'état qui est l'organisation régulière de la société. Où serait la garantie des droits réciproques et de l'ordre public s'il n'y avait pas d'Etat mais seulement une Eglise?

d'Etat mais seulement une Eglise? Mais, dit l'Eglise, l'Etat doit m'être soumis parceque mon pouvoir est d'une nature supérieure au sien. Ceci est une pure confusion d'idées puisque le spirituel et le temporel sont deux ordres de choses essentiellement distincts. Dans le domaine spirituel l'Etat n'a pas compétence; mais dans le domaine temporel, l'Eglise pas compétence non plus puisque ne possédant pas, par la nature de son institution, la puissance coërcitive, elle ne saurait commander les actes de la vie civile ni punir la violation de la loi. Ceci est essentiellement la part du pouvoir civil. Je sais bien que l'on vient de décider que l'Eglise possède un pouvoir coërcitif, mais comment peut-elle l'exercer? Seulement par l'interposition du bras séculier! Elle ne l'exerce donc pas direc-

tement, mais seulement par intermé diaire. Le pouvoir coërcitif ne lui appartient donc pas par la nature de son institution, mais seulement par implication et sur ce faux point de vue que le spirituel commande au temporel. Or c'est à cette prétention même qu'à été adressée la grande parole : « Vous ne savez pas à quel esprit vous appartance.

appartenez. » Et puis si l'Etat est soumis à l'Eglise, celle-ci sera donc juge en dernier ressort dans toutes les questions qui surgiront entre elle et l'Etat, ou par l'Etat, entre elle et les particuliers ; douc toujours juge en sa propre cause. Ce serait donc le règne de l'arbitraire, et de l'arbitraire de la pire espèce puisqu'elle ne reconnait aucune responsabilité en ce monde. Or l'Eglise a trop montré, à tous les époques de son histoire, combien il est dangereux de ne pas la tenir en bride pour qu'après tant d'amères expériences de son esprit d'accaparement et de domination, l'Etat puisse consentir à se faire son instrument. Et puis enfin il y a trop de questions sur lesquelles la raison générale a forcé l'Eglise de modifier ses prétentions et d'avouer son incompétence, pour qu'on lui permette de décider toujours souverainement de ce qui est juste et vrai dans la spère temporelle. Ici la raison laïque se montre trop supérieure à la raison ecclésiastique pour qu'elle puisse accepter sa direction absolue.

Non! il faut que l'Eglise en prenne son parti. Le vrai souverain, c'est la nation. Le gouvernement n'est que le délégué de la nation et l'expression de sa volonté. Et l'Eglise doit se sou mettre aux puissances établies dans tout ce qui touche au domaine temporel. L'Eglise ne peut régir que ce qui est purement et essentiellement d'une nature spirituelle, et pour ceux-là seulement qui reconnaissent librement son autorité. Hors de là elle n'a aucune compétence quelconque. Et plus on criera contre ces principes plus on démontrera la nécessité de passer des lois qui tiennent les ecclésiastiques en échec et les soumettent au droit commun. Ils ne sont pas prêtres avant

d'être hommes, ils sont au contraire hommes avant d'être prêtres. Sans doute ils veulent toujours se mettre au-dessus des lois, mais il faut leur faire comprendre que c'est la loi qui est souveraine et qu'ils lui doivent obéissance.

Je n'ignore pas que l'on nous parle sans cesse de la liberté de l'Eglise, liberté qui doit primer tout. On dit cela à ceux qui n'ayant rien lu ne savent pas ce que l'Eglise entend par sa liberté. Mais ceux qui ont un peu suivi son histoire savent que la liberté de l'Eglise signifie toujours qu'elle seule sera libre et qu'aucun autre droit ne restera debout devant le sien. La liberté de l'Eglise consiste pratiquement à prohiber toute autre liberté que la sienne. Que l'Eglise soit libre comme elle l'entend, et la liberté de conscience, la liberté des cultes, la liberté de la presse, la liberté même de la parole au Parlement et au Barreau seront détruites. A Rome on avait pas même la liberté de la parole en conversation privée; et si quelqu'un était entendu, par un espion, blâmer le systême administratif, on le logeait en prison sans seulement lui dire pourquoi! Que l'Eglise soit libre comme elle l'entend et la liberté du Législateur et celle du Juge seront détruites, car celui-là ne pourra voter les lois, ni celui ci les appliquer, sans donner en tout et partout le pas sur la loi civile au droit canon, cette prodigieuse compilation de principes faux et de contradictions étonnantes. Sans doute le droit canon contient aussi de très belles dispositions, mais trop souvent l'esprit arriére de la Curie Romaine y a faussé toutes les notions du droit, et on ne pourrait l'appliquer aujourd'hui comme règle de la vie politique et sociale, sans bouleverser le monde, parcequ'il est resté saturé en quelque St. Bernard, «dominer les brebis et non sorte de l'esprit des fausses décrétales, la plus impudente fraude et le plus honteux mensonge dont l'histoire fasse mention, et où pourtant un si grand nombre de Papes sont allés puiser tout leur arsenal de prétentions insontenae'le l'entend, et l'on devra fermer tous

les établissements d'éducation où son esprit étroit et exclusif n'aura pu pénétrer; et l'on verra enlever les jeunes enfants aux parents sous divers prétextes; et on la verra accaparer en moins d'un siècle une portion notable de la fortune publique, c'est-à-dire qu'elle sera devenue comme autrefois maîtresse d'une grande partie du sol et rejettera les charges publiques sur le peuple seul, s'en déclarant exempte de droit divin!! On la verra aussi pratiquer la captation testamentaire sur la plus large échelle, comme dans tous les pays où elle ne subissait aucun contrôle, et rien ne pourra l'arrêter. Et le seul résultat possible de sa liberté comme elle l'enteud sera de paralyser comme à Rome sous le pouvoir temporel, non seulement l'agriculture, l'industrie et le commerce, mais même l'intelligence publique par la censure aveugle et opiniâtre des idées et des livres. N'importe quel peuple, si avancé qu'il soit, ne peut éviter, avec ce système, de tomber dans une période donnée, dans l'ignorance et la pauvreté. Sous le système de la liberté de l'Eglise comme l'entend l'ultramontanisme, on n'a jamais vu que décadence et infériorité! Et la chose est toute naturelle puisque les Ecclésiastiques ne sont pas faits pour gouverner les hommes! La nature même de leurs études et surtout de leur vocation s'y oppose. Comment peuvent-il d'un côté affirmer qu'il poivent rester étrangers au monde, et de l'autre prétendre le gouverner, c'est à dire être dedans et dehors toute à la fois? Voilà leur logique quand ils sortent du sanctuaire. Ce n'est pas de la religion cela, ce sont des richesses et des domaines C'est de la domination et non du devoir! C'est de l'orgueil et non de la charité! C'est, suivant la belle expression de combattre les loups!»

Les idées manifestées aujourd'hui sur cette question de la suprématie temporelle du Clergé eussent paru monstrueuses aux premiers siècles. On les eût certainement honnies à bles. Que l'Eglise soit libre comme l'époque par exemple ou Origène écri-

vait:

« Celui qui est appelé à l'épiscopat ù son est appelé non au commandement (des ı pénéhommes) mais au service de l'Eglise. jeunes Voilà ce que la parole de Dieu nous ers préenseigne. Et nous, méprisant les inser en tructions de Jésus, nous surpassons notable quelquefois le faste des mauvais print-à-dire ces payens. On voit en plusieurs égliitrefois ses ceux qui conduisent le peuple de du sol Dien user de menaces dures et ne es sur le garder aucune égalité avec les meilxempte leurs disciples de Jésus. Dieu veut ssi praque les crimes soient punis, mais par ire sur les juges séculiers et non par les Evéns tous ques. Un Evêque péche contre Dieu aucun si, au lieu de servir ses frères cemme arrêter. étant serviteurs du même maître, il e sa liles traite lui-même en maître! Les a de pascandales dans l'Eglise viennent des le poumauvais pasteurs qui ne cherchent agriculque la vaine gloire et le profit temporel. ce, mais Que celui qui gouverne une Eglise par la soit tout occupé des soins spirituels et es idées point du tout du temporel.» peuple, St. Augustin disait de son côté: er, avec « Nous ne devons point souhaiter ce nne peque Jésus Christ a méprisé. » ce ei la a liberté tramon-

ue déca-

iose est

cclésias-

uverner

de leurs

ation s'y

'un côté

trangers

endre le

edans et

eur logi-

ictuaire.

, ce sont

es C'est

devoir!

charité !

ession de

is et non

ourd'hui

prématie

nt paru

siècles.

onnies à

ène écri-

Et le pape St. Gélase est aussi très explicite sur ce point: « Je veux croire qu'avant la venue de J.C. quelques uns aient été en figure rois et prêtres en même temps, comme Melchisedech, ce que le démon a imité, en sorte que les Empereurs Romains prenaient aussi le nom de Souverain Pontife. quand on est venu à celui qui était véritablement Pontife et Roi tout ensemble, l'Empereur n'a plus pris le nom de Pontife et le Pontife ne s'est plus attribué la dignité royale... Dieu connaissant la faillibilité humaine et voulant sauver les siens par l'humilité, a séparé les fonctions de l'une et de l'autre puissance.»

Voilà donc un Pape, Mgr., qui nous apprend que l'union des deux puissances est une imitation du démon! Grégoire VII, s'appuyant sur les fausses décrétales, nous dit précisément le contraire. Lequel devons-nous croire des deux Papes; celui qui exprimait l'esprit de l'Evangile, ou celui qui imposait une doctrine uniquement basée sur des pièces fausses? Lequel des deux exprimait la discipline primitive de pour créer au Clergé des suppléments l'Eglise?

Voici qui va 'écider. St. Bernard, né six ans après la mort de Grégoire VII, et qui arrivait dans un monde tout saturé en quelque sorte des erreurs de ce pape sur la domination temporelle du Clergé, rétablit la vraie doctrine dans ses représentations à Eugène III. « Je vois bien, dit-il, que les apôtres ont été présentés pour être jugės, mais je ne vois pas qu'ils se soient assis comme juges. C'est pour juger les péchés et non les affaires temporelles que vous avez reçu les clés du Royaume des Cieux. Les choses terrestres out leurs juges qui sont les rois et les princes de la terre. Pourquoi entreprenez-vous sur le partage d'autrui ?... Vos devoirs sont un ministère et non une domination. Les Apôtres vous ont laissé le soin des Eglises, mais non pas de l'or et de l'argent. Si vous en avez, ce n'est pas comme leur successeur, mais à quelqu'autre tître. Nous ne voyons pas que St. Pierre ait ! mais paru en public couvert d'or 🤃 de pierreries, monté sur un cheval bianc, environné de soldats et d'officiers marchant à grand fracas......» Et ailleurs : « Dites-moi, Pontifes, que fait l'or dans le frein de vos chevaux? En vain me tairais-je! La voix des pauvres criecontre vous. Ceux qui sont nus crient : Ceux qui ont faim crient: L'or de vos freins ne nous empêcherait-il pas de

mourir de faim?» Le débat sur ces graves questions, Mgr., est sans doute loin d'être clos, mais il est parfaitement certain que sur le principe de l'indépendance du pouvoir civil, la raison ecclésiastique devra à la longue céder le pas à la raison laique, plus éclairée et plus compétente quoiqu'en disent les orgueilleux qui nous doivent l'exemple de l'humilité; et quoiqu'en disent aussi « les violents » qui scandalisent les peuples en « désirant ce que Jésus-Christ a méprisé. »

Ces principes posés et ces exemples admis, car je ne suppose pas que V. G. les récuse, aucun' homme sensé ne peut voir sans alarme un Evêque avoir fecours à la coercition religieuse et aux menaces de peines ecclésiastiques de revenu; car c'est là une violation des institutions du pays et une décla- temporel, ont modifié l'opinion publicréer de fait un état dans l'état; c'est donc en définitive diviser la maison contre elle-même, et préparer sa ruine. Ici encore on onblie un peu trop les principes que l'on nous prêche et les

textes que l'on nous cite.

On V. G. devra renoncer d'elle même a son intempestive mesure,—qui au fond pe semble démontrer qu'une chose, savoir: que l'Eglise craint de ne pouvoir subsister sans coercition et par le seul bon vouloir et l'affection de ses enfants—ou il faudra que l'état intervienne prochainement pour l'annuler soit par législation directe, soit en déférant aux tribunaux cet emplétement si grave sur le principe, fondamental sous notre constitution; que personne ne peut être taxe que de son consentement, c'est-à-dire sans l'autorisation de la puissance civile qui est l'expression de tous les consentements individuels.

Je regarderais cette mesure comme une simple erreur de jugement si elle n'était pas évidemment une espèce de Clergé s' tribue de se passer du pouvoir civil même dans le domaine civil. Et l'imposition d'une taxe sur les personnes même pour le soutien du Clergé est un acte essentiellement civil. La mesure de V. G. n'est donc qu'un simple fait de stratégie cléricale, le placement d'un jalon, d'une borne, pour limiter le terrain de l'état et agrandir celui de l'Eglise. V. G. s'est créé là une petite citadelle d'où ses fidèles de l'ultramontanisme crieront à la tyrannie avec l'aménité de langage qu'on leur connait quand l'état voudra se protéger contre ce flagrant empiètement sur ses droits et sur ceux de ses administrés.

Je pense d'ailleurs qu'il est temps d'informer V. G. que si elle croit que les pénibles efforts de logique que des le Clergé veut laisser l'antel pour se hommes très neufs sur ces matières font depuis quatre ans pour faire accepter ici le principe de l'indépendance interdite autrefois, l'inquiétude surgit absolue de l'Eglise vis à vis du pouvoir et le trouble se manifeste dans ses

P. S. S. A. B. Y.

ration formelle d'indépendance vis-à- que dans le sens clérical, Elle est vis de l'état. C'est conséquemment dans une profonde erreur. Ce n'est pas avec des écrits de ce genre que I'on porte la conviction chez les hom mes sérieux. Ce n'est pas en défigurant tous les faits de l'histoire, ou en faussant systématiquement leur signification; ce n'est pas en contestant carrément tous les principes du droit que l'on peut faire accepter des prétentions que les gens repoussent d'instinct en attendant qu'ils se fassent une conviction raisonnée de leur fausseté en droit et en raison. Tous ces articles du Nouveau Monde, où la déraison le dispute à l'incompétence, et où la persistance dans l'affirmation tient lieu de savoir et de connaissances pratiques, sont comme autant de coups d'épée dans l'eau quant à leur effet sur la population. Les hommes reilechis s'amusent de tant de logique perdue pour prouver irresistiblement que l'impraticable marchera tout seul et que l'absurde est la raison même. Mais ces folies n'en sont pas moins utiles en ce sens qu'elles donnent la mesure de leurs auteurs et permettent de bien prise de possession du droit, que le juger de leurs principes et de leurs tendances. Ce "n'est que quand les charlatans ne disent rien que l'on est exposé à les prendre au sérieux.

Du moment qu'ils ouvrent la bouche, ils sont toisés. Qui sait même s'il ne nous faudra pas les remercier de nons avoir naîvement débité leur bagage philosophique, car en vérité ils ne pouvaient rendre un plus grand service à ceux qui leur supposaient une certaine valeur intellectuelle, et qui, d'après leurs cris et leurs injures, pouvaient croire à la possibilité d'une application pratique de leurs doc-

trines.

Non! Mgr. les choses ne peuvent bien aller dans un pays que quand chacun est à sa place: le Clergé à l'autel et l'état aux affaires. Et des que mettre aux affaires et contrôler l'Etat, chose qui lui était si rigoureusement civil dans les choses qui touchent au esprits.

La domination temporelle ne lui a | montrent non-seulement ce qu'ils pen pas été donnée.

« Mon royaume n'est pas de ce monde.» « Rendez à César ce qui est å César.» «Qui m'a établi pour juger. vos différends?» « Les rois des nations les gouvernent avec empire, il n'en SERA PAS AINSI PARMI VOUS. »

« Celui qui est carôle au service de Dieu ne s'embarrasse pas des affaires séculières. » (2me Paul à Thimothée,

11, 3, 4.

n publi-

Elle est

Ce n'est

nre que

es hom

défigu-

e, ou en

ir signi-

tant car-

lroit que

etentions

stinct en

convic-

en droit

icles du

n le dis-

a persis-

lieu de

ratiques,

s d'épée

ur la po-

is s'amu-

lue pour

l'impra-

que l'ab-

Mais ces

iles en ce

esure de

de bien

de leurs

uand les

e l'on est

t la bou-

même s'il

iercier de

leur ba-

vérité ils

us grand

pposaient

ctuelle, et

rs injures,

ilité d'une

ours doc-

11 4

e peuvent

ue quand Clergé à

Et dès que

el pour se

ler l'Etat,

eusement ide surgit dans les

19 1 1 1 2 2 

ux.

Ni les Evêques ni les prêtres ne doivent se charger du soin des affaires temporelles sous peine d'être rejetés des ordres. (6me Canon apostolique.)

Pourquoi le Clergé se met-il constamment en contradiction avec tous les principes et tous les textes? Il n'y a pas une de ses prétentions à la domination temporelle qui ne soit formellement condamnée par l'Evang...e et toute la discipline des premiers siècles. Pourquoi jeter toujours ainsi le defi à sa propre règle? Pourquoi sembler prendre à tache de démontrer aux laïcs que le Clergé fait trop volontiers fi de cette règle quand l'ambition de la hiérarchie est en je .? Pourquoi créer sans cesse l'impression que l'application des règles dépend uniquement des passions du Clergé, et que tout en les prêchant aux autres il sait fort bien s'en affranchir au besoin? Sur nombre de questions le Clergé met de côté l'esprit pour s'en tenir à la lettre; mais sur celle de la domina tion temporelle il viole, entièrement et absolument et la lettre et l'esprit!!

Je ne saurais terminer sans faire une courte allusion à l'édifiante lettre de Mgr. de Birtha au Rév. M. Cazeau, en date du 15 Mars 1870, et publiée dans le Franc Parleur de Samedi dernier. (1) Je viens justement de la lire, et j'y vois une nouvelle preuve de la manière dont les prêtres se traitent entre eux hors de la vue des laïcs. Ces moqueries amères, cet antagonisme hautain, ce percifflage impitoyable deur de me croire d'ecclésiastique à ecclésiastique, nous

sent au fond les uns des aures, mais avec combien de réserve nous devons accepter tous ces pompeux éloges, tous ces compliments réciproques en apparence si profondément sentis, que s'adressent si volontiers en public ceux qui se mordent ainsi jusqu'au sang derrière les grilles de leurs maisons. Ce bon peuple est toujours ravi de voir comme on s'aime dans le Seigneur en sa présence ; mais s'il passait derrière les impénétrables grilles et s'il voyait « les violents » à l'œuvre entre eux, comme il tomberait de haut, grand

On veut que nous respections le prêtre à l'égal de Dieu—celui qui vous méprise me méprise, etc., etc., et où trouve-t-on les plus remarquables exemples de mépris du prêtre? Chez les pr res eux-mêmes! Depuis trois mois nous les voyons tirer à mitraille les uns sur les autres et le champ de bataille est couvert de réputations mortes ou blessées. Les hommes les plus éminents du Clergé ont été cruellement insultés; les caractères les plus irréprochables ont été déloyalement assaillis; de jeunes prêtres ont jeté la moquerie et le persifflage à la figure d'autres prêtres vieillis sous le harnais, et cela parcequ'ils avaient en le tort, absolument satanique, de parler prudence et modération aux fous; et toutes ces violences morales se sont faites au nom de celui qui est venu dire: Paix sur la terre aux hommes de bonne volonté! Ali, Mgr., l'ultramontanisme semble être la paix en religion comme l'Empire était la paix en politique!!

Franchement je ne vois plus qu'un moyen de ramener le caime au sein au sacerdoce. Ce serait la création d'une commission laïque qui mettrait tranquillement les saintes parties dos

à dos.

with office to most so the parties may make the being the forther the forther the

Je prie encore une fois Votre Gran-

Son bien obéissant serviteur,

L. A. Dessaulles.

## Note A (Page 76)

## LA LETTRE DE MOT. DE MONTREAL A L'ARCHEVEQUE DE QUEBEC

est déjà passablement concluante en faveur de ce que je maintiens, savoir : que Mgr. de Montréal ne cède pas plus aux saintes congrégations qu'aux autres quand il a fixé son esprit sur une question. « Nous ne chercherons pas, disait l'Archevêque, des faux-fuyants pour éluder les décrets. (de Rome) Notre soumission sera franche, loyale, complète, comme il convient à de véritables enfants de l'Eglise. » Et l'Archevêque ne parle ici de faux-fuyants et de soumission franche et loyale que parcequ'il était parfaitement au fait des faux-fuyants auxquel Mgr. de Montréal avait eu recours ; our reporter à Rome l'affaire du Séminaire de St. Sulpice après la décision intervenue sur un rapport de lui, l'Archevêque. Il savait mieux que personne alors que Mgr. de Montréal résistait encore, sous l) vain prétexte de demander une explication ou une interprétation dont personne absolument ne comprenait la nécessité, et qui n'était évidemment qu'un autre moyen de gagner du temps. On sait que cette demande n'eut aucun résultat.

Eh bien, cette opinion de l'Archevêque sur le manque de soumission franche et loyale de son collègue, exprimée le 22 Nov. dernier, se trouve aujourd'hui complètement corroborée par la lettre de Mgr. de Montréal à l'Archevêque en date du 16 Avril. Sans doute, dans cette lettre, Mgr. de ses que Sa Grandeur m'a dites, ou a Montréal parle plus de soumission que dites publiquement de moi, et qu'Elle

Cette appréciation de l'Archevêque | devant le fait qu'invité à faire cesser la guerre ecclésiastique par les autres, et conséquemment à ne pas la renouveller lui-même, il revient au contraire à la charge avec plus de déter mination que jamais? Que signifient pour nous toutes ces protestations de soumission filiale que les actes démen-

tent à chaque instant?

Et puis il y a dans cette lettre un mot de trop, un de ces mots prononcés simplement pour produire un effet sur la foule; un de ces mots malheureux qui font douter de la sincérité de celui qui ne le prononce clairement que comme formule de convention et non comme récit d'un acte réellement accompli. Sa Grandeur nous informe qu'elle a baisé avec une souveraine vénération ce vénérable document..... Est-ce qu'elle baise ainsi chaque lettre qui lui arrive de Rome? Est-ce qu'Elle avait aussi baisé le décret qu'Elle a éludé par des faux fuyants? Voyons! Pourquoi nous dire de ces choses là? Qui va croire que Sa Grandeur a réellement baisé cette lettre que, dans la minute suivante, elle met tranquillement de côté pour recommencer la guerre contre l'Archevêque? Elle ne l'a clairement pas plus baisée qu'Elle ne s'y est soumise. Et si elle l'a baisée en projetant de recommencer la guerre, ça n'est pas exactement édifiant. Voilà un mot qui me donne la clé de certaines chojamais, mais que signifient les paroles | ne pensait peut-être pas plus qu'Elle

e cesser autres, renouau conde déter gnifient tions de démen-

ettre un ots produire un es mots er de la le prome fornme rėcit Sa Granaisė avec vėnėra ble aise ainsi e Rome? isé le dédes faux nous dire oire que isé cette suivante, ôté pour tre l'Arairement est souprojetant , ça n'est à un mot ines chotes, ou a

et qu'Elle s gu'Elle n'a baisé le vénérable document. Nul 1 doute que des mots de ce genre n'aient beaucoup d'effet sur la foule qui ne voit jamais que ce qu'on lui montre, mais franchement ils font beaucoup trop penser ceux qui examinent sérieusement les choses. Et je reconnais moins que jamais à l'homme qui a recours à ces petits moyens à effet le droit de traiter les antres d'hypocrites. Sa Grandeur a parlé des hypocrisics des membres de l'Institut, et là encore Elle ne pensait pas plus ce qu'Elle di. sait qu'Elle n'a baise le venerable document, mais elle a cru que le coup porterait, venant d'un Evêque. Et il est incontestable qu'il a porté auprès des ignorants. C'est l'élément sur lequel Sa Grandeur compte avant tout, et c'est sans aucun doute à cet élément que le baiser épiscopal s'adresse.

Je ne commenterai pas très an long la lettre de Mgr. de Montréal à l'Archevêque, mais j'en examinerai deux ou trois points qui me paraissent montrer que si S. G. a réellement baisé le document, le fait y était plus que l'in-

tention.

Sous quelles circonstances cette let-

tre est-elle écrite?

Mgr. l'Archevêque, qui a été si constamment persifflé, insulté et vilipendé par le Nouveau-Monde et surtout par le Franc Parleur, depuis huit mois, passe à la Propagande quelques Numéros de ces deux deux saintes feuilles. On peut voir aux pages 64, 71, 74 et 78 ce qu'elles se sont permis de dire du Métropolitain, de quelques autres Evêques, et de plusieurs institutions religieuses. L'Archevêque avait-il le droit d'attirer l'attention de la Propagande sur les inconcevables écarts de deux journaux soit-disant religieux? A son retour, il publie dans son Diocèse une lettre du Cardinal Barnabo aux Evêques du pays blamant les excès de journaux et de pamphlets rédigés par des cathonques. Qu'ont dit les journaux censurés après la publication du vénérable document? Pas un mot d'excuse à ceux qu'ils avaient vilipendés sans merci; et ceux là, ce n'étaient pas des libéraux auxquels on n'est jamais tenu en conscience de faire une réparation quand on les a calomniés, mais c'était et bel bien des dignitaires ecclésiastiques! Donc pas un acte de soumission au vénérable document. n'y a que les impies qui sont tenus de se soumettre aux documents venus de Rome, et cela sans doute parcequ'ils n'ont pas l'avantage de baiser les susdits documents!

L'Archevêque avait fait précéder la lettre du Cardinal Barnaho de l'information qu'il avait soumis plusienrs Numéros de pamphlets et de journaux, parmi lesquels le Nouveau Monde et le Franc Parleur. Or qui prend feu làdessus? Ni plus ni moins que Mgr. de Montreal en personne! S. G. empêche les deux saintes feuilles de parler, mais vient Elle même leur faire un rampart de son propre corps, et pu-blie une lettre à l'Archevêque dans laquelle Elle défend à outrance les deux journaux coupables des plus impudentes insultes envers son Métropolitain! Et je dois dire que j'ai rare-ment'lu un document plus chargé de mécontentement passionné, de colère intérieure, d'aigreur vindicative que l'on comprime le moins mal que l'on peut au dedans de soi-même, que cette lettre qui, en dépit de la souveraine vénération avec laquelle on a baisé le vénérable document, eût recommencé la guerre si l'Archevêque n'eût pas été plus réflechi et plus pacifique que son vieux collègue.

Sa Grandeur était Elle attaquée par la lettre de l'Archevêque? Pas le moins du monde! Les deux journaux seuls qu'Elle patronne étaient nommés comme ayant été déférés à la Propagande. La lettre du Cardinal Barnabo blamait-elle en quoique ce soit Mgr. de Montréal? Pas le moins du monde encore! Comment se fait-il donc, quand S. G. n'était ni attaquée par celui-là ni blamée par celui-ci, qu'Elle soit venu se jeter à corps perdu dans la presse pour reprocher à l'Archevêque un acte accompli dans les limites de son Diocèse où l'on a été naturellement irrité des insultes qui lui avaient été faites; acte d'ailleurs que le simple bon sens, à part le soin de sa réputation et de sa position hiérarchique, lui imposait presque forcément? Qu'a la mission de défendre l'Archevêque fait S. G. autre chose, en couvrant de son égide deux journaux qui ont si fort scandalisé les catholiques, qu'assumer directement la responsabilité de leurs insultes? Etait-ce bien le rôle d'un Evêque de chercher à justifier ce qui est clairement indéfendable? Le document qu'Elle a baisé ne lui indiquait il pas quelque chose de mieux à faire? En vérité la vénération de S. G. pour ce document me semble fort être du même calibre que sa charité et sa mansuétude pastorales envers les membres catholiques de l'Institut.

Maintenant dans plusieurs phrases de sa lettre, S. G. argue sans trop le dire du manque de sincérité de l'Archevêque. D'après Elle, il fait dire au document de Rome ce qu'il ne dit pas; il le commente pour l'interpréter dans un sens qui ne lui est pas propre et naturel; l'exposé de l'Archevêque peut induire en erreur ceux qui n'ont pas suivi son court plaidoyer devant la Pro pagande.... Enfin l'Archevêque n'a pas signalé d'autres journaux coupables,

etc., etc.

Eh bien, ces assertions sont-elles vraies? Je ne crains pas de dire que les trois premières ne le sont pas, et que la dernière est souverainement injuste. Si Mgr. de Montréal avait à se plaindre sous un rapport ou sous un autre, de certains journaux, pourquoi ne les déférait-il pas lui-même à la Propagande? Pourquoi S. G. n'envoyait elle pas ces journaux à Rome par Mgr. Laflèche, son délégué? Sa Grandeur a bonne grâce, en vérité, à reprocher à l'Archevêque de n'avoir pas dénoncé les journaux dont Elle avait à se plaindre! Quant aux trois trer que ce n'est pas l'Archevêque, "ais S. G. seule qui contourne peninement la lettre du Cardinal pour y rouver ce qui n'y est certainement pas; que c'est S. G. qui donne aux ecrits et aux faits un sens évidemment force; que c'est S. G. qui tire ses conclusions par les cheveux pour influencer les esprits dans un sens contraire à la raison et aux faits.

Encore une fois je ne me donne pas

ni personne autre; mais j'apprécie sans crainte comme sans hostilité preconçue ce qui se passe sous mes yeux; j'examine les petites tactiques auxquelles Mgr. de Montréal a eu recours contre ses propres collègues, et je ne veux montrer qu'une chose, savoir : que Mgr. de Montréal n'est pas plus sincère dans sa lutte contre l'Archevéque qu'il ne l'à été dans la guerre iniutelligente et aveugle qu'il a faite à l'Institut. Quand un homme se montre aussi opiniatre dans ses idées que sa lettre à l'Archevêque le démontre; quand il vient prouver si clairement qu'il n'est pas dans sa nature de céder à qui que ce soit ni sur quoique ce soit, quelle autre conclusion peut on en tirer que le désir de rendre justice à autrui est le moindre de ses soucis; que l'obligation de reconnaître ses torts est la moindre de ses inquiétudes? Et si les hommes qui ont l'habitude d'approuver toujours en public parceque c'est un Evêque qui parle, les choses qu'ils blàment dans leur conscience, veulent prétendre que je vais trop loin dans ma lutte contre le despotisme épiscopal de ce Diocèse et contre son auteur, je leur répondrai qu'il y a quinze aus que Mgr. de Montréal représente les membres de l'Institut sous les plus fausses couleurs; qu'il ne perd jamais une occasion de leur attribuer des idées qu'ils n'ont pas, des actes qu'ils n'ont jamais commis, etc.; qu'il ameute contre eux par le fait seul de son caractère d'Evêque, toute la presse religieuse du pays ainsi que tous les gens qui ne se donnent pas la peine d'examiner une question quand un Evêque a parlé, et qu'il les a en autres reproches, il est facile de mon-toute préméditation calomniés dans ses mandements, traités d'hypocrites, de blasphémateurs et d'impies quand il ne peut rien montrer au soutien de ces injures!! Et c'est après nous avoir traités ainsi qu'il vient couvrir de son propre corps deux feuilles qui ont publié de véritables infamies contre ses collègues!! Mais aussi c'est la qu'il est venu échouer dans sa tactique d'écrasement contre tous ceux qui tiennent à leur libre arbitre comme

rtid chaia an side

citoyens! Quand il ne maitraitait que! les membres de l'Institut, nombre de gens s'en inquiétaient assez peu, ne se donnant pas la peine de songer que l'écrasement de l'un aujourd'hui signifie l'écrasement de l'autre demain sons d'autres prétextes. Mais à présent que Sa Grandeur s'est aveuglément entétée dans la lutte acharnée dont nous sommes témoins contre l'Archevêque, on commence à comprendre que l'invincible obstination de caractère qui la distingue est au fond de la plupart des luttes qu'elle a suscitées et des déboires qu'elle s'est attirés.

reque

récio

é pré.

yeux;

aux-

cours

je ne

roit:

s plus

chevè-

e inin-

aite à

B IIIOII-

es que

iontre;

rement

e céder

ique ce

peut on

justice

soucis;

ses torts

ides? Et

de d'ap-

arceque

s choses

iscience,

ais trop

e despo-

et contre

qu'il y a

tréal re-

itut sous

qu'il ne

leur at-

pas, des

mis, etc.

e fait seul

toute la

insi que

nt pas la

on quand

les a en

niés dans

ypocrites, ies quand

outien de

ious avoir

rir dė son

n ont pu-

contre ses

t là qu'il

tactique

ceux qui

re comme

Non! Sa Grandeur n'est pas plus sincère dans sa tactique contre l'Archevêque qu'elle l'a été dans sa tacti que contre l'Institut. Elle dit dans sa lettre des choses qu'elle ne peut pas croire exactes! Elle défend des feuilles qui sont coupables d'écarts qu'Elle ne peut pas croire légitimes. Si je croyais que c'est l'Archevêque qui manque de sincérité, dans la grande lutte actuelle, je le dirais également; mais il est des choses qui crèvent les yeux.

Comment, par exemple, Sa Grandeur peut-elle dire incèrement: « J'ai de mandé que l'on examinat ces journaux, (le Nouveau Monde et le Franc Parleur) avec toute la sévérité requise, protestant que si l'on y découvrait quelque chose de contraire... aux saintes règles de la charité et de la justice, tout serait réparé publiquement et dans le plus petit détail.»

Voila les paroles, les protestations de bouche; quels sont les faits!

Le Franc Parleur permet à un correspondant—que l'on assure être pretre-de parler de la fourberie grecque de l'Archevêque; à un autre de décrire sa supériorité arrogante, son froid dédain mal déguisé pour toute autre supériorité, son odieuse et basse jalousie de toute autre grandeur que la sienne, et aussi l'effronterie avec laquelle il trompe les autres!! Franchement était-il bien nécessaire d'aller s'enquérir à Rome même s'il y avait dans ces insultes de feuilles religieuses à un Archevêque quelque chose de contraire aux saintes rigles de la justice et de la charité? Quoi! S. G. n'a pas l'appréciation de la guerre ecclésiastique.

pu apercevoir des insultes qui ont scandalisé tous les catholiques, quand elle découvrait chez moi des blasphémes là où il n'y en avait pas trace !!

Le même Franc-Parleur permet à un autre correspondant de louer l'habileto avec laquelle l'Eveque d'Ottawa sait nager entre deux eaux, vrai loose fish haut canadien sachant menager la chèvre et le chou, et qui fait involontairement song 'r au renard ruse et au loup traitre et sournois qui pouplent son voisinage!! Eh bien, pour que Sa Grandeur voie là des insultes à son collègue d'Ottawa, il faut qu'on lui apprenne de Rome quo ce sont bien des insultes! Sans cela Elle ne s'an douterait pas!!

Je trouve encore dans la même feuille la description détaillée de l'air pompeux et gourmé de la Grandeur de St. Hyacinthe, qui se tourne gauchement de droite à gauche, probablement pour nous débiter sa lourde phraséologie.... Encore ici S. G. ne voit pas la plus pe tite médisance à l'adresse de son col-

lègus I I La même feuille nous informe encore qu'à l'université Laval, on développe de mauvais germes chez les jeunes gens; que cet établissement, exclusivement dirigé par des prêtres sous la surveillance immédiate de l'Archeveque, n'a de catholique que le nom; qu'on y fait de la science sans Dieu (1) et qu'elle procède en véritable université athée. Je na vois pas trop ce que l'on peut dire de plus injurieux que cela à un établissement dirigé par des prêtres. En bien S. G. ne le saura que si on le lui dit à Rome même!!

Encore une fois, voilà l'homme qui se permet de jeter du louche sur la sincérité d'autrui! Comment appeler cela de son vrai nom sans sortir des limites permises à la discussion publique! Et rappelons-nous que S. G. elle-

(1) Je pourrais bien m'errêter un peu ici sur ce mot science sans Dieu que tant de personnes emploient sans s'en rendre compte; mais e discutersi cette question une sutre fols quand je traiterai un sujet d'où elle découlers naturallement. Il ne s'agit maintenant que de même a déclaré cet établissement pré- aux Evêques du pays n'aurait-elle pas cieux à la religion! Et elle ne sait pas par elle-même s'il est contraire à la charité et à la justice de dire qu'il n'a de catholique que le nom, etc., etc.

Enfin le Nouveau-Monde, le propre journal de S. G. solennellement approuvé par Elle, fait depuis deux ans du persifflage impudent à l'égard de l'Archevêque; apprend aux fidèles qu'il s'est defai de l'esprit romain,fait où je ne verrais pas le moindre inconvénient quant à moi, surtout sur ce qui concerne le temporel; mais l'assertion n'en est pas moins une insulte pour lui, et montre combien il était devenu nécessaire, d'administrer à haule dose les remèdes amers à ce grand malade!! Et pour découvrir ici quelque chose de contraire à la justice et à la charité, S. G. a absolument besond du microscope romain!! C'est seulement si on lui dit à Rome que c'est mal que S. G. commencera à s'en douter !! S. G. ne verrait-elle donc absolument que ce qu'elle veut voir? Il'y a longtemps que je le sais, moi; mais à présent il en est bien d'autres qui commencent à comprendre.

Non! il n'y a aucune sincérité dans ce passage de la lettre de S. G. II a été écrit pour la masse ignorante. Quant aux hommes un peu clairvoyants, S. G. se dit in petto: «ils ne sont pas assez nombreux pour que je me préoccupe beaucoup de ce qu'ils en penseront.»

Voilà la vérité!

S. G. nous informe ensuite qu'elle n'a pas reçu de réponse à sa demande d'examen. Je n'en suis certes pas surpris, car le Cardinal Barnabo, dont les manières sont passablement brusques quelquefois, a dù se dire, en voyant une si prodigieuse demande: Mais ce bon Evêque se comprend il bien lui-même?x

Et qui sait si son mot charmant sur les saints : « Je les aime bien mieux morts que vivants... r ne lui est pas revenu involontairement à l'esprit?

On n'a donc pas répondu à Sa Grandeur, nous dit-elle. Que l'on n'ait pas directement répondu à son inconce-

pu être regardée par S. G. comme une réponse? Elle demande un examen des mêmes journaux qu'Elle sait avoir été déférés par l'Archevêque; on lui adresse de Rome un document dans lequel on l'engage à faire cesser les querelles des feuilles catholiques qui causent du scandale; elle baise le vinerable document avec une souveraine vineration, mais il ne lui vient pas a l'idée que ce puisse être une réponse et qu'elle doive le regarder comme tel; exactement comme elle ne s'était pas doutée que les insultes de ses fils d'obéissance aux Evêques fussent une viciation des saints règles, etc., etc. Ne scrait-ce pas là se moquer d'un public à peu près un million de fois plus qu'il

n'est permis?

Mais S. G. tire une conclusion excessivement remarquable du fait que l'on n'a pas directement, répondu à la demande qu'elle faisait avec taut d'apparente gravité. Mais c'est cette con-clusion la même, à mon humble avis, qu'elle tire aux cheveux au point que je crois l'entendre crier. « On n'a pas fait mention de ma demande dans le document apostolique, c'est donc que l'on n'a pas eu l'intention de les blâmer, (ses deux fils d'obéi sance) plus que LES AUTRES! » Quels autres? Seraient-ce par h.zard les journaux que S G. accuse l'Archevêque de n'avoir pas deferes? Mais s'ils n'ont pas été déférés comment peut-on parler d'eux? Comment a tou pu blamer les uns et les autres quand les autres n'ont pas été soumis? Quelle jolie inadver-tance! Et combien S. G. doit regretter d'avoir bâti son syilogisme un peu trop à la hate! Elle ne s'est pas aperçue que l'un des deux termes de comparaison qu'Elle avait dans l'esprit, manquait dans les faits!! Elle n'a pas songé que l'on n'a censuré à Rome que les journaux que l'on a vus, et que l'on n'a pes pu censurer ceux qu'Elle reproche si fort à l'Archeveque de n'avoir pas déférés! Par quel procédé de raisonnement a-t-elle donc pu arriver à la brillante conclusion vable demande, cela n'i en vérité rien que les journaux examinés ne se troud'étonnant; mais la lettre du Cardinal vent pas plus censurés que ceux qui

ait-elle pas omme une ın examen sait avoir ue; on lui ment dans cesser les oliques qui aise le veneiveraine vevient pas a ne réponse ler comine e ne s'était de ses fils ussent une etc., etc. Ne d'un public is plusqu'il

nclusion exdu fait que épondu à la ec tant d'apst cette coniumble avis, u point que « On n'a pas inde dans le st donc que tion de les l'obéissance) uels autres? es journaux vêque de n'ails n'ont pas ut-on parler ou blamer les autres n'ont olie inadverloit regretter sme un peu est pas apermes de comlans l'esprit, Elle n'a pas uré à Rome on a vus, et ensurer ceux à l'Archevè-és! Par quel a-t-elle donc e conclusion és ne se trouque ceux qui G. a éprouvé beaucoup de satisfaction à bâtir péniblement un syllogisme aussi discordant, mais j'avoue que moi, son adversaire, j'ai éprouvé un plaisir infini à le lire, car il explique admirablement tout un passé d'injustice. Si S. G. se console habituellement avec des raisonnements de ce caribre, je comprends sans peine définir à elle même ses erreurs ou ses torts.

Mais je découvre malheureusement presqu'à chaque phrase une petite blessure à la bonne foi. S. G. vient nous affirmer que le Nouveau-Monde s'est de suite soumis à son Ordinaire! Eh bien on ne comprend pas qu'un homme puisse venir faire de pareilles assertions à ceux qui ont lu ce qui s'est écrit. D'abord personne n'ignore qu'Elle n'a elle-même donné l'avis au N. M. que quand toutes les injures possibles et impossibles ont été dites à l'Archeveque, et s'il est un fait notoire ici, c'est qu'en prononçant même la phrase hypocrite mais ronflante: « Nous sommes fils de l'obéissance! » le Nouveau Monde a maintenu tout ce excuse a celui qu'on l'invitait à restination de la companie de la qu'il avait dit, n'a pas fait la moindre

modern to the configuration of the

the plant of the part of the p

očunika (l. likitumo en approvince province prov

remain of the control 
von any of the contract of the properties do vinage, avec tab-

n'ent pas été examinés? Je ne sais si S. pecter et qu'il insultait depuis deux ans, et n'a pas fait la plus légère admission qu'il fut allé trop loin! Et S. G. vient nous affirmer que c'est une soumission empressée! En vérité, quand on lit de pareilles choses, il faut se tâter pour se convaincre que l'on a bien lu! L'affirmation que le Nouveau Monde s'est de suite soumis ressemble singulièrement à cette autre assertion qu'elle ne puisse jamais arriver à se de S. G. que les catholiques de l'Institut qui ont fait un appel au Pape étaient rebelles malgré l'appel! Quand un homme jouit d'une aussi heureuse faculté d'appréciation des actes d'autrui, il me parait avoir grand, besoin de l'ange de St. Paymond de Pennafort.

Non! cette dernière lettre à l'Archevêque niet plus que jamais Sa Grandeur dans son tort! Cette lettre porte avec elle sa propre condamnation. Elle prouve que même avec ses supérieurs et ses collègues, S. G. ne veut jamais céder, jamais avouer un tort, jamais revenir sur une erreur, jamais avouer qu'elle ait pu se tromper! Et quand on agit ainsi avec ses supérieurs et ses egaux, que n'a-t-on pas pu faire avec ses inférieurs ou ses administrés? (18 Avril 73): 45.87

## Note B (Page 96)

## LA QUESTION DES RE

Bien peu de person es, dans Montréal, savent dans quelle grave position se trouvent nombre de familles relativement à leur fortune et à leur avenir par suite du projet, nourri et préparé avec persistance depuis vingt ans peut être, par Mgr. de Montréal de subordonner en tout l'Etat à l'Eglise en Canada. Sa Grandeur n'a réellement fondé le Nouveau Monde que pour imposer d'autorité à l'opinion publique le principe de la suprématie cléricale. On l'a peu à peu préparée à regarder comme obligatoire pour la conscience l'idée que tout ce que l'Eglise veut, même en matière temporelle l'intéressant indirectement, l'état doit l'accorder et considérer la demande comme nécessairement juste et raisonnable par cela seul que c'est l'Eglise qui l'a faite. C'est là compter bien naïvement sur l'ignora ice générale, mais il y a si longtempa que l'on parle seul que l'on a fini par s'étourdir de son propre tapage.

Décidée à faire triompher coûte que coûte le principe de la suprématie ecclésiastique, S. G. combinait il y a cinq ans son grand mouvement stratégique de la subdivision de la paroisse de Montréal de manière à faire d'une pierre deux coups, car ce mouvement étai: encore plus dirigé peut "re contre le pouvoir civil que contre le Séminaire. On a cru longtemps qu'il ne s'agissait que de celui-ci, mais on

à propos des régitres et des nouvelles paroisses, que le principal objet de S. G. était de signifier de fait à l'état qu'Elle se croyait devenue assez forte pour ouvrir la lutte sur la question de l'existence civile des paroisses. En faisant d'un côté une chose légitime, la subdivision d'une immense paroisse dans laquelle une seule desserte devenait une impossibilité, S. G. préparait en silence un autre projet dangereux au bon gouvernement de la société civile, celui de se passer du pouvoir civil dans l'érection des nouvelles paroisses. Voilà le véritable objet de Sa G., objet que l'on n'a pas soupçonné dès l'abord par suite de cette déplorable habitude où nous sommes de ne jamais regarder comme possible qu'un ecclésiastique, et surtout un Evêque, puisse projeter des choses nuisibles à la société. Nous nous laissous constamment aveugler par les protestations de ces Messieurs qu'ils ne songent jamais qu'au seul bien de la religion et des âmes, et c'est avec ces grands mots qu'ils ont toujours enchaîné le monde sans qu'il s'en doutât.

S. G. a donc d'abord jeté le défi à l'état sur la question de l'érection des paroisses; puis elle vient de lui jeter un second défi sur celle de l'imposition des taxes sur les citoyens par la demande aux paroissiens de Beauharnois qui n'ont pas de terres de payer un quart pour cent sur la valeur de voit aujourd'hui, par ce qui se passe | leurs propriétés de village, avec menace de refus des sacrements et de | terfuges imaginables pour s'effranchir sépulture ecclésiastique contre ceux des dispositions de la loi. Dans les qui ne paieraient pas cette taxe. Celui qui la refuse ne peut donc plus faire S. G. voulait bien tenir des régîtres, baptiser ses enfants, ni se marier, ni faire mettre sa dépouille mortelle au cimetière. Cela conduira peut-être à des troubles graves, et certainement à des procès sans fin, mais qu'est-ce que cela fait à l'Eglise pourvu qu'elie do-

Puisque le défi est maintenant jeté à la loi sur ces deux questions, il était à propos de les discuter. Sur la question de l'érection civile des paroisses et celle des régitres, comme sur celle de l'imposition d'une taxe sur les habitants de Beauharnois, je n'entends comme de raison que constater les faits pour poser les bases d'une discussion future plus approfondie.

Mgr. de Montréal s'est donc décidé à briser l'ancienne organisation légale de la paroisse de Montréal. Qu'il fût à propos de subdiviser cette énorme paroisse de 85,000 âmes, c'est admis; mais pourquoi S. G. s'est-elle affranchie des devoirs que la loi impose à ceux qui veulent démembrer une paroisse? Parcequ'Elle vise depuis longtemps à se rendre entièrement indépendante de la loi civile même dans la sphère temporelle. L'Eglise doit être un état dans l'état, et si l'état croit que l'Eglise viole les droits individuels, il se trompe nécessairement puisqu'aucun droit n'existe contre ce que nos amplificateurs de collège appellent les droits de l'Eglise, droits qui pourtant, pour ceux qui savent quelque chose, ne sont que des usurpations remontant à une dizaine de siècles, et presque toutes fondées sur des jaux historiques ou matériels.

S. G. a donc créé un certain nombre de paroisses sans s'occuper de les faire reconnaître et régulariser par le pou-voir civil. Et comme les régitres de l'état civil, base, ou plutôt preuve des droits individuels, sont inséparables de l'existence de la paroisse en ce pays, S. G. veut modifier la forme de ceuxci pour l'harmoniser avec l'ensemble déclaratoire et remédiale dont les de son projet. La loi veut certaines principales clauses se lisent comme choses, et S. G. cherche tous les sub- suit :

nouvelles paroisses qu'Elle a créées, mais elle veut en même temps mettre de côté les dispositions du code qui s'y rapportent. Elle a fait affirmer par le Nouveau-Monde que « c'est l'Etat qui est dans l'Eglise, et non pas l'Eglise dans l'Etat, » donc l'Evêque peut tout ce qu'il veut et l'état n'a qu'à se mettre à genoux.

S. G. a donc délivré aux curés des nouvelles paroisses canoniques qui ne sont pas encore reconnues civilement, des régîtres sous son seing et sceau dans lesquels ces curés ont eurégistré un nombre considérable de baptêmes, mariages et sépultures, sans les faire entrer aux régitres de la seule pr roisse reconnue par la loi, celle de Notre-Dame de Montréal, desservie par le curé de Montréal. Il s'en suit qu'un grand nombre de familles et d'individus se trouvent aujourd'hui sans état civil; et qu'un grand nombre de personnes se sont mariées, ou sont nées, ou sont mortes, sans qu'on puisse le prouver légalement devant les tribunaux; donc un nombre infini de droits individuels exposés au litige et à la contestation des collatéraux. Combien de procès résulteront de cet état de choses, Dieu seul le sait, mais qu'est-ce que cela fait à l'Eglise si elle domine l'Etat? Qui sera responsable de ces procès? Evidemment l'homme qui a voulu se mettre au dessus de la loi et violer ses prescriptions. Que dirait Mgr. de Montréal si on le forçait plus tard d'indemniser les individus pour les droits qu'il leur aura fait perdre en refusant d'obéir à la loi? La chose ne serait elle pas de toute justice? Et là encore le Clarge crierait à l'usurpation quand il est le seul usurpateur.

Voyant cette usurpation et ce grave désordre dans le fonctionnement de la société civile, la Législature de Québec, à sa dernière session, passa une loi

nouvelles bjet de S. it à l'état issez forte estion de En faigitime, la paroisse sserte de-. préparait

la société pouvoir velles paojet de Sa oupçonné déploraies de ne ble qu'un

angereux

Evêque, uisibles à ous constestations ngent jaeligion et inds mots

le monde

le défi à ction des lui jeter l'imposiis par la Beauharde payer aleur de avec meRégitres de l'Etat Civil.

Québec, décrète ce qui suit :

1. Tout prêtre catholique romain, avaient été faits conformément autorisé par l'autorité ecclésiastique exigences de la loi. compétente à célébrer le mariage, administrer le baptème ou faire les obseques, pour aucune église, chapelle particulière, ou dans aucune mission, aura droit de tenir des régitres de l'élal-civil, pour telle église, chapelle ou mission, et sera censé et considéré autorisé à tenir, les dits régitres, et à les avoir numérotés, paraphés et certifiés. conformement à la loi.

6. Et attendu que de doubles régltres ont été tenus par des prêtres dûment autorisés par l'autorité ecclésiastique compétente à célébrer de mariage, administrer le baptême ou faire les obseques, mais que Mes dits régitres n'ont pas été authentiques de la manière requise par le Code Civil et le Code de procedure civile: ET AT ENDU QU'UN GHAND NOMBRE DE FAMILLES ONT INTÉRÊT A. CE QUE LES DITS RÉGÎTRES. SOIENT LEGALISÉS, et qu'il est opportun de pour. voir à leur légalisation et authenticité: en consequence, il est par le présent acte en outre décrété comme suit :

7. Tout régitre ou régitres de l'Etat Civil jusqu'ici tenus dans aucune église catholique romaine, par un prêtre catholique romain, dûment autorisé par l'autorité ecclésiastique compétente à célébrer le mariage, administrer le baptême ou faire les obsèques, pourront et devront, sur présentation d'iceux à cette fin, quoique ces régîtres aient et certifiés par le fonctionnaire civil ordinaire, de la même manière et au même effet que si les dits régîtres n'avaient pas antérieurement servi, et un double d'iceux pourra, de la même manière et au même effet être déposé et reçu chez le fonctionnaire civil ordinaire; Et un certificat de l'Evêque sera une preuve suffisante qu'un prêtre a été dûment autorisé comme susdit.

déjà servi, être numérotés, paraphés

8. Lorsque les dispositions de la pré-

(1) Les passages soulignés l'ont été par moi.

(1) Cap. xvi. Acte concernant les cédente section auront été remplies au sujet d'aucun régître, tel régitre, Sa Majesté, par et de l'avis et du ou aucun extrait d'icelui seront censés consentement de la Législature de et considérés comme anthentiques, comme aussi legaux et valides que s'ils

> 10. Le présent acte n'aura d'autre effet que celui d'auteriser à tenir des régltres authentiques, et à légaliser ceuz dejà tenus dans les cas et de la manière ci dessus, prévus, sans que le dit présent acte puisse avoir d'autres consequences légales, et affecter en rien audelà de son objet direct, LA POSITION CIVILE ACTUELLE DES PAROISSES ET FABRI-QUES RÉGULIÈREMENT EXISTANTES.

11. Cet acte viendra en force le premier Janvier mil huit cent soixante-

reize. n

Cette loi était en force depuis le premier de Janvier dernier, et l'urgence aurait du porter Messieurs les curés canoniques à s'empresser de venir déposer tous les régîtres non légalisés au Greffe de la jurisdiction pour les faire légaliser et mettre un terme à l'abus.

Trois semaines se passent et le 21 Janvier le Protonotaire reçoit du Secretaire de l'Evêque une lettre déclarant qu'avant de soumettre ses prêtres à cette loi, il désire savoir du Protonotaire quelle forme de légalisation sera donnée à ses régitres illégalement tenus depuis plusieurs années. Le Protonotaire répondit comme suit, en citant la lettre du Secrétaire:

BUREAU DU PROTONOTAIRE, Montréal, 23 Jan. 1873.

Au Rév. J. O. Paré, Ptre., Secretaire, à l'Evêché.

Monsieur,

Nous avons. l'honneur d'accuser réception de votre lettre du 21 Janvier courant, par laquelle vous nous informez que Sa Grandeur Monseigueur l'Evêque de Montréal désire profiter de la clause de l'Acte concernant les régitres qui a été passé dans la dernière Session du Parlement de la Province de Québec; mais qu'avant de les faire présenter au Greffe pour être légalisés, il lui est nécessaire de savoir quel Ené remplies tel regitre, ront censés thentiques, les que s'ils ement aux

ura d'autre à tenir des à légaliser as et de la sans que le oir d'autres ecter en rien LA POSITION SES ET FABRI-NTES.

force le pre-

nt soixante-

epuis le preet l'urgence les curés caenir deposer ses au Greffe faire légali-abus. sent et le 21

eçoit du Selettre declae ses prêtres du Protonolisation sera illégalement années. Le nme suit, en ire:

CONOTAIRE, 23 Jan. 1873•

d'accuser réi 21 Janvier s nous infor-Monseigneur re profiter de ant les régila dernière la Province it de les faire tre légalisés, oir quel En. tête sera donné à ces régitres; et que | de nouvelle espèce la formule suivotre lettre est pour nous en faire la demande en son nom.

Nous comprenous que vous faites allusion aux sections six, sept, huit. neuf, dix et onze du Chapitre Seize intitulé: « Acte concernant les Régîtres de l'Etat Civil. »

Dès que Messieurs les Prêtres que Sa Grandeur a autorisés depuis plu sieurs années à tenir de tels régitres se seront conformés aux sections susdites du dit. Acte et particulièrement aux clauses septième et onzième, en apportant au Greffe les Régitres en question, il sera du devoir du Protonotaire, et il s'empressera de le remplir, de donner sans délai à ces régîtres, déposés en double entre ses mains, toute la légalisation et l'authenticité requises, en se conformant, an meilleur de sa capacité, aux ordonnances et directions de la Loi, du Code Civil, du Code de Procédure Civile, des Statuts, et notamment de ce dernier Statut de la Législature qui déclare dans la section six « qu'un grand nombre de familles ont intérêt à ce que les dits régitres soient légalisés.»

Nous avons l'honneur d'être, Monsieur,

Vos très humbles serviteurs, (Signé,)

HUBERT, PAPINEAU ET HONEY, P. C. S.

Cette lettre est demeurée sans ré-

Au commement de Janvier, les curés de l'Evêque avaient présenté au Greffe des régitres en blanc pour l'année 1873 pour être certifiés et authentiqués par le Protonotaire; semblant vouloir se conformer ainsi à la loi, du moins pour l'avenir. Après avoir consulté les juges sur une loi nonvelle et exceptionnelle, qui donnait en dehors du Droit Commun du pays à tout prêtre autorisé par l'Evêque le droit de tenir des régitres dans tonte église, chapelle ou mission, tandisque jusqu'à présent il n'y avait eu que les Curés de paroisses qui eussent eté autorisés à tenir de tels régîtres; un régitre pour chaque paroisse; le la quelques semaines, concernant l'Acte Protonotaire avait donné à ces régîtres | des Régitres passé dans la deuxième

vante:

Ce regitre contenant lets, le présent non numéroté compris, destiné à l'enrégistrement des Actes de naissances, mariages et sépultures fai's dans l'Eglise de les limites de la paroisse de Montréa pendant l'année 1873, a été par Messire

Prêtre Catholique Romain dument autorisé par Sa Grandeur Monseigneur l'Evêque de Montréal suivant ses lettres (ou certificats) en date du présenté à nous Protonotaire de la Cour Supérieure du Bas-Canada exerçani dans le District de Montréal, et a eté par nous numéroté, paraphé, et authentiqué en vertu de l'Acte de la Législature Provinciale de Québec de la 36° année du règne de Sa Majesté chapitre Seize intitulé: « Acte concernant les Régîtres de l'Etat-Civil.» A Montréal ce jour de

Il est évident que cette formule est strictement conforme à l'esprit et à la lettre de ce Statut de la Législature. Néanmoins, Sa Grandeur jugea à propos de produire au Greffe de la Cour Supérieure, le 13 Février dernier, le long manifeste, protêt, dissertation ou mandement, (je ne sais comment le qualifier), qui snit, et qu'elle intitule une Requête:

Province de Québec, Aux Honora-District de Montréal. bles Juges de la Cour Supérieure pour la Province de Québec, siégeant à Montréal, savoir ; aux Honorables Juges Mondelet, Johnson, Mackay, Torrance et Beaudry.

L'Humble Requête du soussigné Evêque Catholique Romain de Mont réal,

Expose:

« Qu'il accomplit aujourd'hui un pé nible mais rigoureux devoir, en adressant à Vos Honneurs la présente Requête, pour demander que l'Ordre extrà judiciaire qu'ils ont donné il y

Session du Parlement de la Province | leur signature avec l'En-tète de ces de Québec, soit amendé ou révoqué, pour les raisons qu'il se permet de leur exposer, avec la pleine conflance que toute justice lui sera rendue.

»Cet ordre ne permet pas en effet à ceux qui sont autorisés par leur Evêque à baptiser, marier et inhumer de prendre les titres qui leur sont conférés

par leurs lettres d'institution.

" Or c'est là une chose dout il est difficile de se rendre raison, parce que c'est chose reçue, dans tous les états et conditions de la société, de désigner chacun par le titre qui l'houore et qui indique les devoirs qu'il a à remplir envers ses semblables. Mais c'es, surtont quand il s'agit de quelques personnages autorisés à faire des actes publics auxqueis s'attache une grande responsabilité, que l'on serait inexcusable, aux yeux de la loi, de négliger de donner ou de prendre les titres qui leur sont propres.

» Ainsi, en prenant pour exemple les actes de baptême, mariage et sépulture qui doivent se consigner dans les régitres de l'Etat-Civil, n'est il pas requis de mentionner le tître, la profession de ceux qui comparaissent dans ces actes? Ne faut-il pas signifier l'état, la profession, le tître d'un père qui présente son enfant an baptême, d'un époux qui prend une épouse? Toute omission à cet égard n'exigerait-elle pas l'intervention judiciaire pour la

faire réparer?

» Mais s'il en est amsi pour les particuliers, qui figurent dans ces Actes, pourrait-on croire que ceux à qui est confié le soin de les faire, et qui en doivent avoir toute la responsabilité aux yeux de l'Eglisc et de l'Etat, pour raient apparaître dans ces Actes comme de simples particuliers et sans prendre les titres qui leur donnent droit de remplir le ministère qu'ils exercent? Pourrait-on croire surtout qu'il ne leur serait pas permis de se présenter eux-mêmes avec ces tîtres? Ou s'ils les prennent, ne pourrait ou pas leur reprocher de se mettre en con tradiction avec les livres authentiques qu'ils out entre les mains? Ne suffirait-il pas pour cela de rapprocher

livres?

» Et en effet, comment sont-ils désignés dans cet En-tête ou Intitulé? Comme de simples prêtres, chargés de présenter ces régitres aux Protonotaires ou aux Juges. Ils devront formuler les Actes de ces régitres, déclarés authentiques par l'autorité civile. comme des commis on des secrétaires chez qui on ne reconnait aucune capacité officielle, aucun titre public.

» Cet ordre ne semble t-il donc pas injurieux au prêtre à qui néanmoins est confié le soin de pourvoir, par des actes faits en bonne et due forme, aux intérêts des familles. Cette injure paraîtrait d'autant plus frappante qu'il est le seul que l'on prive ainsi du droit an'il a d'être reconnu avec le tître qui lui est dûment conféré. Car il est bien conju que les ministres des diverses dénominations religieuses sont admis à l'octroi des régîtres avec les tîtres d'honneur ou de dignité qu'ils assument, sans que l'autorité civile ait jamais cru devoir y voir. Pour s'en convaincre, il suffit de jeter un coup d'œil sur leurs régîtres déposés au Greffe.

» Il est à remarquer maintenant que cet Ordre parait d'autant plus extraor dinaire qu'il ne saurait se justifier par la loi qu'il est censé mettre en pratique. Il y est en effet s'atué que ceux qui sont autorisés par leur Evêque à faire des baptêmes, mariages et sépultures, ont droit de tenir des régitres de l'Etat Civil. Il leur suffit pour prouver ce droit d'exiber leur lettres d'institution. Or, ces lettres d'institution leur conférent des tîtres en vertu desquels seuls ils peuvent exercer ces fonctions; si ces tîtres leur étaient ôtés, ils cesseraient d'avoir le pouvoir de les remplir et par conséquent d'avoir droit aux régîtres. Ils est donc nécessaire que l'autorité civile reconnaisse les titres d'où découle le pouvoir de faire des baptêmes, mariages et sépultures, pour constater chez ceux qui remplissent ces fonctions le droit aux régitres. Autrement on pourrait séparer le tître de Juge et le droit de jute de ces

nt-ils dési-Intitulé? chargés de Protonotaiont formus, déclarés ité civile, secrétaires aucune cae public.

il done pas nėanmoius oir, par des forme, aux ette, injure ppante qu'il insi du droi**t** c le tître qui Car il est stres des digienses sont tres avec les lignité qu'ils torité civile ir. Pour s'en eter un coup

déposés au

intenant que plus extraor justifier par tre en pratitné que ceux ur Evêque à iges et sépul-des\_régitres suffit pour leur lettres tres d'institutres en vertu t exercer ces étaient ôtés, e ponvoir de quent d'avoir t donc nécesreconnaisse pouvoir de iges et sépulez ceux qui le droit aux pourrait sée droit de jupensée de personne.

» Cet Ordre fait donc dire à la loi ce qu'elle ne dit pas et ce qu'elle ne pourrait dire sans s'écarter des notions connues du droit! et sans se mettre en contradiction avec les usages recus partout, comme on l'a observé plus

» De plus cet Ordre empêche la loi d'atteindre son but qui, on n'en saurait douter, est d'assurer à un grand nombre de familles respectables la paisible jouissance des droits religieux et civils dont elles ne pourraient être

privées sans injustice.

" Car si cet Ordre est maintenu, l'Acte concernant les régitres peut devenir lettre morte, et les Catholiques recourront, comme ils viennent de le faire, à la Législature, pour lui demander une nouvelle loi qui pourvoie plus efficacement à l'état de souffrance dans lequel les aura tenus l'Ordre en question.

» Cet Ordre est donc propre à compliquer les difficultés qui ont existé jusqu'ici. Par conséquent il ne peut faire atteindre à l'Acte concernant les régitres son but et sa fin. Les intentions des législateurs vont donc se trouver frustrées par un tel Ordre; et ils seront en conséquence dans l'obligation d'y revenir dans une prochaîne

» Enfin, cet Ordre, en dictant au Protonotaire la formule de l'En-tête des régîtres qui doivent être octroyés en vertu de la nouvelle loi, y introduit cette clause qui assurément, ne pou vait entrer dans l'intention des Législateurs, savoir : « Ce régître

destiné à l'enrégistrement des actes des naissances..... obsèques qui

dans l'enceinte de la se feront paroisse de Notre Dame de Montréal prépar Messire

lequel nous a fait apparaître des lettres l'autorisant à administrer

le baptême dans la dite Eglise.....» car s'il faut ccepter cette clause selon sa forme et teneur, le Curé de Notre Dame ne peut plus paraître dans l'En-tête de ses régîtres comme Curé, car sa lettre d'institution est formulée comme celle des autres curés; et comme cette loi s'é-

ger, ce qui assurément n'est venue à la tend à toute la Province, cette observation s'applique à tous les Carés du district; avec de plus cette singularité que l'Eglise pour laquelle les régitres seront accordés sera tonjours donnée comme étant dans l'enceinte de la paroisse de Notre Dame de Montreal, quelle que soit la paroisse où elle se trouvera.

1 De plus, le droit de l'Evêque de tenir des régitres est reconnu par la loi civile. Mais comme son Eglise est aussi dans l'enceinte de l'ancienne paroisse de Notre Dame, son titre d'Evêque devra disparaître de l'En-tête aussi bien

que celni des Curés.

» Quant aux régîtres qu'il s'agit maintenant de légaliser, l'on a refusé, à plusieurs reprises, au Greffe, de communiquer l'En tête que l'on se propose d'y mettre ; et l'on s'est contenté de dire à celui qui y avait porté le sien de le laisser, et qu'il serait authentiqué plus tard. Cette circonstance à quelques chose d'inoui. Quoi donc l un Curé n'aura pas droit de connaître d'avance ce qui pourra être inscrit dans un livre dont il doit porter la res ponsabilité aux yeux de l'Eglise et du Gouvernement!

» Pour ces raisons et antres aussi graves qu'il eroit devoir omettre ici, l'Evêque soussigné demande avec instance à Vos Honneurs de vouleir bien amender ou révoquer l'Ordre extràjudiciaire qui est l'objet de la présente

Requète.

» En ce faisant, il est intimement convaincu qu'il ne fait qu'user du droit qu'il a, comme Evêque, de maintenir la liberté religieuse dont doivent jouir, dans ce pays, tous les sujets catholi-

ques de Sa Majestė-

» Au reste, il croit pouvoir se rendre en conscience le témoignage qu'en faisant une telle réclamation, il ne s'ecarte en ancun point des règles du respect, de l'honneur et de la soumission qu'il doit à Vos Honneurs, chargés de rendre à chacun ce qui lui est dû.»

» Et il ne cessera de prier.

» (Signé,)

» + Ig. Evêque de Montréal.»

la Cour Supérieure à Montréal, le 13 Février 1873, et entré et endossé sous le Nº 458, fut déposé devant les Juges en Chambre, et par eux pris en considération.

La lettre dont suit copie fit connaitre à Sa Grandeur la reponse des Juges

à sa Requête:

Montréal, 25 Février 1873.

An Rév. M. J. O. Paré, Ptre., Secretair-, Evéché de Moutréal.

Monsieur,

Le Protonotaire a reçu du Juge président (Monsieur le Juge Johnson) le mémoire dont suit copie, avec ordre de le transmettre à Sa Grandeur Mon-

seigneur de Montréal.

« Sir, you will have the goodness to signify to Sa Grandeur Mouseigneur l'Evêque de Montréai, that the Judges of the Superior Court are unable to adjudicate upon his Petition of the tenth inst. fyled on the thirteenth, which concerns a subject of internal discipline of the Court as between the judges and their officer respecting which their Honors decline to entertain speculative remonstrances. »

> Nous avons l'honneur d'être, Monsieur

Vos très humbles serviteurs, (Signé),

HUBERT, PAPINEAU ET HONEY, P. C. S.

Voici la traduction de la note des

Juges:

Vous aurez la bonté de signifier à Sa Grandeur Monseigneur l'Evèque de Montréal, que les Juges de la Cour Supérieure ne peuvent adjuger sur sa Requête du dix du courant produite le treize, qui a rapport à un sujet de dis cipline intérieure de la Cour entre les Juges et leur officier, et que leurs Honneurs ne peuvent prendre en considération des remontrances purement

Ce document, produit au Greffe de | des juges sont dûment consignées aux régitres de la Cour Supérieure.

Cette réponse des juges était clairement la seule qu'ils pussent faire. Quand des juges, après examen d'une loi et pour l'appliquer, out approuvé une formule qui en exprime parfaite ment et la lettre et l'esprit, comment viendraient-ils discuter avec un individu quelconque—aux yeux de la loi ou des Cours, l'Evêque est un individu comme les autres, n'ayant ni moins ni plus de droits qu'eux-comment, disje, viendraient ils discuter avec un iudividu pour le convaincre que c'est lui et non pas eux, les juges, qui ne comprend pas la loi, qui lui donne une interprétation factice ou absurde, et qui réclame des choses inadmissibles? Dans les affaires ordinaires, après les plaidoyers réspectifs, la Cour décide, mais ne discute pas avec les parties. Et dans le cas qui nous occupe, celui d'une loi exceptionnelle qu'il a fallu passer pour mettre fin à une usurpation de l'Evèque et pour régulariser la position de nombreuses familles dont cette usurpation compromet gravement les droits; quand les juges ont donné leur interprétation de la loi à l'officier chargé de l'exécuter, c'est faire preuve d'une grande audace dans ses prétentions que de venir affirmer aux juges qu'ils n'ont pas compris la loi et lui font dire ce qu'elle ne dit pas. Si les juges avaient pu discuter avec Mgr. de Montréal, ils lui auraient fait passer un très mauvais quart d'heure en lui indiquant les prodigieuses méprises dans lesquelles il est tombé. Ils auraient pu lui rappeler que les juges n'ont pas de leçon à recevoir des Evêques; que ce sont au contraire les Evêques qui ont besoin de leçons quand ils ne veulent pas obéir à la loi. Et quand un Evêque veut mettre la loi de côté, il faut bien lui remettre dans l'esprit l'idée que c'est la loi qui est souveraine et non les Evêques. Que la Législature décide que c'est le droit canon qui est la loi du pays, alors les juges seront bien forcés de décider d'après le droit canon, mais ii est assez probable que nous La requête de S. G. et la réponse attendrons longtemps ce bienheureux signées aux

était clairesent faire. ımen d'une t approuvé ne parfaite t, comment ec un indix de la loi un individu ni moins ni mment, disavec un iure que c'est iges, qui ne lui donne ou absurde, s inadmissiordinaires, tifs, la Cour as avec les nous occuonnelle qu'il e fin à une pour régunbreuses faon comproquand les iterprétation de l'exécue grande auque de venir n'ont pas ire ce qu'elle aient pu disréal, ils lui res mauvais uant les prolesquelles il pu lui rappeis de leçon à e ce sont au i ont besoin veulent pas un Evêque il faut bieu it l'idée que raine et non lature décide ui est la loi seront bien

e droit canon,

le que nous

bienheureux

élat de choses. Car il existe en Canada l quelques laïcs qui connaissent assez de droit canon pour montrer les nombreuses contradictions dont il four mille et qui pourraient citer bien des décisions qu'on y trouve qui feraient honte même à ses admirateurs. Que la même chose puisse se dire des codes laïes, c'est incontestable, mais les laïes ne se prétendent pas infaillibles, pendant que l'on nous présente le droit canon comme la règle certaine des de-

Je voudrais pouvoir faire ressortir tout ce que la requête de S. G. comporte de prétentions insoutenables et de projets subversifs de tont notre systême légal. Je suis forcé par le temps et l'espace de passer sous silence nombre de considérations importantes sur lesquelles il me faudra revenir dans une autre occasion. Mais les lecteurs qui ont un peu d'expérience ont dû voir que S. G. ne vise à rien moins qu'à amener peu à peu l'état à se faire l'humble serviteur du Clergé et à mo difier d'année en année suivant le bon plaisir de l'Evêque, son droit civil et statutaire. Ce qui forme le côté le plus saillant de ce remarquable document, c'est d'abord le peu de compréhension des sujets qui y sont traités, et puis la fausseté des analogies, la plus singuhere confusion d'idées, le raisonne-ment presque toujours illogique, les méprises prodigieuses que son auteur commet en confondant le droit commun du pays avec les statuts exceptionnels qu'ont nécessités les violations par lEvêque de ce même droit com mun, le parti pris le plus étonnant de donner aux mots et aux choses une signification qu'ils ne comportent pas, et enfin des assertions d'une inexactitude révoltante. Tout cela forme un ensemble d'enceur qu'il ne nous est pas souvent donné d'observer.

S. G. commence par informer les juges qu'Elle vient accomplir um penible mais rigoureux devoir!..... Ces mots à effet conviennent sans doute à une certaine classe de lecteurs, mais quel est le fait réel? C'est que S. G. prépare silencieusement depuis bien des années l'accomplissement de ce

rigoureux devoir, qui semble, d'après ce qu'elle dit, lui incomber inopinément, et qui consiste tout simplement à bouleverser toute notre légizlation pour le bon plaisir de l'église. Si c'est un rigoureux devoir pour un Evêque d'opérer une révolution dans notre législation, ne serait-co pas aussi peut-être un rigoureux devoir pour l'Etat d'empêcher cette révolution, et pour les juges de maintenir la suprématie de la loi? On peut sans doute m'adresser là dessus des phrases ronflantes à n'en plus finir accompagnées d'anathèmes, mais je montrerai facilement par des faits sans nombre, où nous menerait l'adoption des prétentions de l'Eglise. On l'a mise partout à la raison du 14me au 18me siècle, et cela chez les gouvernements les plus catholiques comme chez les autres, et ce n'est pas au 19me siècle qu'elle peut sérieusement espérer reprendre le terrain qu'elle méritait de perdre par les effrayants abus qu'elle introduisait partout. Le tableau de ces abus, pris dans des auteurs ecclésiastiques et jusque dans les ordonnances des conciles, surprendrait beaucoup ceux qui croient que l'ultramontanisme nous dit tout ce qu'il sait.

Vient ensuite une longuc dissertation sur ce que l'on refuse aux curés leur titre. C'est ici que S. G. montre un peu trop son jeu. Elle veut faire reconnaitre comme curés des fonctionnaires, ecclésiastiques qui ne peuvent être que desservants aux yeux de la Que S. G. fasse eriger civilement ses nouvelles cures, et les juges san ront parfaitement sans qu'elle le leur disequ'ils out affaire à des curés. Tant qu'elle n'aura que des dessertes aux yeux de la loi, les juges ne peuvent voir que des desservants dans ceux que S. G. veut faire appeler des curés.

Si S. G. avait lu un peu attentivement la loi, elle aurait vu que son seul objet est de régulariser des régîtres qui n'ont aucun caractère légal, régitres qui d'ailleurs n'ont pas été tenus par les cures, mais par des prêtres catholiques dans des églises catholiques autres que curiales aux yeux de la loi! Or c'est une forte méprise que d'aller demanhommes auxquels la loi prend soin de refuser ce titre pour l'excellente raison que tant que la subdivision paroissiale n'est pas sanctionnée par le pouvoir civil, ce titre ne leur appartient pas aux yeux de la loi tout en étant régu lier pour l'Evêque pour les seules fins

spirituelles.

Et l'on voudra bien remarquer que la formule donnée est strictement basée sur la loi telle qu'elle est. S. G. tombe donc ici une seconde fois dans la même méprise qu'avec l'Archevê que. Elle prétend que les juges font dire à la loi ce qu'elle ne dit pas, pendant que la vérité est que c'est S. G. qui demande aux juges de trouver dans la loi ce qui n'y est certainement pas! Quand les méprises d'un Evêque se répètent si souvent, est-on catholiquement tenu de ne jamais leur donner un autre nom?

- Mais vous traitez mes prêtres comme des commis ou des secretaires, ajoute S. G.-Il n'a tenu qu'à S. G. de les faire traiter autrement. Qu'elle obéisse à la loi, et quand ses prêtres anront droit au tître de curé, ni la loi ni les juges ne leur refuseront ce tître. Mais j'admire cette puérilité de venir demander à des juges la reconnaissance d'un tître que l'esprit comme la lettre de la loi ont mis de côté. S. G. a-t-elle vraiment cru, parceque le Nouveau Monde avait traité ces questions comme un aveugle parle des couleurs, qu'il avait réussi à rendre aussi, avengles que lui le gouvernement, la Légis lature, les Juges, et tous ceux qui ont quelques notions de droit? Il faut une autre espèce de discussion que celle là et un autre savoir que celui-là pour faire changer tout le droit d'un pays.

« Mes curés sont désignés comme de simples prêtres, » dit avec chagrin S. G. Où sont-ils désignés ainsi? Dans la loi d'abord, puis dans l'entête approuvée par les juges, qui ne pouvaient sortir des termes de la loi. Et c'est aux juges qui n'ont absolument rien autre chose à faire que d'appliquer la loi telle qu'elle est, que S. G. s'adresse pour obtenir la

der à des juges d'appeler curés des légère méprise de demander à des juges ce que la Législature seule peut faire! Elle ne fait aucune espèce de différence entre les attributions judiciaires et les attributions législatives! Ah! plus que jamais ici, S. G. aurait dû supplier l'ange de St. Raymond de Pennafort de venir lire par dessus son épaule. Mais aussi il est très possible qu'un ange mêmo eût désespéré de faire céder S. G, sur quoique ce soit!

« Mes curés ont l'intérêt des familles dans leurs mains, » dit aussi S. G.

Donc, Mgr., ils sont en conscience, comme V. G. obligés de se conformer à la loi, puisqu'en ne s'y conformant pas, ils compromettent l'intérêt des familles et peuvent en ruiner un grand nombre. V.G. seule sera moralement responsable des litiges et procès sans nombre qui vont probablement surgir de l'absence de regitres réguliers de l'état civil pendant plusieurs années dans les subdivisions purement canoniques d'une paroisse civilement érigée. V. G. qui aura ruiné ces familles par sa violation de la loi, les indemnisera-elle? C'est ici, Mgr., que l'on peut dire en toute sûrete: Va-t-en voir s'ils viennent, Jean!! Je ne fais aucun doute, quant à moi, que V. G. les traitera comme elle a déjà traité certains parents des individus qui lui ont donné des biens considérables, et comme elle en eut traité certains autres si la loi n'était venue à leur secours en forçant V. G. d'être juste.

Plus loin S. G. affirme carrément que l'ordre des juges « parait d'autant plus extraordinaire qu'il ne saurait se justifier par la loi qu'il est cense mettre

en pratique.

Certes, voilà les juges bien et duement notifiés qu'ils n'ont rien compris à la loi! Le procédé n'est-il pas un peu raide, même chez un Evêque? Et quand chaque phrase de cet Evêque contient ou un avancé inexact ou une interprétation risiblement erronée, comment qualifier l'acte d'un pareil dignitaire qui ose s'exprimer ainsi? Quoi c'est l'homme qui ose dire aux juges qu'ils n'ont pas compris la loi, reconnaissance d'un titre que la loi ne qui vient montrer par ses propres inreconnait pas! Elle ne commet que la terprétations qu'il n'en a saisi ni l'esnder à des re seule peut le espèce do utions judi-législatives! S. G. aurait Raymond de r dessus son très possible lésespéré de jue ce soit! des familles

si S. G. conscience. : conformer conformant 'intérêt des ier un grand moralement procès sans ment surgir réguliers de urs années ment canoilement érices familles es indemniue l'on peut en voir s'ils fais aucun G. les traiité certains ii ont donné

carrément ait d'antant e saurait se censé mettre

et comme

autres si la

secours 'en

pien et dueien compris st-il pas un Evêque? Et cet Eveque cact ou une t'erronée, d'un pareil mer ainsi l' se dire aux spris la loi, propres inaisi ni l'esprit ni même la lettre!! S. G. veut absolument voir ce qui n'est pas dans la loi, se refuse absolument à voir ce qui s'y trouve sans doute possible, et puis Elle vient faire la leçon à ceux qui sont chargés de régulariser ses actes extra légaux! Ah! S. G. méritait richement une leçon bien autrement sévère que celle elle a reçue!

S. G. n'a donc pas vu que la loi qu'elle discute est une loi exceptionnelle passée sculement pour couvrir sa désobéissance à la loi générale; qu'elle n'avait aucunement pour objet de régler la tenue des régitres de l'état civil par les Curés (car cela est réglé depuis longtemps, et elle le sait) mais unique. ment de donner le caractère légal à des régitres privés de ce caractère parcequ'ils ont été tenus en dehors des dispositions de la loi par des prêtres qui ne sont pas curés puisque les églises qu'ils administrent ne sont pas civilement reconnues comme paroisses, et qu'ils ne montrent pas à leur face les formes légales que la loi exige.

S. G. a fait demontrer à sa manière dans le Neuveau Monde que l'Eglise ne devrait pas être soumise à cette reconnaissance civile, et a fait parler de droit gallican, d'hérésie, etc., etc., etc., mais même si S. G. avait raison dans ce point de vue, ce n'est pas en rusant avec la loi qu'elle la changera, mais en demandant à l'autorité compé ente de la modifier. Mais voilà précisément l'un des points où ses amis qui ont vecu de son influence n'oseront pas la soutenir; et cela pour l'excellente raison que l'état ne peut pas se suicider en se subordonnant à l'église.

En lisant la loi que S. G. discute avec si peu de bonheur, il saute aux yeux que cette loi n'a parlè que d'églises non-curiales ou extrà-paroissiales. La chose est si évidente qu'il n'est réellement pas admissible que S. G. ne l'ait pas vue. Cette loi ne parle que d'églises, chapelles particulière ou missions, et cela en rapport direct avec le fait que certains régitres n'ont pas été authentiqués de la manière requise par la loi; donc il ne peut pas s'agir d'églises paroissiales dont aucune en Canada n'est dans le cas récité dans

la loi. La loi ne parle pas non plus de curés, mais de prêtres autorisés à faire des baptêmes, mariages et obsèques dans ancune église, chapelle particulière ou mission. Il est donc évident per se que la loi n'a trait qu'à des régltres irrégulièrement tenus, à la légalisation desquels elle dit qu'il est nécessaire de pouvoir. Et elle va jusqu'à expliquer nettement qu'elle n'aura d'autre effet que celle de légaliser les régitres tenus dans l's cas prévasnécessairement les cas exceptionnels pour lesquels elle est faite-et qu'elle ne pourra comporter d'autres conséquences, ni affecter en rien au-delà de son objet direct la position civile actuelle des paroisses déjà existantes. Qu'y a t-il de plus clair? Il n'y a pas deux interprétations possibles! Seraitce donc là la raison qui a fait tomber S. G. sur une interpretation impossible? Elle est dans une erreur qui fait peine chez un homme de sa position, et c'est justement quand elle ne saisit pas le moins du monde le sens de la loi qu'elle vient faire la leçon à ceux qui ont l'habitude d'interpréter les lois et qui ont parfaitement coinpris celle-ci!

Eh bien, voilà l'homme qui, depuis trente ans qu'il est Evêque a commis vingt erreurs anssi pénibles pour ses amis, aussi risibles pour ses adversaires, et qui n'a jamais consenti à dire qu'il se fût trompé! Souvent irréfléchi dans ses actes, toujours arbitraire dans ses decisions, poussant l'opiniâtreté jusqu'aux limites du possible, il n'a jamais voulu reconnaître un tort! Et quand la Législature pousse la con-descendance jusqu'à régulariser ses actes illégaux au lieu de le laisser se débattre comme il pourrait devant les tribunaux avec ceux dont il a gravement compromis la fortune et les droits, il vient encore faire du parlage et de la petite ruse pour obtenir des juges ce que la Législature lui a refusé: la reconnaissance comme curés de prêtres administrant des paroisses non érigées civilement!!

Et qu'y a-t-il réellement au fond de tout cela? Rien autre chose que l'idée ultramontaine aussi arrogante qu'aen tout et partout! Mais si le Clergé | ressants sur les Evêques de ce temps, obtenait la reconnaissance de cette j'en donnerai plus qu'on n'en voudra. suprématie, avec ses habitudes séculaires de justice envers les laïcs, il n'y aurait plus moven de vivre dans un pays! L'arbitraire se substituerait partout à la loi; la condamnation des absents parceque c'est un ecclésiastiqui accuse, redeviendrait comme autrefois de pratique journalière ; et les laïcs retomberaient sons le régime de l'excommunication pour oser prendre leurs récoltes sur le champ avant que le Curé ne fût allé choisir ses gerbes !!

Non! cette inconvenante remontrance de l'Evêque aux juges, qui n'ont pas à discuter la loi mais à l'appliquer selon sa forme et teneur; cette persis tance à combattre une loi passée par complaisance pour l'excuser d'avoir viole les prescriptions de la loi générale ; ce parti pris de tenir tête au pouvoir civil quand il a la condescendance de ne pas sévir comme il le de vrait; tout cela montre combien il serait dangereux de ne pas limiter sévèrement les pouvoirs d'hommes qui ne reconnaissent aucun droit hors des prescripitons de l'église, prescriptions qui souvent violent autant le droit naturel que le droit public ou le droit civil! Tout cela montre quel peu de cas font les ecclésiastiques de la loi civile; combien ils méprisent de fait le pouvoir civil, et combien ils sont tenaces quand il s'agit de leur suprématie sur le temporel. L'Evêque jette le défi à la loi, se met au dessus d'elle ou agit comme si elle n'existait pas, et quand la Législature est obligée de régulariser sa position, il ose encore faire la leçon aux juges qui appliquent la loi dans son vrai sens! Voilà ce que l'état gagne à faire des concessions à ces Messieurs. Donnez leur un pred. ils en prendront dix, et si vous leur refusez l'onzième, ils crieront à la persécution!! L'état doit donc dire à S. G. ce que St. Louis disait à ses Evêques : « Quoi! si les Evêques font tort à un laïc, vous ne voulez pas que mes juges interviennent!! Et on ne niera pas ceci: que St. Louis valait bien mieux

veugle de la suprématie ecclésiastique | cette leçon. Si on veut des détails inté-

Vient ensuite le remarquable enfan tillage d'informer les juges « que les lettres d'institution des curés des paroisses canoniques leur conférent des titres en vertu desquels seuls ils peuvent tenir des régitres; qu'ils ne pourraient plus les tenir si ces tîtres leur étaient ôtés..... que cela équivaudrait à séparer chez le juge le titre de juge

et le droit de juger, etc., etc.

Eh bien, tout cela est du dernier ineffable, car aucun de ces raisonnements n'a la moindre raison d'être. S. G. vient soutenir que ses prêtres ne pourront pas tenir des régitres si on leur refuse le titre de curé, piècisément en discutant une loi passée tout exprès pour permettre aux prêtres qui ne sont pas reconnus civilement comme curés de tenir des régitres! La loi vient dire à l'Evêque : « Pour réparer votre faute, j'autorise vos prêtres que je ne reconnais pas comme curés, à tenir des régitres.» La chose est là, clairement exprimée! Les mots ne peuvent pas comporter un autre sens! Et S. G. je ne le voit pas? Allons donc! Elle le voit comme nous! Mais ici comme à Rome d'après ses propres collègues, elle cherche des faux fuyants pour ne pas se soumettre. J'ai donc eu raison de dire qu'elle ne voit jamais que ce qu'elle veut voir ! Voilà l'illustration claire et complète de sa sincérité!

Mais il y a si longtemps qu'Elle a l'habitude de l'arbitraire; qu'elle n'éconte jamais aucune représentation; qu'elle n'admet jamais la moindre discussion de ses idées, que quand eile se trouve en présence de la Législature et des juges, elle conserve exactement les mêmes habitudes de discussion qu'elle a depuis longtemps consacrées quand elle a affaire à ces marguilliers de paroisse qui s'imaginent que quand un Evêque a parlé sa fabrique n'a plus

aucun droit.

Eh bien, il est temps que les ecclésiastique se mettent dans l'idée que la loi est au dessus d'eux! Ils est temps que les Evêques auxquels il donnait qu'ils renoncent à cette extravagante détails intéce temps, 'en voudra. able enfan es « que les rés des panfèrent des uls ils peu-'ils ne pourtitres leur quivaudrait titre de juge

du dernier es raisonneon d'être. S. s prêtres ne egitres si on uré, précisépassée tout k prêtres qui lement comitres! La loi our réparer prêtres que me curés, à hose est là, es mots ne autre sens! Allons donc! us! Mais ici s propres colfaux fuyants J'ai donc eu voit jamais Voilà l'illuste de sa sin-

ju'Elle a l'ha-'elle n'éconte tion; qu'elle re discussion tile se trouve lature et des actement les ession qu'elle acrées quand rguilliers de ue quand un que n'a plus

ue les ecclél'idée que la Ils est temps extravagante

prétention ultramontaine qu'une loi chose horriflante, S. G. découvre dans qui punit un ecclésiastique coupable de crime, ou qui exige du Clergé une redevance, ou qui règle l'état civil laissé entre les mains du Clergé, est nulle de plein droit et ne les oblige en rien! Il est temps que ces Messieurs comprennent que nous ne sommes plus au 13me siècle où leur volonté arbitraire seule faisait la loi! Certes! nous voilà loin du temps où St. Grégoire le Grand rappelait aux moines de Palerme qu'ils étaient obligés de payer l'impôt parceque les chrétiens devaient moins que tout autre faire tort à persoune. Lequel des deux papes s'est trompé sur cette question de l'impôt sur les ecclésiastiques? St. Grégoire le Grand ou Boniface VIII dont on a dit de si effroyables choses an Concile œcuménique de Vienne? Et faut-il aussi rappeler à S. G. que St. Jean Chrysostôme informait les fidèles qu'il fallait se soumettre à la puissance civile, et que quand bien même il s'agirait d'un apôtre, son obéissance lui était commandée de Dieu puisque la puissance civile est de Dieu? Je sais bien que l'ultramontanisme a jeté ces hautes autorités au panier et a mis de côté toute la tradition chrétienne des sept premiers siècles sur la soumission due à l'état; mais l'opinion de ces deux grands chrétiens n'en vaut pas moins, je pense, celle des falsificateurs de nos jours.

Plus loin S. G. se livre à l'intéres sante besogne de fendre des cheveux en quatre, mais on voit au premier mot qu'Elle n'en a pas l'habitude; aussi se fourvoie-t-elle d'une manière terrible. Elle pose d'abord en principe que la loi qu'Elle épluche si savamment s'adresse à toute la province et s'applique à tous les curés du pays.

Or comme on ne parle dans l'En-tête préparé par le Protonotaires que des obsèques qui se feront dans la paroisse de Montréal, S. G. se permet l'innocente petite gaieté de montrer comment les Juges se sont donné le ridicule de déclarer « que l'église pour laquelle les régitres seront accordés sera toujours donnée comme étant dans l'enceinte de la paroisse de Montréal quelle que soit la paroisse où elle se trouve. Et En vertu d'une loi passée tout expres

ce même En-tête que le curé de N. D. de Montréal ne peut plus paraître comme curé dans l'En-tête des régîtres de sa paroisse!

Les petites gaietés de S. G. sont malheureusement aussi bolteuses que sa logique ; et il faut réellement un graud empire sur soi-même pour conserver son calme quand on lit des appréciations aussi peu sincères, c'est le mot, que celle-là. Y a-t-il une autre paroisse, dans le diocèse de Montréal, où les mêmes circonstances se retrouvent, et où il faille régulariser des régitres tenus en dépit des prescriptions de la loi? Non! il n'y en a pas! La loi n'a donc d'application pratique que dans la seule paroisse de Montréal où S. G. a commencé a défier la loi et le droit

commun du pays.

L'agréable plaisanterie que S. G. se permet à l'adresse de la Législature et des Juges à pu lui paraître miraculeu sement tranchante, mais il est une chose certaine, c'est que les seules méprises plaisantes à voir se trouvent chez Elle. Car venir prétendre qu'un En-tête de régitres appliquaut une loi pu rement d'occasion que la Législature explique au long ne pouvoir produire aucun effet quelconque sur les paroisses régulièrement organisées civilement va empêcher le cure de Montréal de continuer de prendre le tître de Curé dans l'En tête des régîtres qu'il tient, c'est non seulement se moquer du seus commun, mais forcer ceux qui combattent S. G. de la supplier, pour le soin de sa propre réputation, de faire traiter par ceux qui les comprennent les questions qu'Elle soulève sans voir ce que tout le monde y apperçoit clairement, et en y trouvant au contraire ce que personne absolument n'y peut

Mais il y a encore plus que cela, S. G. prétend que comme Elle a le droit de tenir des régîtres à sa cathédrale, son tître d'Evêque, d'après cet En-tête devra disparaître aussi de l'En-tête de ses propres régîtres comme celui de ses curés. Ici plus que jamais S. G. ne veut pas voir ce qui lui crève les yeux. En vertu de quoi S. G. tient elle des régitres? pour l'y autoriser. L'En-tête préparé par | demment combattre la loi que parle Protonotaire ne peut donc en aucune ceque la loi offense l'Eglise. manière affecter la loi spéciale passée tement défini. S. G. pouvait-Elle ignorer que la loi qui l'autorise a tenir des régîtres n'était nullement affectée par celle dont Elle se plaint? Certainement non! Il n'y a donc pas la bonne foi ordinaire dans son a firmation; ou bien Elle se trompe si malheurensement qu'Elle devrait toujour s confier à d'autre le soin de mettre ses idées devant le public. Mais pour dire la vérité il n'est pas admissible que S. G. prenne ainsi pour vrai le contraire de ce que les phrases signifient pour tous les jutres! Quel est donc son but en niant ainsi le sens des mots et des choses? Ce ne pouvait être de donner le change aux Juges euxmêmes sur le sens de la loi. Quei est donc son but, car il y en a un?

Eh bien, ce but, le voici. Ne pouvant l'emporter sur la lei. Elle a fait une dernière protestation sous forme de requête appelée respectueuse quoi qu'elle ne le soit que dans les mots, et avec cette protestation, Elle crée un certain malaise dans l'esprit public en faisant concevoir des doutes sur l'action des tribunaux ; Elle crée chez la masse ignorante, source principale de sa force sociale, l'idée qu'Elle est maltraitée parcequ'Elle défend les droit de l'Eglise. Elle sait que cette masse ignorante a une confiance implicite en Elle tant pour son caractère d'Evêque que pour l'austérité bien connue de sa vie, et elle se sert de cette ignorance comme d'un point stratégique d'où Elle peut longtemps encore défier le pouvoir civil et la loi! Les hommes instruits voient bien que dans cette inconvenante remontrance aux Juges, Elle défigure le sens de chaque phrase de la loi et donne à l'En-tête des régîtres irréguliers une portée qu'il ne peut avoir; mais la masse ignorante ne verra pas cela pour l'excellente raison qu'elle ne lira rien, et qu'elle jugera la question sur le seul fait de la résistance de Mon-

Voilà le pouvoir contre lequel tous pour S. G. d'autant plus que la dernière les peuples ont dû lutter pendant des loi même explique qu'elle ne peut avoir siècles, et les tactiques contre lesd'autre effet que celui qui y est explici | quelles bien des gouvernements sont venus se briser avant que l'Eglise n'eût été refoulée dans sa sphère. Elle fait aujourd'hui un suprême et dernier effort pour reprendre ce qu'elle a perdu, mais les gens sensés voient cela sans beaucoup d'alarme, car sur la question de sa suprématie sur le temporel elle est définitivement vaincue, et cela dans les pays les plus catholiques.

Mais nous voici au point qui tient le plus au cœur de S. G. Elle se plaint de ce que l'on a refusé, au Greffe, de communiquer l'En-tête que l'on se propose de placer sur les régitres. " Cela est inoui, dit Elle. Quoi donc! un curé n'aura pas le droit de connaître d'avance ce qui est inscrit dans un livre dont il aura la responsabi-

lité..... »

Seraient-ce donc les curés qui veulent absolument connaître l'En-tête des régîtres? Pourquoi donc ne l'ontils pas demandé quand ils ont laissé leurs régîtres pour l'année courante au bureau du Protonotaire? Pourquoi donc ont-ils remporté leurs régîtres une fois légalisés sans souffler mot? Qui donc veut absolument connaître cet En-tête? S. G. évidemment! Pourquoi donc S. G. parle-t-elle des curés? Pourquoi donc ne pas dire les choses telles qu'elles sont? Pourquoi donc toujours des détours au lieu de parler franc et net comme les autres? La raison en est bien simple: c'est parce que Sa Grandeur veut obtenir ce qu'Elle ne veut pas dire. Elle voudrait que le pouvoir civil ne se mêlât pas du tout des régîtres de l'état civil parce que c'est le Clergé qui les tient; mais elle n'ose pas encore formuler sa prétention en toutes lettres. De là des phrases ambigues, enfortillées, et des interprétations hazardées, forcées, inadmissibles ou ridicules pour arriver sans qu'on l'apperçoive au point vers lequel Elle s'avance en ce découvrant le moins possible. Si S. G. disait ce qu'Elle seigneur qui, à ses yeux, ne peut évi- | pense, voici ce qu'Elle aurait écrit au ue par-

nel tous ant des itre lesnts sont l'Eglise re. Elle dernier a perdu, ela sans juestion l'elle est dans les

tient le se plaint reffe, de l'on se régîtres. oi donc l connaîcrit dans ponsabi-

rui veul'En-tête ne l'ontnt laissé courante ? Pouré leurs ns soufolument évidemrle-t-elle pas dire t? Pourtours au comme est bien randeur veut pas pouvoir des régic'est le lle n'ose ntion en ases amterprétamissibles ns qu'on uel Elle e moins qu'Elle

écrit au

pouvoir civil: «Je veux connaître l'En-tête que vous mettrez aux régitres parceque, comme Evêque, je représente l'Eglise qui a un contrôle absolu sur l'État, et que nos régitres étant tenus en vertu d'une ordonnance du Concile de Trente, vous n'avez pas le droit d'en prescrire la forme. Et songez bien qu'il y a excommunication ipso facto contre ceux qui entravent directement ou indirectement la juridiction ecclésiastique. Je puis donc vous déclarer excommunics quand il me plaira!»

Voilà comme les Evêques parlaient au 13me siècle; mais dans les temps calamiteux où nous sommes, ce beau style n'est plus de mise. Il éclairerait trop même la classe ignorante sur les prétentions ultramontaines. Mieux vaut donc regarder à gauche quand ou veut aller à droite et tâcher toujours d'obtenir que l'on veut en parais

sent demander autre chose.

Pour expliquer sa demande de leur communiquer l'En-tête des régîtres, S. G. argue de la responsabilité des curés. De quoi donc sont ils responsables? De la forme légale du régître? Pas le moins du monde! Le protonotaire seul est responsable de la légalisation du régître. Le prêtre qui le tient n'est responsable que de son exactitude matérielle; entrer régulièrement tous les actes de naissances, etc., etc., et les noms des personnes, etc. Si le Protonotaire ne légalisait pas le régître de la manière voulue par la loi, serait-ce le curé qui pourrait être puni? Certainement non. Donc le prêtre ou curé n'a aucunement besoin de connaître l'En tête légal puisque cette partie du régître ni le concerne en rien. Donc l'Etat n'est pas le moins du monde tenu moralement de le communiquer à l'Evêque, et celui-ci ne tient si fort à ce qu'on le lui communique que pour essayer de surprendre à l'Etat une formule qui rencontre ses vues, c'est-à-dire qui lui donne en tont ou en l partie ce que l'Etat lui refuse. L'Evêque ne tient donc si fort à voir l'Entête que pour empiéter sur un domaine qui n'est pas le sien. Et dans le cas particulier qui nous occupe, il se sert

pouvoir civil: « Je veux connaître évidemment de la question des régil'En-tête que vous mettrez aux régitres parceque, comme Evèque, je représente l'Eglise qui a un contrôle absolu sur l'Etat, et que nos régîtres étant tenus en vertu d'une ordonnance du Concile de Trente, vous n'avez pas

> Puisque ces régitres sont à toutes fius que de droit « les régîtres du l'état civil, " tenus saus doute par le Clergé pour l'Etat, mais pour être deposés dans les Greffes des Cours de Justice pour constater l'état civil des personnes, il semble que la légalisation de ces documents est le seul partage de l'Etat qui peut adopter telle formule que bon lui semble. Voilà ce que le bon sens dit. Mais l'ultramontanisme le prend sur un tout autre ton. Ecoutons-le un peu. « Que venezvous nous chauter avec vos régîtres de l'Etat civil? Nous ne tenons pas detels régitres! Si vous en roulez, tenez les vous-mêmes. D'ailleurs vous appelez régîtres des naissances, mariages et obsèques, ceux que rous tenons sous le tître: régitres des baptêmes, mariages et sépultures! Arrière, impies, avec la tournure laïque que vous donnez aux chose saintes! C'est pour obéir au Concile de Trente que nous tenons nos régîtres! Et pour vous rendre service, à vous Etat, nous en tenons un double que nous vous passons; mais ne venez pas prétendre que nous soyons officiers de l'Etat civil! Nous, officiers civils! Horreur! Nous commandons au civil! Nous sommes maitres et non serviteurs de l'Etat civil puisque l'Etat nous est subordonné en tout!n

Voilà les aménités ultramontaines que certaine école nous débitait à mots très peu couverts il y a quelques mois. Et tout cela se dit sous l'admirable prétexte de devoir de conscience quand il ne s'agit absolument que domination sur l'Etat.

Eh bien, il est bon de rappeler à S. G. une chose qu'Elle perd beaucoup trop de vue: c'est que quand la loi a été forcée d'intervenir pour corriger une illégalité commise par un Evêque qui compromet l'Etat civil des citoyens; quand une fois elle a parlé, et chargé

ses officiers d'exécuter ses dispositions relatives à l'ordre public, et que ceux ci obéissent à la loi après consultation sérieuse avec les Juges, qui sont chargés d'interpréter les lois ; il est souverainement déplacé, chez un Evêque comme chez tout autre, d'exiger qu'on lui soumette la formule qu'il a fallu adopter pour régulariser l'acte extrà *lègal* que la loi lui reproche. Ce n'est pas à celui qui s'est volontairement mis en faute et a jeté en toute préméditation le défi à la loi à contrôler la rédaction du document qui doit réparer sa faute. On aimerait savoir de quel droit celui que la loi corrige peut exiger qu'on lui soumette la formule de correction de sa faute pour qu'il voie si elle lui convient on non! Au tant vaudrait que le Juge soumît sa sentence à la partie! Un laïc qui de mandérait ces choses provoquerait le rire universel! Vent-elles devenir raisonnables et sensées par cela seul que c'est un Evêque qui s'entête contre la loi de son pays!

po le

m

DÉ

Īσ

d'

te

ré

ni

af

C

la

m

m

jø

tr

pt

SI

le

gı di

m

di

m

di

14

di

re

q1

al

CÉ

eı

1':

la

Į#

es

d:

II

pl tè

b

d

st

e:

lc

q

tr

St

à

p

п

p

ri

l€

Mais puisque l'état éprouve tant de difficultés, tant de résistance au sens commun, tant d'arrogance dans les prétentions, de la part du corps qui est chargé de la tenue des régitres de l'état civil, pourquoi donc n'organiset il pas l'état civil de manière à le rendre absolument indépendant du Clergé? Tout le monde y gagnerait. L'état n'aurait plus d'officiers insubordonnés qui se moquent de ses ordonnances, et qui lui disent tout crûment, qu'ils ne doivent obéir qu'au pape et pas le moins du monde à la loi; le Clergé y gagnerait le n'être pas toujours en lutte contre l'autorité, contre son devoir comme partie intégrante de l la nation, et souvent contre le plus simple bon sens; et les citoyens y gagneraient aussi de ne plus être tyran nisés à tout bout de champ par des hommes plus zélés qu'éclairés, et qui me tent journeilement de côté leurs devoirs d'officiers de l'état civil pour maltraiter des gens qui ne le méritent pas. On sait combien le prêtre devient implacable contre ceux qui lui opposent la moindre résistance, et combien il a la colere plus facile que tous les

autres. J'ai déjà cité, dans mes remar ques sur l'affaire Guibord, plusieurs exemples des odieuses tyrannies exercés par des curés arrogants (et quelquefois coupables de monstruosités, je l'ai appris depuis) contre des paroissiens paisibles et respectables, depuis le refus de parrains qui avaient voté pour un candidat libéral jusqu'à la menace de refuser le baptême aux enfants des libéraux, et au refus formel d'enterrer dans le cimetière un homme que le curé avait refusé d'aller voir à son lit de mort quoique prié à plusieurs reprises de le faire-infamie qui aurait dû le faire interdire s'il y avait une justice ecclésiastique qui méritat ce non --(1) mais il est clair que tant que l'Etat aura peur du Clergé ces criants abus subsisteront. Quand le Clergé croit qu'on a peur de lui, rien n'égale son arrogance. Mais quand il sent qu'il a affaire a des hom mes d'énergie, il change complètement de ton et d'allures et se réfugie dans la plus savante diplomatie, ce qui ne veut pas dire la plus sincere. Il ne faut pas l'avoir suivi beaucom a savoir cela.

Mais que l'on parle d'ôter l'état civil à ces Messicurs, ils vont crier à l'impiété et au danger de la religion! Tout ce qui leur ôte un moyen de contrôle sur u.e population est l'abomination de la désolation. « Nous sommes maîtres du terrain, profitous-en, » disait Mgr. de Montréal dans une circulaire secrète au Clergé, que j'ai sous les yeux. Avis au peuple et à ceux qui devraient le protéger contre l'euvahissement ultramontain.

S. G termine ce qu'elle appelle sa requête, et ce que j'appellerai, moi su manifeste de résistance au pou civil, en arguant de la liberté religie.

Le mot est assez singulièrement appu

<sup>(1)</sup> J'ai en mains une partie des papiers relatifs à cette triste affaire, y compris le certificat d'inhumation délivré par le Curé. Les papiers qui ont rapport au fameux tour de passe-passe au moyen duquel on s'est mis en règle quand on a vu que la Législature allait intervenir, sont restés aux mains de l'un des députés du temps. J'ai donné le rècit de ce fait de tyrannie cléricale dans mon pumphtet sur «l'affaire Guiвов», page 41.

is mes remar rd, plusieurs tyrannies exgants (et quelustruositės, je e des paroistables, depuis avaient voté rat jusqu'à la ptême aux enrefus formel ère un homme d'aller voir à ie prié à plufaire—infantie nterdire s'il y ésiastique qui lis il est clair nura peur du s subsisterout. n'on a peur de rogance. Mais iire a des hom complètement e réfugie dans atie, ce qui ne Il ne fant cer . savoir

ôter l'état civil t crier à l'ime la religion! moyen de conon est l'abomi-« Nous soniprofitons-en, » dans une ciré, que j'ai sous le et à ceux qui ontre l'euvahis-

elle appelle sa Herai, moi 🤫 🕕 e au pou iberte religie. ièrement appu

ie des papiers recompris le certipar le Curé. Les fameux tour de d on s'est mis en Législature allait mains de l'un des né le récit de ce ns mon pauphiet

qué puisqu'il s'agit tout simplement de | la légalisation des régitres de l'état civil; mais, prenons le tel que prononce. En bien, je serais très heureux d'entendre le soldat dévoué de l'ultramontanisme invoquer la liberté religieuse si cette invocation était sincère, mais comment la croire telle quand on sait que S. G. voudrait pouvoir la refuser aux autres? S. G. réclame ici pour elle-même ce qu'elle est forcée par devoir, (devoir indentendu, va sans dire) de dénier péremptoirement à tous autres que les catholiques. L'encyclique Mirari vos, de Grégoire XVI, déclare la liberte religieuse un péline!

- Mais le délire, me dira S. G. consiste à accorder la liberté religieuse à ceux qui ne sont pas catholiques.

— Precisement! Donc S. G. réclame ce qu'elle ne peut ni ne veut accorder à autrui. Elle ne reconnait pas aux autres ce droit sacré qu'elle réclame pour elle même. Comment concilie-telle cette justice pratique avec ce grand précepte de morale évangélique, tombe de la bouche même du Christ, et qui s'impose avec autant de force à la conscience qu'à la raison et au sens de justice inné au cœur de chaque homme: « Ne faites pas a autrui ce QUE VOU3 NE VOULEZ PAS QU'ON VOUS FASSE A VOUS MÊME. Autrui signifie-t il sculement les catholiques, ou tout le genre humain? Necessairement le genre humain. Voità donc une encyclique qui contredit l'un des plus grands preceptes evangéliques. Voilà donc le vicaire du Christ en contradiction palpable avec son maitre! Quel precepte devons-nous survre? Celui! de Gregoire XVI ou celui de Jésus-Christ?

Si la liberté religieuse est un délire, il devient évident que les catholiques seuls out des droits que l'on soit tenn de respecter; et que ni le protestant, n' le grec schismatique, ni le juil, ni le musulman, ni le payen ne possèdent | un droit qui s'impose aux autres hom-If y aurait done onze cent miltions d'hommes en ce monde qui n'ont aucun droit que le catholique soit tenu de respecter. Ces onze cent millions d'hommes sont pourtant autant de Votre ordre, j'en ferai une lettre morte

créatures de Dieu; mais d'après le droit ultramontair, nous avons le droit de leur faire ce que nous ne voudrions pas que l'on nous fit à nous-mêmes!

Voilà les notions de justice et de conscience qu'en plem dix neuvième siècle l'ultramontanisme essaie encore d'inculquer au monde! Aimez LE PRO-CHAIN COMME VOUS-MÉME. Cela veut-il dire: Faites-lui ce que vous ne voulez pas qu'on vous fasse? Comment S. G. ose-t elle donc demander ce qu'elle se croit obligee de refuser aux autres? On peut donc lui dire en toute sureté qu'elle est l'homme de la lettre, mais certainement pas l'homme de l'esprit. « Vous ne savez pas a quel esprit vous appantenez!!» Conséquence logique: Ne demandons pas ce que nous ne voulons pas concéder aux autres.

S. G. méritait donc une leçon, qu'elle a reçue sans doute, mais aussi adoucie que possible Mais comprend-elle cette leçon? Maintenant que les juges lui ont signifié que sa requête ne pouvait être admise, va-t-elle au moins se soumettre? La Législature a parlé, les juges ont interprété la loi, ceta ne devran-il pas clore le debat? Cela ciot tous les débats avec les laics. Mais est-ce que les ecclésiastiques sont obligés d'obéir à la Législature et aux tribunaux? Est ce que l'Eglise peut ceder? Est-ce que les Papes n'ont pas excommunié les ecclésiastiques qui reconnaitraiem n'importe quelle juridiction civile?

- Vous vondriez donc, me diront les arrogants, que l'Eglise cède suc les choses qui tremient à la religion?»

- An! la tenue des régîtres *de l'état* civil en la manière et forme prescrites par la loi est chose de religion sur laquelte l'Eglise a droit de commander à l'état! Ah! Pharisiens!

S G. a donc signifié très clairement aux juges qu'elle ne cèderait pas. Voyez plutôt. « Si cet ordre est maintenu, dit S. G. l'acte concernant les régitres peut devenir lettre morte...... Voilà la tournure de phrase que 🕏 G. adopte pour bien avertir les juges qu'elle leur résiste decidément. Elle n'a pas osé dire, à cause de la masse ignorante qui s'en serait scandalisée malgré tout : parceque je me moque de la Législature et des tribunaux; » mais si elle ne l'a pas dit, elle le fuit, car elle n'a pas encore transmis les régitres irrégutiers pour authentication. Elle devait au moins le fane après la décision des juges, sinon après la lettre du Protonotaire. Il y a donc plus de trois mois qu'elle maintient contre la Législature et les juges le defi ou'elle a jeté à la loi. Sa phrase que l'acte peut devenir une lettre morte, signifiait donc dans son esprit : «Je ne bougerai pas quoique vous fassiez. " C'est le plus sûr soutien de l'ordre dans l'état qui parle amsi à l'état! La loi et les tribunaux sont donc moins que rien pour les ecclésiastiques.

S. G. résiste donc carrément à loi et aux tribunaux. Mais il fallait colorer sa résistance, et comment s'y prend elle? Voyons un peu à quel renversement des faits et de toute franchise elle a recours rour expliquer cette résistance. Elle prime donc :... « et tes catholiques re ont comme ils viennent de le faire da Législature pour lui demander une noavelle loi l qui pourvoie plus efficacement à l'étc. de souffrance dans lequel les aura jetés

l'ordre en question. »

Ainsi ce n'est pas S. G, qui tient des régitres illégaux depuis quatre ans, qui cause un état de sousfrance; ce sont les juges au contraire qui le causent en executant la loi! Ce n'est pas S. G. qui a compromis les fortunes privées par ses régistres illégaux; ce sont bel et bien les juges qui régularisent ces régîtres! . Eh bien, je le demande à tous les hommes francs et honnètes; comment qualifier comme elle le mérite cette audacieuse perver sion des faits? Com nent s'amener à croire qu'un Evêque puisse les pervertir ainsi de sang froid? S'il ne comprend pas la question, pourquoi parle t-il? Et s'il a la pleine intelligence de ce qu'il ose dire ; alors... le mot propre pour définir son acte serait si gros qu'il me faut renoncer à l'employer.

Voici donc la loyale logique de S. G. « L'état de souffrance n'est pas cau-

ment par votre acte de ligalisation. J'ai fait du bien moi, par l'acte qu'il fau corriger; c'est vous, juges, qui faites du mal en corrigéant un acte qui compromettait les fortunes individuelles.» Autant vaut donc dire: « ce n'est pas la blessure qui cause le désordre de la santé, c'est le remède : » «ce n'est pas celui qui vous loge une balle dans l'épaule qui attente à votre vie, c'est le médecin qui vient l'extraire!!»

Eh bien, voilà la logique et le sens des affaires qui ont présidé depuis trente ans à l'administration de ce grand Diocèse! Et *imples* étaient ceux qui osaient trouver en défaut ce logi-

cien exceptionnel :

Mais ce n'est pas tout encore. Nonseulement S. G. n'avoue jamais qu'elle a pu se tromper, mais quelqu'évidents que soient ses torts ou ses erreurs, il faut encore faire croire que ce sont les autres qui se sont trompés! «J'ai tort, c'est vrai, mais que deviendrait la religion si la masse qui fait ma force croyait que c'est moi qui me trompe? Je vais donc lui dire que c'est vous qui avez tort quoique vous ayiez clairement raison en loi, et que c'est moi qui ai raison quoique la loi me condanine.» Voilà comme S. G. applique religieusement le précepte : « Faites aux autres ce que vous désirez qu'ils vous fassent.»

" Cet ordre, dit S. G. est donc propre à compliquer les difficultés qui ont existé jusqu'ici, et les intentions des Législateurs vont se trouver frustries

par un tel ordre....

L'ordre des juges va compliquer les difficultés. Comment peut-il les compliquer quand il n'y avait au contraire pas d'autre moyen de les applanir? Pourquoi y a-t il des difficultés? Parceque S. G. a tenu des régîtres qui n'ont aucune authenticité légale. C'est donc S. G. qui a donné naissance aux difficultés. Si l'ordre des juges est exécuté, les difficultés disparaitrontelles? Certainement oui. Il n'est donc pas vrai qu'il *complique* les difficultés. Qu'est ce donc que les complique? Rien autre chose absolument que la sée par mon acte illégal, mais seule-|résistance de l'Evêque à ce qu'elle aplégalisation. »
r l'acte qu'il
juges, qui
ant un acte
rtunes indidonc dire:
qui cause le
e remède: »
is loge une
ente à votre
vient l'ex-

e et le sens sidé depuis ition de ce étaient ceux aut ce logi-

core. Non. mais qu'elle lqu'évidents s erreurs, il e ce sont les ! «J'ai tort, drait la relit ma force ne trompe? e c'est vous s ayiez claiie c'est moi oi me con-G. applique e: «Faites ésirez qu'ils

donc propre és qui ont entions des er *frustries* 

apliquer les il les comu contraire applanir? eltés? Paregîtres qui egale. C'est ssance aux juges est paraitrontn'est donc lifficultés. omplique? ent que la qu'est ap-

pelle cet ordre. Et c'est Evêque qui ] seul complique les difficultés par sa résistance au tribunal, qui s'en vient placidement dire aux juges : « Voyezvous comme vous compliquez les diffienltés? « Eh bien, il est pénible de le dire, mais je ne pense pas que jamais pareille impertinence se soit encord vue en Canada. Voilà an homme qui a complétement tort et sur le fait qu'il défigure sciemment et sur le droit qu'il outrage impunément parcequ'd est Evêque, et qui ose dire aux juges qui ont certainement raison, et qui sont dans leur rôle et deurs attributions en corrigeant sa faute: «C'est vous qui entravez la loi! C'est vous seul qui serez cause que les intentions des Législateurs seront frustrées!! » Et pourquoi sont elles frustrées à l'heure qu'il est? Parceque l'Evêque ne veut pas porter ses régitres pour y faire mettre l'Entête que la loi exige, qui est approuvé par les juges, et qui est absolument couforme à la loi! Toujours le même système d'odienx travestissement des faits! Tonjours cette aveugle opiniatreté qui ne recule devant ancune violence à la vérité, à la bonne foi et à la conscience pour ne pas céder! J'AI TORT, ET RIEN NE ME FERA DIRE QUE vous avez naison. » Voilà encore une fois comment le Diocèse est gouverné depuis trente ans.

Qu'est ce que les juges feraient à un officier laïc de l'état civil qui oserait défier ainsi et la loi et le plus simple bon sens, et viendrait dire à un tribunal; « C'est vous qui frustrez l'intention de la loi en l'appliquant ; et c'est moi qui ne la frustre pas en résistant! On logerait certainement mon homme en prison, pour mépris de Cour, et on le condamnerait probablement à une forte amende pour mettre ainsi en péril les droits individuels et les fortunes des familles. Mais c'est un Evèque qui se moque ouvertement de la Législature et des juges, et on va le laisser braver la loi. L'Evêque est audessus de la loi, et si les fortunes pri vées continuent d'être gravement com promises par son acte, tant pis pour les individus qui seront ruines parce que la loi n'ose pas s'affirmer comme

elle le devrait. Il fandra pourtant tôt ou tard que la suprématre de la loi soit maintenue.

Voilà où nous en sommes pour avoir laissé depuis dix ans le camp ultramontain affirmer arrogamment sa suprématie et la sujétion entière des gouvernements an "yllabus. Cette suprématie n'est basée que sur des faux historiques, des pièces fausses comme la donation de Constantin et les fausses décrétales; et les journaux religieux, qui oat eru pendant lougtemps en être arrivés à faire taire ici-tonte opinion indépendante, n'ont fait depuis dix ans que tromper le public en lui affirmant constamment comme vraies des choses qu'ils savaient n'être pas vraics. Il était temps que quelqu'un vint démontrer ieur mauvaise-foi et leur passion de dominer, et je l'ai fait sachant bien à quelles haînes et à quelles injures je m'expose.

Heurensement les injures m'affectent peu, et j'ai assez étudié les sujets que je traite pour voir que mes adversaires ou ne les ont pas étudiés, ou les défigurent en toute préméditation quand ils l'ont fait. Je suis prèt à leur montrer cela où, quand et comment ils le voudrout. Je n'ai encore fait qu'effleurer le sujet, et je suis loin de les avoir montrés tels que l'histoire vraie les fait.

Non! taut que le Clergé aura n'importe quelle fonction civile à remplir, il cherchera à l'excéder et à empiéter sur le droit de l'état. L'Eglise seule nous dit-on, pent détermmer ce qui est son droit. L'état n'aur, donc que ce qu'elle voudra bien ini laisser. Et elle convrira ses plus impardonnables exactions comme ses plus insoutenables immunités d'un prétendu droit divin inventé pour l'occasion. Le Concile de Bamberg, à la fin du 15me siècle, avait déclaré de droit divin l'exemption des ecclésiastiques de payer un son pour traverser un pont. Le collecteur et le propriétaire étaient excommunics s'ils réclamaient ce sou. Voilà les hommes qui ont seuls le droit de définir les droits des états et des individus! Mais ceci est un exemple du 15me siècle, et nos savants défenseurs

des bons principes ne manqueront pas | de nous affirmer en présence de Dieu qu'il n'en est plus ainsi aujourd'hui. Le droit divin varierait-il donc?

Voyons un peu.

par

ture

ne

Jals

gul

vail

SIOI

Pre

11101

lati

a la

tribe

dan

duo

sou

am

SOIL

ecc

et a

rer

elle

sem

elle

sist

les

viei

pou

qui

de s

l'or

rég

qui

son

sen

S.

priv

son

1'iS€

mai

hor

elle

sion

cro

ver

con

par,

gen

mot

si g

ploy

Il y a un canoniste en France que I'on nous qualifie souvent d'illustre. C'est M. l'abbé Maupied, missionnaire apostolique, chanoine honoraire de Renns, docteur en théologie et en droit canonique de l'université romaine, etc., etc. Voilà un homme qui doit connaître le droit divin. C'est lui que l'on citait de préférence à tous autres pendant le procès Guibord pour édifier le droit de l'Eglise sur la ruine de tous les autres droits; et l'on sait que quand le Nouveau Monde a dit: Maupied, c'est comme s'il avait récité la loi et les prophètes.

M. le chanoine Maupied a donc réimprimé en 1861 un pamphlet intitulé : Petit catéchisme pour le temps présent; et vendait cet opuscule cinquante centimes. «C'est 49 centimes de trop,» disait un mauvais plaisant du jour, mais c'était sûrement un impic! L'impôt du timbre sur cet intéressant opus cule était de 15 centimes ou trois sous. Et que dit à propos de ces trois sous M. le canoniste Maupied, en tête de cette effusion de son ultramonta-

nisme? Lisons un peu:

« Afin de ne point encourir l'excommunication majeure, sous laquelle tombent tous les violateurs de la divine liberté et des saintes immunités de l'Eglise, aussi bien que les ecclésiastiques qui consentent à cette violation; l'auteur déclare et proteste qu'il ne se soumet à l'impôt du timbre et à la juridiction laïque, pour le présent opuscule, que contraint par la nécessité. »

Done suivant cet illustre canoniste, on est excommunié pour payer un impôt de trois sous au gouvernement sur un pamphlet ultramontain. Chaque acheteur du pamphlet qui n'a pas en l'adresse de faire un protêt en l'achetant s'est donc trouvé excommunié protêt de la part des acheteurs, voilà donc 50,000 excommuniés! Car celui

qui paie pour acheter est clairement aussi excommunié que celui qui pai pour vendre! Allez donc à présen! payer des impôts à un gouvernemen sans que l'Eglise vienne voir si l'in pôt est régulier! Excommunicatio majeure si vous ne faites pas vos re

serves en temps opportun! Mais voilà donc un illustre cand niste qui nous informe très sérieuse ment que la divine liberté exige que le ecclésiastiques bien pensants soien exempts de l'impôt du timbre sur le produits de leur génie. Car s'il s'agi d'un de ces affreux gallicans qui for ment en ce monde le Sanhédrin de l'en fer, d'après le saint des saints de no journaux,ce serait clairement une vertil que de tripler l'impôt. D'après le même Maupied, il faut donc croire aussi que les « saintes immunités de l'Eglise » consistent à rejeter sur les laïcs seuls cet in fernal impôt. L'altramontain dira donc tout ce qu'il lui plaira, et personne ne pourra; arler que lui sans payer. Ces gens ne sent-ils pas charmants? Mais tous les gouvernements sont donc excommuniés puisque le timbre se paie partout sur les-livres de piété comme sur les autres! Car enfin si l'illustre Maupied eût payé scs trois sous sans protêt, il l'eût été du coup! Or le gouvernement qui a reçu les trois sous était bien autrement coupable puis qu'il violait le droit divin en forçant le dit Maupied de payer ses trois sous! Eh bien, voilà les misères auxquelles l'ultramontanisme descend pour fanatiser les masses! C'est un crime de faire payer trois sous à un ecclésiastique! C'est violer la divine liberté! Faites donc contrôler la législation d'un pays par ces illustres!!

Au reste voilà la lutte bien ouverte, bien définie entre le pouvoir ecclésiastique et le pouvoir civil. Le défi est nettement jeté à la loi par l'Evêque de Montréal. Il a très formellement signifié aux juges, quoiqu'en termes un peu couverts, qu'il ne cèderait pas, et qu'il tiendrait la Législature en échec sans le savoir! Et s'il s'est vendu jusqu'à ce qu'elle passe un autre loi 50,000 exemplaires du pamphlet sans qui lui convienne!! Et la preuve que telle était bien son intention c'est qu'il ne veut pas transmettre les régîtres

G. a see

heter est clairemen é que celui qui pai

)portun! x gallicans qui for e le Sanhêdrin de l'en nt des saints de no clairement une verti pôt. D'après le même onc croire aussi que ités de l'Eglise » conles laïcs seuls cet in ramontain dira dong aira, et personne ne lui sans payer. Ces is charmants? Mais ments sont donc exie le timbre se paie res de piété comme r enfin si l'illustre ses trois sous sans é du coup! Or le

utrement coupable roit divin en forçant ayer ses trois sons! nisères auxquelles lescend pour fana-C'est un crime de us à un ecclésiasti.

a recu les trois

la divine liberté! ler la législation USTRES!!

utte bien ouverte, pouvoir ecclésiascivil. Le défi est oi par l'Evêque de rmellement signien termes un peu cèderait pas, et slature en échec se un autre loi It la preuve que ention c'est qu'il ttre les régîtres

à un gouvernemen Voilà les scandaleuses luttes de l'Arvienne voir si l'in chevêque de Fribourg et de l'Arche-! Excommunicatio veque de Turin contre le pouvoir civil ne faites pas vos retransplantées en Canada! Et comme à ces deux Archevêques, nous verrons un illustre cand peut-être arriver quelque jour un bref forme très sérieuse du Pape à son cher fils de Montréal e liberté exige que le pour le féliciter de s'êt a mis audessus en pensants soien ais !ribunaux et des lo. sur une ques t du timbre sur le tion aussi essentiellement spirituelle que rénie. Car s'il s'agi la tenue des régîtres de l'état civil

comme la loi le désire! Mgr. de Montréal veut que le Syllabus contrôle ou inspire notre législation; et maintenant que le Pape est infaillible sur les mœurs, c'est-à-dire sur toutes les questions de l'ordre politique, légal et social, il faut bien que les gouvernements et les législatures, essentiellement faillibles, obéissent au premier signe d'un homme qui ne peut pas se tromper en matière temporelle. Le Pape est donc le maître du monde. Un Pape nous l'a déjà dit d'ailleurs en toutes lettres. IV n'a-t il pas dit Ex cathedrà,—c'est-àdire parlant au monde comme interprète de la vérité—dans la pulle Cum ex apostolatus officio: que le Pape règne avec une puissance absolue sur les peuples elles royaumes; qu'il juge tout le monde et ne peut être jugé de persorne. »

Comprend-on maintenant pourquoi tous les gouvernements catholiques ont prévenu la curie romaine que si | l'infaillibilité du Pape était proclamée | ils seraient forcés de prendre une attitude nouvelle vis à-vis de ce nouveau maître du monde? L'infaillibilité sur les mœurs n'a jamais signifié autre chose que la suprématie absolue du Pape sur les peuples et les Rois, sur les législateurs et les gouvernements; et ceux-ci voyaient parfaitement où | l'on en voulait venir. De là leurs protestations et leurs avertissements. Mais la curie n'a rien voulu entendre et a ter que l'on saurait rendre la pratique montre son opiniâtreté habituelle. acceptable; que l'Eglise ne pouvait Aussi a-t-elle vu tous les gouverne- fléchir sur les principes, mais que le ments se déclarer forcément ses adver- Pape, au moyen de concordats et de saires. Donc il fandra que tôt ou tard privilèges spéciaux, satisferait touelle recule. Cela n'admet pas de doute tes les exigences; que Sa Sainteté pour ceux qui ont un peu d'histoire n'entendait pas appliquer le nouvel

lez donc à présenirréguliers pour les faire régulariser, en tête et qui ont pu compter ses reco lades par douzaines!! Et elle a été bien autre chose qu'opiniatre.

Avant le Concile, que répondait-on anx Evêques qui s'informaient par lettre si l'on se proposait de proclamer l'infaillibilité? Que répondait-on à des demandes analogues de la part des gouvernements? Que l'on n'avait aucune telle intention; que la Civiltà s'était trompée; que la Cour de Rome n'était pas responsable de ce qu'un

jésuite pouvait écrire.....

Et quand on faisait ces réponses, le comité des théologiens avait déjà préparé et voté le *schema* sur le nouvea**u** dogme. Mais les Evêques n'en savaient absolument rien, car on avait imposé aux théologiens un serment de silence absolu sur ce que ferait la commission. On affirmait placidement que l'on ne pouvait prédire ce qu'un Concile inspiré par le St. Esprit pourrait, faire, mais on ne disait pas que tout était déjà fait et préparé. Personne dans la curie n'avouait, avant le Concile, que le vrai objet de sa convocation, fût la proclamation de l'infaillibilité; mais le 14 Février l'Evêque du Bellay demande au Concile de proclamer l'infaillibilité de suite vu que c'était vraiment la le seul objet de la réunion de l'Eglise. Cet objet, on le cachait avec le plus grand soin possible avant la réunion. Et quoi qu'il fût parfaitement déterminé dans la pensée du Pape, (ce qu'affirme formellement un théologien dans une réponse à Mgr. Dupanloup,) le Pape n'en dit pas un mot dans la bulle de convocation du Concile ni dans des autres documents y ayant rap port. Au contraire on tient les Evêques dans l'ignorance du projet auss' longtemps que cela est possible.

Un peu plus tard le cardinal Antonelli répond aux gouvernements que si la théorie de l'infaillibilité leur donnait des inquiétudes, ils pouvait comp-

is that is, the missing of a superfiction of the Middle flames according to the state of the sta of the second of the state of

The second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of th

and and with a to ment is non at 1 it if your rigins as not

The control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the co

cates. Done is under the fitter of the man one given Millights one city recuries than restrictly or du but the city to the control of the city of the termon a conficulty and monached possibly and its 192 180 xies about

constitutions et à l'abrogation des lois; qu'au contraire, Sa sainteté, dans sa bonte, regarderait d'un ceil favorable bien des choses introduites dans la pratique sociale par la civilisation et les principes politique du temps.

Il fallait bien de l'aplomb, quand le Pape actuel a si souvent stèri les constitutions et abrogé et déclaré nulles les lois des Etats avant d'être déclaré infaillible, pour affirmer ainsi qu'il n'entendait pas appliquer le nouvel article de foi aux constitutions ou aux lois des Etats après qu'il l'aurait été. Mais il y a quelque chose de plus grave. Par là, le cardinal Antonelli informait vraiment les catholiques qu'on pouvait fort bien ne pas appliquer dans la pratique les principes que le Pape et l'Eglise déclaraient solennellement au monde être des vérités révélées; que le devoir peut être, relatif ou absolu suivant les cas; que le Pape peut appliquer a son gre la loi divine; et surtout que L'on Peut Toujours mettre L'ESPRIT DE CÔTÉ POUR NE S'EN TENIR Qu'a LA LETTRE et vice-versa. Ces conséquences ne comporteraient-elles pas de très graves erreurs en morale?

Voici donc comment on parlait avant le Concile. Et c'est le premier pense!! ministre du Pape, membre du Concile, qui faisait toutes ces heureuses distinc- PENSER!! Conjugated to the out means of 1.0 to the second of the se

article de foi au renversement des tions. Mais comment parle-t-on depuis? Toute la presse religiouse n'affirme-telle pas que le moindre mot du Pape. est obligatoire pour les gouvernements comme pour les individus? Et le Jésuite Schrader n'est-ill pas venu démontrer au long qu'une fois l'infaillibilité proclamée, toutes les ordonnan-ces, décrets ou décisions des papes devaient être acceptées comme infaillibles? Il n'est plus même question de la forme Ex cathedrà, sur laquelle il y avait plus de vingt opinions différentes, toutes également probables!

Enfin quelles paroles l'Archevêque de Londres, dans un sermon à Kensington, met il dans la bouche du Pape? « Je prétends être le Directeur suprême..... de la famille qui se renferme dans le cercie de la vie privée, COMB DE LA LÉGISLATURE QUI FAIT LES LOIS DU RO-YAUME ! JE SUIS LE SUPRÊME FO SEUL JUGE DE CE QUI EST BIEN ET DE CE QUI EST MAL.

Voilà ce que le cardin'l Antonelli disait AVANT, et voilà ce que l'Archevêque de Londres dit Après.

Mais il fallait bien, avant, tourner le moins il al possible les obstacles nombreux et formidables que l'on prévoyait. Après, ou dit tout ce que l'on

MAIS GARE AUX AUTRES QUI OSENT

on depuis? n'affirme-tt du Pape ernements Et le Jé venu dé-s l'infailliordonnandes papes me infailli-estion de la uelle: il y oles Laga. hevêque de Kensington, Pape? « Je upréme.... me dans le OIS DU RO-QUI EST MAL. l Antonelli ue l'Arche-NT, tourner es obstacles

QUI OSENT

A THE MERSON

que l'on préce que l'on

the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the co

THEO THEFT

