

IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



STATE OF THE STATE

Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

STATE OF THE STATE



CIHM/ICMH Microfiche Series.

CIHM/ICMH Collection de microfiches.



Canadian Institute for Historical Microreproductions / Institut canadian de microreproductions historiques



(C) 1985

#### Technical and Bibliographic Notes/Notes techniques et bibliographiques

| The Institute has attempted to obtain the best original copy available for filming. Features of this copy which may be bibliographically unique, which may alter any of the images in the reproduction, or which may significantly change the usual method of filming, are checked below.           | L'Institut a microfilmé le meilleur exemplaire qu'il lui a été possible de se procurer. Les détails de cet exemplaire qui sont peut-être uniques du point de vue bibliographique, qui peuvent modifier une image reproduite, ou qui peuvent exiger une modification dans la méthode normale de filmage sont indiqués ci-dessous. |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Coloured covers/ Couverture de couleur                                                                                                                                                                                                                                                              | Coloured pages/ Pages de couleur                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| Covers damaged/ Couverture endommagée                                                                                                                                                                                                                                                               | Pages damaged/ Pages endommagées                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| Covers restored and/or laminated/ Couverture restaurée et/ou pelliculée                                                                                                                                                                                                                             | Pages restored and/or laminated/ Pages restaurées et/ou pelliculées                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| Cover title missing/ Le titre de couverture manque                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages discoloured, stained or foxed/<br>Pages décolorées, tachetées ou piquées                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| Coloured maps/<br>Cartes géographiques en couleur                                                                                                                                                                                                                                                   | Pages detached/ Pages détachées                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| Coloured ink (i.e. other than blue or black)/<br>Encre de couleur (i.e. autre que bleue ou noire)                                                                                                                                                                                                   | Showthrough/ Transparence                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| Coloured plates and/or illustrations/<br>Planches et/ou illustrations en couleur                                                                                                                                                                                                                    | Quality of print varies/<br>Qualité inégale de l'impression                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| Bound with other material/ Relié avec d'autres documents                                                                                                                                                                                                                                            | Includes supplementary material/ Comprend du matériei supplémentaire                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |
| Tight binding may cause shadows or distortion elong interior mergin/ Lareliure serrée peut causer de l'ombre ou de la distorsion le long de la merge intérieure                                                                                                                                     | Only edition evailable/ Seule édition disponible                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| Blank leaves added during restoration may appear within the text. Whenever possible, these have been omitted from filming/ Il se peut que certaines pages blanches ajoutées lors d'une restauration apparaissent dans le texte, mais, lorsque cela était possible, ces pages n'ont pes été filmées. | Pages wholly or partially obscured by errate slips, tissues, etc., have been refilmed to ensure the best possible image/ Les pages totalement ou partiallement obscurcies par un feuillet d'errata, une pelure, etc., ont été filmées à nouveau de façon à obtenir la meilleure image possible.                                  |  |  |
| Additional comments:/ Commentaires supplémentaires;                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| This item is filmed at the reduction ratio checked belsw/<br>Ce document est filmé au taux de réduction indiqué ci-det                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| 10X 14X 18X                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 22X 26X 30X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |

The copy filmed here has been reproduced thanks to the generosity of:

Seminary of Quebec Library

tails

du

odifier

mage

rrata

pelure.

32X

The images appearing here are the best quality possible considering the condition and legic!!ity of the original copy and in keeping with the filming contract specifications.

Original copies in printed paper covers are filmed beginning with the front cover and ending on the last page with a printed or illustrated impression, or the back cover when appropriate. All other original copies are filmed beginning on the first page with a printed or illustrated impression, and ending on the last page with a printed or illustrated impression.

The last recorded frame on each microfiche shall contain the symbol → (meaning "CONTINUED"), or the symbol ▼ (meaning "END"), whichever applies.

Maps, plates, charts, etc., may be filmed at different reduction ratios. Those too large to be entirely included in one exposure are filmed beginning in the upper left hand corner, left to right end top to bottom, as many frames as required. The following diagrams illustrate the method:

L'exemplaire filmé fut reproduit grâce à la générosité de:

Séminaire de Québec Bibliothèque

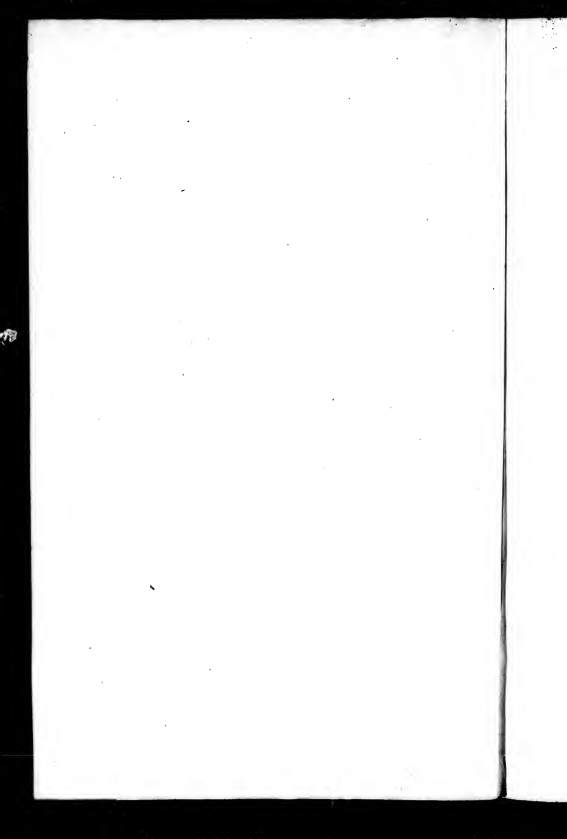
Les images suivantes ont été reproduites avec le plus grand soin, compte tenu de la condition et de la netteté de l'exemplaire filmé, et en conformité avec les conditions du contrat de filmage.

Les exemplaires originaux dont la couverture en papier est imprimée sont filmés en commençant par le premier plat et en terminant soit par la dernière page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration, soit par le second plat, selon le cas. Tous les autres exemplaires originaux sont filmés en commençant par le première page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration et en terminant par la dernière page qui comporte une telle empreinte.

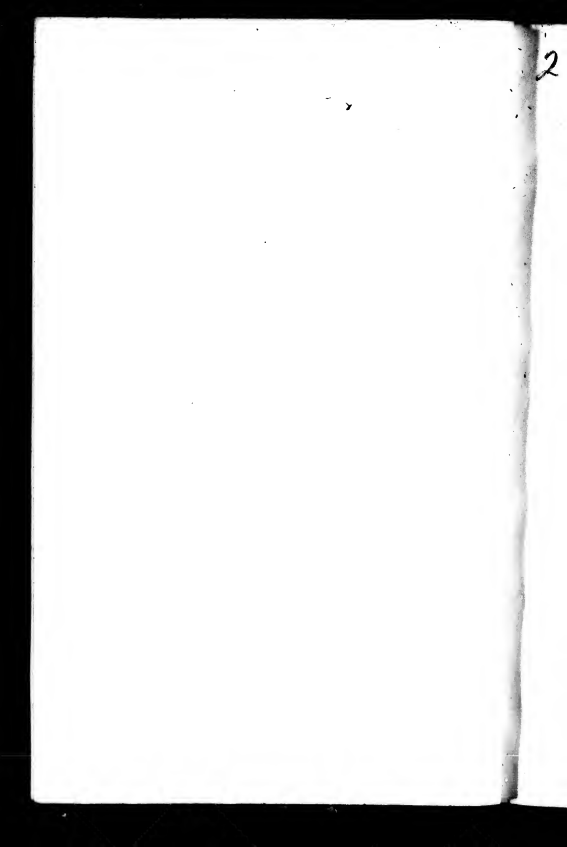
Un des symboles suivents apperaître sur le dernière image de chaque microfiche, seion le cas: le symbole → signifie "A SUIVRE", le symbole ▼ signifie "FIN".

Les cartes, planches, tableaux, etc., peuvent être filmés à des taux de réduction différents.
Lorsque le document est trop grand pour être reproduit en un seul cliché, il est filmé à partir de l'angle supérieur gauche, de gauche à droite, et de haut en bas, en prenant le nombre d'images nécessaire. Les diagrammes suivants illustrent la méthode.

| 1 | 2 | 3 |   | 1 |
|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   | 2 |
|   |   |   |   | 3 |
|   | 1 | 2 | 3 |   |
|   |   | - | 6 |   |



# HISTOIRE DE L'ÉGLISE.



## HISTOIRE DE L'ÉGLIS

PAR BÉRAULT-BERCASTEL;

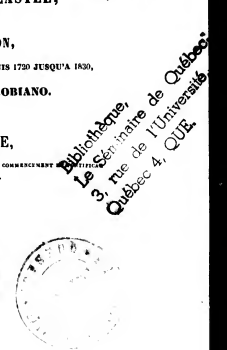
NOUVELLE ÉDITION,

AUGMENTÉE DE SA CONTINUATION DEPUIS 1720 JUSQU'A 1830,

PAR M. L'ABBÉ CONTE DE ROBIANO.

TOME ONZIÈME,

DEPUIS LA NAISSANCE DU JANSÉNISME, EN 1630, JUSQU'AU COMMERCEMENT I D'INNOCERT EI, EN 1676.



LIBRAIRIE CATHOLIQUE DE PERISSE FRÈRES.

LYON, Rue Mercière, 33. PARIS,
Rue Pot-de-Fer-St-Sulpice, 8.

1841

nni soo Price van for soon and soon and

Emi Ses let vinces, Son ze Danger freres I

#### **SOMMAIRES**

#### EN FORME DE TABLE.

#### LIVRE SOIXANTE-TREIZIÈME.

( PRIGINE du jansénisme 1. Commencements de Jansénius, 2. Liaison de Jansénius avec Jean du Verger, 3. Correspondance de ces deux amis, 4. Jansénius prend soin des neveux de du Verger, 5. Conspiration contre le cardinal de Richetieu, 8. Premier titre de l'Augustinus, q. Soulèvement du parti contre l'enseignement connu, 10. Langage et noms bizarres des novateurs, 12. Janson séduit l'université de Louvain, 13. Jansénius recherche en Espagne par l'inquisition, 15. Projet de Bourgfontaines, 16. Propos impies de du Verger à saint Vincent de Paul, 20. Traité de la Virginité par le père Seguenot, 23. Question royale de l'abbé de Saint-Cyran, 24. Son livre intitulé Petrus Aurelius, 27. L'Irlandais Conrius gagné par Jansénius, 29. Le clergé hollandais séduit, 30. Jansénius s'applique à séduire les oratoriens, 31. Du Verger s'attache aux communautés de religieuses, 33. Gustave-Adolphe relève en Allemagne la consédération luthérienne, 34. Grands exploits de Gustave, 36. Résistance de Tilly, 37. Gustave périt dans le sein de la victoire, 41. Mort honteuse de Valstein, 42. Le père Ricci porte l'Evangile en Chine, 44. Anciens vestiges du christianisme dans cet empire, 45. Progrès de l'Evangile, 46. Arrivée des missionnaires dominicains à la Chine, 48. Institutions des sœurs de la charité, 50. Les filles de la Providence, et celles de la Croix. Etablissement de l'hôtel général et des enfants trouvés, 52. Conversion du père Bernard, 54. Sa charité pour les pauvres malades et pour les prisonniers, 57. Conversions merveilleuses, 60. Humble pauvreté du père Bernard, 62. Fondation du collége des Trente-trois . 63. Mort du père Bernard , 65. Son testament. Institution des religieuses du refuge, 66. Affaire de Galilée avec l'inquisition, 69. Possessions de Loudun, 72. Commencement des revers du roi Charles I d'Angleterre, 75. Louis XIII met son royaume sous la protection de la sainte Vierge, 77. La séduction introduite à Port-Royal, 78. Jansénius parvient à l'éveché d'Ypres, So. Son livre intitule Mars Gullicus, 81. Il meurt de la peste. Sa soumission à l'égard du saint Siége, 82.

#### LIVRE SOIXANTE-QUATORZIÈME.

EMPRISONNEMENT de l'abbé de Saint-Cyran, 89. Son procès, 90. Ses aveux. Ses lettres, 92. Charités prodigieuses de saint Vincent de Paul en plusieurs provinces, 94. Ses aumônes à Paris, 99. Sa générosité etsa foi en la Providence, 101. Son zèle pour le salut des malheureux. 103. Condamnation de Cyrille-Lucar. Danger de schisme en France, 106. Traité des libertés de l'église gallicane par les freres Dupuy. L'Optat Français du docteur Hersent, 110. Sa refutation par le père

ttabardeau, 111. Publication de l'Augustinus, 113. Troubles excités par cet ouvrage, 117. Le saint office en défend la lecture, 118. Manœuvres du particontre le décret du saint office, 119. Livre du chancelier Fromond, intitulé l'Anatomie de l'houme, 120. Bulle In eminenti, donnée par Urbain VIII, contre l'ouvrage d. Jansénius, 123. Analyse de cet ouvrage considéré par rapport aux cinq propositions, 126. Toutes ces propositions se trouvent dans l'Augustinus, les unes en termes parfaitement équivalents, les autres en termes exprés, ou plus durs, 127. Jansénius n'a pas tiré sa doctrine de saint Augustin, 128. Il l'a tirée de Lutheret de Calvin, 152. Jansénius, plagiaire de ces hérésiarques et de leurs disciples, dans les choses mêmes où il se glorifie le plus d'être inventeur, 161. Il a pris des héretiques ce que l'Eglise y a condamné, 165. Témoignage du ministre Sainuel Desmarais, 166.

#### LIVRE SOIXANTE-QUINZIÈME.

B n R I é sa pe le sé

pu lo

Ja

Ba

do

l'al

cler

tant

jans

cha

d'A

préa

fait

par

nau

àl'é

de la

de c

vérit

nule

Nice

PUBLICATION de la hulle In eminenti, 169. Le parti députe à Rome Sinnick et Parpe, 170. Bress envoyés dans les Pays-Bas, pour consondre les resractaires, 171, 172. La hulle In envinenti reçue en France avec soumission, 175. Ouvrage de Théophile Béguin contre l'infaillibilité de l'Eglise dispersée, censuré par la Sorbonne. La bulle d'Urbain VIII est reçue en Espagne, et dans toutes les églises catholiques, 178. Chicanes des refractaires flamands. Innocent X succède à Urbain VIII, et fait publier la bulle In eminenti à Bruxelles, 179. Résistance et conduite fausse de l'université de Louvain. Zèle de l'archiduc Léopold, 180. Déclaration exemplaire de l'université de Douay, 181. Belle réponse du docteur Sylvins. Livre de Fromond, intitulé la Lanterne et les Mouchettes, 183. Sa réfutation par le docteur Randour, 184. Soumission de l'université de Louvain, de l'archevêque de Malines et de l'évêque de Gand, 185. Caractère du jeune docteur Antoine Arnaud, qui fait l'apologie de l'Augustinus, 186. Condamnation de la théologie familière de l'ablé de Saint-Cyran, 187. Condamnation de la Somme du jésuite Bauny. Libelle intitulé Théologie Morale des jésuites, 188. L'Anticoton, 189. Le père Moralès, dominicain, obtient la condamnation des cérémonies chinoises, 190. Progrès de l'Evangile à la Chine. Révolution de cetempire, 191. Le pére Schaal engage l'empereur Xunchi à protéger le christianisme, 194. Fondation de la mission de Chensi par le père Faber, 195. Mort de Xunchi. Violente persecution, 197. Punition des persecuteurs, 198. Estime du jeune empereur Caugi pour le pere Verbiest, 199. Etat florissant du christianisme à la Chine, 200. L'évêque de Basilée, chinois de nation. Différend entre la cour de Rome et celle de France, 201. Supplice du comte de Stafford et de l'archevêque de Cantorbery, 206. Extrémités où le roi d'Angleterre est réduit par ses sujets, 207. Guerre civile en Angleterre, 210. Caractère de Cromwel, 213. Il gagne la bataille de Morstonmoor, 214. Secte des indépendants, gagnée par Cromwel. Etranges qualités de Fairsax, 216. Bataille de Naesby et ses suites, 217. Le roi d'Angleterre se jette entre les bras des Ecossais, 220. L'attachement de Charles I à ses préventions hérétiques, vraie cause de sa perte, 221. Il est livré par les Ecossais au parlement d'Angleterre, 222. Cromwel soulève l'armée contre le parlement, 223. Il se rend maître de Londres, 224. Fourberies de Cromwel, 225. Le roi prend la fuite, est arrêté et emprisonné, 226. Hypocrisie de Cromwel, 228. On se soulève de toute part contre lui, 230. Il triomphe partout, 231 Fairfax remet le roi entre les mains de Cromwel, 232. Toutes les couronnes

ar cet outi contre le
matornée di
ouvrage di
opositions,
mes parfainsenius n'a
alvin, 152.
oses mêmes

que l'Eglise

e Sinnick et ctaires , 171, age de Théoa Sorbonne. catholiques, VIII, et fait ite fausse de ation exemius. Livre de par le docteur se de Malines paud, qui fait ière de l'abbé Libelle inti-Moralės, doogres de l'Ege l'empereur Chensi par le ion des pert , 199. Etat ois de nation. du comte de d'Angleterre ère de Cromdépendants , Naesby et ses eo. L'attachee. 221. Il est ulève l'armée ies de Crom-Lypocrisie de phe partout, es couronnes de l'Europe occupées de la guerre d'Allemagne, 233. Exploits du duc de Saxe-VVeimar, 234. Obstacles mis par les sectaires à la paix de l'Europe, 237. Traité de VVestphalie, 242.

#### LIVRE SOIXANTE-SEIZIÈME.

Le parlement d'Angleterre réduit à quarante scélérats de vile condition, 246. Création de la cour de haute-justice. La vierge d'Herford. Cromwel contresait l'inspiré, 247. Il est démenti publiquement par la femme de Fairsax. Le roi Charles I d'Angleterre condamné juridiquement et décapité, 248. La royauté abolie en Angleterre, 249. La chambre des pairs supprimée. Cromwel maître absolu, sous le nom de protecteur, 250. Charles Hersent, poursuivi par le saint office, s'enfuit de Rome, 252. Le docteur Cornet dénonce les cinq propositions de Jansénius, 253. Hesense des cinq propositions, 254. L'assaire est portée au parlement, 255. Les évêques recourent au saint Siège, 256. Intrigues du parti, 258. Onze évêques opposants écrivent au pape, 25q. Agents du parti à Rome, 261. Examen des cinq propositions, 262. Rapport des suffrages en présence du pape, 263. Les prémontrés, les capucins et les carmes déchaussés se déclarent contre la doctrine de Jansénius, 265. Union de la froude et du Jansenisme. Aventure du cardinal de Retz. Audience publique accordée aux agents du jansénisme à Rome, 273. Leur écrit à trois colonnes, 267. Publication de la bulle d'Innocent X contre les cinq propositions de Jansénius, 283. Lettres patentes pour l'acceptation de la bulle en France. Lettre des évêques français au pape, 287. La bulle reçue par tout le royaume, 288. Zèle éclatant de la ville de Poitiers, 280. La bulle reçue sans contradiction dans les Pays-Bas. Zele de saint Vincent de Paul pour les décisions de l'Eglise, 200. Lettre du docteur Hallier Lagaut à saint Vincent, 300. Rétractation du père Wading et de l'abhé de Bourzeis, 303. Subteringes des réfractaires, 304. Principes généraux qui les confondent, 310.

#### LIVRE SOIXANTE-DIX-SEPTIÈME.

Bons effets de la luille d'Innocent X, 313. Condamnation des cinq propositions an sens de Jansénius, confirmée par le clergé de France, 314. Bref à l'assemblée du clerge, 316. Différents écrits des jansénistes, condamnés à Rome, 317. Les protestants applaudissent aux jansenistes , 318. Mort d'Innocent X , 319. Caloinnies des jansenistes. Le père Pierre Claver meurt en odeur de sainteté, 320. Son admirable charité pour les Nègres, 321. Son courage au service des lépreux, 328. Election d'Alexandre VII, 331. Conversion de la reine Christine de Suède, 332. Secte des préadamites, 333. Origine des quakers, 334. Commencement de la distinction du fait et du droit, 337. Lettre d'Arnaud à un duc et pair, 338. Elle est condamnée par la Sorbonne, 342. L'auteur est retranché de la faculté. Emportements d'Arnaud et de ses partisans contre la Sorbonne, 343. Fausses imputations des jansénistes à l'égard de saint Augustin, de saint Chrysostôme et des thomistes, 344. Origine de la célébrité de Port-Royal, 347. Lettres Provinciales de Pascal, 351. Caractère de cet ouvrage et de son auteur, 352. Impostures honteuses de Pascal, 357. Origine veritable du probabilisme, 35q. Traduction latine des Lettres Provinciales, avec les notes de Wendrock. Fondation des communautés de Saint-Sulpice et de Saint Nicolas du Chardonnet, 361. Décret d'Alexandre VII en faveur des cérémonies chinoises, 365. Missions de Syrie, 366. Origine des chrétiens maronites, 368. Roligion des Druses, 369. Vocation du père Lambert, jesuite, aux missions de Syrie, 370. Le célèbre maronite Abunausel, 372. Aventure singulière d'une catholique hollandaise, 375. Conversion et martyre d'une jeune Turque et de deux évêques, 378, 379. Conversion des patriarches schismatiques de Damas et d'Alexandrie, 380. Monastère de Cannobin, 381. Monastère de Saint-Elisée. Vie des moines maronites, 383. Chapelle de sainte Marine. Monastère de Saint-Antoine du Liban, 385. Travaux et fruits des missions de Syrie. Origine des Coptes et leur croyance, 386. Etat déporable de la religion en Egypte. Topographie de l'Egypte, 388. Etat présent des anciens monastères de Scété et de Nitrie, 389. Courses apostoliques du père Sicard, 390. Il annonce l'Evangile à une troupe d'Arabes, 392. Curé vertueux de Girgé. Monastères de la Thébatde. Monastères de Saint-Antoine et de Saint-Paul, 393. Chicanes des jansénistes pour éluder les décisions de l'Eglise, 396. Bref d'Alexandre VII, en confirmation de la bulle d'Innocent X, 397. Bulle sur le même sujet, 398.

#### LIVRE SOIXANTE-DIX-HUITIÈME.

M

C

CI

ge

en

mé

tra

tie

Мa

d'I

EXPLICATION et frivolité de la dictinction du fait et du droit, 400. L'inséparabilité du fait et du droit, reconnue par Arnaud, 402. Formulaire du clergé de France 405. Cas de conscience proposé par Arnaud, 406. Improbation de l'évêque d'Alet. 407. Réplique d'Arnaud, 408. Changement de l'évêque d'Alet, 409. Lettres Provinciales condamnées à Rome, avec d'autres écrits jansénistes. Condamnation de l'apologie des casuistes faite par le père Pirot, 410. Missions de Madagascar, 412. Missions dans les montagnes et les îles d'Ecosse, 413. Missions de Barbarie. Confession genéreuse d'un jeune Français et d'un jeune Anglais, 415. Conversion d'un renégat, et son martyre, 416. Mort de saint Vincent de Paul, 419. Le roi Charles II d'Angleterre, après les plus grands dangers, est rétabli sur le trône, 421. Le clergé de France condamne les Disquisitions de Paul Irénée, et les ouvrages de Wendrock, 429. Condamnation du missel romain traduit par le docteur Voisin, et des heures de Laval, 429. Rétractation du mandement donné par les vicaires généranx de Paris, 432. Rétractation authentique de l'abbé de Bourzeis, 433. Variation de M. de Gondrin, archevêque de Sens, 434. Changement eclatant des evêques d'Alet et de Pamiers, 435. Indocilité des religieuses de Port-Royal, 436. Division des jansenistes au sujet du formulaire, 437. Brouilleries de Pascal avec le parti, 441. Conférences ménagées par l'évêque de Comminges et le père Ferrier, 443. Le journal de Saint-Amour proscrit par le conseil d'état, 447. Foi humaine et ecclésiastique, exigée par M. de Péréfixe, 449. Opiniâtreté des filles de Port-Royal, 45a. Conversion de l'abbé de Rancé, 457. Description de l'abbaye de la Trappe, et ile son austérité, 460. Absurdités frauduleuses avancées contre la bulle d'Alexandre VII, 433. Bulle nouvelle, contenant le formulaire, 464. Mandements schismatiques des évêques d'Alet, de Pamiers, d'Augers et de Beauvais, 466. Alexandre VII condamne quarante-cinq propositions de morale relachée. Déclaration du même pape touchant l'attrition, 468. Confirmation de l'institution de Notre-Dame de la charité. Institution des eudistes, 469. Déclaration de Louis XIV, contre le bluphême, 470. Les poursuites commencées contre les évêques réfractaires sont ralenties par la mort d'Alexandre VII, 471. Bonnes et mauvaises qualités de ce pape, 471, 472. Le cardinal Rospigliosi lui succède, sous le nom de Clément IX, 473.

tes, 368. Roons de Syrie, ne catholique eux évêques, 'Alexandrie, s moines mane du Liban, nur croyance, te, 388. Etat nostoliques du curé vertueux

et de Saint-

'Eglise , 396. 7. Bulle sur le

E.

L'inséparabirgé de France veque d'Alet Lettres Prodamnation de lagascar, 412. arbarie. Connversion d'un Le roi Charrône, 421. Le es ouvrages de octeur Voisin, es vicaires géeis, 433. Vant des evêques , 436. Divil avec le parti, rier, 443. Le naine et ecclé-Port-Royal, de la Trappe, le d'Alexandre schismatiques Alexandre VII tion du même e-Dame de la ontre le blas aires sont raés de ce pape, nt IX , 473.

#### LIVRE SOIXANTE-DIX-NEUVIÈME.

CLÉMENT IX poursuit les quatre évêques. Dix-neuf évêques écrivent au pape en faveur des quatre réfractaires, 474. Ils écrivent au roi et à tous les évêques du royaume, 475. Clément IX condamne le nouveau Testament de Mons, et de Rituel d'Alet, 476. Projet d'accommodement pour les quatre évêques, 477. Leur lettre au pape, 480. Leur conduite frauduleuse, 481. Les députés du chapitre de Pamiers surpris par leur évêque, 484. Toutes les personnes de poids certifient au pape la sincérité des quatre évêques, 485. Arrêt surpris au conseil d'état en faveur des quatre évêques, 486. Ils protestent de leur sincérité au souverain pontife, 487. Certificat de l'évêque de Châlons, 489. Attestation et profession de foi d'Arnaud. Bref de Clément IX aux quatre évêques, 490. Bref aux prélats médiateurs, 491, Mandement de l'archevêque de Paris, pour les religieuses de Port-Royal, 492. Médaille frappée furtivement au sujet de la paix de Clément IX, 493. Réflexions sur la relation du cardinal Rospigliosi, 494. Mort de Clément IX. Election de Clément X. Injures et libelles du parti. Morale pratique des jésuites, 496. Traité Théologique et Politique de Spinosa, 498. Les erreurs de Cyrille-Lucar, proscrites par les patriarches d'Orient. Disputes sur le véritable auteur de l'Imitation de Jésus-Christ, 499. Condamnation du livre intitulé: Avis de Marie à ses dévots indiscrets. Les registres clandestins des greffes des quatre évêques mis en œuvre par celui d'Angers, 503. Réclamation de l'université de cette ville, 504. Arrêt du conseil d'état en faveur de l'université, 505. L'Evangile est porté dans l'intérieur de l'Amérique méridionale, 508. Missionnaires martyrisés en grand nombre, 510. Courage extraordinaire du père Ignace Chomé, 512. Commencements des peuplades chrétiennes du Paraguai, 516. Mammelus du Brésil, 517. Etat et situation des peuplades principales. Conversion des Chiquites, 519. Conversion des Moxes, 521. Martyre du père Baraze et de beaucoup d'autres missionnaires, 522. Election d'Innocent XI, 523.

Praniali made se le pofo en

The second secon

no rap

#### HISTOIRE

### DE L'ÉGLISE.

#### LIVRE SOIXANTE-TREIZIÈME'.

DEPUIS LA NAISSANCE DU JANSÉNISME EN 1630, JUSQU'A LA MORT DE JANSÉNIUS EN 1638.

Si par l'insuffisance présomptueuse de l'esprit humain, il est nécessaire qu'il s'élève des hérésies, il ne peut se faire, pour la même raison, qu'elles tombent tout à coup, et meurent, pour ainsi dire, tout entières. L'hérésie, comme l'hydre que ranimoient ses propres blessures, ni n'expire, ni ne prend naissance à une époque précise; et si nous rapportons celle du jansénisme à l'année 1630, c'est qu'il prit sa forme dans le livre fatal qu'alors Jansénius avoit considérablement avancé; mais il existoit déjà au sein même de la France, dans les restes du calvinisme, qui, tout abattu qu'il étoit dans ce royaume, y avoit laissé des germes de contagion qu'on ne pouvoit extirper qu'avec beaucoup de temps et de travaux 2. Tel est le sort des terres malheureuses où l'hérésie a mis le pied, au moins quand ses ravages y ont été considérables. Ainsi voyons-nous, dès le premier âge de l'Eglise, que l'arianisme, par exemple et le pélagianisme, dont le premier sapoit le christianisme par les sondements, et l'autre anéantissoit la grâce qui en est l'âme, enfantèrent le semi-arianisme ou macédonianisme, et le semi-pé-

Bien que nous n'approuvions pas le style et le ton de l'auteur dans ce livre et dans la plupart des suivants, nous n'avons pas cru devoir y rien changer sous ce rapport : le lecteur jugera sans doute que l'éditeur ne doit faire que corriger, mais non pas refondre le premier travail.

lagianisme ou massilianisme. Il étoit donc naturel que l'hérésie de Luther et de Calvin, plus énorme encore que celle d'Arius, poussât des rejetons qui conservassent du moins en

partie la malignité de la sêve qui les avoit reproduits.

Mais à l'exemple des semi-ariens et, des semi-pélagiens, qui avoient pris le nom de macédoniens et de massiliens, les semicalvinistes rougissant de leur origine, et rejetant le nom de leur auteurimmédiat, prirent tantôt celui d'augustiniens, tantôt celui de thomistes, et enfin, par un rassinement inconnu aux sectaires même les plus artificieux de l'antiquité, ils se mirent au rang des êtres fantastiques et purement imaginaires. On verra par leurs œuvres, s'ils ne sont en effet que des fantômes.

Ce fut après le fameux siége de la Rochelle, lors de la réduction du calvinisme en France, que le semi-calvinisme ourdit principalement ses trames, afin de se répandre dans cette florissante nation, ennuyé qu'il étoit de croupir dans les marais obscurs où il avoit été conçu et jusque-là resserré. Corneille Jansen son auteur apparent, mieux connu sous le nom latinisé de Jansénius, naquit en 1585, d'une famille commune, au village d'Ackoi dans le comté de Léerdam en Hollande. Il apprit les éléments de la grammaire à Léerdam, commença ses humanités à Utrecht, puis alla faire sa rhétorique à Louvain, dans le collège des jésuites. Selon l'abbé de Mourgues, dont nous aurons encore occasion de parler, il demanda d'être admis dans leur société, ne l'obtint pas, et n'oublia jamais ce refus, qu'il prit pour un affront. Il abandonna leur collége pour un autre de la même ville, où il sit son cours de philosophie. Il sit ensuite sa théologie sous Jacques de Baie ou Baïus, neveu du fameux Michel, et sous Jacques Janson, tous deux zélés propagateurs du baïanisme. C'est ainsi que ces erreurs, non-seulement se perpétuèrent, mais acquirent un accroissement ou un développement qui remplit toutes les vues de leur premier auteur. Janson en particulier, trouvant dans Jansénius tous les talents propres à remplir un jour dans le parti le personnage principal qu'il y faisoit lui-même depuis la mort du fameux Baïns, n'omit rien pour les cultiver. Il se donna la peine de diriger avec une attention très-particulière les études d'un élève si utile à ses fins.

que l'héque celle moins en its. igi**ens, qui** , les semiom de leur tantôt celui u aux secmirent au . On verra fantômes. e la réducsme ourdit ette florismarais obeille Jansen latinisé de , au village l apprit les ses humauvain, dans dont nous être admis s ce refus, ge pour un ophie. Il fit , neveu du zélés pronon-seulement ou un remier auus tous les personnage

du fameux

cine de di-

d'un élève

Jansénius ent pour compagnon d'étude, et bientôt pour ami de cœur, Jean du Verger de Haurane, qui étoit venu de Baïonne, lieu de sa naissance, faire sa théologie à Louvain, où il avoit d'abord fréquenté le collége des jésuites, et, comme son ami, avoit passé sous la discipline de Janson. Sur la parole de leur maître commun, tous deux se passionnèrent pour les nouveautés de Baïus, qu'on leur vantoit comme la pure doctrine de saint Augustin. Cependant Jansénius trouvant l'air de Louvain contraire à sa santé, altérée par trop d'application, et du Verger lui ayant procuré une place de précepteur à Paris, il v sit connoissance avec le père Gibieuf, et se fortissa dans les nouvelles opinions sur la grâce et le libre arbitre, par la lecture d'un traité de cet oratorien touchant la liberté de Dieu et de la créature. Isaac Habert, docteur de Sorbonne, puis évêque de Vabres, avoit donné son approbation à cet ouvrage, étant encore jeune docteur; mais ayant reconnu dans la suite, à ce qu'il dit lui-même, que la doctrine en étoit hérétique, il réroqua son approbation 1. Après quelques années de séjour à Paris, Jansénius suivit du Verger à Baïonne, dont l'évêque les placa tous les deux : il fit le premier principal du collége; et l'autre, qui étoit homme de condition, chanoine de la cathédrale. Ils y passèrent ensemble cinq à six ans, fort appliqués à la lecture des Pères, et principalement de saint Augustin, où, comme il parut par leurs productions, ils s'attachèrent beaucoup moins à l'interprétation commune, et au sens de l'Eglise, qu'aux sentiments singuliers dont les avoit prévenus Janson. Comme l'évêque de Baïonne, Bertrand d'Eschaux, fut ensuite transféré à l'évêché de Tours, il donna du Verger à l'évêque de Poitiers, Henri de la Roche-Posai, qui le fit son grand vicaire, chanoine de sa cathédrale, puis abbé de Saint-Cyran, en se démettant de cette abbaye en sa faveur.

Bientôt, ennuyé de l'absence de son ami et de son protecteur, Jansénius quitta lui-même Baïonne pour retourner à Louvain, et Janson, qui avoit toujours sur lui de grandes vues, lui procura la principalité du collége de Sainte-Pulquérie, fondé nouvellement dans cette ville. C'est ici proprement que

ī,

s'ourdit la trame du semi-calvinisme, et que se développa le savoir faire de ce parti en bien des genres. Que ne pouvonsnous tenir ces manœuvres ensevelies dans un oubli éternel! Mais si pour les personnages bien ou mal samés dans le public, il est en général du devoir de l'historien de dire courageusement la vérité, quelle prévarication, quelle trahison même ne seroit-ce pas dans un historien de l'Eglise, si, par un lâche silence, il sembloit souscrire aux calendriers schismatiques, qui érigent en saints des novateurs opposés à l'enseignement du chef et des membres du corps de l'apostolat, c'est-à-dire à la foi de l'Eglise universelle, et qui en font des saints d'autant plus illustres, qu'ils l'ont combattue avec plus d'éclat! Usons néanmoins de toute la réserve qu'un zèle éclairé peut permettre, et de toute l'impartialité qui ne va pas jusqu'à rendre neutre entre la foi et l'erreur; mais sur toute chose, d'une circonspection et d'une exactitude où ne puissent mordre que reux des sectaires qui nient sans front, comme sa raison, tout ce qui n'est pas favorable à leur secte. L'histoire, à qui le ton contentieux sied d'ailleurs si mal, ne s'écrit pas pour des opiniâtres que les controverses les plus pressantes n'ont jamais pu réduire. Il nous suffit que tout catholique, tel que nous les avons avec l'Eglise, que tout fidèle soumis aux décisions du siège apostolique, souscrites par le corps de l'apostolat, ou de l'épiscopat, reconnoisse la vérité, et trouve un préservatif contre la séduction de l'hypocrisie.

Jansénius, en place à Louvain, renouvela ses protestations d'amitié à du Verger, qui déjà l'avoit prévenu, et bientôt il lui en donna des témoignages effectifs. D'abord il lui répondit, qu'à l'ouverture de sa lettre, il avoit versé des larmes en abondance, et que, pour cacher sa foiblesse, il avoit été obligé de quitter la compagnie, comme autrefois le patriarche Joseph à la vue de Benjamin. « Alors, poursuit-il 1, je lâchai la bonde à ma passion, et me contentai de me témoigner à moi-même en ma solitude, où il n'y avoit d'autre témoin que Dieu et moi, que mon affection n'est pas du tout tirée du fond de l'âme par syllogisme, mais enracinée dans la moelle, et épandue par le

ju

lo

ne

lé

les

110

sai

de

qui

que

je i

par

<sup>4</sup> Jans. Lettr. du 19 mai 1617.

eloppa le ouvons-. éternel! ns le pue couraon même un lâche matiques, ignement it-**à-**dire à s d'autant at! Usons peut perı'à rendre d'une cirordre que ison, tout qui le ton ır des opit jamais pu e nous les cisions du ostolat, ou

otestations
ientôt il lui
répondit,
es en aboncobligé de
cobligé de
cobligé

préservatif

sang. » Tout autre que le sombre du Verger se fût déridé sans doute à cette expression, à cette flatteuse assurance d'une tendresse qui ne procède pas, comme un syllogisme, de la surface de l'âme, mais qui circule dans le sang, et s'enracine dans la moelle : mais du Verger avoit le langage presque aussi batave, et le génie infiniment plus singulier que Jansénius, qui s'énonce au moins raisonnablement en latin, et qui ne manque pas de finesse dans la pensée. Rien de plus remarquable, au contraire, dans les écrits de l'abbé de Saint-Cyran, qu'un galimathias bizarre, dont l'on trouve presque à chaque page des traits aussi risibles qu'inintelligibles. Il est vrai qu'alors le goût n'étoit pas encore bien épuré; mais la netteté des idées, la propriété de la diction, ou du moins le bon sens est de tous les siècles. Pour ce qui est du goût même, combien de chefs-d'œuvre n'en trouve-t-on pas à cette époque, ou peu s'en faut, dans les productions de Pascal, de Nicole, de Saci, des Arnaud, et de tant d'autres écrivains du même parti, sans compter les autres? Tous ceux-là néanmoins faisoient hommage à l'auteur de la Question royale : tant il importe à une secte d'attribuer à son patron tous les genres de mérite.

L'amitié de Jansénius pour l'abbé de Saint-Cyran n'étoit pas cependant tellement enfoncée dans le sang et dans la moelle, qu'elle ne débondât, pour meservir de ses expressions, jusque sur les neveux de son ami, et qu'elle ne fit débonder, loyalement ou non, ce n'est point à nous d'en juger, qu'elle ne sit débonder, au moins sur l'un des deux, la bourse du collége dont il étoit dispensateur comptable. Les lettres suivantes, sans y rien ajouter, sinon que Barcos et d'Arguibel étoient les neveux de Saint-Cyran, expliqueront cette énigme. Votre neveu, lui écrivoit-il, se porte bien ... : il n'étoit pas nécessaire que vous, ou M. votre frère se mit en peine avec tant de soin; car je lui fournirai, tant que vous voudrez, tout ce qu'il lui faudra, de l'argent du collège, je le dis naïvement, que j'ai entre les mains. Quant à Barcos, lui écrivoit-il encore, je n'ai rien omis de ce que vous requérez de moi ; ni y croyant par votre considération plus qu'obligé. Vous vous mettez trop

<sup>1</sup> Lettres de Jans. à S. Cyr. 1, 4, 10, 11, 14.

The Training of the Continue o

en peine du fournissement de ce qu'il aura besoin; et il me semble que vous n'apportez pas en cela votre rondeur accoutumée: car je vous ui tant de fois répété que cela ne m'incommode aucunement; et je le dirois franchement, s'il étoit autrement. Non que j'aie tant de moyens de moi-même qui n'ai rien, sinon ma vie; mais c'est l'argent du collège qui est entre mes mains, qui permet bien cela et davantage, sans qu'aux comptes que je rends toutes les années, personne du monde en sache rien. Je ferai tout de même à l'égard d'Arguibel, quand il en sera besoin; et quand il seroit besoin de rendre compte entier de l'argent du collège, le peu de crédit que j'ai ici m'en feroit trouver au besoin: mais nous ne sommes pas à ces termes.

Les dévots de Saint-Cyran et de Jansénius prétendent qu'on a mis en poudre les inculpations fondées sur cette correspondance, et en appellent principalement à la réfutation victoricuse, disent-ils, qu'en a faite le grand Pascal dans la seizième de ses lettres provinciales. C'est encore aux lecteurs qu'il appartient de juger si cette pièce est victorieuse. La voici : « Pourquoi voulez-vous que Jansénius, disant à son ami, ne vous mettez point tant en peine de votre neveu, je lui donnerai ce qui est nécessaire, de l'argent qui est entre mes mains, il ait voulu dire par-là qu'il prenoit cet argent pour ne le point rendre, et non pas seulement pour le remplacer? Mais ne faut-il pas que vous soyez bien imprudents, d'avoir fourni vous-même la conviction de votre mensonge, par les lettres de M. d'Ypres que vous avez imprimées, qui marquent en esset que ce n'étoit que des avances qu'il devoit remplacer? C'est ce qui paroit, dans celle que vous rapportez du 19 juillet 1619, en ces termes qui vous confondent : Ne vous souciez pas des avances, il ne lui manguera rien tant qu'il sera ici. Et par celle du 6 janvier 1620, où il dit : Vous avez trop de hate; et quand il seroit question de rendre compte, le peu de crédit que j'ai ici me feroit trouver de l'argent au besoin. »

t

le

to

to

pè

in

sir

pu du

de

par

gus

care cho

don

gag

cela

Voilà le grief et la défense dans leur simplicité et toute leur intégrité. Sur quoi chacun peut au moins juger de quel côté se trouve la vraisemblance après qu'on aura observé comment la dextérité de l'apologiste coule sur les textes du principal

; et il me adeur ace cela ne ement, s'il moi-même collège qui atage, sans ersonne du ard d'Art besoin de u de crédit are sommes

prétendent r celle cora refutation scal dans la aux lecteurs torieuse. La disant à son neveu, je lui st entre mes gent pour ne placer? Mais avoir fourni par les lettr**es** marquent en t remplacer? du 19 juillet vous souciez *l sera ici*. Et trop de háte; peu de crédit

et tonte leur de quel côté rvé comment du principal comptable, comment il les tronque, les sépare ou les rapproche. substitue des mots vagues à des termes précis, use en un mot de tous les jeux qui ont rendu ses Provinciales si fameuses: comment il supprime en particulier ce qui rend sa cause plus suspecte, tout ce qui lui donne un air de manœuvre furtive. comme le fait ce passage : Non que j'ai tant de moyens de moi-même, qui n'ai rien, sinon, ma vie; mais c'est l'argent du collège, qui permet bien cela et davantage, sans qu'aux comptes que je rends toutes les années, personne du monde en suche rien. Et, Quand il seroit besoin de rendre compte entien.... mais nous ne sommes pas à ces termes. Pascal accorde luimême qu'au moins Jansénius avançoit l'argent de sa recette, dans l'intention de le remplacer. Mais cette conduite est-elle d'une probité bien scrupuleuse, dans un receveur qui n'a rien, sinon la vie, qui fait néanmoins ces avances durant plusieurs années consécutives, qui les fait à l'insu de ses commettants, sans que personne du monde en sache rien, jusque dans les comptes qu'il rend toutes les années? Aussi Libert Fromont, tout voué qu'il étoit à Jansénius, nous dit bonnement qu'il n'étoit pas scrupuleux 1. L'ami qui participoit au moins à des avances illicites, ne l'étoit donc pas plus que lui en cette espèce. Voilà cependant les saints que des rigoristes élèvent infiniment au-dessus de Vincent de Paul; voilà ceux qu'ils inscrivent dans leurs calendriers schismatiques, et à qui les simples abusés rendent un culte superstitieux. Et puisque la pureté du culte n'importe pas moins à l'Eglise que l'intégrité du dogme, voilà donc aussi un juste motif pour faire voir le degré de confiance qu'on peut raisonnablement accorder à de pareils saints.

Encore un trait à l'appui du dire de Fromont, touchant l'augustinien peu scrupuleux. Saint-Cyran, qui se flattoit que le cardinal de Richelieu, instrument très-propre à faire de grandes choses, disoit-il<sup>2</sup>, ne nuiroit pas à l'affaire de l'Augustinus, dont Jansénius s'occupoit alors, s'appliquoit de son côté à gagner les bonnes grâces de ce ministre tout-puissant, et pour cela il engagea Jansénius à le louer dans ses écrits. Ces louanges

<sup>2</sup> Synope. vitæ Jans. - 2 Jans. Lett. 42, 45, 200.

The second secon

apparemment firent peu d'impression sur l'esprit de Richelien. En tout cas, le panégyriste n'en concut pas plus d'affection pour l'objet de ses éloges. La reine mère de Louis XIII, qui s'étoit retirée en Flandre fort irritée contre le cardinal-ministre à qui elle attribuoit sa disgrâce, communiqua son animosité aux Flamands, déjà très-mal disposés à l'égard de ce ministre. Voici ce qui en résulta, selon le témoignage du premier aumônier de cette princesse 1, l'abbé de Mourgues, qui l'avoit accompagnée dans son évasion. Ce qui est de ma connoissance très-particulière, dit-il en écrivant à un homme en place, et que par son avis et permission (de Jansénius), un nommé Alfeston, (qui par la suite expia son attentat sur la roue, dans la ville de Metz, le 24 septembre 1633), entreprit de massacrer le cardinal de Richelieu. Il n'en put trouver l'occasion: mais tournant sa fureur contre M. de Puy-Laurens, envoyé à Bruxelles pour réconcilier la reine avec le roi son fils et avec son premier ministre, il porta l'audace jusqu'à tirer sur lui, suivant la lettre déjà citée, dont voici les expressions: Aussi le coup de mousqueton fut tiré dans le palais de Bruxelles contre M. de Puy-Laurens, duquel coup on pouvoit tuer plusieurs personnes, si l'outil dont on se servoit n'eût perdu dix-sept balles ou postes, de vingt, les trois restantes ayant blessé trois hommes à la tête. Je ne dis pas qu'il (Jansénius) ait été l'auteur de la manière de l'attentat; mais j'ai su certainement qu'il avoit ôté le scrupule à ceux qui l'avoient consulté si l'on pouvoit se défaire de ce cavalier en conscience.

Le parti n'a pas manqué de crier à la calomnie : il a traité l'abbé de Mourgues de scélérat, d'enragé, de misérable. Mais les injures ne réfutent pas mieux qu'elles ne prouvent. Ce qu'il y a de notoire, c'est que cet abbé, parmi tous les orthodoxes, a passé constamment pour un homme d'honneur et de probité, et nous avons cru devoir consigner ici un hommage si juste. Cependant, comme en matière de justice on ne doit pas moins aux ennemis de l'Evangile qu'à ses défenseurs, nous observerons qu'un témoignage unique, quelque irréprochable que

d

q

Q

ex

8 (

ell dei

COI

noi bar

<sup>1</sup> Lettre de L. de Mourgues à M. de Chanmontel, imprimée et réimprimée plusieurs sois.

icheli**e**u. 'affection XIII, qui linal-mison aniard de ce ge du pregues, qui e ma con-10mme en énius ), *un* ntat sur la , entreprit ut trouver Puy - Lauavec le roi ace jusqu'à les expresle palais de on pouvoit n'eut perdu ayant blessé pius ) *ait été* ertainement sulté si l'on

: il a traité frable. Mais ent. Ge qu'il orthodoxes, et de prohommage si ne doit pas rs, nous obochable que

e et reimprimée

soit le témoin, n'est pas sussisant pour sonder un jugement rigoureux et sixe: il ne peut autoriser qu'un soupçon. Mais jusqu'à ce que cette preuve imparsaite soit combattue autrement que par des injures, est-il raisonnable d'ériger en saints, indépendamment même de toute considération quant à la doctrine, ceux qui demeurent chargés de pareils griess? En sautil autant au tribunal apostolique pour empêcher la canonisation? Les saints, il est vrai, peuvent être noircis aussi-bien que les méchants; mais ils ne seront jamais reconnus par l'Eglise, que leur vertu ne sorte du nuage aussi pure et aussi éclatante que le soleil après son éclipse.

Après avoir fait connoître le père du jansénisme, il s'agit d'examiner la naissance de l'enfant. On ne peut mieux la fixer qu'à l'époque où finit le premier tome de l'Augustinus, qui tend à prouver que l'enseignement commun de l'Eglise touchant la grâce, n'est que le pélagianisme, ou du moins le semipélagianisme, et qui prouve beaucoup mieux, que le nouvel Augustin est un semi-calviniste, et à bieu des égards un calviniste rigoureux. Mais à la faveur du grand nom d'Augustin, on se promettoit de faire tout passer. On savoit que le titre d'un livre en fait la fortune chez bien des Mécène, et ce fut un coup de partie long-temps médité que l'invention de ce titre imposant. Il ne s'étoit pas présenté au premier essor du génie; on prétend que l'auteur avoit d'abord intitulé son ouvrage : Apologie de Baïus; mais qu'ayant ensuite pressenti l'effet dangereux qu'un parcil titre produiroit à Rome, il l'avoit rejeté, sans toutesois abandonner son dessein. Par un manuscrit de Jansénius même, conservé à Louvain et cité dans le procès du père Quesnel, on voit que le but de son Augustin étoit de justifier les propositions de Baïus. Il commence par ces mots : Ad excusandas opophases magistri nostri Michaëlis: (Pour excuser les opinions particulières de notre maître Michel. ) Mais il n'y a que les lettres initiales des trois derniers mots, encore sontelles d'un caractère hébraïque : on sentoit tout le mystère que demandoit l'entreprise. Les bulles de Pie V et de Grégoire XIII contre les propositions qu'on entreprenoit de défendre donnoient de l'inquiétude; et cet obstacle en effet étoit assez embarrassant. Aussi le manuscrit mystérieux attribue-t-il ces bulles

A CONTRACTOR OF THE PROPERTY O

à Satan, par les artifices duquel, porte-t-il, cet obstacle de la condamnation de Michel Baïus semble avoir été procuré, afin que celui qui voudroit détruire la nouvelle doctrine de lu grace, pour rétablir l'ancienne, parût combattre les décisions apostoliques. Voilà le respect que Jansénius portoit aux souverains pontifes, sans épargner le saint pape Pie V. Ministres des artifices de Satan, ou antechrists, comme les qualificient Luther et Calvin; est-il aucune différence, sinon dans les termes?

al

d

q

te

pa

aj

bc

Po

рh

dυ

do

su

col

per

ma

dan

sa

sièc

par

il n

que

deve

la th pour

à fo

plus

cipe.

jésui

men

ı Ja

Ottius, ministre zuinglien de Zurich, prétend que Jansénius a puisé son système dogmatique dans les actes du synode protestant de Dordrecht, parce qu'il remarquoit entre les deux une parsaite conformité de sentiments sur la prédestination et sur les opérations de la grâce 1, ainsi qu'une même méthode, les mêmes preuves et les mêmes raisonnements. La conjecture est très-fondée: on sait d'ailleurs que Jansénius, muni des actes de ce concile hérétique, et pressé par les catholiques d'y faire des apostilles, le refusa, dans la crainte de se compromettre. Il dit de plus, dans une lettre à son fidèle du Verger 3 que ces actes suivoient presque entièrement la doctrine des catholiques sur la prédestination et la réprobation; qu'ils avoient retranché tout ce qu'il y avoit d'aigre dans l'opinion de Calvin à l'exception de la certitude de la prédestination, de l'inamissibilité de la grace, et de quelques autres fautes. Avec cette façon de penser, il n'est pas étonnant qu'il ne goûta point l'enseignement commun des écoles catholiques. Aussi le docteur Dupin, tout en mitigeant les choses, ne laisse pas de convenir que Jansénius entreprit son ouvrage, non-seulement pour défendre la doctrine des censures fameuses de Douai et de Louvain, mais encore dans le dessein de combattre les sentiments des scholastiques, qu'il croyoit opposés à ceux de saint Augustin sur la grace et la prédestination 4.

C'étoit encore le chancelier Janson, son maître et son oracle, qui lui avoit communiqué, comme un secret inestimable, cette prévention particulière, que lui-même tenoit de Baïus, premier

<sup>\* (</sup>Prat. de Caus. Jans. édit. an. 1653. - 2 Jans. Lettr. 101. - 3 Ibid. Lettr. 12. - 4 Hist. Eccl. du xvII. siecle, part. 2. p. 6.

Sominaire of Somin

stacle de la rocuré, afin trine de lu es décisions aux souve
V. Ministres qualificient on dans les

ie Jansénius synode prore les deux estination et ie méthode. a conjecture uni des actes ues d'y faire promettre . ger 3 que ces s catholiques nt retranché in à l'excepnissibilité de te façon de l'enseigneteur Dupin, nir que Jandéfendre la uvain, mais des scholasrustin sur la

t son oracle, mable, cett**e** ïus, premie**r** 

Ibid. Lettr. 12.

auteur de cette découverte merveilleuse, faite dans les œuvres de saint Augustin. Jansénius écrivit peu après à du Verger qu'il avoit à lui faire part d'un secret de grande importance de touchant la doctrine dont ils faisoient profession l'un et l'autre particulièrement au regard de saint Augustin, qu'il me semble. ajoutoit-il, avoir lu jusque-là sans yeux, et oui sans entendre. Que si les principes qu'on m'en a découverts sont véritables. comme je les juge être jusqu'à cette heure que j'en ai relu une bonne partie, ce sera pour étonner tout le monde avec le temps. Pouvoit-on mieux annoncer la nouveauté, et par conséquent le danger de la doctrine que l'on établissoit? Quel sinistre phénomène! quoi de plus effrayant dans l'Eglise, que des dogmes qui doivent étonner tout le monde! La vraie soi, la doctrine de Jésus-Christ enseignée par les apôtres et leurs successeurs, en tout temps et en tout lieu, l'enseignement commun de l'Eglise, en un mot, a-t-il de quoi étonner le monde catholique?

Voici une autre lettre de Jansénius, toujours à Saint-Cyran, laquelle, sans commentaire, sera sentir parsaitement ce qu'ils pensoient l'un et l'autre de la perpétuité de la foi dans l'Eglise, malgré tout l'étalage de leur parti au sujet de cette vérité sondamentale. Je ne saurois dire comme je suis changé d'opinion et de jugement au sujet de saint Augustin, et je m'étonne que sa doctrine soit si peu connue parmi les savants, non de ce siècle seulement, mais de plusieurs siècles passés. Car, à vous parler naïvement, je tiens fermement, qu'après les hérétiques, il n'y a gens au monde qui aient plus corrompu la théologie, que ces clabaudeurs de l'école que vous connoissez. Que si elle devoit se redresser au style ancien, qui est celui de la vérité, la théologie de ce temps n'auroit plus aucun visage de théologie pour une grande partie.... Je voudrois pouvoir vous en parler à fond; mais nous aurions besoin de plusieurs semaines et de plusieurs mois. J'ose dire avoir assez découvert, par des principes immobiles, que, quand toutes les deux écoles, tant des jésuites que des jacobins, disputeroient jusqu'au jour du jugement, en suivant les traces qu'ils ont commencées, ils ne feroiens

<sup>1</sup> Jans. Lettr. 101. - 1 Ibid. Lettr. 13.

autre chost ve de s'égarer davantage, l'une et l'autre étant à cent pas de la vérité. Je n'ose dire à personne du monde ce que je pense, selon les principes de saint Augustin, d'une grande partie des opinions de ce temps, et particulièrement de celles de la grâce et de la prédestination, de peur qu'on ne me fasse à Rome le même tour qu'on a fait à d'autres, devant que toute chose soit mûre et à son temps.... Cette étude m'a fait perdre entièrement l'ambition que j'eusse pu avoir d'une chaire en l'université, voyant assez qu'il m'y faudroit, ou taire, ou mettre au hasard en parlant... Je suis un peu dégoûté de saint Thomas,

0

P

q

qu m

tre

il

rar

ch

par

fait

éxt

cou

vivi

clin

dix-

con

de f

BOUG

si pi

jetée

de L

Grég

duir

man

voyé

on l'

roma

quest

1 Le

C

après avoir sucé saint Augustin 1.

Impatient d'apprendre à fond de si précieuses découvertes, l'abbé de Saint-Cyran fit le voyage de Louvain. Quand il fut bien au fait, on se concerta pour en faire usage. On convint des mesures les plus propres à mettre en crédit l'ouvrage qui contiendroit le nouveau système; qu'on s'appliqueroit de toute part à décrier les scholastiques, et principalement les jésuites. trop attachés à l'enseignement commun pour espérer de les en déprendre, et trop accrédités pour n'en pas craindre un obstacle insurmontable à la nouvelle doctrine, à moins de les faire tomber dans le dernier mépris; qu'on montreroit beaucoup de chaleur pour les intérêts des évêques, afin de gagner ceux qu'on pourroit, et de les engager tous à humilier les réguliers; que pour les nouvelles communautés de prêtres, on se déclareroit en leur faveur, et l'on ne négligeroit rien pour se les concilier. Nous renvoyons, pour la preuve, à la collection des lettres écrites par Jansénius depuis l'an 1621 où se fit ce complot. A la fin, tant de citations accumulées deviendroient insoutenables. A cette même époque, les deux chess de la secte ébauchée, amis, comme tant d'autres, du mystère et des ténèbres, se firent une espèce d'argot, afin de ne rendre bom secret intelligible qu'à leurs adeptes. Dans ce vocabulaire burlesque, Jansénius étoit nommé Sulpice, Boëce, Cudaro, Quinquarbre. Saint-Cyran étoit Solion, Célias, Durillon, Rongeart. On nome vit l'Augustinus, la grande affaire, le procès, et plus énigmatique ent, Comir ou Comar. Saint Augustin s'appeloit

<sup>3</sup> Jans. Lettr. 38.

(An 1630.)

autre étant à nonde ce que d'une grand**e** u de celles de ne me fasse à ant que toute 'a fait perdre chaire en l'ure, ou mettre aint Thomas,

découvertes, . Quand il fut e. On convint l'ouvrage qui ueroit de toute nt les jésuites, pérer de les en aindre un obmoins de les ntreroit beauafin de gagner umilier les réde prêtres, on roit rien pour e, à la collec-1621 où se fit deviendroient less de la secte tère et des tée rendro lest abulaire burudaro, Quinon, Rongeart. rocès, et plus stin s'appeloit le maître, Séraphi, Aëlius, Gormos. Pour les jésuites, c'étoient les fins, la partie, les gorphorostes, Cyprin et Chimer: ainsi

La tristesse que les deux amis ressentirent après leur séparation est exprimée dans un style qui n'est pas moins singulier. On avoit larmoyé en se quittant; et ces larmes que notre séparation vous a fait fondre, écrivit ensuite Quinquarbre à Rongeart, ont eu tant de pouvoir sur mon humeur froide. qu'elles ont ému les miennes. On se consola par l'heureux pli que la grande affaire prenoit en France. Elle n'avançoit pas moins en Flandre. Quinquarbre avoit déterré certaines racines très-avantageuses à la construction de l'édifice ; et tous les jours il en jetoit, dit-il, quelques morceaux sur le papier, avec espérance de l'amener à son point. Toutefois il doutoit de force choses, non pas tant que son jugement les condamnât, que parce que c'étoit son jugement seul qui le jugeoit ainsi; car s'il fait voir ces choses à Chimer, il sera décrié comme le plus extravagant rêveur qu'on a vu de son temps. Il trouve trop courts les jours qu'on donne à la grande affaire, et voudroit vivre au temps de Josué qui arrêtoit le soleil, ou changer de climat avec les grues, pour aller aux endroits où les jours ont dix-neuf et vingt heures. Quant aux champions qu'on étoit convenu d'enrôler pour soutenir la grande affaire, il tâchera de faire en sorte que tout aille sans désordre, et sans causer de soucis à Rongeart.

Ces enrôlements de champions et ces racines merveilleuses, si propres tout à la fois à la construction d'un édifice et à être jetées sur le papier, faisoient allusion à l'attentat de l'université de Louvain contre les bulles dogmatiques des papes Pie V et Grégoire XIII. Le chancelier Janson avoit enfin réussi à la séduire; et voiei comment il revint sur la virgule fameuse qui manquoit dans la copie manuserite de la bulle de Pie V, envoyée en premier lieu à Louvain : chicane misérable, comme on l'a vu en son temps, puisque cette copie, suivant l'usage romain, n'étoit ponctuée en aucun endroit, et que la virgule en question se trouvoit bien marquée, tant sur l'original du Va-

<sup>1</sup> Lettre 17.

tican, que dans l'imprimé de Grégoire XIII, qui avoit été apporté en second lieu à Louvain par le père Tolet. La clause que regardoit cette virgule, et d'où le chancelier concluoit que le saint Siége avoit permis, sur les remontrances de Baïus, de soutenir quelques-unes des propositions de ce dogmatiseur dans le sens propre des paroles, étoit alléguée avec une mauvaise foi insigne, puisque ces remontrances, qu'il disoit concerner le danger de censurer dissérentes propositions des saints Pères, et qui n'étoit autre chose que l'apologie de Baïus, sont postérieures à la bulle où se trouve la clause. Baïus y déclare même, non-sculement qu'il n'a pas été entendu avant la bulle, mais qu'il n'a rien su de ce qui se passoit à Rome tandis qu'on la dressoit. Mais les batteries de Janson étoient bien dressées, les recrues étoient nombreuses, et tout réussit au gré du recruteur. Il fut conclu par la faculté, que dans ses statuts on effaceroit partout, et spécialement dans la formule qu'on faisoit prononcer à ceux qui étoient promus aux grades, la promesse de n'enseigner et de ne soutenir januis les propositions censurées par les souverains pontifes Pie V et Grégoire XIII. Cette promesse néanmoins se faisoit avec serment; mais tout ce qui profitoit à la secte, devenoit légitime, et la conclusion fut exécutée.

q

81

 $\mathbf{d}_{i}$ 

or let

 $O_l$ 

Lo

lan

pre

Or doc

tèn

me

fait

con

sitio est

plus

line

ced

de s

Cependant Jansénius n'étoit point à l'abri du trouble et de l'agitation d'esprit. Plus j'avance², écrivit-il peu après, plus l'affaire me donne de frayeur. Ce n'étoit pas que l'autorité du siège apostolique lui imposât. Déjà il avoit désespéré que la grande affaire réussît jamais du côté de Rome, et, comme il s'exprimoit, par la voie transalpine: ce qui l'inquiétoit peu; car le pouvoir tramontain, mandoit-il à son ami, est ce que j'estime la moindre chose. Mais la cause de ses frayeurs étoit la proximité des orages dont ses jours étoient menacés, la multitude des voix qui tonneroient contre son système, la nouveauté même de ses opinions, où il voyoit bien des choses dont il confesse qu'il n'avoit jamais our parler dans le monde; enfin l'obscurité de la matière, dont il ne savoit comment débrouiller tous les nuages, et qui formoit la plus prégnante cause de sa

<sup>1</sup> Fac. theol. Lov. lib. 3, ab an. 1608. - 2 Lettr. 23, 24, 25, 28.

(An 1630.)

aïus, sont y déclare it la bulle, ndis qu'on i dressées, gré du re-

statuts on a'on faisoit a promesse ons censu-

ons censu-XIII. Cette tout ce qui clusion fut

ouble et de après , plus autorité du péré que la , comme il uiétoit peu; , est ce que reurs étoit la és, la multianouveauté oses dont il onde; enfint débrouiller cause de sa

pusillanimité, nonobstant sa résolution à braver pour ces vérités inouïes, dit-il en style romain, tout ce que les hommes sont en pouvoir de faire: Non timebo quid mihi homo faciat. On peut observer d'avance que, si la soumission finale de Jansénius au jugement du siège apostolique fut bien sincère, les approches de la mort avoient prodigieusement changé celui qui en pleine santé réputoit le pouvoir tramontain pour la moindre chose.

Comme du Verger avoit fait le voyage de Flandre pour lier la partie de la nouvelle doctrine; Jansénius, pour la cimenter, sit à son tour, et même plusieurs fois, le voyage de France. Il poussa jusqu'en Espagne, tant pour l'intérêt de son université, que pour celui de sa grande affaire. Moïse du Bourg dit à ce sujet 1, que Jansénius s'enfuit d'Espagne, au moment où il alloit être arrêté par l'inquisition, pour avoir débité sa nouvelle doctrine. Le parti n'a pas manqué de crier à l'imposture; mais sur quoi n'y crie-t-il point quand il est contrarié? Qu'on juge, ou qu'on présume au moins de la vérité de ce fait, par une lettre de Jansénius même, adressée ensuite à son confident. On m'a écrit de delà les monts (Pyrénées), mandoit-il à Saint-Cyran 2, que l'inquisition a été suscitée contre un docteur de Louvain qui a été en Espagne, et qu'elle s'est adressée, à Salamanque, au togis de son hôte, appelé Basile de Léon, pour prendre information contre lui comme contre un Hollandais. Or il est constant qu'à Salamanque Jansénius logea chez le docteur Basile de Léon, prévenu en faveur du nouveau système 3. Dans une autre lettre 4, le voyageur conte ingénument à son bon ami, qu'il n'y point de doute qu'on ne lui eût fait un affront en Espagne, s'il y étoit encore, ( telle est sa construction louche), en le mettant à tort à travers à l'inquisition. Il ajoute d'une manière qui ressent encore la peur : Cela est un assez grand et péremptoire molif de n'y retourner jamais plus. Quand il demanda un évêché à la cour de Bruxelles, que l'inquisiteur d'Espagne avoit sans doute informée de ces procédures contre le docteur lovaniste, on lui répondit, encore de son propre aveu, qu'un homme qui avoit été mis à l'inquisi-

<sup>\*</sup> Hist. de Jans. p. 27. - \* Jans. Lettre 69. - 3 Lettre 56. -- 4 Lettre 68.

のでは、これでは、これでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100mmのでは、100m

tion ne seroit jamais évêque : Il ne laissa pas de réussir à lever cet obstacle; mais il n'en est pas moins absurde, après ce qu'on vient de lire, de crier à la calomnie, quant à son aventure de l'inquisition. On verra par la suite, comment néanmoins il vint à bout d'obtenir la mitre.

Dans l'une des courses de ce voyageur intrigant, lui, Saint-Cyran et les autres arcs-boutants de la nouvelle église, retirés au nombre de sept dans les forêts du Valois, tinrent à la chartreuse de Bourg-fontaines (1621), afin de régler le plan de la nouvelle doctrine, une conférence qui est devenue trop fameuse pour la passer absolument sous silence dans une histoire de l'Eglise. Ceux qui l'ont publice dans le dernier siècle, prétendent qu'il y fut question, non pas seulement de braver tous les scholastiques, l'école de saint Thomas comprise aussibien que celle des jésuites, de fronder en un mot l'enseignement commun de l'Eglise; mais de saper les premiers principes du christianisme, et d'anéantir les sacrements. Voici le rapport dans toute sa simplicité. Sur la déposition de l'un des sept assistants, qui protestoit d'avoir abandonné avec horreur cette faction, avec laquelle il s'étoit lié malheureusement sans la bien connoître; le sieur Filleau, avocat du roi au présidial de Poitiers, qui par ses qualités personnelles jouissoit d'une considération fort supérieure à son rang tant à la cour de France qu'à celle de Rome, publia dans une relation juridique, où les consulteurs de Bourg-fontaines sont désignés simplement par les lettres initiales de leurs noms, que dans leur consultation ou consérence, J. D. V. D. H. avoit proposé d'abolir comme illusoires, l'usage des sacrements, et la croyance du mystère même de l'incarnation; que C. J. avoit paru goûter ce projet; mais que l'avis des autres, auquel revinrent les deux premiers, avoit été de procéder par des voies qui effarouchassent moins les esprits; qu'en conséquence la résolution fut qu'ils s'appliqueroient tous à établir par leurs écrits quatre points particuliers, tant de conduite que de doctrine.

t

e a ja

n n fi ce si te

Le premier consistoit à rendre la pratique des sacrements de pénitence et d'eucharistie si pénible et si essrayante, qu'is

I Jans. Lettre 225.

ussir à lever rès ce qu'on aventure de moins il vint

t, lui, Saintglise, retirés nt à la charr le plan de nue trop faans une hisernier siècle, nt de braver mprise aussit l'enseigneers principes ici le rapport l'un des sept horreur cette ment sans la présidial de it d'une conur de France uridique, où s simplement eur consultaosé d'abolir croyance du paru goûter rent les deux farouchassent ion fut qu'ils quatre points

es sacrements ayante, qu'ils devinssent absolument inaccessibles. Le second, à exalter la grâce de telle manière, qu'il s'ensuivît qu'elle seule opéroit tout en nous et qu'elle faisoit nécessairement plier sous sa puissance notre franc arbitre; qu'on ne reconnût point de grâce à laquelle on pût résister, c'est-à-dire, point de grâce suffisante; qu'on tînt que Jésus-Christ par sa mort n'avoit pas acquis à tous les hommes, ni même à tous les justes, les grâces nécessaires pour observer les préceptes, et pour se sauver. Le troisième point consistoit à décrier ceux des directeurs de conscience qu'on prévoyoit devoir s'opposer le plus efficacement à la révolution, et prémunir les foibles. Le quatrième enfin, à s'attaquer au chef même de l'Eglise, et à l'Eglise ensuite, à restreindre son infaillibilité à ses assemblées œcuméniques, asin d'être toujours en passe d'appeler au sutur concile, quand le premier pasteur auroit lancé quelque anathème sur la nouvelle doctrine. Pour la défense de tous ces articles, on convint encore, suivant la relation juridique, de se couvrir de l'autorité de saint Augustin, tant à raison de sa prééminence entre tes saints docteurs, que parce qu'ayant combattu des hérésies diamétralement opposées, et qu'étant entendu dans les sens que lui avoient déjà donnés tant de subtils novateurs, on pourroit tourner à la ruine du libre arbitre ce qu'il avoit écrit de plus fort contre les ennemis de la grâce.

Si les injures tenoient lieu de réfutation, ce rapport seroit parsaitement résuté. Les plus célèbres partisans des nouvelles erreurs ont déchargé par torrents le siel et la bile sur ce qu'ils appellent un roman diabolique, et le plus sot conte qui sut jamais. Ce qu'ils ont trouvé de mieux à dire, après les injures, c'est que le docteur Antoine Arnauld qu'ils supposoient désigné dans la relation par A. A. n'avoit que neuf ans lors de la conférence de Bourg-sontaines; comme si d'autres personnages ne pouvoient pas avoir les mêmes lettres pour initiales de leurs noms. En esset, on leur en a cité un autre, d'un âge propre à sigurer dans cette lice, et dont les deux noms qu'ils portoient, celui de samille, et celui d'une terre, commençoient l'un et l'autre par un A. Des sussrages plus capables de saire impression, des personnes augustes, qui n'avoient en ceci d'autre intérêt que celui de la religion, n'ont regardé, ni l'auteur de la

CC

et

ni

m

au

se de

le

th

ex

ar

ce

les

ur

de

 $C \epsilon$ 

co

mi

sec

po

l'a

me

il a

le

gu

à

&Ci

m

gr

relation comme un romancier diabolique, ni la relation comme le plus sot conte qui fut jamais. C'est par l'ordre de la reine, mère de Louis le Grand, que le sieur Filleau la fit imprimer; et l'impression finie, la reine, par une lettre du 19 mai 1654, lui en marqua sa satisfaction en ces termes: J'ai voulu vous faire la présente, pour vous témoigner que je vous sais gré du zèle que vous avez fait paroître en cette occasion. Et cet aveu de la cour, toujours portée à ménager la délicatesse des familles, fut peut-être cause que les noms des novateurs consultants ne furent désignés que par des caractères vagues. Outre ce témoignage de la cour sur le fond de la chose, on trouve, dans les lettres des consulteurs les plus sus-

pects, bien des indices qui la rendent vraisemblable.

Cependant, malgré toutes ces vraisemblances et ces présomptions, nous ne saurions nous persuader que six personnes élevées dans le sein de la vraie religion, aient formé unanimement le projet, aussi absurde qu'affreux, de la renverser de fond en comble. Respectons les ombres qu'on a voulu répandre sur ce fait; et que la diversité dans quelques dates, nous ne le dissimulerons pas, ajoute encore à l'ambiguité des lettres initiales. Ah! que nous cherchons beaucoup moins à noircir les auteurs de la séduction, qu'à en éclairer, s'il étoit possible, les aveugles victimes. Mais aussi nous ne devons pas laisser traduire en faussaires deux catholiques zélés, dont l'honneur sans doute ne doit pas moins nous intéresser que celui des novateurs. Et comment accuser raisonnablement de faux, soit l'éditeur de la relation, qui ne produisit que ce qu'on lui avoit attesté, soit le déposant même, encore tout plein de l'horreur qui l'avoit tiré du complot où il s'étoit inconsidérément engagé? Il a pu se faire néanmoins, et nous aimons à le croire, que cet unique témoin, quoique d'une soi pure et d'une piété sincère, à raison même de sa foi et de sa piété, se soit alarmé à l'excès, et qu'il ait vu le scandale plus grand qu'il n'étoit en soi, ou dans le grand nombre de ceux qui y connivoient. Que les deux pivots du jansénisme aient penché à l'établir sur la ruine même de nos sacrements et de nos mystères, l'un persuadé,

<sup>.</sup> Vog. Fillean et Villiers , ( Diction. histor., par F .- X. de Feller, 1818. )

a relation l'ordre de illeau la fit ettre du 19 rmes : J'ai ue je vous e occasion. er la délins des nocaractères fond de la es plus sus-

et ces prék personnes é unanimeenverser de lu répandre nous ne le lettres ininoircir les it possible, pas laisser t l'honneur elui des noe faux, soit on lui avoit le l'horreu**r** rément enà le croire, d'une piété pit alarmé 🛦 étoit en soi, nt. Que les sur la ruine persuadé,

rr, 1818.)

comme on le verra bientôt, que depuis cinq cents ans il n'y avoit plus d'Eglise; l'autre qui ne pensoit que d'après celui-ci, et qu'aveugloit d'ailleurs sa passion pour son système, ou la passion d'un père pour un enfant qu'il imaginoit devoir éterniser son nom, il n'est rien en cela qui soit hors du cours des mœurs, ou des iniquités humaines. Pour ce qui est des quatre autres, quoiqu'ils aient paru applaudir lâchement au dessein des deux premiers, la charité peut sensément, et dès la doit croire, qu'ils n'avoient soncièrement en vue que d'établir le jansénisme par les quatre moyens proposés en consérence, ct mis depuis en œuvre par tout le parti, avec autant de mé-

thode que de persévérance.

Or, que ces quatre expédients aient été véritablement mis à exécution, c'est un point de fait, pour la preuve duquelil suffit d'en présenter le fil, en rapprochant de l'exécution chacun des articles du projet. Pour rendre d'abord la sainte table inaccessible, pouvoit-on mieux s'y prendre, qu'en mettant entre les mains des sidèles, sous le titre de la fréquente Communion, un livre qui au rapport de toutes les personnes instruites hors de la nouvelle école, seroit beaucoup mieux intitulé, de la Communion rare et impraticable? et depuis sa publication, comme auparavant, tous les écrivains du parti s'en sont transmis successivement les maximes anti-eucharistiques. Sur le second article, les cinq fameuses propositions de Jansénius, ou, pour mieux dire, tout son vaste livre, qui pressuré et mis à l'alambic, si l'on peut user de cette expression après l'un de nos plus grands prélats, ne distilleroit que le venin de ces erreurs, montre la fidélité avec laquelle, en qualité de patron du parti, il a rempli la tâche principale, en canonisant le baïanisme, ou le semi-calvinisme, par la prostitution du nom de saint Augustin. La manie de ses sectateurs à qualifier son hérésie de fantôme, ne fait que mieux connoître l'intérêt qu'ils prennent à la préserver de la foudre, et leur persévérance désespérée à la soutenir. Pour ce qui est du décri des directeurs de conscience, sans parler de ces chefs-d'œuvre épistolaires, qui n'immortalisent pas moins la malignité que la capacité de Pascal; sans parler davantage des écrits outrageux de ses émules grossiers et de ses rauques échos, l'évêque romancier que ses productions bouffonnes, obscèncs et mordantes ont fait surnommer le Lucien de l'épiscopat, qui accouploit dans ses rapsodies le texte des livres saints à ceux de l'Amadis et de l'Art d'aimer d'Ovide; ce seul diffamateur des ministres de la pénitence. et principalement des réguliers distingués par leur attachement au saint Siége, peut faire sentir toute l'ardeur de la faction à exécuter son projet en ce point. Quant au dernier chef, savoir le dessein de rabaisser la puissance pontificale, et l'autorité même de l'Eglise; de restreindre son infaillibilité aux conciles œcuméniques, et d'échapper à l'activité de ses poursuites par les appels au futur concile ; il suffit de l'avoir touché : la populace même du parti, les clameurs de cette foule d'ignorants, et d'ignorantes surtout, qui n'ont pour confession de foi que ce cri du schisme et de la révolte, forment là-dessus une preuve irréfragable, et malheureusement trop durable. Il est donc hors de doute, qu'au moins les quatre expédients dénoncés, comme ayant été choisis par le complot pour établir la nouvelle doctrine, ont été mis à exécution. Le dénonciateur sut donc, ou un témoin vrai, ou un vrai prophète; ou il rapporta sincèrement ce qu'il avoit entendu, ou il lut prophétiquement dans l'avenir.

Après tout, qu'il en soit tout ce qu'on voudra de la préméditation des quatre articles, leur exécution n'en est pas moins incontestable, et cela nous suffit. Là-dessus uniquement, sur la seule nature des moyens employés pour faire prévaloir la nouveauté sur l'enseignement commun, ne peut-on pas demander : Est-ce ainsi que l'Eglise fut établie par les apôtres? Est-ce donc ainsi qu'elle se doit soutenir? Non, non, il ne s'agissoit pas dans cette cabale, au moins de la part de celui qui en étoit l'âme, de soutenir l'Eglise. Il y avoit long-temps, selon lui, qu'elle étoit renversée. Le saint instituteur des pères de la mission, qui, en qualité de compatriote, eut des rapports assez intimes avec l'abbé de Saint-Cyran avant qu'il le connût bien, l'étant allé voir un matin, l'abbé lui parla des lumières prétendues qu'il venoit de puiser dans l'oraison. Oui, je vous le confesse, lui dit-il, Dieum'a donné, et me donne de grandes lumières. Il m'a fait connoître qu'il n'y a plus d'Eglise. Et comme à ce propos le saint témoigna la plus étrange surprise :

ave

C

dij

réj

c g a g ei q

ma noi qu' en

vin

ger disc Cal lem trin

voit parl lenc allez

vous à fai fait surses rapso-'Art d'aiénitence, achement la faction ief, savoir l'autorité aux conses pourir touché : ıle d'ignoifession de t là-dessus durable. Il édients déour établir dénonciahète; ou il lut prophé-

e la prémét pas moins uement, sur e prévaloir t-on pas dees apôtres? on, il ne s'ade celui qui ong-temps, ur des pères des rapports il le connût les lumières Oui, je vous : de grandes d Eglise. Et ge surprise:

Non, répliqua l'illuminé, il n'y a plus d'Eglise, Dieu m'a fait connoître que depuis cinq ou six cents ans il n'y avoit plus d'Eglise. Avant cela, l'Eglise étoit comme un grand fleuve, qui avoit ses eaux claires : mais à présent ce qui nous semble l'Eglise n'est plus que de la bourbe. Le lit de cette belle rivière est encore le même; muis ce ne sont plus les mêmes eaux. Et quoi! monsieur, lui dit le saint, voulez-vous plutôt croire vos sentiments particuliers, que la parole de Notre-Seigneur, qui a dit qu'il édifieroit son Eglise, et que les portes de l'enfer ne prévaudroient pas contre elle ? L'Eglise est son épouse : il ne l'abandonnera jamais. L'abbé répondit : Il est vrai que Jésus-Christ a édifié son Eglise sur la pierre: mais il y a temps d'édisser, et temps de détruire. Elle étoit son épouse; mais c'est maintenant une adultère et une prostituée : c'est pourquoi il l'a répudiée, et il veut qu'on lui en substitue une autre, qui lui sera fidèle 1.

L'artificieux prédicant n'en étoit pas venu tout d'un coup à cette horrible considence. Dans plusieurs autres entrevues, il avoit travaillé à y préparer insensiblement son pieux ami. Un jour qu'il avoit été trouvé ayant l'Ecriture sainte entre les mains, il s'étendit sur les lumières spéciales que Dieu lui donnoit pour l'intelligence des livres saints, et il alla jusqu'à dire, qu'ils étoient plus lumineux dans son esprit, qu'ils ne l'étoient en eux-mêmes. Si ce galimathias n'exprime pas le dogme calvinien du sens particulier, il couvre quelque chose d'aussi dangereux, et de plus superbe. Dans une autre occasion, où ils discouroient ensemble sur quelque article de la doctrine de Calvin, l'abbé prit le parti de l'hérésiarque, et soutint formellement quelques erreurs. Le saint lui représenta que cette doctrine étoit condamnée de l'Eglise. Calvin, repartit l'abbé, n'avoit pas si mauvaise cause; mais il l'a mal désendue : il a mal parlé; mais il pensoit bien. Une autre fois encore qu'il soutenoit des points condamnés par le concile de Trente : a Vous allez trop avant, monsieur, lui dit saint Vincent. Prétendezvous donc que je m'en rapporte à un docteur particulier, sujet à faillir, plutôt qu'à l'Eglise entière, qui est la colonne de la

<sup>1</sup> Vie de saint Vincent de Paul, par Abelly, liv. 21, ch. 22.

vérité? Elle m'enseigne une chose, et vous m'en voulez persuader une autre qui lui est diamétralement opposée. Ah! monsieur, comment osez-vous présérer votre jugement aux meilleures têtes du monde, et à tant de saints prélats qui ont décidé cet article au concile de Trente? » Ne me parlez point de ce concile, répliqua l'abbé, c'étoit un concile du pape et

des scholastiques, où il n'y avoit que brigue et cabale.

Tous ces entretiens ont été rendus par saint Vincent luimêine, à quelques membres de sa congrégation, et à plusieurs personnes du dehors, afin de les prémunir contre les surprises des nouveaux dogmatiseurs. L'historien qui nous les a transmis, sur la foi de tant de témoins, Louis Abelly, évêque de Rodez, prélat judicieux et très-vertucux, put s'en instruire à fond, dans la maison de Saint-Lazare, où il établit sa retraite, après avoir quitté son évêché. Toute la cabale a pris à tâche de dénigrer ce prélat, ou de le couvrir au moins de ridicule. Elle a oublié pour cela son rigorisme d'apprêts, en justifiant jusqu'aux saillies burlesques de la satire contre le moelleux Abelly; mais les quolibets ne suppléent pas mieux aux preuves que les injures. Le parti enfin a paru le sentir; en faisant tout à coup volte face, après une marche si hautement et si long-temps opposée, il voulut faire de saint Vincent de Paul un ami à toute épreuve, un défenseur et presque un fauteur de Saint-Cyran. Mais peut-on se jouer ainsi de la foi publique? Sans parler de l'éclat notoire avec lequel le fondateur si orthodoxe de la mission se crut obligé de rompre une amitié, ou plutôt des liaisons perfides, par où l'on se proposoit de l'engager avec sa congrégation dans les nouvelles erreurs; la haine éternelle du parti contre le saint, son aveugle fureur à déprimer jusqu'au mérite supérieur qu'attestent les monuments immortels dont l'élévation de son génie, autant que la grandeur de sa charité, a rempli le royaume; l'appel interjeté par ses manœuvres impies contre la bulle qui l'a mis au nombre des saints, et sa schismatique persévérance à lui refuser les religieux hommages qui lui sont déférés par l'Eglise universelle, à le nommer monsieur Vincent dans tous ses écrits, sans lui donner une seule fois le titre de saint; ces faits précis, incontestables et publics, marquent mieux que ses seintes mensongères ce qu'elle a dans l'âme,

doi me nic por

fé

m

pe

CC

pa

re

on

de

dor que con faus

du

(An 1630.)

voulez perposée. Ah! gement aux s qui ont déparlez point du pape et bale.

Vincent luiet à plusieurs les surprises es a transmis, ue de Rodez, ruire à fond, etraite, après tâche de dédicule. Elle a iant jusqu'aux Abelly; mais euves que les nt tout à coup si long-temps un ami à toute Saint-Cyran. Sans parler de oxe de la mistôt des liaisons vec sa congrérnelle du parti isqu'au mérite s dont l'élévacharité, a rempeuvres impies ts, et sa schishommages qui nmer monsieur ne seulc fois le publics, marle a dans l'âme, et tout à la fois la vraie cause de son implacable haine. En bravant ainsi la vérité, en niant et en se dédisant avec un front incapable de rougir, des disciples de Saint-Cyran avoient sans doute adopté l'expédient de leur maître, pour se tirer d'embarras au besoin. Voici quelle étoit sa ressource : quand il avoit fait quelqu'une de ses confidences, ou de ces tentatives qui pouvoient lui causer des affaires fâcheuses, il recommandoit fortement le secret, et avertissoit honnêtement que, si l'on venoit à révéler ce qu'il avoit dit, il nieroit avec assurance que rien de pareil fût jamais sorti de sa bouche.

Après ces principes, il n'est rien qui puisse étonner dans la singularité de ses opinions. On crut en reconnoître quelquesunes dans la traduction française du traité de la Virginité de saint Augustin, qui fut mis au jour (1638) sous le nom du père Séguenot de l'Oratoire, et condamné par la faculté de théologie de Paris. L'auteur de cette traduction y égale, y préfère même l'état du mariage à la virginité, déprime également la pratique religieuse de la pauvreté évangélique, sape en un mot par les fondements la vie régulière, et en ruine tout le mérite. Il enseigne encore que la contrition parfaite est nécessaire pour le sacrement de pénitence; et comme cette contrition réconcilie le pécheur avec Dieu avant la réception du sacrement, il prononce, par une suite naturelle, que l'absolution ne remet pas les péchés, mais qu'elle déclare simplement qu'ils ont été remis. Tous les orthodoxes du temps furent persuadés que ces erreurs avoient été transcrites des ouvrages de Saint-Cyran, et insérées furtivement dans celui du père Séguenot. Sur quoi on cite le témoignage du pieux père de Condren au cardinal de Richelieu, qui, selon Dupin, fit condamner ce qui regardoit la contrition. Les jansénistes ne laissent pas de nier fortement que Saint-Cyran ait eu part à cet ouvrage: mais que ne nient-ils point? Au reste, la chose est assez indifférente. Qu'importe un monument de plus ou de moins, à l'égard d'un auteur dont il n'en reste que trop pour faire autant gémir la religion que le bon sens? Qu'on observe toutesois que la persuasion commune touchant le véritable auteur de cette traduction fausse, supposoit au moins de la conformité entre la doctrine du livre à celle du personnage à qui on l'attribuoit; ou, ce

qui n'est pas plus flatteur, qu'on jugeoit le blasphémateur de l'Eglise des six derniers siècles, capable de tout en fait de nouveautés.

Déjà il s'étoit signalé, et par la Question royale (1509), et par l'écrit bizarre que Bayle nomme l'alcoran de l'évêque de Poitiers, c'est-à-dire, par l'apologie (1515), où, en reconnoissance de l'abbaye qu'il tenoit de ce prélat, il le justifioit d'avoir pris les armes contre des magistrats qui lui étoient contraires. Il est dissicile d'entasser dans un in-douze de soixante pages, plus d'inepties et d'impertinences qu'il ne s'en rencontre dans le chiffon de la Question royale, fait pour enseigner à se tuer soi-même sans crime, et sans beaucoup de douleur; comme par rétention d'haleine, ou par l'ouverture des veines. Le principe fondamental dont s'étaie l'auteur, contre la maxime générale que l'homme ne doit jamais se tuer lui-même, est que cette action n'a pas une mauvaiseté morale, aussi intrinsèque et naturelle, comme la bonté est naturelle et inséparable de ce qui a l'être. De plus, si Dieu, dit-il, nous a faits naturellement tels que nous ne vivions qu'en la ruine de nousmêmes, et que le tout de l'homme ne subsiste que cependant que les parties principales s'altèrent, se minent et s'entreminent; seroit-ce merveille, s'il commandoit à l'une des parties par un commandement nouveau de défaire violemment son tout, vu qu'il ne subsiste que par sa défaite, et que ce commandement a déjà été donné aux parties de chaque individu à l'encontre de leur tout? Que si Dieu a ce pouvoir sur la créature raisonnable, se tucr soi-même n'est pas une action d'un genre de malice si enracinée, que nulle bonne intention ne la puisse arracher. Ce qui ne sera pas trouvé si étrange, si l'on s'avise qu'il y a d'autres actions crues mauvaises universellement de tout le monde, qui n'ont pas néanmoins cette difformité. Au rang de celles-là je mets la polygamie de plusieurs hommes. Quel genre de moralité pour un rigoriste! Mais c'est peu de chose, en comparaison de ce qu'il dit de l'androgyne : l'obscénité y est si crue, que la pudeur nous empêche d'en rien toucher.

c

et

rê

pre

des

que

pla

teir

L'll ber

l'au

ne i

tro

qui

cor por

et A

et j

6a v

Le prédicateur du suicide veut cependant qu'on ne se tuc pas de sa propre autorité. Mais quelle autre autorité requiert-il pour

(An 1630.)

le (150**9**),

le l'évêque , en reconle justifioit étoient conde soixante ne s'en renur enseigner de douleur; e des veines. , contre la er lui-même, ale, aussi inlle et insépa-, nous a fails uine de nousue cependant et s'entremine des parties plemment son t que ce comaque individu ouvoir sur la as une action onne intention é si étrange , si vaises univernoins cette difiie de plusieurs ste! Mais c'est l'androgyne:

on ne se tue pas equiert-il pour

pêche d'en rien

cela? Le voici: Puisque cela doit se faire honnétement, dit-il, avec une action de vertu; ce sera par l'aveu, et comme par l'entérinement de notre raison. Et tout ainsi que la chose publique tient la place de Dieu, quand elle dispose de notre vie; la raison de l'homme en cet endroit tiendra le lieu de la raison de Dieu: et comme l'homme n'a l'être qu'en vertu de l'être de Dieu; elle aura le pouvoir de ce faire, pour ce que Dieu le lui aura donné: et Dieu le lui aura donné, pour ce qu'il lui a déjà donné un rayon de la lumière éternelle, afin de juger de l'état de ses actions, qui étant comme une parcelle d'un tout uniforme, opère par la même forme que son tout, et ne peut nullement juger des choses conformément à son idée, qu'elles n'aient autant ou plus de conformité à la première idée d'où elles sont émanées. Ainsi jugeons-nous de nos objets, conclut l'auteur, par un sens clair et net. Quel est l'œil de lynx ou de hibou qui voit clair ici!

Passant aux raisons qu'on peut avoir de se tuer, il pose en premier lieu le cas imaginaire, ou le roi emporté sur la mer par un ouragan, et jeté sur quelque plage déserte, se verroit au moment de mourir de faim. Dans cette supposition, ou ce rêve de sièvre chaude, le grave moraliste prononce qu'un sujet qui accompagneroit le prince, seroit obligé de devenir son propre assassin, ou plutôt son boucher, asin de fournir de sa chair la table de son souverain, et d'en être mangé. Du devoir des sujets, il passe à celui des esclaves, et décide formellement que ceux-ci, par l'ordonnance de cette raison qui tient la place de la raison de Dieu, peuvent se trouver obligés d'éteindre leur vie par le poison, afin de la conserver à leur maître. L'homme, ajoute-t-il en preuve, est-il moins maître de sa liberté que de sa vie? Dicu lui a-t-il moins donné l'une que l'autre? Mais ne lui a-t-il pas donné l'une pour l'autre, puisqu'il ne l'a pu faire vivre qu'afin qu'il vécût librement? Il va jusqu'à trouver contre la raison, que la vie demeure à cet esclave, tandis qu'on le prive de sa liberté qui est la fin de sa vie. Il veut encore que les enfants se puissent tuer pour leur père, et le père pour ses enfants. Je crois, dit-il, que sous les empereurs Tibère et Néron, les pères étoient obligés de se tuer pour leurs familles et pour leurs enfants. En un mot, son principe est général, savoir que la partie peut être obligée de se détruire pour son

tout; et c'est à la raison de la partie à décider quand elle y est obligée. Mais cette raison ne décidera-t-elle pas souvent qu'on est obligé de tuer un autre homme plutôt que soi-même? L'esclave surtout, que Dieu ne peut faire vivre qu'afin qu'il vive librement, et qu'il n'est pas moins inhumain de priver de la liberté que de la vie, se croira-t-il obligé de ménager la vie de

liį

Ы

tic

qı

m

an

m

de

tra

én

uti

mo

qu

éto

pé

év

et s

les

po

qu le

pė: co:

la

po:

loi

reç

celui qui le prive de la liberté?

L'éloge de Socrate, de l'homme meurtrier de sa propre vie. comme s'exprime son panégyriste, est le morceau le plus curieux, ou, pour mieux dire, le plus scandaleux de l'ouvrage. Il n'est personne qui ne reconnoisse ici la religion de Zuingle, qui, outre Socrate, canonisoit Caton le suicide, Scipion l'épicurien, Hercule, Thésée et tant d'autres héros du pagauisme. Voyez, dit Saint-Cyran, l'homme de bien meurtrier de sa vie, en celui où la raison sembloit habiter, comme en un temple matériel, où plutôt elle s'étoit comme incorporée, pour rendre le corps aussi raisonnable que la raison. Voici comme il le méprise, comme il l'expose à la mort, comme il croit y être obligé pour le bien du commun. Il étoit assisté en ses actions par un génie qui se plaisoit à sa conversation, et qui se méloit tellement à son entendement, que leurs communes actions, comme si elles eussent procédé d'une même forme, sembloient être de tous les deux, comme d'une même personne; puisqu'il étoit sur la terre, comme une des intelligences qui ne sauroient se repentir de leurs actions. Et qui sait s'il ne s'étoit point obligé à Dieu, lequel il connoissoit, ou sombrement, ou clairement, comme par le vœu d'une naturelle et infisse religion, ou à tout le moins à son génie, c'est-à-dire, à sa religion fortifiée des illuminations et des enseignements célestes, d'être le restaurateur de la raison ruinée? Quelle merveille, s'écrie-t-il ensin sur la mort même que se donne Socrate! Ce sont les merveilles que Dieu fait voir en la raison qui est son image, à ceux qui se rendent capables par la purification de leurs sens, d'en voir l'exemplaire quelque jour, et qui bien qu'éloignés de leur origine durant le cours et les pèlerinages de ce monde, approchent néanmoins le plus près de leur pays. Il va jusqu'à faire un prophète de Socrate idolâtre, et dit expressément qu'il a prédit sa mort par un esprit de prophétie. Quel monstre de re-

(An 1630.)

a propre vie, u le plus cude l'ouvrage. ı de Zuingle, Scipion l'éos du pagameurtrier de comme en un rporée, pour uson. Voici rt, comme il toit assisté en versation, et irs communes nême form**e,** me personne; gences qui ne s'il ne s'étoit nbrement, ou fuse religion, religion fortites, d'être le e, s'écrie-t-il Ce sont les son image, à de leurs sons, u'éloignés de e monde, apı jusqu'à faire ment qu'il a

onstre de re-

ligion, ou quel dérangement de cerveau! Le mal vraisemblablement provenoit tout à la fois de ces deux causes, qui ne tiennent que trop l'une à l'autre. Le cœur perverti ne pervertit que trop souvent la raison. En doit-il donc coûter beaucoup

pour abandonner de pareils guides?

Le chef-d'œuvre de l'abbé de Saint-Cyran est le livre qu'il donna sous le nom mystérieux de Petrus Aurelius (1631): mais tout le monde étoit au fait du mystère, qui mettoit à l'aise la jactance de l'auteur. Aussi disoit-il avec modestie, que c'étoit le meilleur ouvrage qui cût paru depuis six cents ans. Dans le fond, le propos étoit modeste pour un auteur ecclésiastique qui croyoit l'Eglise anéantie dès le commencement de ces six siècles. Il avoit néanmoins parmi les évêques des partisans qui le servirent si bien, que son livre fut imprimé et réimprimé aux dépens du clergé de France. La cour au contraire fit arrêter l'imprimeur, et saisir tout ce qu'on put surprendre des exemplaires, parce que l'auteur s'y déchaînoit en énergumène, non-seulement contre des religieux qui servoient utilement l'Eglise, mais contre les prélats les plus respectables, et particulièrement contre le cardinal de la Rochefoucault, moins illustre encore par sa naissance et sa dignité, que par ses lumières et ses vertus éminentes. Avec le temps, les évêques prévenus d'abord, ouvrirent les yeux, et lurent avec étonnement dans le livre si prématurément autorisé, qu'un péché d'impureté détruit l'épiscopat et le sacerdoce; qu'un évêque, après s'être démis, est, au jugement des saints Pères, et selon l'usage primitif, comme si jamais il n'avoit été évêque: ils y virent un renversement entier de l'ordre hiérarchique; les curés égalés aux évêques, et les évêques égalés au souvcrain pontife; tous les religieux traités avec un souverain mépris, qui tombe sur leur état même, et qui montre clairement dans le suppôt de Pierre Aurèle les principes dont l'ouvrage du père Séguenot donne les développements. On y trouve encore, avec les dogmes désespérants de Jansénius concernant la volonté de Dieu à l'égard du salut des hommes, et l'impossibilité d'observer les commandements dans l'ancienne loi; on y trouve, au rang des articles de foi généralement reçus, qu'un hérétique qui fait l'aumône, n'a pas plus de grâce,

ni de charité, que les démons qui guérissent quelquesois des malades. En un mot, cet ouvrage, si prôné d'abord, révolta si fort dans la suite, que Dupin lui-même fit l'effort de convenir que l'auteur y traîte rarement à fond les matières, et qu'il n'est pas toujours exact dans ses décisions. Pour le clergé, après avoir reconnu enfin ce que c'étoit que cet ouvrage, il sit retrancher de la Gaule chrétienne l'éloge qu'on y avoit inséré.

Saint-Cyran, dans cette production, se proposoit de soutenir les prêtres séculiers d'Angleterre, contre les réguliers employés aux missions de ce royaume. Urbain VIII y avoitenvoyé Richard Smith, revêtu du caractère épiscopal et du titre d'évêque de Calcédoine, mais non pas de la qualité d'ordinaire, comme ce pontife le déclara depuis d'une manière authentique, assurant qu'il ne l'avoit que délégué, avec un pouvoir qu'il pourroit révoquer quand il le jugeroit à propos. Mais avant cette déclaration, qui porta Smith fort chagrin à quitter l'Angleterre, où Urbain l'empêcha de retourner ensuite, il voulut empêcher les réguliers, en vertu d'un ancien bref de Pie V, d'entendre les confessions sans l'approbation épiscopale : ce qui excita des disputes si vives entre le clergé séculier et le régulier, que les malheureux catholiques d'Angleterre virent le moment où le schisme et la discorde alloient leur causer de plus grands maux que l'oppression où ils gémissoient sous le joug des hérétiques. On écrivit de part et d'autre. Ces écrits passèrent d'abord en France; et la Sorbonne, puis l'assemblée générale du clergé, condamna plusieurs propositions avancées par les réguliers. Ceux-ci, loin de se soumettre à des juges qu'ils ne reconnoissoient point, attaquèrent les censures, et soutinrent que celle de la Sorbonne contenoit des erreurs formelles. Les docteurs français prirent alors la plume : le docteur Hallier publia son traité de la hiérarchie; et l'abbé de Saint-Cyran donnant un libre cours à sa bile contre les jésuites, qui faisoient partie des réguliers d'Angleterre, mit au jour, sous le titre original de Pierre Aurèle, l'énorme et assommant in-folio, où, comme le dit un observateur de bon sens, il resteroit peu de chose, si l'on en retiroit les injures qu'il vomit contre la société. Pour étouffer cette division

yé qu' son tire vai

5C

qu

dé

sui

bea gie vêc à L gea éto

Co

mit

leve des un péla péla peir pécl sévé con

leme

peul

dèle

de l'insti la m doni

1 5

quefois des rd, révolta fort de connatières, et ir le clergé, t ouvrage, c'on y avoit

t de soute-

guliers emvoitenvoyé lu titre d'él'ordinaire, e authentiun pouvoir copos. Mais rin à quitter ensuite, il cien bref de lion épiscolergé sécul'Angleterre lloient leur gémissoient d'autre. Ces e, puis l'aspropositions mettre à des es censures, des erreurs plume : le e; et l'abbé ontre les jéerre , mit au orme et aseur de bon t les injures ette division scandaleuse, le père commun des sidèles supprima tout ce qu'on avoit écrit de part et d'autre touchant cette controverse, désendit, sous peine d'excommunication, de plus rien publier sur la même matière, et déclara que le siége apostolique s'en réservoit le jugement.

Ce que Saint-Cyran prétendoit obtenir en Angleterre, en vétendant le pouvoir du vicaire apostolique au-delà des bornes qu'avoit posées le siége apostolique lui-même, Jansénius, de son côté, le tentoit dans la mission d'Irlande, s'efforçant d'attirer dans son parti le collége que les Irlandais avoient à Louvain, et qui servoit de séminaire pour cette mission. Il trouva beaucoup de facilités de la part du père Florent Conrius, religieux de l'étroite observance de saint François, devenu archevêque de Toam, dans l'Irlande sa patrie. Ce prélat étant venu à Louvain, d'où son église tiroit de grands secours, et logeant au collége des Irlandais, voisin de celui dont Jansénius étoit principal; le voisinage, et plus encore la conformité de goût, ou de doctrine, les unirent bientôt d'une étroite amitié. Conrius se déclara nettement pour la doctrine de Baïus, et se mit en devoir de la faire goûter à ses compatriotes. Sa première levée de bouclier fut la production de son Traité sur la peine des enfants morts sans baptême (1624). Il y soutient comme un point de foi, sans la croyance duquel on est formellement pélagien, que ces malheureux enfants souffrent dans l'enfer la peine du feu, et que Dieu les y condamne en vertu du seul péché originel, avant même la prévision absolue de leur persévérance finale dans le péché. Il fit encore à Louvain un second traité, qu'il intitula le Pèlerin de Jéricho: tout y a tellement la teinte des opinions de Baïus et de Jansénius, qu'on peut le regarder comme la copie du premier, ou celui-ci le modèle du second.

Conrius cependant, autant que Jansénius, aspiroit à la gloire de l'invention; et comme la modestie n'est pas la vertu des instituteurs de sectes, la concurrence et la jalousie mirent de la mésintelligence entre les deux concurrents. Le Hollandais donnoit à l'Hybernois le nom de Grand vanteur; et par une

Sant. Lettre 17, 19, 20, 36.

(An 1631.) malignité plus sérieuse, il applaudissoit en sa présence aux endroits de ses ouvrages, qu'il trouvoit hors de là les plus désectueux. Du reste, on s'entendoit fort bien pour l'intérêt commun, ou pour l'établissement des nouvelles opinions : ainsi le mystère d'iniquité alloit son train. Le progrès fut tel. que le zélateur hybernois crut pouvoir hasarder la lecture de son traité sur la peine des enfants, en présence de toute la communauté des cordeliers irlandais de Louvain. Il est vrai, si l'on peut s'en rapporter à Jansenius, que tous les pères graves en furent choqués; mais les jeunes religieux, au rapport du même témoin, prirent le parti contraire, et se montrèrent tout prêts à fouler aux pieds la doctrine ancienne. Cette semence ne manqua point de germer : quelques années après, les élèves du père Barneval soutinrent dans les thèses publiques la doctrine du Pèlerin de Jéricho.

Jansénius continuant à glaner parmi les restes malheureux de catholicité échappés à la faux de Luther et de Calvin, entreprit de suborner encore le clergé séculier de Hollande. Il y employa, comme au-delà des mers, le secours de la discorde, aigrissant contre les missionnaires réguliers, et toujours principalement contre ceux de la compagnie de Jésus, le vicaire apostolique, Rovenius, archevêque titulaire de Philippes. Le vicaire suborné, après avoir porté le scandale jusqu'à prendre de son chef, et malgré le saint Siége, la qualité d'archevêque d'Utrecht, ne laissa pas de faire son accord avec les réguliers; ce qui ne sut pas sort du goût de son suborneur, qui s'étoit proposé de rembarrer tout autrement les jésuites2; mais le brouillon eut de quoi se consoler. A la faveur du schisme et de la zizanie, il s'attacha insensiblement le clergé de Hollande par des nœuds si étroits ensin, qu'il n'eut jamais de plus déterminés sectateurs. On verra ce clergé schismatique se créer un métropolitain réprouvé de l'Eglise universelle, et ouvrir un refuge à ces lâches cénobites, qui, sous le masque d'un zèle de secte, cachoient leur dégoût du cloître avec les malheureux penchants qui conduisent à l'apostasie.

Mais c'étoit peu que de s'attacher quelques moines déser-

leu ď'e au gat for qu' l'au Pili con étra cmb n'éte trop tion qui mêm

ruine

 $\mathbf{E}_{\mathbf{f}}$ comn le ma toit p deux l'Orat stituts soit pa Siége en tou trop h regard couvri le syste croyan se reto cedant autrefo confian

t Lett.

<sup>1</sup> Sant. Lettr. 35, 36, 38. - 2 Ibid. Lettre 37.

doctrine

heureux vin, ennde. 11 y liscorde, urs prine vicaire ppes. Le prendre chevêque éguliers ; ui s'étoit mais le chisme et Hollande plus dése créer et ouvrir d'un zèle

s déser-

lheureux

(An 1631.) teurs, et des là marqués d'une slétrissure que tous les tours d'esprit et les prétextes imaginables ne pouvoient pas effacer aux yeux du public. Il falloit gagner des ordres et des congrégations en corps, afin d'opposer à Rome un parti nombreux et formidable: c'étoit là le moyen sans lequel on avoit reconnu qu'on ne pourroit pas réussir. Je juge, disoit ingénument l'auteur de l'Augustinus, que ce ne seroit pas peu de chose, si Pilmot ( c'est un des noms de guerre de l'Augustinus ) étoit secondé par quelque compagnie semblable. Telles gens sont étranges, quand ils épousent quelque affaire. Etant une fois embarqués, ils passent toutes les bornes, pour et contre. Ce n'étoit pas les connoître si mal; et l'événement ne justifie que trop la prédiction. Il y a long-temps qu'il ne seroit plus question de ces erreurs, sans quelques gens de communauté, à qui elles paroissent aussi chères, et beaucoup plus chères même que leur institut, dont elles entraînent visiblement la ruine.

Encore si la cabale n'avoit pas pris à tâche de séduire les communautés les plus régulières, ou les plus réformées! Mais le masque de la vertu étoit nécessaire à ses fins. Il ne lui importoit pas moins de rechercher les talents et la capacité. Par ces deux endroits, la compagnie de Jésus et la congrégation de l'Oratoire se distinguoient alors en France parmi tous les instituts. Le parti n'eut pas même la pensée de gag: er les jésuites, soit parce qu'ils étoient tout particulièrement dévoués au saint Siége; soit parce qu'exercés depuis leur origine à combattre en tous lieux le luthéranisme et le calvinisme, ils connoissoient trop bien ces erreurs, pour qu'elles pussent échapper à leurs regards, de quelques voiles et de quelques noms qu'elles se couvrissent; soit enfin, et principalement peut-être, parce que le système de leur école n'étoit pas moins incompatible que la croyance commune avec les nouvelles opinions. Ainsi la secte se retourna du côté de l'Oratoire. L'abbé de Saint-Cyran procédant avec le pieux instituteur de cette congrégation, comme autresois Pélage avec saint Augustin, surprit son estime et sa confiance, à la faveur des dehors du zèle et de la vertu. On lui

<sup>1</sup> Lett. 23 et 53.

marquoit d'ailleurs un vif intérêt pour la propagation de son institut. Jansénius fit d'abord établir dix de ces pères à Louvain. Il travailloit encore de tout son pouvoir à leur procurer des établissements dans les autres bonnes villes de Flandre, et il les assuroit qu'avec le temps il feroit tomber entre leurs mains toute l'éducation ecclésiastique des Pays-Bas1. Cependant il ne s'expliquoit pas trop encore sur ses vues, si ce n'étoit avec ses amis affidés; mais bientôt on les pénétra sans

qu

ora

ces

les

Jan

tou

d'u

l'an

Il s

répa

doc

ciles

tes a

de l

avec

c'est

gean

quel

tout

pens

théol

l'ense

chan

et ce

il s'ag

les su

tage f

lemer

place

traits.

saison

sans p

et de l

Tai à sauv

peine.

Il prétendoit opposer partout les oratoriens aux jésuites, et leur faire prendre ce qu'il appeloit l'esprit hiérarchique, c'està-dire, une antipathie mortelle pour les réguliers, avec un dévouement aveugle aux ecclésiastiques de son parti. Mais le vertueux général de l'Oratoire étoit aussi éloigné de cette basse jalousie, que sincèrement attaché à la chaire de saint Pierre et à la croyance commune de l'Eglise. C'est pourquoi on forma le projet de rendre les oratoriens de Flandre indépendants de ceux de France, et de les instituer à Louvain, sur le modèle de la maison de Sorbonne. A cette fin, Jansénius pria Saint-Cyran de lui envoyer les statuts de cette maison, pour en prendre, ajoutoit-il, ce qui sera convenable. Cet article ne devoit pas plaire beaucoup plus que les autres au cardinal de Bérulle; et dans le fond la manœuvre étoit odiense, puisqu'elle tendoit à introduire une espèce de schisme dans la congrégation. Mais la secte si attentive à prendre pied dans les communautés, y porta-t-elle jamais autre chose que la zizanie et la révolte? Le père Bourgoin pensoit là-dessus tout différemment de son général. Déjà supérieur des pères de Louvain, il n'auroit pas été fâché de s'y rendre indépendant, et de se faire comme un petit généralat à part. Aussi se donnat-il bien des mouvements pour cela, mais sans aucun succès, quoiqu'il eût mis et trouvé quelques-uns de ses confrères dans ses dispositions. Jaloux au contraire de conserver l'unité ainsi que l'union dans sa compagnie, le cardinal, sans choquer par un refus ouvert ceux qui lui ménageoient des établissements, prit le parti de traîner en longueur. Il mourut sans avoir rien

Lettre 63. - 2 Lettre 69.

si ce n'éiétra sans

suites, et rue, c'est-, avec un i. Mais le cette basse int Pierre urquoi on indépenuvain, sur Jansénius e maison, able 2. Cet s autres au it odiense, hisme dans pied dans que la zilessus tout s pères de lépendant, se donnaun succès, frères dans unité ainsi noquer par issements,

avoir rien

(AN 1631.) accordé de favorable au démembrement. Le père de Condren qui lui succéda ne s'y prêta pas davantage. Ainsi la Sorbonne oratorienne, ou l'Oratoire sorbonnique de Louvain, demeura dans la classe des chimères.

Les monastères de religieuses, pour les plus rusés d'entre ces novateurs, n'étoient pas des conquêtes moins prisées que les congrégations chargées du gouvernement des séminaires. Jansénius n'en conçut pas d'abord l'importance, et voulut détourner son ami Saint-Cyran de la direction de ces filles, comme d'un emploi assez inutile à la fin qu'ils se proposoient. Mais l'ami rusé n'imaginoit point du tout qu'on y perdît son temps. Il savoit que la grille n'est pas moins propre que les cercles à répandre les nouvelles, et surtout les nouveautés en fait de doctrine. Il connoissoit parfaitement les femmes cloîtrées, faciles à prévenir, difficiles à dissuader, aussi adroites qu'ardentes à grossir le parti du père en Dieu qui s'est une fois emparé de leur âme. Un autre avantage avec elles, et qu'on n'a point avec les religieux revêtus du sacerdoce et théologiens par état, c'est que l'erreur ayant pris chez elles, et les pasteurs en exigeant le désaveu, on donne aisément, et d'une manière en quelque sorte plausible, un air d'inquisition et de tyrannie à tout ce qu'ils peuvent faire pour les ramener au terme indispensable de la soumission que demande la soi. Elles sont théologiennes, et assez savantes pour apprécier et préférer à l'enseignement commun les opinions les plus, nouvelles touchant les matières abstruses de la grâce et de la prédestination; et ce ne sont plus que des filles ignorantes et simples, quand il s'agit d'obéir à la voix du vicaire de Jésus-Christ et de tous les successeurs des apôtres. On verra par la suite de quel avantage furent en esset au parti les monastères de filles, et spécialement celui de Port-Royal, qui en devint, pour ainsi dire, la place d'armes et l'arsenal, d'où sortirent comme des nuées de traits, ces volumes sans nombre où le poison de l'erreur, assaisonné de tous les charmes de la diction, infecta les curieux, sans presque se faire sentir.

Tandis que le calvinisme, abattu en France, cherchoit ainsi à sauver quelque partie de lui-même, au moyen de l'astuce et de la sonplesse; monstre violent paressence, l'énorme luthé-

ranisme en Allemagne se releva de sa chute, et s'élança, plus furieux qu'auparavant, contre le prince qui l'avoit terrassé. Mais Ferdinand II confondant l'oppression avec la sévérité. l'ambition et l'intérêt propre avec le zèle de la foi et du bien public, avoit aliéné les puissances dont le concours lui étoit nécessaire pour éterniser son triomphe. Ceux des princes protestants qui avoient prêté la main à cet empereur contre les protestants mêmes, voyant enfin qu'il travailloit plus pour sa maison que pour l'empire et la patrie, firent avec les autres un traité de confédération, qui les engageoit tous à se soutenir et à se défendre réciproquement 1. Ferdinand, loin de s'en alarmer, regarda ces mouvements comme une occasion précieuse de cimenter le pouvoir absolu qu'il s'arrogeoit sur le corps germanique. La plupart des mécontents, réduits à une foiblesse extrême par les guerres passées, ne paroissoient plus en état de se faire jamais craindre. Ils sembloient d'ailleurs trop ialoux de leur indépendance respective, pour se ranger sous l'un d'entre eux, avec la subordination qui seule fait la force d'un parti. En effet, ce n'étoit là qu'un vain amas de nuages : l'orage qui portoit la foudre venoit de plus loin.

t

n

la

av

re

ľ

de

la

an

po

ou

COL

avo

diti

du

vit

mag

Sué

de t

de l

Sa N

cun

livre

nard

Rich

com

**p**our risqı

d'un

Le resus méprisant qu'avoit essuyé Gustave-Adolphe, roi de Suède, au sujet du dernier traité où les ministres impériaux n'avoient pas voulu le comprendre, lui avoit inspiré un ressentiment égal à la fierté de son courage. La gloire d'être le libérateur de l'Allemagne ne flattoit pas moins ce héros, animé par les conquêtes qu'il venoit de faire en Pologne. Quand il vit jour à venger, avec son affront personnel, l'injure de ses premiers alliés, il ne délibéra plus : dans la formidable puissance qu'il alloit braver, dans la maison d'Autriche qui saisoit trembler toute l'Europe, il ne vit qu'une moisson plus ample de gloire. Son enthousiasme, son génie, cette audace qui subjugue jusqu'à la fortune, lui répondoit intérieurement de la victoire. Il avoit toutes les qualités du corps et de l'esprit qui font les héros, et il sentoit ses forces. Né avec un tempérament robuste, que l'usage des armes avoit affermi jusqu'à l'âge de trente-six ans où il étoit parvenu, il étoit à l'épreuve des

t Histoire du traité de VVestph. t. 1, liv. 3.

ança, plus it terrassé. a sévérité , et du bien ırs lui étoit rinces procontre les lus pour sa es autres un soulenir et e s'en alaron précieuse sur le corps à une foiient plus en ailleurs trop ranger sous fait la force s de nuages :

olphe, roi de es impériaux spiré un resbire d'être le héros, animé ne. Quand il injure de ses nidable puishe qui faisoit n plus ample dace qui subirement de la le l'esprit qui un tempérai jusqu'à l'âge l'épreuve des plus rudes travaux, intrépide au sein des hasards, téméraire peut-être, attendu l'élévation de son rang : mais son habileté, égale à sa valeur, tiroit souvent avantage de sa témérité même. Il entendoit parfaitement l'art et toutes les ruses de la guerre, saisoit observer la plus exacte discipline, tant à ses officiers qu'à ses soldats, et il les traitoit si bien d'ailleurs, qu'il étoit toujours sûr d'en être obéi avec affection. Concevant néanmoins toute la difficulté de son entreprise, il mit en œuvre tous les moyens propres à la faire réussir. Après avoir donné la paix à la Pologne, il augmenta ses troupes de celle qu'on avoit licenciées dans ce royaume, en sit lever d'autres en dissérentes contrées de l'empire, dans la Hollande, jusqu'en Angleterre, et demanda des secours aux souverains divers de l'Europe, qui s'intéressoient presque tous à la conservation de la liberté germanique. La nouvelle de ces préparatifs ranima la fierté des princes allemands : retenus jusque-là par leurs anciennes terreurs, ils s'étoient contentés de faire des vœux pour la prospérité des armes suédoises, sans oser se déclarer ouvertement. Pour la Hollande, qui depuis quarante ans combattoit pour sa liberté contre la maison d'Autriche, elle avoit ouvert ses trésors à Gustave, au premier bruit de l'expédition qu'il méditoit.

La France, qui avoit déjà porté ses vues sur les puissances du Nord pour contre-balancer la puissance autrichienne, ne vit pas plus tôt le roi de Suède engagé dans la guerre d'Allemagne, qu'elle conclut avec lui un traité en règle (1631). Le Sucdois s'obligeoit à pénétrer en Allemagne avec une armée de trente-six mille hommes, tant pour la désense des princes de l'empire, que pour la tranquillité des royaumes voisins, et Sa Majesté très-chrétienne s'engageoit à lui payer, dans chacunc des cinq années suivantes, la somme de douze cent mille livres. On fut étonné de voir conclure cet accord par un monarque aussi religieux que Louis XIII; mais le cardinal de Richelieu le lui avoit fait envisager, tel qu'il étoit en effet, comme une affaire de politique et de prévoyance nécessaire pour la sûreté de l'état. La religion, à la vérité, y couroit des risques: il les fit retomber, non pas sans raison, sur l'ambition d'un prince qui en réduisoit tant d'autres, ou déjà opprimés, ou en péril de l'être, à lui opposer la seule digue qui pût mettre un terme à l'oppression. La France néanmoins, en traitant avec une puissance protestante, prit toutes les précautions possibles pour mettre à couvert la foi catholique. Il fut expressément stipulé que les princes allemands de la communion romaine pourroient demeurer neutres; que les Suédois ne changeroient rien à la religion dans les villes dont ils se rendroient maîtres, et que partout ils laisseroient aux catholiques

le libre exercice de leur religion.

L'alliance des Français donna un relief inestimable aux armes suédoises. Il est vrai que déjà Gustave s'étoit emparé des tles de Rugen et de Wellin : et, sur le continent où il étoit entré par l'embouchure de l'Oder, déjà il avoit emporté la ville de Cumin, forcé le duc de Poméranie à recevoir garnison dans Stetin sa capitale, et dans toutes les bonnes places de son duché. Il avoit obligé les administrateurs de Magdebourg à s'engager dans son parti; et, malgré les rigueurs de l'hiver, il pressoit vivement la forte ville de Colberg, propre à lui faire une excellente place d'armes. Les troupes impériales, autrefois si aguerries et si bien disciplinées, mais amollies par leurs succès mêmes, par le peu de résistance qu'elles trouvoient depuis leurs premières victoires, n'avoient plus d'ardeur que pour le pillage; et leur lâche valeur ne tombant plus que sur des paysans désarmés, ou sur des villes confiées à leur défense, elles s'étoient rendues infiniment plus odieuses que redoutables. Cependant l'empereur se rassuroit, dans l'espérance que Le défaut d'argent obligeroit bientôt les Suédois à repasser la Baltique: mais quand il eut appris la conclusion de leur traité avec la France, dont le bruit leur attiroit des nuées de soldats, sûrs d'être bien payés, il jugea que cette guerre pourroit bien être plus sérieuse que toutes celles qu'il avoit encore soutenues. Colberg ayant capitule dans ces conjonctures, et Cumin, place également forte, ayant été réduite avec plusieurs autres de moindre importance, Ferdinand soupçonna d'incapacité les généraux qu'il avoit dans ces quartiers, et y envoya le comte de Tilly. Les drapeaux de ce fameux capitaine avoient toujours été suivis de la victoire, et son nom seul faisoit la terreur des armées protestantes. Mais Gustave, loin de s'é-

C

u

de

(An 1631.)

Suédois ne t ils se rencatholiques

timable aux t emparé des toù il étoit t emporté la oir garnison places de so**n** agdebourg à de l'hiver, il ore à lui fair**e** riales, autrelies par leurs rouvoient ded'ardeur que plus que sur leur défense, que redoutaespérance que s à repasser la usion de leur des nuées de guerre pourl avoit encore njonctures, et avec plusieurs apçonna d'incs, et y cnvoya pitaine avoient seul faisoit la , loin de s'étonner, ne parut sensible qu'à la joie d'avoir ensin rencontré

un rival digne de lui.

Tilly cependant emportad'assaut la ville de la eubrandebourg, où deux mille Suédois furent passés au fil de l'épée. Gustave, de son côté, assaillit si brusquement Francfort sur l'Oder, que cette grande ville en un moment ne parut qu'un amas de ruines et de cadavres. Tilly mit le siége devant Magdebourg, dans l'espérance que le sort d'une place de cette conséquence engageroit les Suédois à une bataille rangée. Gustave, dont la prudence égaloit le courage, ne se voyant point encore assez de forces pour hasarder la bataille, pressa l'électeur de Saxe, et plus vivement celui de Brandebourg qui étoit plus exposé, de se déclarer ensin, s'ils ne vouloient qu'il abandonnât la cause commune, et qu'il s'accommodât avec leur tyran. Pendant cette négociation, Magdebourg fut encore emporté d'assaut, et souffrit de la part des troupes impériales tout ce que la cruauté et la brutalité exercèrent jamais de plus effroyable. Trente mille habitants de tout sexe et de tout âge y perdirent la vie par différents genres de cruautés. Les eaux et les flammes firent périr ceux qui avoient échappé au fer, et l'incendie, poussé par un vent terrible, dévora en quelques heures l'une des plus grandes et des plus florissantes cités de la Germanie. Le sort affreux de cette ville protestante émut fortement les catholiques eux-mêmes, et les protestants en conçurent une haine implacable contre les impériaux. Les nœuds de leur confédération se resserrèrent : l'électeur de Saxe, aussi-bien que celui de Brandebourg, le duc de Poméranie, les ducs de Mecklimbourg et le landgrave de Hesse, sans plus rien ménager, joignirent leurs forces à celles de la Suède. Gustave alors, donnant un libre essor au feu de son courage, ne consulta plus que cette audace heureuse qui guide et marque les héros.

Le comte de Tilly ayant pénétré en Saxe pour regagner ou écraser l'électeur, Gustave, impatient de se mesurer avec co capitaine renommé, marcha nuit et jour pour le joindre, le trouva déjà maître de Leipsick, et campé avantageusement sous les murs de cette ville. Comme le désir de combattre étoit égal de part et d'autre, on ne différa pas un moment d'en venir aux mains. Les impériaux croyant toujours avoir affaire à ces

amas de protestants mal aguerris qu'ils avoient si souvent dissipés, sortirent de leur camp avec assurance, et s'avancèrent jusqu'à un mille de la place. Quand toutesois Tilly eut remarqué le bon ordre et la contenance sière des troupes suédoises, on crut apercevoir de l'altération dans son visage, et ces signes d'inquiétude qui, dans un général expérimenté, annoncent au moins la difficulté du succès. Gustave au contraire marchoit à la tête de son armée avec cette sermeté confiante qui présage la victoire. Les deux armées étoient à peu près égales, d'environ quarante mille hommes chacune, tous bien aguerris, à la réserve des troupes saxonnes, levées nouvellement.

Elles formoient l'aile gauche, qui étoit commandée par l'électeur, et qui ne sit presque point de résistance. Aussitôt rompues qu'attaquées, elles prirent la fuite avec tant de précipitation, que le général Horn, qui commandoit le corps de bataille, ne put arriver à temps pour les soutenir. Mais la cavalerie impériale s'étant débandée, partie pour les poursuivre, partie pour le pillage, Gustave qui, à l'aile droite, avoit renversé tout ce qui s'étoit présenté devant lui, accourut avec ses troupes victorieuses; et, se joignant au corps de bataille, il chargea les vainqueurs prématurés des Saxons avec tant de furie, qu'il changea leur victoire en déroute. Cependant l'infanterie impériale soutint encore plusieurs charges, sans même s'ébranler. On ne put l'enfoncer, après cinq heures de combat, qu'en la battant avec le gros canon, comme les remparts d'une citadelle. La cavalerie suédoise poursuivit ensuite les fuyards jusqu'à la nuit serrée. Les impériaux eurent huit mille hommes tués, tant sur le champ de bataille que dans la fuite; le nombre des prisonniers ne fut guère moindre, et on leur prit toute leur artillerie, sans compter le reste du bagage. Le comte de Tilly blessé, et presqu'arrêté, ne fut dégagé qu'à peine par le duc de Lawembourg. Parmi les vainqueurs, l'électeur de Saxe perdit trois mille hommes, et les suédois deux mille (1631).

d

lo

al

ri

le

ter

les

de

cav

se

bo

tra

eû

ho

ma

lati

et 1

féd

Après cette bataille, la guerre ne fut pour Gustave qu'un enchaînement de victoires et de triomphes. Comme un torrent resserré dans son lit, et gonflé par les digues mêmes qu'on lui avoit opposées, surmonte et renverse tout ce qui gêne son

ouvent disavancèrent illy eut reroupes suén visage, et crimenté, ave au conermeté contoient à peu acune, tous levées nou-

ndée par l'élussitôt romde précipitaps de bataille, cavalerie imsuivre, partie renversé tout c ses troupes il chargea les le furie, qu'il infanterie imne s'ébranler. nbat, qu'en la ts d'une citaes fuyards jusmille hommes ite ; le nombre prit toute leur omte de Tilly ine par le duc cteur de Saxe mille ( 1631 ). Gustave qu'un ıme un torrent mêmes qu'on e qui gêne son

cours; ou tel que la foudre échappée de la nue, le bouillant Gustave, après avoir forcé les obstacles qui contraignoient sa valeur, parcourut, précédé de la terreur et de la déroute, toute l'étendue de la Germanie, depuis les bords de l'Elbe jusqu'audelà du Rhin, où il fit élever une pyramide, pour apprendre à la postérité ce qu'elle n'auroit pu croire sans cela. Les villes s'ouvroient ou tomboient devant lui, les bataillons se dissipoient ou couroient au-devant de ses chaînes, tout plioit sous le joug ou s'empressoit à sa rencontre, et sollicitoit comme une faveur le titre de sujet. Dans la Franconie surtout et le Palatinat, ainsi figura ce foudre de guerre, sur un espace d'environ cent lieues. Peu satisfait encore, il revint sur la Bavière, qui n'avoit pas voulu recevoir la neutralité offerte aux princes catholiques. On étoit au cœur de l'hiver; mais toutes les saisons étoient égales au bouillant Suédois. Il alla se présenter devant la ville de Donnawert, que le Bavarois tenoit depuis long-temps asservie. La garnison, après une foible résistance, abandonna la place, qui fut remise en liberté. Maître des deux rives du Danube, il se disposa au passage du Lech. Ce fleuve, large et profond, étoit défendu par une armée retranchée sur le rivage, sous le commandement du célèbre Tilly, qui prétendoit bien effacer la honte de la journée de Leipsick. Mais les beaux jours de Tilly étoient passés sans retour. Sous le feu de soixante-douze pièces de canon, Gustave jette un pont sur la rivière, et la passe à la tête de son infanterie, tandis que sa cavalerie passée un peu plus bas, au gué ou à la nage, se montre sur la rive défendue. Tilly, craignant d'être enveloppé, se retira pendant la nuit jusqu'à Ingolstad, quoiqu'en assez bon ordre (1632); mais il fut blessé grièvement dans sa retraite, et mourut peu de jours après. Il vécut trop d'un an ; il eût emporté, l'année précédente, la renommée du plus grand homme de guerre de son temps.

Les Suédois se répandant, sans plus rien craindre, dans la malheureuse Bavière, portèrent partout la terreur et la désolation. On ne vit nulle part plus de ravages, plus de barbaries et plus de sacriléges que dans ces domaines du chef de la confédération catholique. Les paysans, réduits au désespoir, assommoient les soldats qui s'écartoient pour piller. Les soldats,

par représailles, mettoient tout à feu et à sang dans les campagnes. On ne voyoit de toute part que des cruautés vengées par des cruautés plus atroces. Gustave, après s'être emparé de toutes les places de défense, marcha droit à Munich, d'où l'électeur s'étoit réfugié à Ratisbonne. Il s'en rendit maître sans coup férir, et tira des sommes immenses de cette riche capitale, enleva les munitions et tous les instruments de guerre, sans qu'on pût dérober à ses recherches cent quarante pièces de canons tout neufs que l'électeur avoit fait enterrer, ni trente mille écus d'or qu'il avoit cachés dans une de ces pièces. Tous les autres princes catholiques de l'empire furent traités à peu près comme l'électeur de Bavière, à l'exception de celui de Trèves, qui embrassa la neutralité proposée par la France, et se mit sous la protection de cette couronne. Partout le génie de Gustave sembloit accompagner les armes suédoises. Bannier et quelques autres de ses généraux réduisirent tous les environs de l'Elbe et les côtes de la mer Baltique. L'électeur de Saxe, d'un autre côté, conquit la Lusace; et, pénétrant jusqu'au sein de la Bohême, il en subjugua la capitale. En un mot, la fortune changea tout entière, et toutes les puissances protestantes de l'empire, sans la moindre exception, se soulevèrent hautement contre l'empereur.

Dans ce revers accablant, Ferdinand fut contraint de s'a-baisser jusqu'à rechercher Valstein qui avoit encouru sa disgrâce; jusqu'à supplier ce général superbe et vindicatif, de reprendre le commandement des troupes impériales, et le laisser maître des conditions auxquelles il voudroit bien sacrifier son ressentiment. Elles furent humiliantes pour le prince, et n'étouffèrent point dans le sujet le désir de la vengeance. Valstein reconquit d'abord la Bohême avec autant de facilité qu'elle avoit été conquise; ensuite il marcha contre Gustave. Après bien des marches et bien des succès alternatifs de part

a

d

1']

da

po

VC

qι

<sup>&#</sup>x27;C'est en cette circonstance que l'empereur se plaignant de n'avoir pas de quoi payer ses armées, Valstein lui répondit : Je ne vois qu'un remède à celu, c'est de les doubler. Eh! comment pourrois-je entretenir cent mille hommes, dit Fercinand, puisque je suis hors d'état d'en entretenir la moitie? Cinquante mille hommes, dit Valstein, tirent leur subsistance du pays ami, cent mille la tireront du pays ennemi.

lans les camautés vengées tre emparé de nich, d'où l'éit maître sans le riche capiits de guerre, iarante pièces rrer, ni trente pièces. Tous t traités à peu n de celui de r la France, et rtout le génie édoises. Bannt tous les en-L'électeur de pénétrant jusapitale. En un les puissances tion, se soule-

ntraint de s'ancouru sa disvindicatif, de
périales, et le
roit bien sacripour le prince,
la vengeance.
tant de facilité
potre Gustave.
rnatifs de part

n'avoir pas de quoi le à celu, c'est de les res , dit Fercinand, ute mille hommes , la tireront du pays

et d'autre, ils se joignirent en Misnie, dans les plaincs de Lutzen, à cinq lieues de Leipsick, premier théâtre de la gloire de Gustave. Ce héros y moissonna de nouveaux lauriers, mais des lauriers funestes, que la fortune, avare enfin de ses dons, convertit sur-le-champ en cyprès. Comme sa cavalerie étoit arrêtée par un fossé couvert d'une artillerie foudroyante; impatient que la victoire ne se déclarât point assez vite, il se met à la tête d'un régiment déterminé, exhorte tous les autres à le suivre, franchit le passage avec quelques cavaliers des mieux montés; et, sans faire attention à l'embarras qui retarde les autres, il donne tête baissée sur une troupe de cuirassiers impériaux. Accablé par le nombre, avant que sa cavalerie se fût dégagée du passage, il reçut d'abord une blessure au bras; et, méprisant la douleur qu'il ressentoit, il fit, avec une poignée de braves, des prodiges de valeur. Mais toute la force de son courage ne pouvant suppléer à celle de la nature, épuisé par la quantité de sang qu'il perdoit, ses gens furent obligés de faire volte-face, asin de le tirer de la mêlée. A ce mouvement, un cavalier ennemi lui déchargea son mousquet dans le dos. Le roi fut désarçonné du coup, et, l'un de ses pieds demeurant engagé dans l'étrier, il fut traîné quelques pas par son cheval. Dans cet état, il reçut un nouveau coup de mousquet qui lui cassa la tête (1632). Ainsi périt, à la fleur de son âge, un prince qui en deux ans s'étoit montré supérieur aux deux capitaines jusque-là les plus célèbres de leur temps, et avoit acquis une renommée qu'égalèrent peu même des héros qui ont fourni la plus longue carrière. Ce prince, naturellement doux, affable, bienfaisant et généreux, fit autant les délices de ses sujets, que la terreur de ses ennemis et l'admiration de l'Europe.

Valstein ne sut pas tiré d'affaire par la mort de son formidable rival. Si la perte d'un prince adoré plongea d'abord l'armée suédoise dans la plus morne douleur, ce ne sut que pour lui inspirer, le moment d'après, toute l'énergie de la sureur et du déscspoir. Ils se battirent comme des gens qui n'avoient plus rien à perdre, et qui ne vouloient pas survivre à ce qu'ils avoient perdu. Le duc de Saxe-Veimar, si célèbre luimême dans toute la suite de ces guerres, dirigea, ou plutôt seconda cette animosité magnanime; et par un acharnement opiniatre qui fit durer cette bataille deux jours consécutifs, enfin il arracha la victoire des mains de l'ennemi. Elle se vendit cher, sans doute, forcée qu'elle étoit à changer de parti. La perte fut énorme de part et d'autre, et à peu près égale; mais au moins les Suédois eurent l'honneur de passer la nuit

sur le champ de bataille.

Quelque lugubre que fût la destinée de Gustave, elle eût néanmoins été à désirer pour le capitaine qui avoit eu la gloire d'arrêter ce foudre de guerre au milieu de sa course : mais cet honneur, ou ce bonheur, acheva de tourner la tête à Valstein. Informé qu'on s'efforçoit d'aigrir de nouveau contre lui l'esprit de Ferdinand, et de rendre sa fidélité suspecte, sur des indices au reste qui n'étoient que trop plausibles, il se résolut à prévenir une seconde disgrâce par une trahison, en passant avec ses troupes du côté de l'ennemi. On ajouta qu'il porta ses vues jusque sur la couronne de Bohême, qu'il prétendoit ravir à son prince. L'empereur, instruit sous main, le déposa du commandement pour la seconde fois, et donna ses ordres pour qu'on s'assurât de sa personne. Mais déjà le rebelle s'étoit retiré dans la forte ville d'Egra, en attendant les ennemis qui s'approchoient pour lui donner la main. Cependant trois officiers qui avoient part à sa confiance, prévenant sa trahison en le trahissant lui-même, marchèrent suivis de soldats gagés à la maison où il logeoit, ensoncèrent la porte de sa chambre, et le massacrèrent comme il se disposoit à sauter par la fenêtre. Telle fut, à l'âge de cinquante ans, la triste fin du capitaine qui seul avoit pu faire chanceler la fortune du grand Gustave.

Le sort des Suédois, quoique restés vainqueurs, étoit beaucoup plus fâcheux que si toute leur armée avoit été défaite. Le roi en mourant ne laissoit d'autre héritier pour les gouverner que la princesse Christine, âgée de six ans. Le roi de Pologne avoit des prétentions sur la couronne de Suède, et de secrets partisans dans ce royaume. Les alliés étoient déconcertés par la mort de Gustave: et plusieurs d'entre eux, jaloux de l'ascendant qu'il avoit i ris en Allemagne, n'étoient plus d'humeur à ne figurer qu'en second dans le parti protestant. Les Suédois, sans autre ressource que leur courage, se roidirent

so profire

CC

VE

tire del plu de

bat

can la p fam Mai vear desp des

dans brise ouve sion Hor

prin

plio

leur tage de V libre malh nom

1 L' 10 moi battoit

droit

charnement consécutifs, emi. Elle se ger de parti. près égale; asser la nuit

ave, elle eût t eu la gloire se : mais cet te à Valstein. ntre lui l'ese, sur des inil se résolut à n, en passant u'il porta ses étendoit ravir le déposa du s ordres pour elle s'étoit reennemis qui lant trois offisa trahison en oldats gagés à a chambre, et par la fenêtre. capitaine qui l Gustave.

rs, étoit beauété défaite. Le les gouverner oi de Pologne , et de secrets sconcertés par aloux de l'asnt plus d'hurotestant. Les e, se roidirent contre tous ces obstacles. Ils établirent des régents pour gouverner le royaume pendant la minorité. Ils chargèrent le chancelier Oxenstiern de leurs intérêts en Allemagne, avec un pouvoir presque absolu; et ce grand homme, par sa fermeté et son habileté, remplit si bien leurs vues, qu'ils y conservèrent presque autant d'autorité qu'ils en avoient eu du vivant de leur roi. Bientôt ils se revirent en état de pousser la guerre, et le firent d'une manière si heureuse d'abord, qu'à la bataille d'Ondeldorp sur le Weser, ils demeurèrent vainqueurs sans perdre plus de trois cents hommes, et les impériaux en perdirent plus de six mille, tant morts que prisonniers.

Toutefois, l'année suivante 1634, les Suédois perdirent la bataille infinement plus considérable de Nordlingue. Elle leur coûta plus de seize mille hommes, quatre-vingts pièces de canon et tout leur bagage. Ce qui fut encore plus désespérant, la plupart de leurs alliés les abandonnèrent pour accéder au fameux traité de Prague, et passer dans le parti de l'empereur. Mais Ferdinand, abusant toujours de sa fortune, parut de nouveau s'occuper uniquement de son intérêt propre, et agir en despote. Il ordonnoit arbitrairement des villes, des provinces, des états ecclésiastiques et séculiers, des intérêts de tous les princes de l'empire, et même des couronnes étrangères. On plioit sous le joug, sans oser rien dire; mais on le mandissoit dans l'âme, et l'on attendoit avec impatience l'occasion de le briser. La France alors déclara la guerre à l'empereur, et agit ouvertement pour les Suédois, qui seuls retardoient l'oppression totale de l'empire. Alors aussi le duc de Saxe-Weimar, Horn, Bannier et tant d'autres élèves de Gustave figurèrent à leur tour en maîtres, et ne combattirent qu'avec trop d'avantage, puisque le parti protestant obtint par-là, dans le traité de Westphalie, cette constitution solide et cet état fixe d'équilibre qui a comme éternisé l'hérésie dans l'empire. Ainsi la malheureuse Allemagne, nation des plus distinguées et la plus nombreuse de l'Europe, mit-elle à son apostasie le sceau du droit public, sans qu'on pût désormais y prévoir aucun terme.

L'auteur nous paroît inconséquent dans ses réflexions sur le sort de l'Allemagne : no moins n'ent-il pas dû blâmer la politique et la conduite de l'empereur, qui combattoit pour la cause catholique. C'étoit dutôt l'alliance de la France avec les

d

te

S

to

ľ

8i

CC

m

an

vie

un

off

trè

des

la

stit

pri

fre

qui

dor

Ch

reu

vrai

vin

qua

sou: plus gran

tinc

roya

Mais à l'autre extrémité de l'hémisphère, la foi prenoit pied dans le florissant empire de la Chine, aussi considérable lui seul que l'Europe entière, et déjà l'église romaine avoit recouvré on partie, sur ce peuple roi de l'Orient, ce qu'on lui avoit ravi de l'empire romain. L'apôtre des Indes et du Japon, expirant à la vue de la Chine (1552) où tendoit son insatiable zèle. avoit formé des vœux efficaces pour le salut d'une nation si renommée, et si long-temps exclue du royaume de Dieu. Trois hommes remplis de son esprit, ainsi que des vertus puisées dans le même état, les pères Ricci, Roger et Passio, tous trois Italiens, résolurent de braver tous les travaux, et, s'il étoit nécessaire, de donner tout leur sang pour la tirer des embres de la mort où elle étoit ensevelie depuis si long-temps. Le nom de Jésus-Christ, au moins depuis neuf à dix siècles, n'avoit pas même été prononcé à la Chine, quoiqu'il y ait tout lieu de présumer que l'apôtre saint Thomas, à qui le salut des Indes et des autres nations voisines de l'aurore avoit été commis. n'en aura pas oublié l'empire le plus florissant, alors aussi distingué en Asie que celui de Rome pouvoit l'être en Europe. Cette conjecture est tournée en certitude par l'histoire ancienne de la Chine, où il est dit qu'un étranger, admirable par ses vertus et par ses miracles, y a prêché une doctrine céleste. Un ancien bréviaire chaldaïque de l'église de Malabar porte en termes exprès, que le royaume des oieux, par la prédication de saint Thomas, a pénétré en Chine, aussi-bien qu'en Perse et dans les Indes.

Long-temps après, dans le cours du septième siècle, des missionnaires y prêchèrent encore l'Evangile avec succès durant quarante ans. C'est ce qu'on reconnut en 1625, par un monument très-ancien qui fut déterré en fouillant dans les ruines d'un édifice public, près de Signafou, capitale de la province de Chensi. Sur une longue table de marbre, au haut

Suédois qui étoit contraire aux intérêts de l'Eglise d'Allemagne. Aussi voyonsnons les savants auteurs de l'Art de vérifier les dates, porter un jugement bien différent du sien sur Ferdinand II: « Il fit la guerre de son cabinet, disent-ils, et la fit en habile politique. Les revers qu'il éprouva servirent à faire voir l'elévation de son génie. Toujours grand, toujours fécond en ressources, il fint supérieur au exemements, et trouva, dans ses pertes mêmes, les moyens de parvenir à ses fins. érable lui seul voit recouvré a lui avoit ravi pon, expirant asatiable zèle, une nation si de Dieu. Trois vertus puisées ssio, tous trois t, s'il étoit nédes embres de emps. Le nom siècles, n'avoit ait tout lieu de salut des Indes it été commis, alors aussi distre en Europe. stoire ancienne nirable par ses ctrine céleste. Malabar porte r la prédication en qu'en Perse

i prenoit pied

eme siècle, des vec succès dun 1625, par un illant dans les capitale de la narbre, au haut

gne. Aussi voyonsr un jugement bien hinet, disent-ils, et faire voir l'elevation il fut supérieur aus parvenir à ses fins.

(An 1632.) de laquelle il y avoit une croix bien formée, on trouva les principes fondamentaux de la loi chrétienne, gravés en caractères chinois mêlés de quelques lettres syriaques. En voici la substance : « Il est un premier principe qui de rien a formé toutes choses, et qui est un être en trois personnes. En créant l'homme, il lui donna la justice originelle, l'empire sur ses passions, et le fit roi de l'univers : mais l'esprit malin le fit succomber à la tentation et corrompit son cœur. De là, tous les maux qui accablent le genre humain, et les fausses doctrines qui l'égarent. Nous n'eussions jamais retrouvé la vérité, si l'une des personnes divines n'eût caché sa divinité sous la figure d'un homme. C'est cet homme que nous appelons Messie. Un ange annonça sa venue, et quelque temps après il naquit d'une vierge en Judée. Cette naissance miraculeuse fut marquée par une étoile nouvelle; quelques rois la reconnurent, et vinrent offrir leurs dons à ce and enfant. Il établit une loi pure et très-simple, inspira le ... pris des choses terrestres, et l'amour des biens éternels, ouvrit le ciel aux hommes par la vertu de la croix, et y monta lui-même en plein jour, après avoir institué le baptême pour la rémission des péchés. Ses ministres prient sept fois le jour pour les vivants et les morts, et ils offrent le sacrifice toutes les semaines, »

Ce monument fait encore mention de différents empereurs qui accueillirent favorablement les nouveaux prédicateurs, dont deux sont nommés, savoir Olopuën, venu de Judée à la Chine en 636, et Ki-ho, quelques années plus tard. L'empereur Taï-tcoum, qui les reçut le premier, bâtit une église au vrai Dieu, et son fils Kao lui en fit bâtir dans toutes les pro-

Ces vestiges de christianisme étoient bien effacés à la Chine, quand les trois missionnaires italiens y arrivèrent en 1583, sous le règne de Van-ly. Le peuple y étoit plongé dans les plus épaisses ténèbres de l'idolâtrie; la présomption des grands et des lettrés, qui avoient des connoissances assez distinctes de l'Etre suprême, les éloignoit encore davantage du royaume de Dieu; et l'orgueil national qui inspiroit générale-

Mem, de la Chine, tom. 2, p. 172, etc.

ment à tous les Chinois un souverain mépris pour les étrangers, une espèce d'horreur qui leur interdisoit l'entrée même de l'empire, le rendoit comme inaccessible aux vérités du salut.

Toutes ces difficultés, tous ces périls ne purent effrayer les trois missionnaires. Ils se coulèrent l'un après l'autre dans le pays, et d'abord dans les provinces méridionales, où ils avoient débarqué. La nouveauté de leur doctrine leur attira des auditeurs; sa beauté, sa sublimité, jointe à la sainteté de leur vie, excita l'admiration et la confiance. Le père Ricci en particulier, instruit parfaitement de la langue, des lois et des coutumes de cette nation, qu'il avoit long-temps étudiées; très-versé d'ailleurs dans les sciences profondes, que son esprit méthodique, sa facilité pour la parole, son affabilité même et son naturel aimable faisoient goûter de tout le monde, acquit en peu de temps la réputation d'un homme extraordinaire. Il éprouva néanmoins des contradictions pour l'œuvre de Dieu pendant plusieurs années; mais, par une constance égale à ses autres qualités, il triompha de tous les obstacles. Il fit des conversions éclatantes dans les provinces. Des mandarins ouvrirent les yeux à la vérité. La foi et la renommée de celui qui la prêchoit parvinrent à la cour.

Annoncé avec honneur, enfin il s'y présenta, et fut reçu de l'empereur avec beaucoup de marques de bienveillance. Quelques tableaux du Sauveur et de la sainte Vierge, qu'entr'autres curiosités de l'Europe il offrit au prince, furent placés dans un lieu élevé du palais, pour y être honorés. L'accueil du souverain décida celui des seigneurs de la cour. Le missionnaire acquit une maison dans la capitale, et y commença un établissement, qui, au moyen des sciences européennes, et spécialement des mathématiques, très-prisées à la Chine, fut dans la suite un soutien puissant pour toutes les missions de cet empire. C'est par ce moyen, jusqu'ici le seul efficace en Chine, que la foi chiétienne y fut introduite, et prêchée depuis avec succès par les différents missionnaires, qui tous se firent long-temps un devoir de suivre sidèlement les traces de son premier apôtre. Après avoir évangélisé un peuple infini et des grands sans nombre, le père Ricci mourut sainteent effrayer les l'autre dans le , où ils avoient ttira des audité de leur vie, en particulier, es coutumes de rès-versé d'ailit méthodique, et son naturel quit en peu de re. Il éprouva Dieu pendant ale à ses autres fit des converarins ouvrirent elui qui la prê-

, et fut reçu de eillance. Quelge, qu'entr'au-, furent placés orés. L'accueil cour. Le miset y commença européennes, cs à la Chine, es les missions seul efficace en et préchée des, qui tous se nt les traces de ı peuple infini nourut sainte-

(An 1632.) ment (1610) au milieu d'une abondante moisson dans une église déjà florissante.

Ces nouveaux chrétiens montroient une foi et une ferveur que les persécutions, qui ne manquèrent pas de s'élever contre l'œuvre du ciel, ne firent qu'augmenter. D'abord une cabale de bonzes, appuyée de plusieurs mandarins, l'attaqua d'une manière à la ruiner de fond en comble en quelques moments. On fit courir le bruit que les missionnaires et les Chinois convertis conspiroient ensemble, afin de livrer l'empire aux Euroncens; imputation dénuée de toute vraisemblance et véritablement absurde, mais qui ne laissa pas de prendre dans une nation soupçonneuse au-delà de tout ce qu'on peut imaginer. En effet la persécution devint cruelle dans les provinces du Midi, les plus accessibles aux Européens. Le père Martinez y fut arrêté, chargé de chaînes, bâtonné, et mourut enfin dans les tourments. Cet orage fut toutefois calmé par un mandarin ami constant du père Ricci; mais un autre mandarin, des principaux de la ville de Nankin, comparable à la capitale, en excita un autre qui sut encore plus violent. On attaqua surtout les pasteurs, afin de dissiper le troupeau. Les uns furent cruellement battus, les autres exilés, presque tous emprisonnés ensuite, et reconduits honteusement à Macao, comme indignes d'habiter l'empire. La calamité dura près de six ans; mais enfin le persécuteur fut recherché lui-même pour ses crimes, privé de ses charges, puis condamné au dernier supplice.

Les missionnaires reprirent alors leurs fonctions en toute liberté, et l'on n'eût à désirer qu'un plus grand nombre d'ouvriers, pour suffire à l'abondance de la récolte qui s'offroit de toute part. A leur défaut, des néophytes de tout état annonçoient eux-mêmes l'Evangile à leurs compatriotes. On vit parmi eux des mandarins parcourir leurs départements en prêchant la foi, et il y en eut qui, par leur savoir aussi-bien que par leur zèle, n'avancèrent pas moins les affaires de la religion que les meilleurs missionnaires. Enfin le père de famille envoya de nouveaux ouvriers à sa vigne, non pas sans doute égaux en nombre à son étendue, mais choisis entre les fervents religieux des ordres divers, où une sainte émulation multiplioit de jour en jour les apôtres. L'an 1631, les missionnaires de l'ordre de saint Dominique se joignirent en Chine à ceux de la compagnie de Jésus, et travaillèrent long-temps de la même manière. Plusieurs autres, réguliers et séculiers, vinrent les seconder avec empressement. Depuis cette époque, jusqu'à la révolution qui en 1644 mit l'empire de la Chine sous la puissance des Tartares, la semence évangélique fut répandue dans la plupart des provinces, et poussa dans plusieurs de profondes racines.

Durant ces heureux progrès de l'Evangile aux extrémités de l'Orient, saint Vincent de Paul, occupé des domestiques de la foi, travailloit infatigablement à faire refleurir les vertus, et spécialement la charité chrétienne dans le sein de sa patrie. Vincent étoit le mobile de toutes les bonnes œuvres d'éclat qui se faisoient dans la capitale et dans les provinces. Quoique son humilité profonde lui sit toujours souhaiter que Dieu se servit de tout autre que lui, et qu'il ne s'estimât capable de rien, il sembloit au contraire que le Signeur se plût à l'employer malgré lui, pour commencer, pour suivre et pour conduire à un heureux terme tout ce qui importoit à sa gloire. Déjà il avoit établi dans la capitale et dans plusieurs provinces du royaume, ces associations de dames pieuses, qui s'emploient avec tant d'édification à la visite et au soulagement des pauvres malades. Une œuvre de bénédiction en amène une autre. Ces associations donnèrent l'origine à l'institution des sœurs de la charité, nommées communément sœurs grises. On ne se proposoit d'abord que de soutenir les premières confréries, en fournissant aux dames qui les composoient des filles instruites à servir les malades, à les gouverner, à leur administrer les médicaments, à régler leur nourriture, et à remplir assidument bien d'autres fonctions qu'on ne pouvoit pas attendre des femmes engagées dans le monde. Il falloit pour cela trouver un grand nombre de filles charitables, et les rassembler en communauté, pour les dresser au service, leur apprendre à seigner, à préparer les remèdes, et plus encore les former aux exercices de la vie spirituelle, à une vertu solide qui leur fit surmonter les répugnances de la nature, et les prémunit tout à la fois contre les dangers d'une vie répandue parmi les gens du siècle.

les p passe char

So

be

fra

rie

pos

les

tou

fair

dro

et e

dan

cur

les

maî

offic

étab

l'éce

exer

ei de

reve

sieur ou q de m

1 /

le l'ordre d**e** e la compane manière. les seconder a la révoluuissance des ns la plupart ides racines. xtrémités d**e** stiques de la s verlus, e**t** le sa patrie. es d'éclat qui es. Quoique que Dieu se it capable de plût à l'emet pour cont à sa gloire. urs provinces ii s'emploient ient des paune une antre. on des sœurs ses. On ne se onfréries, en les instruites lministrer les nplir assidupas attendre cela trouver assembler en apprendre à s former aux e qui leur fit ímunit tout à rmi les gens

Louise de Marillac, veuve de M. le Gras secrétaire de la reine mère de Louis XIII, fut l'instrument qu'employa la Providence pour l'exécution immédiate du dessein conçu par son saint directeur. Née avec un esprit solide, un jugement sûr et une âme virile, elle n'avoit pas été prévenue moins avantageusement des bénédictions de la grâce. Mais entre toutes ses vertus éclatoit une charité qui lui faisoit rechercher avec une ardeur et une constance égale, toutes les occasions de secourir le prochain, et avec un goût particulier les pauvres malades. Son zèle infatigable, malgré la foiblesse de sa complexion, et beaucoup d'infirmités, lui fit long-temps parcourir à grands frais les villes et les campagnes où s'établissoient les confréries de charité. Elle encourageoit les personnes qui les composoient, y en associoit de nouvelles, corrigeoit ou prévenoit les moindres abus sur les instructions du saint, qu'elle portoit toujours avec elle, suggéroit mille expédients nouveaux pour faire le bien, et répandoit partout des aumônes abondantes, en drogues pour les remèdes, en draps, en couvertures, en linge et en vêtements de toute espèce. Elle faisoit quelque séjour dans les principales paroisses, et là, sous le bon plaisir du curé, elle assembloit les jeunes filles dans une maison, pour les instruire des devoirs de la vie chrétienne. S'il y avoit une maîtresse d'école, elle lui enseignoit honnêtement à faire son office avec fruit. S'il n'y en avoit point, elle tâchoit d'y en établirune; et pour la former, elle-même saisoit quelque temps l'école en sa présence. Elle employa plusieurs années à ces exercices, toujours accompagnée d'une ancienne domestique et de quelques demoiselles vertueuses. Après ces voyages, elle revenoit passer les hivers à Paris, où elle continuoit à servir les pauvres. Peu contente de ses propres œuvres, elle faisoit passer dans le cœur d'autres dames pieuses les ardeurs de la charité que le sien ne pouvoit contenir.

Sur le bruit de l'institution projetée par saint Vincent, plusieurs jeunes personnes s'étant présentées, il en choisit trois ou quatre des plus propres à ses vues, et les mitentre les mains de madame le Gras, qui les reçut avec une affection mater-

<sup>1</sup> Vie de S. Vinc. liv. 1, ch. 22 et 23.

nelle, les logea dans sa propre maison, les entretint comme scs enfants, et les prépara soigneusement à remplir les devoirs de leur vocation. Ce premier établissement se sit en 1633, sur la paroisse de Saint-Nicolas du Chardonnet, et par manière d'essai seulement : mais Dieu y répandit ses bénédictions en telle abondance, et cette petite communauté s'accrut si rapidement, que le saint instituteur et sa digne coopératrice ont eu, pendant leur vie, la consolation de la voir répandue par tout Paris, dans plus de trente autres villes du royaume, et jusqu'en Pologne. Devenue trop nombreuse pour la maison d'une particulière, elle fut transférée au village de la Chapelle, et solidement établie ensin au faubourg Saint-Denis, près de Saint-Lazare, où elle est encore (1789) dans un état plus slorissant de jour en jour : filles vraiment précieuses, et recherchées de toute part avec un empressement qui d'abord permit à peine de les former. Mais par une providence signalée, ces jeunes plantes arrachées de leur séminaire sans avoir eu le loisir de prendre un certain accroissement, loin de jamais se démentir, ont fait en tout lieu l'admiration publique, par leur réserve et leur modestie, par leur simplicité dans le vivre et le vêtement, par leur douceur, leur patience, leur assiduité au travail, par toutes les vertus de leur état. Toujours on les demande en tant de lieux à la fois, que la congrégation, toute nombreuse qu'elle est devenue, n'y sauroit suffire.

Quand cette grande communauté sut solidement établie, le saint sondateur lui donna des règles et des constitutions, remplies visiblement de la sagesse évangélique. Nous n'en présenterons que ce qui est nécessaire pour saire connoître dans quel esprit il élevoit, et à quelle persection il portoit ces bonnes filles, nées, pour la plupart, dans les conditions les plus communes. Quoiqu'elles ne soient pas religieuses, disoit le saint, parce que cet état n'est pas compatible avec leurs sonctions,

oiqu'elles n'aient pour monastère que les maisons des male des, pour cellule que le coin d'une chambre, et bien souvent de louage, l'église paroissiale pour chapelle, les rues de la ville pour cloître, la crainte de Dieu pour grille, et la modestie pour voile; dès là même exposées à plus de périls que les religieuses cloîtrées, elles doivent avoir aussi plus de vertuP su co Il la co me

ou ser elle gni ress ress les criv visit

ajo

leur poin vice gard gran voir qu'el fession

de r

ger,

Pa bles à nent mêm priso

(An 1633.)

nt comme les devoirs 1633, sur ar manièr**e** lictions en rut si rapiratrice ont pandue par oyaume, et r la maison de la Chaaint-Denis, dans un état écieuses, et qui d'abord ovidence siininaire sans ment, loin de on publique, licité dans le ence, leur astat. Toujours la congrégaauroit suffirc. ent établie, le itutions, remous n'en préonnoître dans oit ces bonnes les plus comdisoit le saint, ars fonctions, isons des ma-

et bien sou-

e , les ru**e**s de

ille, et la mo-

de périls que

plus de vertu.

Ou'elles s'appliquent donc à se comporter en tout lieu, au moins avec autant de retenue, de recucillement et d'édification, que les vraies religieuses dans leurs monastères. Qu'elles s'étudient sans relâche à l'acquisition de toutes les vertus de leur état, particulièrement d'une humilité profonde, d'une parfaite obéissance, d'un grand détachement des créatures, et surtout qu'elles usent de toutes les précautions possibles, pour conserver sans la moindre tache la pureté du corps et du cœur. Il leur prescrit ensuite des exercices journaliers de piété, et la fréquentation des sacrements chaque semaine. Dans leurs courses et leurs voyages, elles doivent se montrer cordialement unies entr'elles, prévenantes et bienfaisantes à l'égard de tout le monde, exemplaires en tout licu. Qu'elles fassent, ajoute le saint, leurs petits exercices le matin avant le départ, ou du moins sur la route; qu'elles récitent le chapelet, et lisent quelques bons livres qu'elles auront soin de porter avec elles : qu'elles contribuent aux entretiens édifiants des compagnies où elles se trouvent; mais point du tout aux propos qui ressentent la vanité du siècle, et moins encore à ceux qui en ressentiroient la licence : qu'elles soient des rochers contre les familiarités qu'on voudroit prendre avec elles. Il leur prescrivit aussi de ne point rendre, sans une vraie nécessité, des visites aux riches, de quelque condition qu'ils pussent être; de ne jamais former des liaisons chez eux, de ne point se charger, en cas de maladie, du traitement de leur personne, de leurs enfants, ni de leurs domestiques. Tout cela, dit-il, n'est point de votre institut, qui vous consacre uniquement au service des pauvres. Il leur recommande la même réserve à l'égard des ecclésiastiques, qu'elles doivent honorer du plus grand respect, mais ne visiter jamais sans compagne, ni recevoir chez elles dans leur chambre particulière. Il veut même qu'elles ne leur parlent, autant qu'il se peut, que dans le confessionnal.

Par la fidèle observation de ces règles, ces filles, inaccessibles à la corruption qui les environnoit, donnèrent, et donnent encore journellement des secours infinis aux soldats mêmes dans les hôpitaux militaires, aux galériens dans les prisons où on les dépose en route, aux fous dans les petites

4.

maisons, et souvent elles ont inspiré le repentir, et procuré l'avantage d'une mort chrétienne aux malades les plus mal disposés d'abord. Aussi en soulageant les corps, ont-elles principalement en vue le salut des âmes. Mais le saint fondateur établit pour cette unique fin, pour l'institution chrétienne de la jeunesse et la sanctification des personnes avancées en âge, les filles de la Providence. La congrégation de la Croix, si particulièrement et si utilement consacrée à l'éducation, à former des institutrices vertueuses pour les bourgs et les campagnes très-négligés alors, fut encore, sinon fondée, au moins relevée et mise en état de se soutenir par le secours de saint Vincent.

C'est encore à lui qu'on a l'obligation de l'une des plus grandes et des plus belles entreprises qui se soient faites pour le bien de l'humanité et de la religion, savoir l'hôpital général de Paris. Il établit d'abord une maison pour servir de retraite à quarante pauvres artisans, hommes et semmes, qui, pour cause de vieillesse ou d'infirmité, ne pouvoient plus gagner leur vie, et se trouvoient réduits à cette mendicité abrutissante où l'homme ne se souvient plus qu'il a une âme à sauver. Cette idée grande autant que salutaire, intéressa tous les gens fortunés tant soit peu vertueux, les grands, la cour même qui donna le château de Bicêtre et la Salpétrière, où fut désormais reléguée la mendicité paresseuse, et avec elle une infinité de vices, les plus onéreux à la société. On remit la direction de ce grand établissement au saint général de la mission : mais, content de faire le bien sans en avoir le mérite aux yeux des hommes, il crut, très-sagement d'ailleurs, devoir y renoncer.

d

se

vu

bo

po

tur

po

grâ

do

tou

voi

ils

per

que

dis

dan

gen

inta por

A cet établissement, on ne peut comparer que celui des Enfants trouvés, qui vaut annuellement des milliers de citoyens à l'état, et des milliers de membres au corps mystique des Jésus-Christ. Ces malheureux auparavant exposés, avec autant d'impiété que de barbarie, dans les rues et les carrefours, sans même avoir été baptisés, y perdoient presque tous la vie du corps et de l'âme tout ensemble. La moindre partie, recueillie languissante, et commise à quelques femmes qu'on n'intéressoit que par un salaire disproportionné à la charge,

procuré s mal dislles prinfondateur itienne de es en âge, Croix, si cation, à et les cam-, au moins rs de saint

e des plus faites pour ital général de retraite qui, pour lus gagner brutissante e à sauver. us les gens même qui fut désorle une infihit la direcla mission: te aux yeux levoir y re-

ie celui des liers de cips mystique posés, avec et les carreresque tous ndre partie, mmes qu'on à la charge,

ne prolongeoit sa malheureuse existence que pour souffrir davantage. Vincent, pénétré jusqu'au fond du cœur, lorsqu'il en eut connoissance, convia quelques dames de charité à visiter ce triste dépôt. Il en arriva tout ce qu'il avoit prévu. Non moins sensibles que lui, elles enlevèrent tout ce qu'elles purent de ces innocents infortunés, pour leur tenir lieu de mères. Leur charité s'enflammant de jour en jour, de jour en jour aussi elles se chargeoient d'un plus grand nombre, sans trop consulter leurs moyens, ni leurs ressources. Enfin la charge devint si pesante, qu'il parut absolument impossible de la soutenir. Dans le fond, on n'en pouvoit pas juger autrement, selon les règles ordinaires de la prudence. La cour, il est vrai, avoit assigné pour cette bonne œuvre une pension de douze mille francs; mais déjà la dépense annuelle, pour une simple ébauche, montoit à quarante mille. On fit donc une assemblée générale des dames de charité, pour délibérer si l'on continueroit, ou si l'on abandonneroit cette entreprise.

Vincent, en exposant les raisons pour et contre, ne manqua point de représenter à ces dames, que jusque-là elles avoient fait vivre et élever chrétiennement cinq à six cents enfants qui seroient morts infailliblement sans leur assistance. Puis, à la vue de ceux qui restoient dans l'attente alternative d'un pareil bonheur, ou d'un malheur sans espoir : « Voilà, mesdames, poursuivit-il, les voilà ces innocentes et malheureuses créatures, que la compassion et la religion vous ont fait adopter pour vos enfarts. Vous êtes devenues leurs mères selon la grâce, depuis que leurs mères selon la nature les ont abandonnés: voyez à présent si vous voulez les abandonner à votre tour. Il est temps de prononcer leur arrêt : je vais prendre les voix. Ils vivront, si vous leur continuez vos soins charitables; ils périront, si vous les leur refusez : l'expérience ne vous permet pas d'en avoir le moindre doute. » On ne répondit que par des larmes et des sanglots; toutes les impossibilités disparurent; la charité devint toute-puissante; chacune des dames commença par livrer tout ce qu'elle portoit d'or et d'argent, les aumônes se multiplièrent, les ressources devinrent intarissables, s'accrurent avec le temps et les besoins, et enfin portèrent cet établissement au point de grandeur et de perfection où nous le voyons aujourd'hui, toujours entre les mains des filles de saint Vincent.

Les règles et les constitutions qui les rendoient propres à tant d'offices inestimables, furent approuvées, sitôt qu'elles parurent, par l'archevêque de Paris, et leur communauté fut érigée en congrégation, sous le titre des filles de la charité, servantes des pauvres. Le roi, de son côté, l'autorisa par des

u g ci d

à

n

b

u

ď

pe

a١

se

re

60

re

q

lettres patentes vérifiées en parlement.

Sans rien ôter à la gloire de saint Vincent de Paul, on peut dire que le Père Bernard, autrement dit le pauvre prêtre, fut la première cause de l'établissement des sœurs de la charité. Elles doivent leur origine à l'association des dames pieuses qui s'employoient au soulagement des pauvres malades; et c'est à ce charitable pauvre qu'on doit l'érection des assemblées de charité dans les paroisses de Paris, et même la séparation de ces paroisses, qui étoient confondues les unes dans les autres 2. C'est encore sa charité envers les pauvres, que la vieillesse et les infirmités mettoient hors d'état de gagner leur vie, qui donna occasion à l'établissement de l'hôpital général de Paris. Mais cette même charité, trop intéressante pour n'en pas relever quelques traits caractéristiques, n'étoit satisfaite qu'autant qu'elle demeuroit obscure, ou qu'elle étoit accompagnée de l'humiliation. Il se promenoit dans les rues par les temps les plus mauvais, lorsque les frimas, les neiges ou les pluies les rendoient désertes, afin d'assister les malheureux qui alors ne rencontroient personne qui leur donnât. Souvent, après leur avoir distribué tout ce qu'il avoit d'argent, il se dépouilloit en leur faveur, tantôt de sa camisole, tantôt de sa chemise, et changeoit avec eux de chapeau, de bas et de souliers. Les gens du siècle qui le rencontroient en cet état, le regardoient comme un insensé, et quelquesois des troupes d'enfants faisoient de grandes huées après lui, et le poursuivoient en lui jetant des pierres. Il étoit alors au comble de sa joie, et plus glorieux de sa sainte folie de la croix, que de toute la sagesse du siècle.

Bernard avoit néanmoins reçu de la nature tous les avan-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vie du P. Bernard , 182, edit. de Paris, 1708. - <sup>2</sup> Ibid, pag. 148.

tre les mains

ent propres à sitôt qu'elles amunauté fut le la charité, orisa par des

Paul, on peut e prêtre, fut · la charité 1. mes pieuses malades; et ı des assemmême la séues les unes les pauvres, d'état de ganent de l'hôtrop intéresistiques, n'ée, ou qu'elle noit dans les s frimas, les d'assister les qui leur done qu'il avoit sa camisole, peau, de bas roient en cet lquefois des ès lui, et le rs au comble roix, que de

us les avan≖

tages qui pouvoient le faire briller dans le monde : il étoit né en Bourgogne d'une famille noble et pourvue convenablement des biens de fortune, bien fait, d'une taille avantageuse, d'une force et d'une adresse étonnante, avec une certaine grâce qui se répandoit dans toutes ses actions, et prévenoit tout le monde en sa faveur. Il avoit l'esprit pénétrant, facile et bien cultivé. l'humeur douce et gaie, l'imagination extrêmement vive et naturellement plaisante. Ses vertueux parents lui avoient donné une éducation fort chrétienne; mais il plut au monde et aux grands, et bientôtil oublia dans leur commerceses premiers principes. L'évêque de Bellei, Jean-Pierre Camus, différent sans doute alors de ce qu'il avoit paru autrefois, tenta de le rappeler à la piété, et lui conseilla d'embrasser l'état ecclésiastique. Bernard prit en effet le parti de l'Eglise, mais par un motif encore bien éloigné d'une conversion parfaite. Ayant obtenu d'abord une abbaye, il crut pouvoir aspirer à un évêché, et alla pour le solliciter à Compiègne où étoit la cour. Mais il n'y fut pas arrivé, qu'il fit des retours sérieux sur lui-même; et il ne parut avoir entrepris ce voyage, que pour donner l'exemple singulier d'un homme qui vient renoncer aux bénésices, dans le lieu où les autres n'accouroient que pour en solliciter. Dès le lendemain de son arrivée, il ne songea qu'à retourner à Paris pour exécuter ce que Dieu lui inspiroit.

Il eut bien des combats à livrer avant de prendre un résolution fixe: mais quand une fois il se fut décidément consacré à Dieu sous les auspices de la sainte Vierge, en qui dès lors il avoit la confiance qui lui obtint depuis tant de faveurs signalées, il ne chancela plus, reçut l'ordre de prêtrise, après s'y être préparé en saint, fit vœu de dire la messe tous les jours, se voua pour toujours au service des pauvres et des malheureux de toute espèce, vendit tous ses biens pour leur en distribuer le prix, et ne se réserva pour sa subsistance, ou plutôt pour ses aumônes journalières, qu'une pension modique sur son abbaye, dont il se démit. Un dévouement si généreux fut récompensé d'une manière non moins extraordinaire. Au heu que l'Esprit saint ne distribue ordinairement ses dons qu'avec poids et mesure, Bernard à peine converti en fut comme inondé, et reçut tout d'un coup le centuple promis au plein dé-

tachement des choses terrestres. Il fut des lors élevé au degré le plus sublime d'oraison et de contemplation. Une parole de l'Ecriture, la vue d'une image, le nom seul de Dieu, ou de Jésus-Christ le ravissoit hors de lui-même, et suffisoit pour l'entretenir dans la componction une journée entière. Ce qu'il y a de plus merveilleux pour un homme aussi vif et aussi occupé qu'il l'étoit, c'est qu'il ne perdoit jamais la présence de Dieu. Ce qui étoit pour les autres un sujet de distraction, lui rappeloit continucllement le souvenir de son bon maître. C'est ainsi qu'il appeloit Dieu, avec toute la tendresse d'un enfant pour sa mère. Toutesois cette union continuelle avec le Seigneur n'empêchoit pas qu'il ne donnât aux affaires toute l'attention qu'elles méritoient, que sa conversation même ne fût singulièrement intéressante et très-gaie. Il étoit grand parleur, contre l'ordinaire des saints; mais toujours ses paroles tendoient au salut de ceux qu'il entretenoit, et ses saillies lui servoient d'ouverture pour entrer dans les âmes qu'il vouloit gagner.

On ne parle point des voies extraordinaires par lesquelles il fut conduit, de ses extases et de ses ravissements, comparables à ceux de sainte Thérèse. Il y résistoit, comme cette sainte, autant qu'il étoit en lui, et ils le couvroient de confusion, bien loin de l'enorgueillir. Au reste, c'est par les actes de vertu, et non par ces sortes de faveurs, qu'il faut juger des saints. Les œuvres de zèle, de charité et d'humilité, firent le mérite et le caractère particulier du père Bernard. L'Hôtel-Dieu de Paris, l'hôpital de la Charité, les prisons et les cachots furent les principaux théâtres de son humble charité; et dans ces lieux, les malades les plus dégoûtants, les plus vils prisonniers, les criminels les plus abhorrés étoient ceux qui obtenoient sa prédilection. Il les embrassoit avec tendresse; que dis-je? il leur baisoit les pieds à tous les uns après les autres; il pansoit leurs plaies, il leur rendoit les services les plus abjects. Il ne servoit pas seulement les malades, mais ceux qui étoient établis pour les servir : il balayoit les salles, il lavoit la vaisselle à la cuisine, il portoit le bois et l'eau dans les offices divers, il se faisoit en un mot le valet des valets mêmes. On voit des personnes qui fréquentent les hôpitaux, quelquefois avec autant d'ostentation que de charité; mais il faut être sincèremen juge

diso dans rega plus et n' jusq hum sorte imag D'ur natu la gr répu jours terra s'app tomb tion: العالم veille dit à mala ment de so sortic sonn exha! remu et ne nière qu'ui

pour

sienn

ment humble, charitable et saint, pour braver ainsi les pré-

jugés du monde, et mépriser les discours des hommes.

En effet on parla d'abord avec mépris du père Bernard. On disoit que l'esprit lui avoit tourné. La populace l'entouroit dans les rues, en l'appelant le fou du bon Dieu. Il attiroit les regards par ses méchants habits, remarquables entre ceux des plus pauvres prêtres ; car il ne portoit que les restes des autres, et n'achetoit jamais rien de neuf. Ainsi passa-t-il plus de quinze ans dans l'humiliation, c'est-à-dire, depuis sa conversion, jusqu'à ce qu'il fût bien connu à la cour. Ses proches mêmes, humiliés de sa manière de vivre, le méconnoissoient en quelque sorte : ils n'eurent guère de commerce avec lui que quand ils imaginèrent qu'il pourroit leur être bon à quelque chose. D'un autre côté, il éprouva des répugnances extrêmes, et la nature se révolta long-temps en lui contre les impressions de la grâce et la ferveur de la charité. Son courage surmontoit ses répugnances, et néanmoins ses répugnances renaissoient toujours malgré son courage. Irrité enfin contre un ennemi qu'il terrassoit tous les jours, et qui tous les jours se relevoit, il s'approche d'un malade qu'on auroit pris pour un cadavre tombé en pourriture, s'il n'avoit eu encore un peu de respiration; il l'embrasse avec tendresse, applique ses lèvres sur le alus dégoûtant de ses ulcères, et en exprime le pus. Mais ô merveille de la grâce! l'action dont le seul récit fait horreur, rendit à jamais Bernard triomphant de ses dégoûts à l'égard des malades. Il en fut de même pour les prisonniers. Un soulèvement de cœur, avec danger de s'évanouir, l'ayant un jour obligé de sortir du cachot, dès qu'il fut dehors, il se reprocha sa sortie comme une lâcheté. Il rentre à l'instant, court à un prisonnier que tout le monde évitoit comme un pestiféré, tant il exhaloit une odeur infecte, l'embrasse plus de vingt fois, remue la paille, ou plutôt le fumier qui lui tenoit lieu de lit, et ne le quitte point qu'il n'ait surmonté son dégoût de manière à n'en plus craindre le retour. Il s'aperçut un autre jour qu'un prisonnier n'avoit plus qu'un reste de chemise à demi pourrie; il la lui demanda, se retira dans un coin pour ôter la sienne, la lui donna, et remit l'autre en sa place.

Quand il entroit dans les prisons, il commençoit par baiser

é au degré
e parole de
ieu, ou de
fisoit pour
e. Ce qu'il
et aussi ocrésence de
raction, lui
aître. C'est
l'un enfant
vec le Seioute l'attene fût singueur, contre
endoient au

oient d'ou-

ner. r lesquelles ts, compamme cette de confuar les actes it juger des irent le mé Hôtel-Dieu cachots futé; et dans us vils priux qui obresse; que les autres; es plus abis ceux qui il lavoit la s offices dis. On voit nefois avec re sincèreles pieds aux prisonniers. Il s'en rencontroit souvent qui s'excusoient de les lui présenter, parce que leurs souliers étoient sales. Viens, mon enfant, leur disoit-il, il n'y a rien de trop mauvais pour moi. Il se rencontra aussi des scélérats, dont l'un porta la brutalité jusqu'à lui donner un grand coup de pied dans le visage, comme il s'inclinoit pour les lui baiser. Il les lui baisa, comme si rien n'étoit arrivé; et le visage encore plein de sang, il alla solliciter sa grâce avec le plus vif intérêt. Un autre mit de l'ordure sur ses souliers, comme le saint prêtre se disposoit à les lui baiser. Non-seulement il les baisa et rebaisa; mais au lieu qu'il ne donnoit qu'un sou d'aumône à chacun des autres, il donna cinq sous à celui-ci. Quand les enfants l'insultoient dans les rues, il buvoit d'abord cette confusion à longs traits; mais comme il n'avoit pas moins de zèle que d'humilité, et que son zèle étoit fort industrieux, il les attiroit ensuite en leur montrant de l'argent, ou des images, les reprenoit de manquer à la religion dans ses ministres, les exhortoit à mieux vivre, en gagnoit toujours quelques-uns à Dieu. Le Seigneur permit que des personnes même d'un rang distingué dans la religion, s'oubliassent étrangement à son égard. Il exhortoit un évêque à concourir, ou du moins à ne point s'opposer à une bonne œuvre. Le prélat s'obstinant au refus. Bernard se jette à ses pieds, et lui représente qu'il répondra devant Dieu des suites malheureuses que son refus ne manguera point d'occasioner. L'évêque irrité de ses instances, et ne pouvant les faire cesser, lui donna un soufslet. Monseigneur, lui dit le saint homme, donnez m'en encore un, et accordez-moi ce que je vous demande. Ce n'est pas le rang qui lui inspiroit cette modération : il sit la même réponse à un charretier, qui, le trouvant sur son passage, lui donna un grand soufslet en jurant le nom de Dieu. Mon ami, lui dit-il, donnes-m'en un second, et ne jure plus. Il avoit tant d'horreur de la profanation du nom de Dieu, et se donna tant de mouvements asin de la réprimer, que ce fut à ses instances qu'on renouvela l'ordonnance portée anciennement contre les blasphémateurs.

Le zèle de la gloire de Dieu et du salut des âmes le conduisoit partout, et il ne rencontroit point de pécheurs si dé-

tern ne des roit les 1 traî les les cris si le Mai et p touc entr vint chez disp de h des rible

> cont saint remodem lui a toujo M

vint

pron

*r*iéra

tienr

hom

nard péni aussi que parv qui s'exrs étoien**t** n de trop rats, dont d coup de i baiser. Il ge encore rif intérêt. aint prêtre aisa et re-'aumône à Quand les cette conins de zèle x, il les atimages, les res, les exjues-uns à e d'un rang nent à son moins à ne bstinant au te qu'il rén refus ne s instances, flet. Moncore un, et bas le rang ponse à un donna un i, lui dit-il**,** tant d'hornna tant de s instances

ncs le coneurs si dé-

t contre les

terminés, qu'il ne se mît en devoir de les ramener à Dieu. Il ne désespéroit jamais de leur salut, et ne s'embarrassoit point des obstacles qu'il y pourroit trouver. Un jour qu'il parcouroit les environs de Paris, qu'il savoit les plus fréquentés par les personnes de mauvaise vie, il aperçut deux soldats qui entraînoient une de ces créatures dans une carrière. Il les suit, il les prêche, il les conjure, il use de toute son éloquence pour les détourner de leur mauvais dessein. Fatigué enfin de ses cris, l'un des deux courut sur lui avec un bâton, et l'en frappa si long-temps et si rudement, qu'il tomba sous les coups. Mais son zèle lui rendant des forces, il se leva sur ses genoux, et pria pour la conversion de ces malheureux en termes si touchants, qu'ils en furent pénétrés, et vinrent se remettre entre ses mains pour faire pénitence. Une femme publique le vint trouver, sous prétexte de se convertir, et le pria de venir chez elle, où elle disoit qu'il y en avoit d'autres dans les mêmes dispositions. Le bon prêtre y trouva au contraire une troupe de bréteurs, qui se proposoient de le berner : mais il leur parla des jugements de Dieu et des fins de l'homme en termes si terribles, que la créature même qui s'étoit prêtée à leurs jeux, vint so jeter à ses pieds, lui demanda le secours de ses prières, promit de mieux vivre, fit trois jours après une confession générale, et vécut en effet depuis d'une manière très-chrétienne. Un autre jour qu'il alloit dire la messe, il rencontra un homme dont il avoit fait enlever la concubine, et qui vomit contre lui toutes sortes d'injures. Le charitable prêtre offrit le saint sacrifice pour cet aveugle pécheur, qui aussitôt fut entièrement changé. La messe étoit à peine finie, qu'il vint lui demander pardon, et le prier de continuer à s'intéresser pour lui auprès du Seigneur. Il se convertit parfaitement, et mena toujours depuis une vie exemplaire.

Mais c'est dans les prisons et les cachots, à l'égard des âmes atroces qui d'ordinaire y sont renfermées, que le père Bernard opéra les plus grandes merveilles du ministère sacré de la pénitence. Comme il n'est nulle part plus pénible, c'étoit là aussi qu'il l'exerçoit avec le plus de complaisance. Le bruit que son zèle et toutes ses vertus faisoient à Paris, étant enfin parvenu à la cour, et le cardinal de Richelieu l'ayant voulu

HISTOIRE

voir, et lui faire quelque grâce signalée qu'il laissoit à son choix; le pauvre prêtre, que ce ministre tout-puissant avoit laissé dans son cabinet pour y penser, demanda uniquement la permission d'assister à la mort les criminels qui auroient confiance en lui. Menacé par la suite de ne plus remettre le pied dans les prisons : Le bannissement du royaume et de toute la terre habitée, dit-il à ses chers prisonniers, me seroit plus supportable que la douleur de ne vous plus voir. Dire après cela le nombre des malfaiteurs endurcis auxquels il sit faire une bonne mort, c'est ce qui seroit d'autant plus long, qu'on remettoit entre ses mains tous ceux dont l'obstination, le désespoir et la rage avoient mis à bout l'habileté et tous les moyens des autres confesseurs. Il les entreprenoit ensuite; et e'étoit un spectacle attrayant pour les gens de bien même, que Bernard aux prises, sur l'échafaud, avec un criminel endurci. Il l'embrassoit, il le conjuroit, il se mettoit à ses genoux, il faisoit tonner sur sa tête la colère de Dieu, il lui montroit l'enfer ouvert sous ses pieds. Si tout cela étoit inutile : « Pouple chrétien, s'écrioit-il, cessez de prier pour un impie qui abandonne Dieu, et que Dieu abandonne. Les démons vont entraîner son âme en enfer : fuyez, dérobez-vous à cet horrible spectacle,» Il se mettoit lui-même en devoir de fair, et cette feinte ne manquoit pas d'avoir son effet. Le patient rappeloit le confesseur, et mouroit contrit. C'est un fait avéré, qu'aucun d'eux n'est mort impénitent entre ses mains.

Nous ne rapporterons qu'un ou deux exemples, mais choisis entre les âmes les plus difficiles à convertir, et qui dès là peuvent tenir lieu d'une infinité d'autres. Tous les docteurs avoient abandonné un scélérat qui ajoutoit les plus effroyables blasphèmes aux crimes pour lesquels on le traînoit au gibet. Bernard accourt, monte avec le patient sur l'échelle, lui parle avec tendresse, veut l'embrasser, et en reçoit un coup de pied qui le précipite au bas de l'échelle. Tout le peuple jette un cri d'effroi. Bernard seul n'est point effrayé, et, quoique blessé grièvement, il fait effort pour se relever, se met à genoux, et à voix haute invoque la Vierge qui est le refuge des pécheurs, avec toute la ferveur que donne une confiance qui n'a jamais été trompée. Il n'eut pas fini sa prière, que tous les spectateurs virent l'im-

pénit niten

Uı point au p se fai il l'e mena crimi sourd loir a Vierg Mari n'avo sonni ne lai que le les lè à la b avoit criant crimin celle s de réc mence mières de larr de con joie s' frère, père, cussen vous n père,

1 Vic.

toit m

condui

ant avoit iquemen**t** auroie**nt** emettre le t de tout**e** eroit plus Dire après : faire unc qu'on re-, le déseses moyens c'étoit un e Bernard i. Il l'emaisoit tonfer ouvert chrétien, bandonne trainer son pectacle.» tene manonfesseur, l'eux n'est

oit à son

ais choisis lès là peuurs avoient bles blast. Bernard e avec tenqui le préri d'effroi. rièvement, voix haute ec toute la trompée. irent l'im-

(An 1633.) pénitent fondre en larmes, et donner tous les signes d'une pénitence sincère 1.

Un autre criminel, condamné à être rompu vif, ne vouloit point entendre parler de confession. On porta cette nouvelle au père Bernard, qui sur-le-champ accourut aux prisons. Il se fait conduire au cachot, il salue le prisonnier, il l'embrasse, il l'exhorte, il lui suggère des sentiments de confiance, il le menace de la colère de Dieu; mais rien ne fait impression. Le criminel ne daignoit pas sculement le regarder, et paroissoit sourd à tout ce qu'on lui disoit. Le confesseur le prie de vouloir au moins réciter avec lui une prière fort courte à la sainte  ${f V}$ ierge. C'étoit la célèbre oraison,  ${\it Memorare},\, \delta$   ${\it piissima~virgo}$ Maria, que Bernard tenoit de son père, et qu'il protestoit n'avoir jamais récitée sans obtenir ce qu'il demandoit. Le prisonnier, par un geste de mépris, refuse de la dire. Bernard ne laisse pas de la réciter d'un bout à l'autre; mais voyant que le pécheur obstiné n'avoit pas voulu sculement desserrer les lèvres, sa charité l'emporte, son zèle l'inspire, et portant à la bouche de l'endurci un exemplaire de cette oraison, qu'il avoit tonjours avec lui, il s'efforce de l'y faire entrer, en s'écriant : Puisque tu ne la veux pas dire, tu la mangeras. Le criminel gêné par ses fers, et ne pouvant guère se défendre de cette sorte d'importunité, promit, au moins pour s'en délivrer, de réciter la prière. Bernard se met à genoux avec lui, recommence l'oraison, et le prisonnier en eut à peine prononcé les premières paroles, qu'il se sentit entièrement changé. Un torrent de larmes jaillissoit de ses yeux, et il poussoit des gémissements de componction qui fendoient les cœurs. Le saint pénétré de joie s'écrie en l'embrassant : C'est à la sainte Vierge, mon frère, que vous devez votre salut. Je le sens aujourd'hui, mon père, répondit le prisonnier, et plût à Dieu que ces paroles cussent fait plus d'impression sur moi la première fois que vous me les avez dites! Vous ai-je donc jamais vu, reprit le père, qui ne savoit rien des aventures de ce prisonnier? C'étoit un moine apostat, que les suites de son apostasie avoient conduit à l'échafaud. Tandis qu'il avoit encore l'habit reli-

<sup>1</sup> Vie du P. Bernard , p. 128.

gicux, il rerecontra le père Bernard, qui tout à coup saisi d'un transport don' il u'avoit plus le moindre souvenir, courut à lui, et lui dit en l'embrassant: Réjouissez-vous, mon frère, vous obtiendrez la grâce du salut, par l'intercession de la sainte Vierge. La manière dont il mourut vérifia bien la prédiction. Comme il se rappeloit les égarements de sa vie dans l'amertume de son cœur, pour se disposer à la confession, il fut si tonché de la vue de ses crimes et de la grandeur des divines miséricordes, qu'à l'heure même il expira de douleur!

to

qua

libi

cou

et d prê

il; r

tir (

ran

les a

ter l

teni

l'aid

fond

à so

cuei

trois

la cl

indi

il ne

liers

suiv

qu'i

foi d

vres

lenr de c

F

Le nom du pauvre prêtre acquérant de jour en jour plus de célébrité, le cardinal de Richelieu crut qu'il étoit de son équité, et de son honneur même, de lui donner quelque récompense d'éclat. Il le manda une seconde fois à la cour, et. après l'avoir comblé de marques d'estime et de vénération, il lui dit que pour le coup il eut .. lui déclarer sérieusement ce qu'on pourroit faire pour lui. Le saint, après y avoir en effet pensé, dit à son éminence, qu'il la supplioit de faire affermir le fond de la voiture où il montoit avec le criminel que l'on conduisoit au supplice, parce que le risque de tomber à tout moment, les empêchoit l'un et l'autre de s'occuper uniquement de leurs devoirs. A cette supplique, le cardinal recule d'étonnement; puis sortant de son cabinet : « Savez-vous, messieurs, dit-il à tous ceux qui attendoient l'audience, à quoi peut être bon le pouvoir du cardinal de Richelieu pour le père Bernerd? A faire raccommoder le tombereau qui porte les criminels au lieu de supplice. Mais n'est-il pas plus heureux de n'avoir pas besoin de nos bienfaits, que nous le sommes d'être en état de lui faire du bien? »

Le cardinal confus de céder au désintéressement du pauvre prêtre, le sit venir une troisième sois; et, après une conversation de plus de deux heures, qui seule pouvoit passer pour une saveur insigne, il le présenta à la reine qui le révéroit comme un saint, et qui se sit un plaisir de lui apprendre que le roi l'avoit nommé à une abbaye. La reine alla au-devant de touses les difficultés qu'il auroit pu saire, toute la cour appuya les raisons de Sa Majesté, et le pauvre prêtre pris au dépour une

Ibid. 192 et suiv.

up saisi d'un nir, courut à n frère, vous de la sainte a prédiction. dans l'amersion, il fut si divines misé-

jour plus de étoit de son quelque réà la cour, et. ération, il lui ient ce qu'on effet pensé, ermir le fond l'on conduir à tout moniquement de ule d'étonnes, messieurs, moi peut être le père Berrte les crimi · ureux de n'abmmes d'être

nt du pauvre ne conversasser pour une réroit comme que le roi l'aant de toutes ir appuy has dépour mae trouva pas un mot pour se désendre. Mais quand il sut de retour à Paris, et qu'il eut considéré la chose aux pieds du Sauveur dénué de tout sur la croix, il écrivit alarmé au cardinal ministre, donna sa démission, et l'accompagna de motifs si touchants, qu'il intéressa le ministre même à la saire accepter.

Il s'en falloit bien cependant que ce fût par la flatterie qu'il se conciliat la bienveillance des hommes en place. Naturellement ingénu, et plus docile encore aux inspirations d'en haut, quand l'esprit de Dieu lui découvroit certaines vérités, il n'étoit pas maître de les retenir dans le silence. Il s'exprimoit librament sur la résidence épiscopale, et sur tous les devoirs de l'épiscopat, en présence des prélats même les plus assidus à la cour. Se trouvant un jour entre les cardinaux de Richelieu et de la Valette, qui s'égayoient un peu aux dépens du pauvre prêtre : «Vous avez votre compte ici-bas, messeigneurs, leur ditil; mais vous pourriez bien envier l'état du pauvre prêtre au sortir de cette vie. » C'étoit la même simplicité avec les personnes qu'on y accoutume le moins. En conversant avec les dames du rang le plus élevé, ainsi qu'avec les femmes du commun, il ne les appeloit pas autrement que ma bonne sœur, sans en excepter la reine, qui loin de s'en offenser, prenoit plaisir à s'entretenir familièrement avec lui.

Elle applaudinsoit à tous ses projets de bonnes œuvres, et l'aidoit souvent pour l'exécution. Quand il eut entrepris de fonder le collége des Trente-trois, elle fut une des premières à soutenir cet établissement. C'étoit un séminaire destiné à recueillir trente-trois pauvres écoliers, en mémoire des trentetrois années que le fils de Dieu, fait pauvre pour nous, a, selon la chronologie vulgaire, passées parmi les hommes. Après les indigents de tant d'espèces qu'avoit soulagés le père Bernard, il ne lui restoitplus qu'à pourvoir au besoin des pauvres écoliers qui sont appelés à l'état ecclésiastique, et qui ne peuvent suivre leur vocation sans la charité libérale des fidèles. Quoiqu'il n'ent point d'autres fonds pour cet établissement que sa foi dans la Providence, il ne laissa pas de rassembler de pauvres étudiants, jusqu'au nombre qu'il s'étoit proposé. La reine leur sit d'abord fournir la chose de première nécessité, le pain de chaque jour. Différentes personnes de considération venant peu après à leur secours, et se succédant les unes aux autres, après la mort même du fondateur, n'empêchèrent pas seulement cette fondation de tomber, mais l'amenèrent à la perfection qu'il n'avoit pu lui donner lui-même. C'est une merveille attribuée justement au pouvoir de ce saint prêtre dans le ciel, qu'en des temps aussi difficiles que la fin du règne de Louis XIII et les commencements de Louis XIV, tandis que les plus anciennes et les plus riches fondations tomboient en ruine, ou du moins dans le relâchement, celle-ci se soutint toujours, et toujours se distinguêt par le goût de l'étenduc et l'esprit de piété qui la distinguent encore aujourd'hui (1789).

Le temps de la mort approchoit pour le père Bernard; il en étoit convaincu, et il jouissoit néanmoins de la meilleure santé. Quelques jours avant l'exécution du dernier criminel qu'il accompagna au lieu du supplice, il fit ses adieux aux prisonniers. Comme il paroissoit en parfaite santé, et que d'ailleurs il n'avoit pas cinquante-trois ans, ils ne le crurent point, et le lui dirent sans façon. Il en est pourtant ainsi, reprit-il, vous ne me verrez plus, et je vous dis le dernier adieu. Peu de jours après, il fut appelé pour un criminel dont l'endurcissement avoit mis à bout tous les docteurs et les confesseurs. Bernard se jette dans le tombereau avec cet impie, et le prend si bien, qu'il lui fait non-seulement accepter avec résignation le supplice de la roue sur laquelle il devoit expirer, mais désirer et demander de plus cruels tourments, afin de mieux expier ses crimes.

L'homme de Dieu n'en étoit pas venu là sans une fatigne excessive. Cependant, au lieu d'aller prendre le repos dont il avoit un extrême besoin, il s'empressa de porter aux prisons la nouvelle d'une mort si propre à les édifier. Passant ensuite près de l'Hôtel-Dieu, il voulut encore donner quelque consolation aux malades, et il acheva de s'exténuer en leur parlant avec sa chaleur accoutumée.

Au sortir de là, il sentit un grand mal de côté qui l'obligea de se coucher en arrivant chez lui. Il éprouva pendant la nuit des douleurs si aiguës, qu'il ne douta point que Dien n'eût accepté le sacrifice, par la générosité duquel il avoit obtenu la conversion du criminel qu'il venoit d'assister à la mort : il

s'éto tous leté o mède nne que l chéri mais franc mon vous pieux lui le il, m péche de so lonté tions dans i

 $\mathbf{A}\mathbf{p}$ Il en a quand la rage crainte port, goûter onctio puis il combi rêteroi que vo vos m voir ac ces par mais o jusqu'a le sam

j'ai fai

nne fatigne
pos dont il
ux prisons
sant ensuite
que consoeur parlant

s. Bernard

nd si bien ,

ion le sup-

ais désirer

eux expier

ni l'obligea lant la nuit Dien n'eût voit obtenv la mort : il s'étoit offert à soussirir pour cela, non-seulement la mort, mais tous les tourments qu'on éprouve sur la roue. Toute l'habileté des médecins que lui envoyèrent ses amis, et tous les remèdes imaginal les ne firent qu'augmenter son mal, qui étoit une fluxion de poitrine, et une pleurésie formée. Il n'y eut que la prière et les sacrements, qu'il reçut avec la ferveur d'un chérubin, qui purent tempérer ou suspendre ses douleurs : mais toujours sa patience et sa résignation égalèrent ses souffrances. Quand elles étoient plus violentes : Il est juste, ô mon Dieu, s'écrioit-il, que je satisfasse à votre justice : vengezvous en ce monde, et me faites miséricorde en l'autre. Ses pieux amis, asin de faire diversion à la donleur, réveillant en lui les sentiments de l'amour divin : « J'aurois voulu, ditil, mourir par la violence de mon amour pour Dieu; mais les pécheurs tels que moi n'en sont pas dignes; je mourrai à force de souffrir, avec cette consolation néanmoins que je fais la volonté de Dieu. » Quand on le félicitoit de ses bonnes dispositions: C'est Dieu, disoit-il, qui met tous ces hons sentiments dans mon cœur; et ne suis-je pas trop payé par-là du peu que j'ai fait pour lui?

Après tant d'agitations, sa mort fut extrêmement tranquille. Il en avoit eu beaucoup d'appréhensions pendant la vie; mais quand il la vit de près : J'ai fort appréhendé, dit-il lui-même, la rage des démons ; mais à l'heure qu'il est, Dieu m'a ôté ces craintes. Puis haussant la voix : Je vois, s'écria-t-il avec transport, la sainte cité de Sion; oni, mes enfants, je commence à goûter les donceurs du paradis. Après avoir reçu l'extrêmeonction, il demeura quelques temps dans un profond silence, puis il s'écria tout à coup : « Si les gens du monde savoient combien il est doux de vous servir, ô mon Dieu, ils ne s'arrêteroient point aux vains objets qui les abusent. Mon Dieu, que vous êtes sidèle dans vos promesses, et magnisique dans vos miséricordes! Grâces éternelles vous soient rendues d'avoir admis à votre service un misérable comme moi! » Après ces paroles, sa voix baissa si sort, qu'on n'entendit plus rien; mais on vit que son cœur se cessoit point de parler à Dieu jusqu'au mortent où il expira, vers les deux heures du matin,

le samedi 23 de mars 1641.

m 50

di.

re

pl

na

sig

do

me

trie

got

fille

cat

la 1

par

des

cha

her

se s

pers

qui

Ni l

crai

piro

ridi

que

ce e

sole

fecti

ces o

qu'e

sens

mun

véné gran

cele

C

Il avoit ordonné par son testament d'inhumer son corps, parmi les pauvres, dans le cimetière de l'hôpital de la Charité. Par le même acte, il sit aux pauvres des legs si nombreux. et si considérables vu sa panye té, one le notaire lui demanda sur quoi donc il vouloit qu'on les prît? Ecrivez toujours, répliqua-t-il: on trouvera de quoi payer, et au-delà. Ainsi ajoutez encore que les legs seront augmentés en proportion de cet excédant. En effet, la vénération qu'on avoit pour lui fit acheter ses pauvres meubles si cher, que, tous les legs acquittés surabondamment, il se trouva un surplus assez considérable pour assister encore une quantité de pauvres honteux. Il fut enterré, selon ses ordres, dans le cimetière des pauvres : mais avec les pauvres, une foule prodigieuse de bons bourgeois et de citoyens distingués; mais les magistrats, mais les prélats, mais les seigneurs et les princes, la cour et la ville s'empressoient pour avoir place à ses obsèques. On le contemploit avec une admiration religieuse, on crayonnoit son image, on lui prenoit quelques cheveux, on coupoit des parcelles de ses habits, on lui faisoit au moins toucher les livres de prières et les chapelets. Bientôt ces reliques diverses opérèrent une infinité de merveilles, parmi lesquelles il en est plusieurs que ceux-là seuls peuvent révoquer en doute, qui sont déterminés à n'en croire aucune. Et quoi de moins incroyable, sinon que Dieu se complaisant à glorifier ceux qui s'humilient, il ait apposé à la sainteté la plus humble le sceau glorieux du miracle?

Après toutes les œuvres admirables de la charité du père Bernard, on peut encore admirer l'institution religieuse de Notre-Dame du Refuge, ainsi nommée de sa destination à servir d'asile à la fragilité du sexe, sous la protection spéciale de Marie, refuge des pécheurs. Elle fut établie, comme pour épancher à la fois toutes les miséricordes de Seigneur sur son peuple, lorsque le pauvre prêtre, plus beau point de sa carrière, remplissoit tous les autres munistères de la charité; et peu après elle prit sa consistance par l'approbation que lui donna le pape Urbain VIII, le 20 de mars 1634. Dans l'im-

Mem. Mss. du Refuge et de Nancy.

son corps, l de la Chasi nombreux, lui demanda oujours, ré-Ainsi ajoutez ortion de cet pour lui fit s legs acquitssez considéres honteux. des pauvres : le bons bourrats, mais les our et la ville On le contemoit son image, s parcelles de res de prières opérèrent une plusieurs que nt déterminés byable, sinon humilient, il

arité du père religieuse de nation à servir n spéciale de comme pour meur sur son u point de sa de la charité; bation que lui 4. Dans l'im-

orieux du mi-

mense variété des ordres et des congrégations établis pour assortir les moyens de salut à tous les caractères et à toutes les dispositions, on avoit oublié jusque-là comme perdues sans ressource, les femmes qui avoient trahi l'honneur propre et le plus irréparable de leur sexe : mais le bon pasteur proportionnant ensin ses recherches à la dépravation des temps, voulut signaler toute la force desa grâce, et la fit surabonder où abondoit l'iniquité. Il suscita une Judith nouvelle, non pas seulement pour mettre à couvert, mais pour réparer la gloire flétrie des silles d'Israël. Elisabeth de Raussaing, veuve d'un gouverneur d'Arches nommé du Bois, retirée avec ses trois filles en Lorraine où elle étoit née, y faisoit l'objet de l'édification publique. Il n'y avoit pas une seule personne dans toute la province, à qui sur cette vertueuse famille il échappât une parole désavantageuse, qui au contraire n'en admirât la modestie et la piété, la douceur, la sainte concorde, et surtout la charité généreuse dont les hôpitaux, les prisons et les malheureux de toute espèce recucilloient journellement les fruits.

Attentive à tous les genres de misère, cette charitable veuve se sentit un jour émue de la plus tendre compassion pour les personnes de on sexe qui avoient eu le malheur d'oublier ce qu'i en fait le plus précieux ornement. Elle ne balança point. Ni les difficultés d'une entreprise jusque-là désespérée, ni la crainte d'infecter sa propre maison du souffle impur que respiroient ces malheureuses, ni la crainte souvent plus active du ridicule, rien ne put amortir la vivacité de sa foi. Assurée que le sang de Jésus-Christ peut purifier le rebut même de ce qu'il a racheté, et que semblable aux pures ardeurs du soleil, la charité ne touche à la fange que pour en dissiper l'infection, Elisabeth recueillit aussitôt chez elle jusqu'à vingt de ces créatures, qu'elle nourrissoit, qu'elle fournissoit de tout qu'elle traitoit en mère, instruisoit en apôtre et habituoit insensiblement à une forme de vie semblable à celle des com

munantés régulières.

Cette entreprise étonnante attira les regards, et bientôt la vénération de tout le monde. Elle inspira un vif intérêt à un grand nombre de personnes du premier rang. Jean de Porcelet, évêque de Toul, Erric de Lorraine, évêque de Verdun

le cardinal de Bérulle, età leur exemple quantité d'ecclésiastiques et de laïques distingués, s'employèrent vivement pour consommer et cimenter cet établissement. Dès l'année 1627, le duc de Lorraine, Charles IV, donna ses lettres patentes pour le Resuge de Nancy. Deux ans après, le cardinal Nicolas François de Lorraine, alors évêque de Toul dont Nancy dépendoit, établit cette maison en forme de monastère, lui donna la règle de saint Augustin, et fit dresser les constitutions, qui, approuvées d'abord par Urbain VIII, furent confirmées dans la suite par Alexandre VII. Madame de Rauffaing et ses trois filles y consacrèrent à Dieu leurs propres personnes. Ainsi, après avoir posé les fondements de la congrégation, elles en furent encore les colonnes principales. La fondatrice, moins à ce titre qu'à raison de sa haute vertu et de son talent pour gouverner, fut élue première supérieure. Elle remplit si parfaitement ce qu'on attendoit de sa prudence, qu'en peu de temps les villes de Dijon, d'Avignon, d'Arles, du Pui, de Toulouse et de Rouen la mandèrent pour y établir des maisons de son institut. De retour enfin à sa chère maison de Nancy, et consumée d'austérités plus encoreque de travaux, elle y mourut en odeur de sainteté. Son tombeau, vénéré comme ceux des saints, et le souvenir toujours présent de ses éminentes vertus, entretiennent encore parmi ses filles toute la ferveur de l'institution primitive.

La fin de cette congrégation est de travailler non-seulement à la conversion, mais à la perfection des filles et des semmes, qui emportées par la passion, ou surprises par l'occasion, ont donné dans les écueils de la volupté même la plus honteuse. Toutes y sont reçues soit qu'elles y viennent de leur propre mouvement, soit qu'elles y soient mises par autorité, à la réserve néanmoins de celles qui auroient été flétries par sentence. On les tient dans un quartier séparé des religieuses, mais où tout estréglé comme dans le cloître; la prière, la messe, le travail, les heures du lever et du coucher, les repas et les récréations convenables. Instructions et catéchismes, prédications, exhortations touchantes, récollections et retraites, en un mot tous les secours spirituels leur sont administrés en abondance, toutesois avec une sage discrétion,

sc mo plo

pa

E

P

der qui fau just disp en

régi

par

répi

le sa

leque mate près la ba anéa le co posei d'une du son son s

base of the purious to the purious t

ccclésiasti. ement pour nnée 1627, res patentes linal Nicolas t Nancy dée, lui donna tutions, qui, firmées dans g et ses trois nnes. Ainsi, ion, elles en trice, moins n talent pour mplit si parju'en peu de Pui, de Toues maisons de de Nancy, et elle y mourut mme ceux des nentes vertus. rveur de l'in-

er non-seules filles et des
rises par l'ocmême la plus
y viennent de
lises par autoent été flétries
paré des relitre; la prière.
coucher, les
lions et catérécollections
s leur sont adge discrétion,

et non pas avec une continuité qui en inspireroit le dégoût. Et quelle abondance de bénédictions le ciel ne répand-il pas sur cette administration toute maternelle! Dans cet amas do personnes, d'habitudes, de dispositions, d'inclinations disférentes, et toutes plus ou moins dépravées, on est étonné jusgu'à l'admiration, de voir l'ordre et l'exactitude, la paix, la réscrve, le silence qui s'observent, et plus encore les changements miraculeux qu'opère la grâce. Elles ne sortent pour la plupart qu'en regrettant l'heureux abri où les avoit portées la Providence après le naufrage. Plusieurs, effrayées à jamais par l'image du précipice où elles s'étoient engagées, demandent à être admises au nombre des religieuses : on les reçoit, quand il n'y a point d'autres obstacles que leurs premières fautes. C'est un statut de la congrégation, dont l'expérience justifie chaque jour la sagesse. Bien souvent ces pénitentes le disputent à l'innocence en ferveur aussi-bien qu'en humilité et en toutes sortes de vertus. Cependant on ne leur confie, ni le régime, ni les offices divers de la maison. Ils sont réservés, par la bulle d'Alexandre VII, à celles qui ont toujours été irréprochables dans leurs mœurs et dans leur conduite.

Vers le temps où cet institut fut approuvé par Urbain VIII, le saint office, au nom de ce pape, rendit un jugement, sur lequel toute la diffusion d'une foule d'historiens ou de déclamateurs, n'a répandu que des ombres plus épaisses. Depuis près de deux siècles, qu'au sujet du célèbre Galilée, on crie à la barbarie et à l'ignorance contre l'inquisition, on a presque anéanti la mémoire de ce qui s'est véritablement passé dans le cours de cette affaire. Il ne sera donc pas inutile de l'exposer : le voici. Copernic avoit soutenu le premier, mais d'une manière purement physique, que la terre tourne autour du soleil, et jamais aucun tribunal ne s'étoit avisé de réprouver son système. Galilée ne se contenta point de l'adopter, et de le publier de toutes parts; mais il entreprit de l'établir sur la base des Livres saints, convertit un point de spéculation naturelle en controverse dogmatique, et osa tenter de réduire l'inquisition à se déclarer pour lui. Etant venu à Rome sous le pontificat de Paul V, et s'étant attiré par ses découvertes, les applaudissements, les acclamations, les hommages de tout ce

qu'il y avoit de plus distingué; il s'enivra de sa gloire, et demanda, dit Guichardin, alors envoyé de Toscane à Rome 1, que le pape et le saint office déclarassent le système de Copernic fondé sur la Bible. Il répandit mémoire sur mémoire, il assiégea les antichambres de la cour et les palais des cardinaux, il les persécuta, il les lassa tous à la réserve du cardinal Orsini, qui, sans trop de prudence, pressa extraordinairement le saint Père de se prêter aux désirs du philosophe. Le pape fatigué, ajoute Guichardin, rompit la conversation; puis, avec le cardinal Bellarmin, il arrêta que la controverse de Galilée seroit jugée dans une congrégation. Galilée, dit encore l'historien toscan, mit en tout cela un emportement extrême, il

n'eut ni la force, ni la sagesse de le surmonter.

Le jugement intervint, et Galilée lui-même, par ses lettres au secrétaire du grand duc de Toscane, nous en a fait connoître le résultat. « Les dominicains, dit-il, ont en beau prêcher que le système de Copernic étoit hérétique et contraire à la foi, le jugement de l'Eglise n'a pas répondu à leurs espérances. La congrégation a décidé simplement, que l'opinion du mouvement de la terre ne s'accordoit point avec la Bible, et l'on a défendu les ouvrages qui soutiennent cette conformité. Je ne suis point intéressé personnellement dans ce décret. » En effet, Galilée fut si peu persécuté en cette rencontre (1611), qu'avant son départ de Rome, il eut une audience de faveur du saint Père. Bellarmin cependant lui fit, au nom du pape, une injonction qui fut ensuite insérée dans les registres du saint office, et dont les termes méritent une attention particulière : c'étoit, de ne plus parler de ces accords scholastiques entre les Livres saints et Copernic.

Il ne l'observa point. La manie du temps ou du sol qu'il habitoit, étoit de faire un assortiment bizarre des moyens philosophiques et théologiques dans les matières qui en étoient le moins susceptibles. Quelques années après, il publia ses maximes du système du monde, qui eurent un cours prodigieux, et furent en peu de temps traduites dans toutes les langues. Il sit encore imprimer un discours adressé à Christine de Lor-

rain expe fend de C trone

Il tatio Mais le sai accus contr à un nouv lents, des p la Mi de l'e protec privil duc d Un m saint o de ces l'un de mestiq même gens d ses rap palais t neveu

> On s dit en pas en terre, i de Josi logique n'en fa

élargis:

Depeches du 6 Mars.

re, et deRome 1,
de Coperémoire, il
eardinaux,
dinal Orirement le
e pape fapuis, avec
de Galilée
core l'his-

extrême, il

ses lettres a fait conbeau prêcontraire à leurs espée l'opinion c la Bible, tte conforlans ce décette renil eut une endant lui ite insérée es méritent rler de ces ernic.

lu sol qu'il noyens phien étoient publia ses prodigieux, langues. Il ne de Lorraine, où les arguments théologiques venoient à l'appui des expériences. Ce procédé qui lui avoit été si expressément défendu, ne lui tenoit pas moins au cœur que l'hypothèse même de Copernic. Rome en un mot fut inondée d'écrits, où l'astronome toscan s'efforçoit d'ériger son système en dogme.

Il fut dénoncé, il fut cité à Rome, où, après bien des sollicitations et des excuses inutiles, il se crut obligé de se rendre. Mais comment y fut-il traité? Urbain VIII qui occupoit alors le saint Siége, et qui lui avoit fait parvenir en confidence les accusations de ses rivaux, tandis qu'ils s'efforçoient de l'aigrir contre lui; Urbain, au lieu du saint office toujours formidable à un réfractaire, chargea une congrégation particulière de ce nouvel examen. Arrivé à Rome, Galilée, en faveur de ses talents, fut traité avec les égards qu'on n'y avoit point eus pour des personnes de la plus haute naissance. Il ne fut pas logé à la Minerve, qui est le domicile du saint office; mais au palais de l'envoyé de Toscane, c'est-à-dire, parmi ses plus ardents protecteurs. Aussi le pape dit à ce ministre, qu'il avoit bien privilégié le docte Florentin, puisqu'en pareil cas le fils du duc de Mantoue avoit été renfermé au château Saint-Ange. Un mois après, par le conseil de ses amis, Galilée se rendit au saint office; et, par une suite de ménagements inusités à l'égard de ces sortes de coupables, il fut logé dans l'appartement de l'un des grands officiers de l'inquisition. On lui laissa son domestique de consiance, avec la liberté de se promener luimême, d'envoyer son domestique au dehors, de recevoir les gens du ministre de Toscane, et d'entretenir librement tous ses rapports avec lui. Au bout de huit jours, on le renvoya au palais toscan, quoique son examen ne fût pas fini: le cardinal neveu et le président de la congrégation prisent sur eux cet élargissement, sans consulter les autres juges (1633).

On sait qu'il eut toute liberté de se défendre; et il se défendit en effet, selon sa méthode ou sa manie accoutumée, non pas en démontrant à ses juges la réalité du mouvement de la terre, mais en argumentant contre eux sur les livres de Job et de Josué: il se perdit dans un galimathias d'arguments théologiques qu'on auroit peine à croire, si son apologie manuscrite n'en faisoit foi. Néanmoins en le condamnant pour cause de

(An 1634)

récidive, et en exigeant de lui une rétractation, on n'usa de quelque apparence de rigueur, que pour la forme ou l'exemple. Sa prison fut commuée en l'hôtel de Toscane, et ne dura que douze jours, au bout desquels il devint maître de retourner dans sa patrie. Il faut l'entendre lui-même, pour se former une idée juste de la prétendue persécution dont on a fait tant de bruit. Voici comment il en parle au père Receneri son disciple, dans la lettre justificative et manuscrite dont nous avons dejà parlé. « Le pape, dit-il, me traita comme un homme d'ene de son estime. J'eus pour arrêts le palais délicieux de la Trinité du Mont. Quand j'arrivai au saint office, le père commissaire me présenta poliment à l'assesseur Vittrici. Deux pères dominicains m'intimèrent avec honnêteté de produire mes raisons : elles firent hausser les épaules à mes juges ; ce qui est le recours des esprits préoccupés. J'ai été obligé de rétracter mon opinion: pour me punir, on m'a défendu les dialogues, et l'on m'a congédié après cinq mois de séjour à Rome. Comme la peste régnoit à Florence, on m'a désigné pour demeure le palais de mon meilleur ami, l'archevêque de Sienne, et j'y ai joui de la plus douce tranquillité. Aujourd'hui je suis à ma campagne d'Arcetre, où je respire un air pur dans le sein de ma chère patrie. » Voilà le vrai de l'histoire, si étrangement défigurée, à l'égard de Galilée et de ses juges. Nous en devons la découverte à la saine critique, et à l'équité d'un citoyen de Genève, garant non suspect en pareille matière 1.

pai

fes

Po

les

dar

Ay

que

pou

on !

à to l'au

dina

Ce

très-

libe

Aloi

ténic

Sabi

disoi

des f

péni]

en et

toit |

s exé

posé

la ch

favor

verite Holla

•voir

O

L'affaire de Grandier, quoique la grille en fût la scène, n'eut guère moins d'éclat que l'aventure du célèbre Galilée? Ce mauvais prêtre, curé de Loudun en Poitou, mittout en combustion dans une communauté, jusque-là aussi paisible qu'édistante. Les ursulines de cette ville, si fameuses par leurs possessions vraies ou imaginaires, se plaignirent tout à coup d'être tourmentées par des spectres et des fantômes de toute espèce. Grandier, disoient-elles, leur apparoissoit dans l'intérieur le leur maison, sous des figures horribles, qui ne leur laissoient de repos ni la nuit, ni le jour, et qui leur causoient de violentes

Mallet du Pan, Merc. de Fr. du 17 juillet 1784. - 2 Mem. chron. et dogm. an 1634.

on n'usa de u l'exemple. ne dura que ie retourner r se former n a fait tant neri son dist nous avons e un homme ilioieux de la le père comi. Deux peres produire mes es; ce qui est é de rétracter les dialogues, iome. Comme ur demeure le enne, et j'y ai i je snis à ma lans le sein de i étrangement ous en devons 'un citoyen de

fût la scène, èbre Galilée; ittout en compaisible qu'épar leurs postà coup d'être; toute espèce, ans l'intérieur leur laissoient nt de violentes

m. chron. et dogm.

convulsions. Leur imagination, sans doute, pouvoit seule créer tous ces fantômes. Mais ce qu'il y a de constant, c'est que ce pasteur indigne de son caractère, vivoit avec une créature qu'il avoit débauchée, et qu'il composa un traité exprès contre le célibat des prêtres. On trouva cet ouvrage écrit de sa main parmi ses autres papiers, en sorte qu'il fut réduit à s'en confesser l'auteur. C'est pourquei il fut condamné par l'évêque de Poitiers, ordinaire du lieu, à jeûner au pain et à l'eau tous les vendredis pendant trois ans; il fut interdit pour cinq ans dans le diocèse, et pour toujours dans la ville de Loudun. Ayant été depuis accusé de sortiléges, toutes ses défenses, quoique pleines de feu et d'esprit, dont ilétoit beaucoup mieux pourvu que de religion, firent peu d'effet : il n'étoit rien dont on ne crût capable un prêtre sans mœurs.

Il appela cependant à l'archevêque de Bordeaux de tout ce qui s'étoit fait à l'officialité de Poitiers; et l'affaire commençoit à tomber, ou du moins à languir, quand on l'accusa d'être l'auteur d'un libelle très-injurieux qui paroissoit contre le cardinal de Richelieu, sous le titre de la Cordonnière de Loudun. Ce ministre commit un conseiller d'état avec des pouvoirs très-amples, afin d'examiner et de juger, non pas l'affaire du libelle, mais celle des possessions et de leurs dépendances. Alors Grandier fut arrêté et entendu fort au long, ainsi que les témoins, sans excepter Astarté, Béhémot, Asmodée, Léviathan, Sabulon, et bien d'autres démons d'un plus bas ordre, qu'on disoit loger par légions dans le couvent de Loudun, et qui bien des fois parurent se repentir d'être venus faire le personnage pénible ae religieuses. Il subit une question si violente, qu'il en eut les jambes fracassées, de manière que la moelle lui sortoit des os. Enfin il fut condamné à être brûlé vif; ce qui s'exécuta sans nul adoucissement (1634).

On a donné là-dessus quantité de relations entièrement opposées les unes aux autres. Parmi les auteurs qui représenter à la chose comme une trame d'iniquité, celui qui l'attribue au favori du cardinal de Richelieu, dans l'ouvrage intitulé, le véritable père de Josephe, et le calviniste Aubin, réfugié en Hollande, dans son Histoire des diables de Loudun, paroissent avoir fixé le jugement des écrivains postérieurs. Quant à celuici, d'abord est-il bien sage de s'en rapporter à un transfuge, sur ce qui intéresse le gouvernement d'un royaume, ou il n'avoit pu professer l'hérésie en paix? C'est à quoi cette foule d'historiens qui se sont copiés les uns les autres, n'ont pas daigné faire d'attention. Pour ce qui est de l'auteur du véritable père Josephe, il se montre, ou bien mal instruit, ou bien mal intentionné, ou bien dépourvu de mémoire, lorsque impliquant Gaston de France dans cette manœuvre prétendue, il fait contribuer ce prince à la condamnation de Grandier, par un certificat donné sur les lieux. Selon cet auteur même, le prince ne vintà Loudun qu'au mois de Mars 1635, et Grandier avoit été brûlé le dix-huitième d'août de l'année précédente. Ce n'est pas qu'on se déclare ici pour la réalité des possessions de Loudun; mais on ne se range pas non plus parmi les critiques outrés, dont les arguments ou les ironies vont à établir l'impossibilité de toute possession. Après les exemples qu'on en trouve dans l'Evangile, et dans les monuments sûrs des premiers siècles, il est clair qu'il peut s'en rencontrer encore; et l'Eglise en juge ainsi, puisqu'elle a établi pour cela des exorcismes. A la bonne heure qu'on ne fasse pas fond sur la magie imputée à Grandier; mais s'il n'étoit pas coupable de ce crimc, il ne méritoit que par trop d'autres le sort qu'il a subi i.

En Angleterre, il se formoit sourdement un orage qui ne menaçoit pas moins la monarchie, que l'ombre de hiérar-

On peut consulter sur ce fait extraordinaire deux auvrages imprimés cette année 1830 à Paris : Histoire de la possession des Ursulines de Loudun et des peu es du P. Surin ; et le Grand pecheur converti, represente dans les deux etats de in vie de M. de Garriolet, prêtre, conseiller au parlement de Rennes.

chie tess excl geoi qu'i que les é prod réur puri cont roi d aux s de C de la vent torb son s nous dans voul des Ang sère bord l'aut

est-ii
A
ture
pose
arriv
lectu
(163
brui
suiv

pou.

trou

Le P. d'Avrigny suspend aussi son jugement, parce que, dit-il, il se passa bien des choses, dans cette affaire, qu'on a assez de peine à expliquer. Par exemple, les diables, en sortant du corps de la prieure, écrivirent sur sa main, à différentes fois, les nons de Jésus, de Marie, de Josephe, de François de Sales, en caractères si bien gravés, qu'une infinité de personnes de la cour, de Paris et des provinces les virent. Ces noms changérent mêne de place pour laisser celui de Jésus au lieu le plus émient. Le fait est si avéré que personne ne l'a nié; on s'attache sculement à montrer qu'en cela il peut y avoit eu de l'artifice. S'il y en eut, il faut dire qu'il fut bien caché, puisque qui que ce soit ne l'aperçut; qu'il dura long-temps, puisque la sœur Jeanne des Anges porta les caractères le reste de ses jours. Il faut dire encore que cette fille, et les autres qu'un exorcisa, n'eurent ni conscience, ni religion jusqu'au dernier soupir; car il ne paroît pas qu'aucune ait jamais fait réparation au malheureux Grandier, brûlé vil sur leur déposition. (V. un. 1644.)

nsfuge, , ou il tte foule ont pas réritable oien mal e implindue, il ier, par iême , le Grandier cédente. sessions les crià établir es qu'on des precore; et es exorla magie e crime,

qui ne hiérar-

passa bien emple, les rentes fois, ères si bien les virent. plus émià montrer il fut bien puisque la lire encore ir religion aration au

imés cette un et des leux etats chie qu'elle s'obstinoit à favoriser uniquement. Entre les petitesses du roi Jacques I, la plus déplorable avoit été l'amour exclusif, dont il s'étoit épris pour l'une des sectes qui partageoient son royaume en autant de religions, pour ainsi dire. qu'il comptoit de sujets. Il y en avoit deux néanmoins, qui bien que subdivisées à l'infini, formoient deux corps apparents, les épiscopaux, et les presbytériens ou puritains, animés réciproquement d'une antipathie qui les rendoit incapables d'une réunion même apparente. Jacques avoit entrepris d'abattre les puritains; et n'ayant pu y réussir, il avoit légué son aversion contre eux à Charles I, son fils et son successeur. Le nouveau roi qui avoit eu un frère aîné, et qu'on avoit d'abord appliqué aux sciences ecclésiastiques, dans la vue de le faire archevêque de Cantorbéry, conservoit du penchant pour les discussions de la controverse : goût toujours déplacé sur le trône, et souvent bien dangereux. Poussé de plus par l'archevêque de Cantorbéry, Guillaume Lawd, recommandable par son esprit. son savoir et ses mœurs, il résolut de faire dresser une liturgie nouvelle, et chargea l'archevêque de ce travail. Ce prélat qui dans l'hérésie n'avoit pas perdu le goût de l'antiquité, s'en voulut rapprocher autant qu'il étoit possible. Il fit pour cela des changements si considérables dans les rites observés en Angleterre depuis la reine Elisabeth, que les puritains l'accusèrent de vouloir rétablir la religion catholique. Le roi sit d'abord enregistrer cette liturgie, avec les lettres patentes qui l'autorisoient, dans le conseil d'Ecosse, parce qu'il espéroit trouver plus de docilité dans cet héritage de ses pères. Mais est-il aucun sentiment que n'étoussent l'erreur et le fanatisme?

Après l'enregistrement, on remit à l'année suivante la lecture on publication formelle des nouveaux rites, afin de disposer les esprits, durant cet intervalle, à les recevoir. Il en arriva tout le contraire de ce qu'on s'étoit promis. Quand cette lecture se fit, selon l'usage, dans la cathédrale d'Edimbourg (1637), tout le peuple, comme de concert, se mit à faire un bruit éponyantable. Le doyen commençant ensuite le service suivant ces rites, on cria de tous côtés: Au papiste, à l'idolatre, il faut le lapider. L'évêque voulut monter en chaire pour calmer les esprits: on lui jeta un banc à la tête, et peu

s'en fallut qu'il ne fût assommé; il auroit été mis en pièces, si un prompt secours ne lui avoit facilité la retraite dans une maison voisine. Il ne courut guère moins de risque ensuite quoiqu'il eût été recueilli dans le carosse du garde des sceaux, et qu'on eût disposé des troupes afin d'arrêter le désordre. Mais quelque mine que fissent les officiers et les magistrats, il y en avoit un grand nombre qui étoient secrètement d'intelligence avec les séditieux; et plusieurs se déclarèrent peu après, parmi ceux mêmes qui avoient opiné à l'enregistrement. Enfin ils adressèrent au roi un acte formel d'opposition en forme de requête. Charles, trop avancé pour reculer sans honte, donna un édit de jussion rigoureuse. Il ne servit qu'à augmenter la rébellion, qui éclata presque en un moment dans toutes les parties de l'Ecosse.

. mès que les chess de la cabale eurent affiché une protestation qui étoit le signal de la révolte, les factieux s'assemblèrent de toute part dans la capitale, et formèrent la funeste confédération qu'ils nommèrent Convenant. Ils s'y engageoient en commun à renouveler l'ancien serment de défendre ce qu'ils appeloient la pureté de l'Evangile et la dignité du roi contre les usurpations de Rome; à l'aire exécuter tous les arrêts donnés en Ecosse pour la conservation de la réforme ; à rejeter toute innovation et nommément les cérémonies nouvellement introduites, ainsi que le régime épiscopal, jusqu'à la décision d'un synode libre et des états légitimement assemblés, enfin, par un trait de rébellion manifeste, jusque dans les termes, à ne soutenir l'autorité du roi qu'autant qu'il soutiendroit lui-même la religion, et à se souteni. mutuellement les uns les autres, contre toute personne quelle qu'elle pût être.

Le roi se montra extraordinairement offensé de ces conventions séditieuses, et les condamna dans les termes les plus propres à faire sentir son indignation. L'acceptation du Convenant n'en fut, ni moins prompte ni moins générals. En quelques semaines, il fut signé de tous ceux qui se piquoient d'être bons protestants. Il n'y eut outre les catholiques, qu'une partie du clergé anglican et des magistrats qui refusèrent de le souscrire. Le prince alors sentit le danger de pousser davantage la

biz rap en env il ti con sa I étal Le sair qui leui un tou Gla d'A mai min pire cap

ven
la c
d'at
pou
coss
brit
de
séd
le d
les
fair

ses rési just

son

lans une
ensuite
s sceaux,
lésordre.
strats, il
d'intellieu après,
it. Enfin
forme de
e, donna
menter la
putes les

protess'assemi funeste
y engade déa dignité
iter tous
le la réémonies
pal, jus-

, jusque

u'antant

mutuel-

e qu'ell**c** 

convenles plus Conve-En quelnt d'être ne partie le sousntage la bizarrerie de son zèle. Le feu de la rébellion se répandant avec rapidité dans toutes les provinces du royaume, il crut le couper en recourant aux voies de la douceur. Le duc d'Hamilton fut envoyé à cet effet, avec la qualité de haut-commissaire; mais il traita inutilement avec les confédérés. Il fallut que le roi consentît, tant à la suppression des édits rendus en faveur de sa liturgie, qu'à la convocation demandée d'un synode et des états. Cette condescendance ne servit qu'à augmenter l'audace. Le synode ne fut pas plus tôt ouvert à Glascou, que le commissaire crut devoir le rompre, à la demande des évêques, ce qui n'empêcha point les députés des autres ordres de continuer leurs séances, où ils dégradèrent ces prélats, sans en excepter un seul, et la plupart avec une sévérité qui renchérissoit sur toute celle des canons. Les archevêques de Saint-André et de Glascou, les évêques d'Edimbourg, de Gallaway, de Rosse, d'Alberden et de Dumblen, furent non-seulement déposés, mais déclarés incapables d'exercer aucune fonction du saint ministère, puis anathématisés et livrés à Satan, comme étant pires que les païens et les publicains. La conclusion finale et capitale fut l'abolition de l'épiscopat.

Quelque outrageant que fût pour le roi ce procédé du conventicule, les députés eurent encore l'insolence d'en demander la confirmation à ce prince, qui, poussé à bout, ne vit plus d'autre parti à prendre que de les déclarer rebelles, et d'armer pour les réduire (1640). Si l'Angleterre avoit été fidèle, l'Ecosse auroit été bientôt soumise; mais dans toutes les provinces britanniques, à Londres, à la cour même, il y avoit quantité de puritains qui remplissoient le royaume de leurs clameurs séditieuses, et qui se soulevèrent presque tous ensemble. Ainsi le démon de la révolte agitant tous les esprits, on vit bientôt les révoltés en état de faire face à leur souverain, et enfin lui faire la loi. Et à quel point la parricide hérésie abusa-t-elle de

son ascendant? C'est ce qu'on verra par la suite.

Cependant le monarque très-chrétien, paisible au sein de ses états, depuis qu'il avoit étouffé l'esprit de faction avec l'hérésie, et plein de reconnoissance envers la Vierge, appelée si justement le secours des chrétiens, crut devoir mettre son royaume sous la protection de cette patronne meomparable,

asin d'y attirer à jamais l'abondance des bénédictions d'en haut. A cette fin, il donna un édit du 10 février 1638, monument d'autant plus mémorable de la foi de Louis le Juste, qu'il fait l'époque de la prééminence effective du diadème français entre les états divers de l'Europe. Le pieux monarque s'y exprimoit en ces termes : « Nous vouons et consacrons d'un manière toute particulière, notre personne, notre sceptre, notre diadême et tous nos sujets à la bienheureuse et à jamais glorieuse Vierge mère de Dieu, que nous prenons aujourd'hui pour la patronne spéciale de notre royaume. Et afin que la mémoire ne s'en efface jamais parmi nos descendants les plus reculés, nous ordonnons que tous les ans, le jour de l'Assomption, à l'issue des vêpres, il se fera une procession avec la plus grande solennité qu'il sera possible, dans toutes les églises, soit cathédrales, soit paroissiales, soit conventuelles de chaque ville, bourg et village de notre domination; ordonnons de plus aux premiers corps de justice, et av principaux des lieux, de n'y pas manquer. Que les évêques ...ent encore soin de porter nos peuples à honorer la bienheu. e 🕫 Vierge avec une piété toute particulière, et à l'implorer avec toute la ferveur dont ils sont capables, afin que nos états, protégés par une patronne si puissante, soient à couvert de tous les piéges de nos ennemis, qu'ils jonissent d'une paix inaltérable, et que le Tout-Puissant y soit si bien servi que nous et tous nos sujets tendions invariablement, et parvenions sûrement à la fin bienheureuse pour laquelle nous avons été créés. »

Le calvinisme flétri en France, et s'y efforçant toutesois de couvrir sa honte à la faveur d'une forme nouvelle et d'un nouveau nom, imposoit aux simples, s'introduisoit sourdement jusque dans les asiles solitaires de la pudeur et de la piété. Que l'esprit d'erreur est tout à la sois habile et singulier dans ses inventions! Eût-on jamais imaginé, avant l'événement, qu'un monastère de filles pût devenir l'atelier principal et le plus serme boulevart d'une secte? Ce directeur prôné, qui blâmoit dans Calvin, non pas la manière de penser, mais uniquement celle de s'énoncer, surprit par son extérieur dévot l'évêque de Langres, Sébastien Zamet, qui l'introduisit dans l'abbaye de Port-Royal, et dans le couvent du Saint-Sacre-

mei y o sup d'al de dire tud ab voil fut par de H et q vote pro ils c tant haïd le te

teur prer tint temper com géliciers Pàq

On (

veui duis

sain moi d'en haut. nonument , qu'il fait içais entr**e** exprimoit n manière notre diaglorieuse ui pour la émoirene ulés, nous ı, à l'issue e solennité lrales, soit urg et vilpremiers y pas manos peuples oute partils sont catronne si s ennemis, t-Pnissant ions inva-

utefois de
e et d'un
urdement
la piété.
ulier dans
énement,
ipal et le
oné, qui
mais unieur dévot
sisit dans
nt-Sacre-

euse pour

ment, agrégé à cette abbaye (1635). Le directeur en second y occupa bientôt le premier rang. L'évêque n'y fut plus que supporté; et après quelques froideurs, dont il ne pénétra pas d'abord la cause, les deux supérieures le prièrent honnêtement de n'y plus revenir; parce que sa conduite trop douce, lui dirent-elles, entretenoit les âmes dans leurs mauvaises habitudes. C'étoit la célèbre mère Agnès Arnaud qui gouvernoit abbaye de Port-Royal ; et la mère Augélique, sa sœur, se trouvoit alors à la tête de la communauté du Saint-Sacrement, qui fut supprimée peu de temps après. Port-Royal au contraire, par le crédit des Arnaud et de leurs alliés, devint une espèce de Fontevrault, ou d'agrégation des deux sexes sous une abbesse, et quelque chose de bien plus singulier. Les dévots et les dévotes du parti y accoururent de toute part. Ils travailloient au profit du monastère, ils se bâtissoient eux-mêmes des cellules, ils cultivoient les terres, ils faisoient de petits paniers en chantant des psaumes. Et plût à Dieu que ces travaux de la Théhaïde eussent toujours fait leur seule occupation! Mais, avec le temps, nos reclus aspirèrent à un autre genre de célébrité. On quitta la truelle et la bêche, pour prendre la plume en faveur de la nouvelle doctrine; et jamais Charenton ne produisit autant de volumes pour la désense du nouvel évangile, que ce monastère de religieuses.

Dans l'intérieur de la communauté, l'obéissance au directeur étoit si particulière, qu'on s'y rendoit sourd à la voix du premier pasteur. On n'y consultoit plus que co oracle, et l'on tint pour assuré que Dieu parloit par sa beache. En peu de temps, les génunexions, les prosternements, les bras étendus en croix et les coups de poing sur la poitrine, y furent aussi communs, que les communions y étoient rares. La mère Angélique, par esprit de pénitence, passa de suite cinq mois entiers sans approcher des sacrements, pas même à la fête de Pâques. Mais en revanche, elle ne parloit que de la primitive Eglise, des anciens canons, des conciles œcuméniques, de saint Paul et de saint Augustin. La mère Agnès n'étoit, ni moins savante, ni moins éloquente, comme on le voit par le

<sup>1</sup> Memoires chronol, an. 1638.

siti

en

d'c

gis

de

r.al

l E

ser

re

cm

co

sei

fad

sul

ve

do

cè

рl

m

Chapelet du saint Sacrement, publié sous son nom. Il est vrai qu'il fut censuré par huit de cteurs de la faculté de Paris (1633), puis par le saint Siége, et que tous les gens de bon sens le trouvèrent plein d'extravagances; mais dans ce galimathias, partie blasphématoire, partie impertinent, Jansénius qui lui donna une approbation pompeuse, et Saint-Cyran qui en fit une apologie dans un style aussi original et aussi inintelligible que celui du Chapelet, y admiroient le langage du parfait amour.

Ces progrès du nouvel évangile parmi les vierges de Port-Royal, encouragèrent merveilleusement ses prédicateurs à multiplier des conquêtes si avantageuses au parti. Ils assiégèrent toutes les tours et toutes les grilles. La plus sévère clôture, les réformes les plus austères, loin d'imprimer la retenue, surent choisies de préférence, comme les champs les plus favorables à la propagation et à la renommée de la doctrine belgique. Maubuisson, au moyen de la confraternité, devint bientôt un second Port-Royal. Bien plus loin de Paris, et dans un institut bien différent, la sœur de Puy-Laurens, supérieure de la Visitation de Poitiers, devint une autre mère Agnès, par les soins et l'habileté du même directeur. Mais une supérieure de la Visitation n'a pas le même empire qu'une abbesse de Bernardines; et les filles de saint François de Sales conservoient trop bien l'horreur que leur a léguée leur père contre tout esprit de nouveauté. Tout ce que put donc faire la prosélyte visitandine, ce fut de s'ajuster seule, non pas encore sans beaucoup de gêne, aux maximes de la foi nouvelle, sans entreprendre, inutilement tout au moins, d'y assujétir sa communauté.

La secte cependant acquit un autre avantage par l'élévation de son auteur à l'épiscopat (1636). Depuis long-temps on avoit sollicité l'évêché de Bruges pour Jansénius: mais tout le crédit de l'archevêque de Malines, et de plusieurs conseillers d'état, n'avoit pu ébranler la cour de Bruxelles, qui paroissoit l'avoir exclus à jamais de cette dignité sainte, pour deux raisons qu'il nous apprend lui-même dans ses lettres : la première, parce qu'il avoit été mis, comme on l'a vu, à l'inqui-

<sup>1</sup> Jans. lett. 125, 129.

n. Il est vrai Paris (1633), bon sens 🗽 galimathias. nius qui lui n qui en fit nintelligible rfaitamour. es de Portdicateurs à Ils assiégèère clôture, etenue, fuplus favooctrine belité, devint ris, et dans supérieure Agnès, par supérieure abbesse de nservoient ontre tout a prosélyte ncore sans

l'élévation -temps on mais tout conseillers ui paroispour deux · : la preà l'inqui-

elle, sans

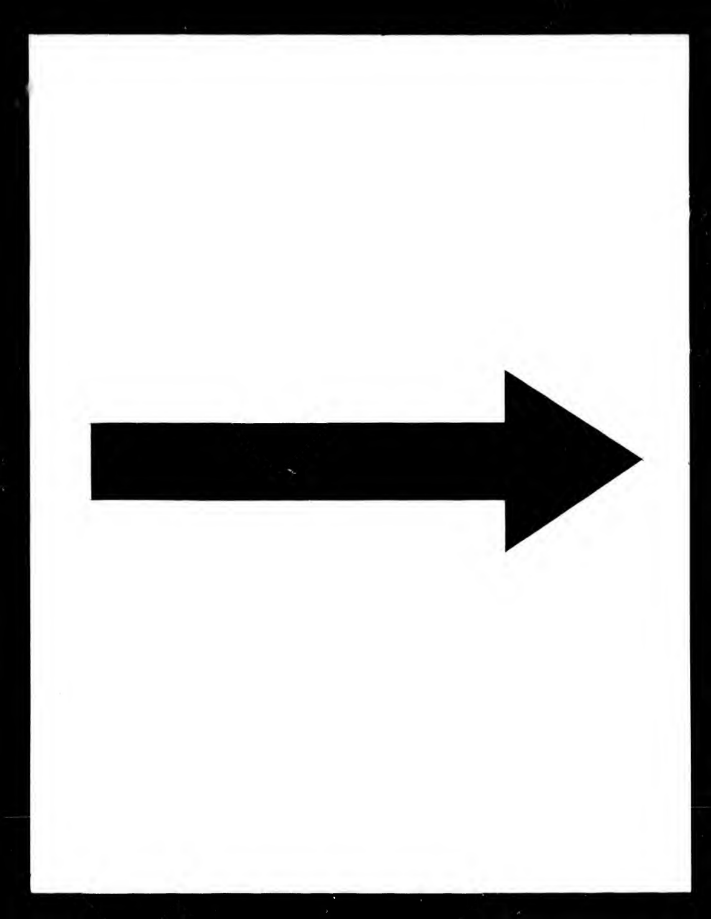
tir sa com-

sition d'Espagne; la seconde, parce qu'il avoit trop de relations en France. On le soupçonnoit même, et non pas sans raison, d'entretenir avec les ennemis de l'état un commerce où il s'agissoit de toute autre chose que de religion. Dans un moment de crise, où tous les Pays-Bas couroient risque d'être envalus par les Hollandais unis aux Français, les principales forces de l'Espagne se trouvant occupées ailleurs, les états s'ét ient assemblés à Bruxelles, pour aviser aux moyens de se qui lu revers qui menaçoit le gouvernement. Dans ces qui lu revers qui menaçoit le gouvernement. Dans ces qui lu revers qui menaçoit le gouvernement. Dans ces qui lu seilla de secouer le joug d'Espagne, pour se cantonner a la façon des Suisses. On ajoute qu'il dressa des mémoires pour unir les Flamands catholiques avec les Hollandais protestants, sur le modèle du corps helvétique.

Les novateurs sont presque tous ennemis de l'état aussi-bien que de l'Eglise, parce que tous se persuadent que le changement de domination facilitera l'établissement de leurs nouveautés, à quoi il n'est rien qu'ils ne sacrifient. Jansénius savoit parfaitement que l'entreprise de Baïus avoit échoué par le zèle et l'autorité des rois catholiques; et, en demeurant sous la même domination, il ne pouvoit guère se promettre un meilleur succès. Outre ces présomptions générales, voici quelque chose de plus positif et de plus particulier : c'est que pour expier le grief de sa consultation et de ses mémoires séditieux, qui commençoient à faire du bruit, le président Rose, l'un de ses plus ardents protecteurs, ne trouva rien de mieux, que de lui faire témoigner d'une manière éclatante, qu'il n'avoit aucun attachement pour la France. Jansénius remplit, on ne sauroit mieux, cet objet, par la publication de son livre intitulé, Mars Gallicus, le Mars François, ou de la justice des armes et des traités des rois de France.

Le président lui donna le titre et le canevas de l'ouvrage; et l'écrivain, dans son remplissage, ne demeura point en défaut. Les quatre-vingt-huit chapitres qui en font le partage, sont autant de satires sanglantes contre la mémoire de nos rois,

<sup>\*</sup> Lett. de l'ab. de Mourg à M. de Chaumontel. Ley decker, vit. Jans. 1. 2., c. 4.



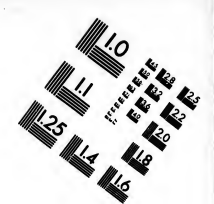
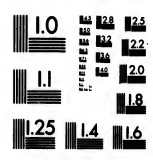


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

OTHER THE SECTION OF THE SECTION OF



depuis Clovis jusqu'à Louis XIII, sans épargner les plus vertueux et les plus généralement estimés. On y crie, dit Bayle 1, de la manière la plus maligne et la plus odieuse contre les rois de France. On en fait autant de princes machiavélistes qui dans leurs guerres, leurs traités et leurs alliances, ont sacrifié à leur ambition tous les droits humains et divins; qui portent le nom de très-chrétiens sans l'être en effet, et qui se glorifioient de ce titre, pendant même qu'ils travailloient à ruiner la religion de Jésus-Christ dans les principales contrées de l'Europe. Ce n'est là qu'une foible partie des outrages vomis contre la majesté des fils aînés de l'Eglise. Si l'on a quelque doute à ce sujet, qu'on parcoure seulement les chapitres vingtunième et vingt-septième du premier livre, et les vingt-troisième et vingt-cinquième du second : au premier coup-d'œil, l'indignation prendra la place du doute. C'est se montrer, ou bien mal instruit, ou de bien mauvaise foi, et plutôt encore bien mauvais patriote, que de soutenir avec les partisans de l'auteur et de sa doctrine, que son livre outrageant contient à peine quelques légers articles qui méritent d'être relevés. Quoi qu'il en soit des apologistes, ce livre méprisable valut à son auteur, ou rédacteur, ce que le meilleur ouvrage ne lui auroit pas obtenu. Le président Rose qui en avoit partagé le travail avec Jansénius, et qui pouvoit tout sur l'esprit du cardinal-infant, gouverneur des Pays-Bas, le fit nommer peu après à l'évêché d'Ypres, dont il ne jouit pas long-temps.

Dans la troisième année de son épiscopat, il fut frappé de la peste, et mourut le 6 de mai 1538, âgé de cinquante-trois ans. Il avoit soumis son livre au jugement de l'Eglise et du saint Siège; en premier lieu, par une déclaration insérée dans le livre même; et, peu avant de mourir, par une lettre adressée au pape, ainsi que par son testament. C'est au scrutateur seul des cœurs qu'il appartient de prononcer si cette soumission fut sincère. Cependant, comme il importe à la foi, et que la simplicité des fidèles ne serve point de jouet à l'hypocrisie des chess de secte surtout, et qu'on ôte aux sectaires l'espoir de mettre en un moment leur mémoire à couvert par un désaveu

a Dictionnaire, sous le mot Jansenus.

simulé; en même temps que la charité nous fait suspendre notre jugement, voyons si la prudence nous oblige à ne point suspecter au moins ceux des actes de soumission que donna Jansénius avant qu'il vît de si près le tombeau.

es plus ver-

dit Bayle 1.

ntre les rois

tes qui dans

crifié à leur

tent le noni

ioient de ce

la religion

l'Europe.

mis contre

lque doute

tres vingt-

vingt-troi-

coup-d'œil,

iontrer, ou tôt encore

ins de l'au-

ent à peine

Quoi qu'il

on auteur,

auroit pas

ravail avec

nal-infant.

à l'évêché

appé de la

-trois ans. t du saint

e dans le

adressée

ateur seul

umission

, et que

ypocrisie

espoir de

ı désaveu

Rien de plus imposant néanmoins que le style dans lequel ils sont concus. « Je suis résolu, portent-ils , de suivre jusqu'à la mort, comme j'ai fait depuis mon enfance, et de prendre pour règle de mes sentiments, l'église romaine et le successeur de Pierre. Je sais que l'Eglise est bâtie sur cette pierre; que quiconque ne bâtit point avec Pierre est un destructeur. et qu'il est le dépositaire fidèle de la foi des Pères. Je veux donc vivre et mourir dans la foi et la communion de cette chaire, de ce successeur du prince des apôtres, de ce vicaire de Jésus-Christ, de ce chef des pasteurs, de ce pontife de l'Eglise universelle. J'embrasse tout ce qu'il prescrit; je rejette, je condamne, j'anathématise tout ce qu'il rejette, condamne et anathématise. Je ne me flatte pas d'avoir bien pris partout le sens de saint Augustin. Je suis homme, sujet à me tromper comme les autres, et je soumets mon ouvrage au jugement du saint Siége et de l'église romaine ma mère. Dès ce moment, je re-

cois, je rétracte, je condamne, et j'anathématise tout ce qu'elle

décidera que je dois recevoir, rétracter, condamner, anathé-

Voilà sans doute le langage d'un docteur catholique et soumis à l'Eglise: mais il est entièrement détruit par un témoignage contraire du même docteur. Il soumet son livre au jugement du saint Siége; et tandis qu'il faisoit cette soumission, uni de sentiment avec son ami du Verger, il tenoit que l'église romaine, que l'Eglise universelle, depuis cinq cents ans, n'étoit rien moins qu'infaillible; qu'elle croupissoit dans l'erreur, ou du moins dans une profonde ignorance des vrais dogmes de la grâce. Car si toutes les écoles de ces derniers siècles ont enseigné, sur cette matière, comme il le répète sans fin dans son livre, les erreurs réprouvées par saint Augustin, il est évident que l'enseignement commun y étoit corrompu, que les pasteurs formés dans ces écoles n'avoient pu transmettre que l'exeur

Aug. lib. Præm. c. 29. - 2 Epilog. in t. 3. 445, edit. Rot-

à leurs peuples, et que toute l'Eglise en a été infectée. En vain Jansénius répondroit-il que les scholastiques ne donnent ces erreurs que pour des opinions, et qu'ils sont disposés à les abandonner quand l'Eglise les réprouvera; puisqu'il dit ailleurs que les théologiens des derniers temps, ainsi que plusieurs des anciens, ont pris les dogmes des semi-pélagiens pour la saine doctrine. Il ne lui sert pas davantage d'accorder à l'Eglise le croyance pure de ces mystères, puisqu'en même temps il lui er refuse l'intelligence; d'où il est arrivé, suivant lui 2, que, tout en professant la foi pure dans ses canons et dans ses prières, ses docteurs n'y faisant pas attention, ou ne les comprenant pas, se sont partagés en diverses opinions, par lesquelles on détruit, sans y prendre garde, la foi qu'on professe. Que signific donc la soumission de Jansénius à une église, qui par ses docteurs, enseigne le semi-pélagianisme et détruit la foi, faute d'entendre ses propres canons ou décisions, et ses prières même?

Il se soumet au pape comme au dépositaire fidèle de la foi des Pèles; et il soutenoit que saint Augustin étoit le premier des Pères qui eût saisi la vraie doctrine de la grâce, qui est l'âme de la religion de Jésus-Christ; et qu'avant ce Père elle étoit enveloppée de ténèbres si épaisses, qu'à lui seul nous devons la découverte de cet arbre de vie, et tout le secret de gagner la vie éternelle3. Ainsi Jansénius ravit-il tout d'un coup à l'Eglise même des quatre premiers siècles, la connoissance de l'un de nos dogmes les plus essentiels et les plus nécessaires salut. Aggravant encore cette témérité; « les Pèrat-il 4, qui ont vécu entre Origène et saint Augustin, et surtout les Grecs, ont été pour la plupart infectés du semi-pélagianisme, qu'ils avoient puisé dans Origène. » Voilà clairement deux cents ans du plus bel âge de l'Eglise, où, selon Jansénius, elle a été presque tout entière dans l'erreur, où par conséquent le canal de la tradition, qui consiste dans l'enseignement unanime, au moins du plus grand nombre des Pères, a été infecté. Depuis cette époque, l'Eglise a-t-elle au moins conservé la lumière qu'y avoit ressuscitée saint Augustin? Toute la grâce

<sup>1</sup> Lib. de hær. Semip. c. 233. - 1 T. 2, lib Præm. c. 30. - 1 Lib. c. 13. - 4 T. 1, edit. Lov. column. 438.

e. En vain onnent ces posés à les dit ailleurs usieurs des our la saine l'Eglise la ps il lui er, , que, toul prières, ses iant pas, se n détruit, gnisie donc docteurs. inte d'enmême P e de la foi remier des st l'âme de toit enveons la dégagner la a l'Eglise de l'un de er our le Ju!eet surtou! agianisme, nent deux énius, elle séquent le nent unaté infecté.

ervé la lu-

e la grâce

Lib.

(An 1638.) que lui a faite à ce sujet Jansénius, c'est de passer, à l'église latine seulement, les siècles qui ont suivi de plus près la mort de ce Père. Pour ce qui est des Grecs, il ne sait quelque sorte de grâce qu'à saint Jean-Chrysostôme, et à ceux qui peu de temps après lui ont obtenu quelque estime en tirant de cette source tout ce qu'ils enseignoient de bon sur l'Ecriture sainte. Mais la plupart de leurs disciples, poursuit-il, ont été si malheureux, qu'il en a coûté bien des peines à certains auteurs, pour les justifier sur les erreurs où ils sont tombés, du moins quant au langage; et dans le fond, ce qu'ils ont d'estimable est très-peu de chose. L'église d'Occident même, dit-il encore, après un temps un peu plus long, a perdu l'intelligence du mystère de la grâce, et s'est replongée dans les ténèbres d'où saint Augustin l'avoit tirée 1.

A quel point fait-il enfin parvenir cet obscurcissement de la vérité? Les théologiens, dit-il généralement 2, ne connoissent plus la foi chrétienne : ils ne connoissent, ni l'espérance ni la cupidité, ni la grâce ni la nature, ni le vice ni la vertu, ni les bonnes œuvres ni le péché tant actuel qu'originel, ni le mérite ni le châtiment des actions humaines, ni la misère ni la béatitude, ni la crainte ni l'amour de Dieu, ni sa justice ni sa miséricorde, ni l'ancien ni le nouveau Testament. Telle est l'ignorance que Jansénius attribue sans exception aux ministres de l'enseignement commun durant les cinq derniers siècles : pourroit-on peindre de beaucoup plus fortes couleurs celle des mahométans ct des idolâtres?

Jansénius parle dans les termes les plus pompeux du siége apostolique et du souverain pontife, successeur du prince des apôtres, vicaire de Jésus-Christ, chef et pasteur de l'Eglise universelle: mais il écrivoit confidemment à ses amis, que le pouvoir ultramontain est ce qu'il estimoit la moindre chose. Il déclare qu'il veut s'en tenir au jugement du pape; et il écrivoit, que ne pouvant espérer d'approbation pour son livre du côté des Alpes, il falloit pour réussir, former un fort parti. Il prend Rome pour la règle de sa foi; et il témoignoit, dans ses lettres, craindre fort qu'on ne lui fit à Rome le même tour qu'on

<sup>1</sup> Lib. Præm. c. 5. - 2 Ibid. c. 28.

y avoit fait à tant d'autres, tels sans doute que Bains, Calvin et Luther, si l'on éclatoit avant que toute chose fiit mûre et dans son temps. Voilà deux langages inconciliables, dont l'un est nécessairement faux. Reste à voir lequel des deux on peut raisonnablement réputer sincère, ou celui qui s'adressoit hautement au public, ou celui qu'on tenoit en secret avec des considents. Une observation plus concluante encore, au moins contre la sincérité des premiers actes de Jansénius, c'est qu'en protestant à la tête de son ouvrage de rejeter, condamner et anathématiser tout ce que le saint Siége rejette, condamne et anathématise, il combattoit les bulles émanées du saint Siége contre Baïus. C'étoit visiblement dans ce dessein qu'il avoit entrepris son ouvrage, s'il est vrai, comme on l'assure, qu'il l'intitula d'abord, Apologie de Baïus, et qu'il ne lui donna par la suite le titre d'Augustinus, qu'afin d'en couvrir les erreurs d'un nom respectable à toute l'Eglise. Mais en changeant letitre de son livre, il n'en changea point la doctrine, qui n'est autre que celle de Baïus, pour ne rien dire de plus. Ici du moins le soupçon n'est pas téméraire, ou il en faut attribuer la témérité aux partisans mêmes les plus zélés de Jansénius, qui l'ont cent fois combléd'éloges, tant pour son attachement au baïanisme, que pour avoir méprisé les bulles fulminées contre ces erreurs. Il sentoit si bien lui-même cette identité de doctrine qu'il fit en sorte, comme il l'avoit résolu mûrement, que son livre ne parût point de son vivant, afin de ne pas s'exposer à passer le reste de sa vie dans le trouble 2.

Peu de temps avant son trépas, il entreprit encore de gagner à son parti le célèbre Sylvius, persuadé que l'autorité de ce docteur entraîneroit toute l'université de Douai, dont il étoit la plus brillante lumière. Mais le docte et pieux Sylvius, inviolablement attaché à la sainte Eglise romaine, soumis de cœur et d'esprit aux bulles de Pie V et de Grégoire XIII, n'avoit rien de plus à cœur que de préserver sa compagnie des erreurs qu'elles avoient proscrites. Ge docteur zélé entreprit au contraire d'ouvrir les yeux à Jansénius; et il commençoit à m

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tournel. de Grat. tom. 1, pag. 325. — 2 Jansen. lettr. 15, 16, 21, 25, 53, 131.

(An 1638.)

ius. Calvin rûre et dans ont l'un est on peut raissoit hauteec des con-, au moins c'est qu'en ndamner et ondamne et saint Siége qu'il avoit sure , qu'il lui donna couvrir les is en chanoctrine, qui le plus, Ici ut attribuer sénius, qui hement au nées contre ité de docement, que

ore de ganutorité de i, dont il ix Sylvius, soumis de pire XIII, pagnie des entreprit imençoit à

s s'exposer

16, 21, 25,

bien espérer, quand le prélat fut surpris par la mort. C'est pourquoi l'on peut, et par conséquent l'on doit réputer sincère la lettre que Jansénius écrivit alors au pape, en ces termes édifiants 2: « Quelle chaire consulterons-nous, sinon celle où la perfidie n'a point d'accès. P à quel juge nous en rapporterons-nous, sinon au lieutenant de celui qui est la voie, la vérité ct la vie? Partout, sous sa conduite, on est à couvert de l'erreur, et Dieu ne permettra jamais qu'on s'égare en suivant les pas de son vicaire. Ainsi tout ce que j'ai pensé, dit ou écrit dans ce labyrinthe hérissé de disputes, pour découvrir les véritables sentiments d'un maître aussi profond qu'Augustin, je le porte aux pieds de votre Sainteté, approuvant, improuvant, avançant, rétractant, selon qu'il me sera prescrit par cette voix de tonnerre, qui sort de la nue lumineuse du siége apostolique 3.

Jansénius, dans l'article de son testament qui concerne l'impression de son livre, ajouta ces paroles, dont les premières étonneront un peu après sa lettre qu'on vient de lire : « Mon sentiment est que difficilement on y peut trouver quelque chose à changer. Si cependant le saint Siège veut y faire quelque changement, je suis enfant d'obéissance, et enfant obéissant à l'Eglise romaine, dans laquelle j'ai vécu jusqu'à la mort : c'est ma dernière volonté. » Rien de plus satisfaisant encore que cet acte de soumission, pris uniquement en soi : mais quant à son préambule, quant à la prévention où y paroît l'auteur qu'on pouvoit difficilement trouver à changer dans un livre fait à dessein de justifier les nouveautés proscrites dans Baïus; qu'en peut-on raisonnablement penser? Quel étrange aveuglement la charité la plus circonspecte n'y trouvera-t-elle pas encore à déplorer! Agitée par les terreurs du jugement suprême, par la perspective formidable de l'éternité, l'âme qui se voit tout à coup aux prises avec la mort et avec sa conscience, abjure l'idole à

<sup>1</sup> Veritas et Æquit. Bull. Urb. VIII. — <sup>2</sup> Prèce recouvrée par le prince de Condé, après la prise d'Ypres.

<sup>3</sup> Cette lettre ne se trouve point dans la première édition de l'Angustinus. (Louvain 1640.) Calemis et Froidmont, exécuteurs testamentaires de l'évêque d'Ypres, ne crurent pas devoir la publier, tant elle contrarioit leur doctrine particulière. Il est probable qu'on n'en auroit jamais eu connoissance, si, après la réduction d'Ypres (1648), elle n'étoit tombée entre les mains du grand Condé, qui la rendit publique.

laquelle elle a sacrissé toute sa vie, mais non pas sans regret, mais après avoir encore poussé quelques soupirs vers un objet idolatré si long-temps. Cependant les dernières expressions ne laissant rien à désirer, les préventions anciennes pouvoient ne plus résider que dans l'esprit. Nous ne cherchons pas, à Dieu ne plaise! à charger les personnes dont nous détestons les erreurs, et nous concluons qu'on doit bien espérer du salut de Jansénius. Mais cette soumission tardive, cette pénitence faite au lit de la mort, aura-t-elle en esset trouvé grâce devant Dieu? C'est à Dieu seul qu'il appartient de pénétrer jusque-là.

Jansénius fut inhumé dans le chœur de sa cathédrale, et ses disciples ornèrent son tombeau d'une épitaphe pompeuse, où, sans attendre le jugement apostolique auquel il s'étoit soumis, son livre étoit vanté comme un trésor inestimable dont il avoit enrichi l'Eglise. Mais l'Eglise elle-même en ayant jugé tout autrement, et tout ce qu'il y avoit de gens vertueux en place dans les Pays-Bas regardant ce tombeau comme une pierre d'achoppement pour les fidèles, il fut détruit, et l'épitaphe enlevée, à la réquisition du pape Alexandre VII, par les ordres du gouverneur de Flandre, et par les soins de François de Robles, successeur de Jansénius dans l'évêché d'Ypres. Depuis ce temps-là, Ypres, berceau du jansénisme, ne cessa point de se distinguer, entre les diocèses même de Flandre par son horreur pour cette hérésie.

(An 1638.)

ons sans regret, s vers un objet expressions ne nes pouvoient erchons pas, à nous détestons spérer du salut ette pénitence é grâce devant pénétrer jus-

chédrale, et ses compeuse, où, s'étoit soumis, le dont il avoit vant jugé tout ueux en place ne une pierre et l'épitaphe par les ordres François de Ypres. Depuis cessa point de idre, par son

## LIVRE SOIXANTE-QUATORZIÈME.

depuis la mort de jansénius en 1638, jusqu'a la bulle donnée par urbain viii en 1642.

L'Année 1638 fut malheureuse pour les deux coryphées de la nouvelle doctrine. L'un, frappé de peste, fut enlevé de ce monde à l'âge de cinquante-deux ans; et l'autre, trop connu enfin pour dogmatiser en paix, fut arrêté par ordre du roi, et emprisonné au château de Vincennes. Les partisans de l'abbé de Saint-Cyran n'ont pas manqué de crier à l'iniquité et à la tyrannie contre le cardinal de Richelieu, qu'ils accusent sans réflexion de n'avoir fait emprisonner leur chef, que parce qu'il avoit opiné en faveur du mariage de Gaston de France avec Marguerite de Lorraine. C'est trop compter sur la crédulité ou l'ignorance du public, que de mettre en avant de parcilles faussetés. Il y avoit plus de trois ans que le clergé de France avoit prononcé, au mois de juillet 1635, sur la nullité de ce mariage, quand l'abbé de Saint-Cyran fut arrêté; et il y avoit deux ans que Louis XIII avoit promis d'agréer ce qu'avoit fait le prince son frère, pourvu qu'il persévérât dans la volonté de s'unir avec la princesse de Lorraine. Les esprits alors étoient donc bien calmés au sujet de cette affaire. Et par quelle étrange raison le cardinal de Richelieu, si jaloux de son autorité, si impatient de la contradiction, si prompt dans sa vengeance, auroit-il tardé si long-temps à la faire éclater? Jusques à quand contredira-t-on toutes les vraisemblances, et l'évidence même, les dates les plus sûres et les plus précises, les monuments enfin les plus authentiques? Le roi, dans la commission qu'il donna pour informer, parle du coupable, à peu près comme d'un hérétique notoire : la seule manière dont l'on procéda contre lui annonçoit le même crime. La duchesse d'Aiguillon ayant sollicité la délivrance du prisonnier, le cardinal ministre lut répondit, que l'Allemagne et la France seroient encore toutes catholiques, si, comme il en usoit avec du Verger, on avoit mis de honne heure Luther et Calvin en lieu sûr. Il est Basque, ajouta-t-il au père Joseph; il a les entrailles ardentes, et, des vapeurs qu'elles portent à sa tête, il se forme des imaginations extravagantes, qu'il érige en dogmes et en oracles. Ensin le pri sonnier lui-même a démenti ses apologistes sur la cause de sa prison, en écrivant qu'il n'étoit emprisonné que pour avoir suivi exactement la théologie de sainte Thérèse; ce qui signifie assez clairement que c'étoit pour cause de religion, et pout un fanatisme qu'il tâchoit de faire retomber sur cette sainte.

C

ď

tid

to

·Iu

se

ve

ro

m

ck

re

ſυ

d

q

Laubardemont, conseiller d'état, chargé de faire les informations, entendit un grand nombre de témoins, la plupart aussi distingués par leur rang que par leurs qualités personnelles. Nous avons encore les dépositions de mademoiselle Aquaviva, fille du duc d'Atry, de MM. Vitton, aumônier du roi, Port-Moran, abbé de Pleneselve, Vigier, supérieur de la doctrine chrétienne, de l'abbé régulier de Prières, de l'abbé Caulet, bien différent alors de ce qu'il fut sur le siège de Pamiers, de l'avocat Tardif, intime ami de l'accusé, et de beaucoup d'autres; à quoi il faut ajouter les déclarations de saint Vincent de Paul, du pieux père de Condren, de l'évêque de Langres et de l'archevêque de Sens, M. de Bellegarde, qui refusèrent de comparoître devant un juge laïque, mais qui donnèrent leurs dépositions par écrit au cardinal ministre. Que les sectateurs de Saint-Cyran et de ses erreurs aient refusé à tant de personnes respectables jusqu'aux premiers sentiments de la probité; c'est ce qu'ont fait les sectaires de tous les temps, et ce qui ne peut faire d'impression que sur leurs fauteurs. Et quelles qualités faudroit-il à un témoin, pour être écouté dans leur cause? Ils n'en admettront jamais aucun qui ne soit imbu des mêmes préventions et des mêmes erreurs qu'eux. Mais on ne parle ici que pour des catholiques, à qui un témoignage, pour être sorti d'une bouche hérétique, n'en seroit pas plus croyable.

On n'étalera point ici la longue suite des dépositions faites contre l'abbé de Saint-Cyran. Ceux qui ont intérêt à les con-

<sup>1</sup> Lettre. Spirit. 23.

noître, peuvent recourir aux pièces originales. Encore une fois, nous ne nous complaisons point à couvrir d'un opprobre inutile des hommes qui ne sont nos ennemis qu'autant qu'ils le sont de l'Eglise. Et plût à Dieu qu'il nous fût sagement possible de tirer le rideau sur tout ce qui les humilie! Mais les apparences de la sainteté dans les séducteurs de tous les temps, ont si fort contribué aux progrès de la séduction, et les derniers novateurs ont une habileté si particulière à rajeunir ce vieux stratagème, qu'il faut au moins les démasquer en partie pour que les simples, si multipliés en ce genre, n'aient point à combattre une tentation qui passe leurs forces. En général, ce qui résulte de ces dépositions, c'est que l'abbé de Saint-Cyran étoit un homme rempli de lui-même, d'un orgueil et d'une présomption insupportable; qu'il préféroit ses conceptions particulières à l'enseignement de tous les docteurs et de tous les pasteurs, dont il ne parloit qu'avec aigreur et mépris; qu'il touchoit audacieusement aux points de croyance et d'observance les plus universellement révérés; qu'il étoit plus prévenu en faveur des sentiments de Calvin, que pour les jugements de l'Eglise, laquelle il qualifioit en termes formels, d'adultère prostituée à l'erreur.

M. de Lescot, chanoine de l'Eglise de Paris, et depuis évêque de Chartres, ayant été commis par son archevêque pour interroger l'accusé sur les informations, celui-ci se défendit d'une manière si odieuse, et en particulier avec tant de mauvaise foi, que le commissaire qui en avoit eu assez bonne opinion jusquelà, ne le croyant coupable que de quelque indiscrétion, pensa depuis tout différemment. Il lui entendit nier hardiment les choses les mieux attestées et les plus évidentes, accumuler mensonges sur mensonges, et cela sous serment, dans un interrogatoire juridique : il suivit à la lettre ce qu'il avoit tant de fois répété à ses amis, qu'il nieroit tout, si l'on venoit à révéler ce qu'il avoit dit. Il possédoit parfaitement les deux langages du parti, parlant à cœur ouvert avec ses adeptes, et ne proférant que des énigmes, ou des équivoques, en présence de ses juges, qu'il comparoit aux Juifs, par l'abus de ces paroles de l'Ecriture : Occulté propter metum Judæorum. Saint Vincent de Paul atteste en termes exprès avoir oui dire lui-même à l'abbé de

e sainte.
es inforart aussi
nnelles.
quaviva,
i, Portloctrine
Gaulet,
iers, de
autres;
le Paul,
es et de
rent de

voit mis

Basque,

, et, des inations

n le pri

se de sa

ur avoit ui signi-

et pour

la pro-, et ce quelles ns leur bu des s on ne gnage,

nt leurs

rtateurs

le per-

as plus faites

s con-

Saint-Cyran, que s'il avoit dit des vérités dans une chambre à des personnes qui en seroient capables, passant dans une autre où il en trouveroit d'autres qui ne le seroient pas, il leur diroit le contraire; que Notre-Seigneur en usoit de la sorte, et recomà

col

ter

CO

ter

pe

ca

fai

ho

Sal

lui

dél

de

ing

ch

ger

pai

fur

ľе

àl

m

l'a

ta

to

q il

mandoit qu'on fit de même!.

On en vint à ses propres lettres qui étoient des témoins irrécusables, et à vrai dire, un peu embarrassants. Voyons comment il se tiroit de ces pas dissiciles. Interrogé pourquoi il avoit représenté, comme abusif, à la sœur de Puy-Laurens, certain point de doctrine qui concernoit la confession, et qui s'enseignoit dans toutes les écoles catholiques; il commença par nier le fait. Réduit à reconnoître la vérité, qu'on lui montra claire comme le jour, il répliqua qu'on soutenoit dans la théorie bien des choses dont on pratiquoit le contraire; qu'il désiroit par une première intention le rétablissement de la pénitence aucienne, quoiqu'il s'en départît par une seconde intention, et par un accommodement à la disposition des hommes; en sorte que, selon le premier dessein qui est le meilleur, ce rétablissement est un abus, et suivant le second, c'est un bon usage de la charité, et une excellente condescendance. Comme il avoit répondu que sa pensée avoit été mal prise par la sœur de Puy-Laurens, on lui représenta qu'il avoit dû la redresser : sur quoi il répondit qu'il faisoit profession de tolérer beaucoup de choses, contre l'opinion qu'on avoit qu'il étoit trop sévère. Quand on lui reprocha les erreurs manifestes qu'il avoit avancées, et la manière indigne dont il avoit parlé du concile de Trente; il répliqua, tantôt qu'il avoit usé d'un excès de paroles, tantôt qu'il avoit parlé par catachrèse; et pour le coup disant vrai, il ajouta que cette figure de catachrèse, qui est un abus de paroles, lui étoit des plus familières, sans qu'il eût par-là aucun dessein de blesser la vérité; qu'au reste s'il lui étoit échappé quelque chose de trop fort, on devoit l'attribuer à sa complexion, et pardonner à un homme qui avoit un peu de chaleur 2. Ainsi confirma-t-il ce qu'avoit dit Richelieu, du Basque à la tête exaltée par ses chaudes entrailles.

<sup>1</sup> Déposition de l'abbé de Prières, publice en 1655 par Prévil. Lett. de M. Vincent à M. d'Origny, du 10 sept. 1648. - 2 Mem. chron. et dogm. an. 1638.

bre à des autre où diroit le et recom-

oins irréons comoi il avoit , certain i s'enseipar nier tra claire orie bien iroit par ence anntion , et en sorte tablisseusage de il avoit de Puysur quoi coup de sévère. it avanncile de paroles, p disan**t** abus d**e** aucun

M. Vin-538.

chappé

com-

le cha-

Basque

Ensin comme il avoit écrit à saint Vincent, on ne sait trop à quel propos, qu'il lui avoit rendu service dans un procès contre le jugement de sa conscience; le grand vicaire qui l'interrogeoit lui demanda comment il avoit pu tenir une pareille conduite, puisqu'il n'est jamais permis de solliciter, ni de soutenir une mauvaise affaire. Il répondit qu'il l'avoit fait par dispense, dispensatoriè, comme s'exprime saint Bernard pour un cas semblable. Chacun peut, sans le secours des commentaires, faireses réflexions sur de pareilles défenses. Les réponses données à ces objections par ses apologistes, font également pitié à tout homme qui n'a pas leurs préjugés.

Ils n'ont pas laissé de crier à l'abus d'autorité, à l'iniquité, à l'omission des formes accoutumées, dans la procédure de Saint-Cyran, parce qu'à la sollicitation de ses protecteurs, on lui avoit épargné la honte de la confrontation et d'un jugement définitif; c'est-à-dire qu'on a fait un crime au gouvernement, de sa propre indulgence, et d'une indulgence mendiée par les ingrats qui la diffament. Mais sur l'échantillon qu'on a vu des charges et des désenses, qui ne sent pas quel auroit été le jugement? A la mort du cardinal de Richelieu (1642), Chavigny, secrétaire d'état, et Molé, premier président, obtinrent la liberté du prisonnier, à condition qu'on n'entendroit plus parler de lui. Trop heureux de se tirer après cinq ans du donion funeste, il ne demanda point de réparation, quoiqu'il eût l'exemple de bien d'autres, qui exigèrent qu'on rendît justice à leur innocence opprimée par un ministre tout-puissant. Il mourut dans l'année de sa délivrance, et fut érigé en saint par le parti. Tant le seul titre de chef y peut tenir lieu de

Ce n'est pas ainsi que le saint fondateur de la mission, après avoir rompu hautement avec ce dangereux ami, méritoit, sans l'ambitionner, d'être inscrit au nombre des saints par la véritable Eglise de Jésus-Christ. La charité, reine des vertus, le sit canoniser de son vivant, par la voix de trois grandes provinces, dont il su le sauveur. Prodige à peine croyable, dont toutes les histoires anciennes ne sournissent pas un exemple, et qui passeroit pour sabuleux, si nous ne touchions au temps ou il s'est opéré, et si le souvenir n'en étoit encore tout frais dans

ai

so

éti

m

en

pa  $\mathfrak{e}\mathbf{h}$ 

vei ave

la

l'er

ma dét

qu

poi

ver

tific

ma

tou

et

hic

des

Il :

de

da

niè

ao

gr

ces provinces. Un seul homme, un prêtre panvre, sans naissance et sans puissance, aussi-bien que sans fortune, a fait ce qui passoit les forces des plus puissants princes. Parmi les tereurs et les horreurs d'une guerre barbare, au sein de la violence et du brigandage, toutes les œuvres de la miséricorde, tant spirituelles que corporelles, se sont exercées avec ordre, avec intelligence, avec courage, et même avec sûreté, non pas seulement envers quelques personnes particulières, mais à l'égard des peuples entiers; non pas en quelque rencontre passagère, mais durant une longue suite d'années; et pendant tout ce temps-là, on vit triompher la charité dans les lieux mêmes où la justice n'avoit plus de pouvoir, où l'autorité légitime étoit

méconnue, et toutes les lois foulces aux pieds.

Ce sut dans le cours de l'année 1639, que Vincent eut le premier avis de l'état déplorable où se trouvoit la Lorraine . Avant aussitôt recueilli quelques aumônes, auxquelles il contribua de tout ce qui excédoit le plus étroit nécessaire de sa communauté, il les envoya distribuer par ses missionnaires. Mais bientôt après cette première aumône, qui fut aussitôt épuisée qu'envoyée, quelques-uns de ceux qui l'avoient portée, vinrent lui faire le tableau de la misère affreuse qu'ils avoient vue de leurs propres yeux. Dans les villes, et les meilleures villes, aussi-bien que dans les campagnes, il y avoit des personnes de toutes conditions réduites à la dernière indigence, au point qu'il se trouva des mères poussées par une faim dégénérée en rage à manger leurs propres enfants. Quantité de jeunes personnes, et même de condition distinguée, épioient l'occasion de racheter leur vie, ou plutôt de dissérer leur mort, en s'abandonnant au dernier déshonneur. Les religieuses les plus réformées rompoient les clôtures, pour aller chercher du pain, au péril de leur vertu. Grand nombre de curés, après s'être épuisés en soulageant leurs paroissiens, n'avoient plus un morceau de pain pour eux-mêmes. L'on en vit un, à une demi-lieue de la ville de Saint-Michel, réduit à tirer la charrue, attelé avec ses paroissiens, à la place des animaux de labourage. Ceux des écclésiastiques, des nobles et des bons bourgeois qui avoient

t Abel. Vie de S. Vincent, I. 1, c. 35, l. 2, c. 11.

sans naise, a fait ce
ni les tera violence
orde, tant
dre, avec
i pas scus à l'égard
passagère,
it tout ce
nêmes où
time étoit

ent eut le orraine 1. es il conaire de sa ionnaires. it aussitôt nt portée, ls avoient res villes. onnes de au point énérée en unes peroccasion n s'abanus réforpain, au re épuisés rceau de euc de la avec ses Ceux des i avoient

plus de ressource, abandonnoient le pays pour aller prolonger ailleurs leur malheureuse existence, qu'ils ne pouvoient plus soutenir dans leurs propres foyers. Toutes les bonnes maisons étoient désertes, et les autres si délabrées, que les loups, trèsmultiplies dans cette province couverte de forêts, entroient de nuit dans les villes et dans les maisons, et y enlevèrent des enfants et des femmes. Ils dévoroient même en plein jour, et à la vue du monde, ceux qu'ils trouvoient tant soit peu écartés. Lesséau de la famine s'étoit étendu aux bêtes sauvages, privées par les hommes de leur pâture naturelle : il ne mouroit pas un cheval, de quelque maladie que ce pût être, qu'ils ne l'enlevassent incontinent par morceaux pour le dévorer. Les bêtes venimeuses ne faisoient pas horreur. Une femme restée veuve avec trois enfants, prit sans hésiter une grande couleuvre, ct la mit rôtir à la hâte sur quelques charbons, pour satisfaire à l'empressement de ses petits affamés.

Un des pères de la mission, envoyé par son supérieur, lui manda, aussitôt après son arrivée dans le premier endroit, les détails suivants : Je trouve une si grande quantité de pauvres, qu'il m'est impossible de donner à tous. Il y en a plus de trois cents dans un grand hesoin, et plus de cent autres au dernier point de la misère. Monsieur, je vous le dis avec la plus exacte vérité, il y en a plus de cent qui semblent des squelettes converts de peau, et si affreux, que, si Notre-Scigneur ne me fortifioit, je n'oserois les regarder. Ils ont la peau comme un marbre brut, et tellement retirée, que les dents leur paroissent toutes sèches et découvertes jusqu'à la racine; ils ont les yeux et le visage horriblement refrognés. C'est la chose la plus hideuse qu'on puisse jamais voir. Ils cherchent dans les champs des racines qu'ils font cuire à demi, et s'empressent d'avaler. Il y a plusieurs demoiselles qui périssent de faim, et il y en a de jeunes, pour qui je tremble que le désespoir ne les précipite dans un malheur encore tout autrement à craindre. A la dernière distribution de pain que nous avons faite, il s'est trouvé onze cent trente-deux pauvres, sans les malades qui sont en grand nombre, et à qui nous fournissons, avec les remèdes, la

<sup>1</sup> Vie de S. Vincent, l. 2, c. 11.

même à quelques-uns, qui ne font que pleurer inconsolable-

ment.

Dans les meilleures villes, à Metz en particulier, où les malheureux accouroient de toutes parts, la misère étoit à son comble. Le nombre des indigents qui n'avoient ni feu ni lieu, étoit si grand au dedans et au dehors de la ville, qu'il s'en rencontroit quelquefois aux portes jusqu'à quatre et cinq mille, de tout âge et de tout sexe; et le matin, on y en trouvoit ordinairement dix ou douze de morts. Mais quel danger pour les jeunes personnes, dont la vertu, dans cette affreuse position, avoit à se défendre contre tant d'ennemis à la fois!

Cette perspective enflammant la charité de Vincent, il en sit passer les ardeurs dans l'âme de plusieurs personnes de condition de l'un et de l'autre sexe; et la résolution fut prise de soulager ce malheureux peuple, à quelque prix que ce pût être. Ces généreux fidèles fournirent d'abord des sommes considérables, que le saint fit aussitôt partir pour être distribuées, selon que les besoins seroient plus pressants. Mais elles furent aussitôt consommées; et ces largesses réitérées à bien des reprises, loin de mettre sin à la misère, ne parurent se faire qu'à pure perte. Une charité moindre que celle de Vincent eût perdu courage, et regardé son entreprise comme impossible. Mais que ne peut un cœur enslammé du divin amour! La disticulté ne sit que redoubler son courage; sa magnanimité le rendit comme toutpuissant; et le ciel donna tant de vertuàses exhortations enflammées, lui sit prendre un tel ascendant sur les cœurs tant soit peu disposés à la miséricorde, qu'il procura près de seize cent mille livres d'aumônes à la seule province de Lorraine, durant

Un frère de la mission a fait lui seul cinquante-trois voyages dans cette province, pour y porter en or, tantôt vingt mille, tantôt vingt-cinq et trente mille francs. Et ce qui est vraiment prodigieux, ce qu'on doit regarder cemme un miracle, au

le cours de cette calamité.

ré

Oı

diants, la noblesse, lême imals n'osent arlé moionsolable-

ù les maltoit à son cu ni lieu, il s'en renq mille, de it ordinailes jeunes on , avoit à

a**t,** il en fit de condiıt prise de e pût être. es considéuées, selon ent aussitôt prises, loin ure perte. ı courage, ue ne peut fit que renme toutns enflams tant soit seize cent ne, durant

is voyages ngt mille, vraiment iracle, au moins de providence e. e protection sur cette bonne œuvre, e est que le porteur ayant fait plusieurs de ses voyages au travers des armées, et des soldats débandés qui couroient tout le pays, au milieu des troupes de voleurs qu'il rencontra souvent, jamais il ne fut ni volé, ni arrêté, et toujours il arriva heureusement à son terme. Traversant assez souvent des forêts remplies de ces brigands, sitôt qu'il les apercevoit, ou les entendoit, il jetoit dans la boue, ou dans quelque hallier, l'argent qu'il portoit dans une besace rapiécée, à la façon des gueux; puis s'en alloit droit à eux, avec un air d'assurance. Ils le fouilloient quelquesois; mais ne lui trouvant rien, ils le laissoient aller; et quand ils étoient écartés, il retournoit prendre sa besace. Il découvrit un jour des Croates dans une grande campagne; il n'eut que le temps de mettre sa besace dans quelques touffes d'herbes, et il eut encore le bonheur de la sauver. Il est arrivé plusieurs fois, que, s'étant joint à des convois escortés, les escortes furent battues, les convois enlevés, et le frère trouva toujours moyen de s'échapper avec son argent. D'autres fois encore, faisant voyage avec plusieurs particuliers, et s'en séparant tout à coup comme par inspiration, la compagnie tomboit entre les mains des brigands qui la dépouilloient, et le frère ne faisoit aucune mauvaise rencontre. Enfin les aventures de cet heureux porteur devinrent si fameuses, que la reine mère les voulut entendre de sa bouche; et plusieurs fois elle prit plaisir à lui faire répéter les ruses innocentes dont il se servoit; mais toujours il protesta que sa bonne fortune étoit le fruit des prières et des vertus de son supérieur.

Qui pourroit dire toutes les œuvres de miséricorde que le saint exerçoit par les mains de tant d'autres missionnaires animés de son esprit! Tous les jours, et dans tous les lieux où régnoit la misère, on distribuoit du pain et du potage à chacun des pauvres, en prenant un soin tout particulier des malades. On retira ceux-ci des rues où ils languissoient, étendus par terre en grand nombre, et on les répartit en différentes maisons, où on leur administroit les remèdes et les aliments convenables. Les missionnaires, déjà établis à Toul, en logèrent jusqu'à soixante dans leur propre maison; ils recueillirent encore plusieurs soldats blessés ou malades qui revenoient de

l'armée . A Verdun, ils avoient à soulager habituellement cinq à six cents personnes, et pour le moins quatre cents, auxquelles ils fournissoient le pain chaque jour. Ils donnoient du potage et de la viande à cinquante ou soixante malades, et à quelques-uns de l'argent pour des besoins particuliers. Ils soutenoient environ trente pauvres honteux, ils faisoient l'aumône en argent à quantité de pauvres gens de la campagne, et à d'autres passants à qui l'on donnoit du pain à toute heure. Ils en habilloient plusieurs qui étoient réduits à une honteuse nudité, et fournissoient des chaussures à ceux qui en avoient le plus besoin. C'étoit la même chose à peu près dans toutes les villes, dont les meilleures ne différoient des autres, que par n plus grand nombre de pauvres honteux. Il s'en trouvoit jusque parmi les personnes les plus qualifiées, ecclésiastiques et séculières. A ceux-ci l'on donnoit, outre la nourriture, un certain argent par mois, suivant la condition de chacun. Il fallut encore prendre un soin particulier d'une quantité de nourrices, à qui l'on donnoit de la farine et quelque argent. Les malades et les blessés, dont on payoit les chirurgiens et les remèdes, étoient une source nouvelle de dépense en argent, quoique les missionnaires en pansassent eux-mêmes un grand nombre. L'article du linge coûtoit encore davantage. Il fut tel jour, où l'on fournit sept douzaines de chemises aux seuls pauvres de la ville de Nancy, en reprenant les haillons qui leur en tenoient lieu, afin de les blanchir et de les raccommoder pour d'autres, ou de les employer au pansement des blessurcs. On distribuoit aux maisons religieuses des pièces entières d'étoffes, dont elles faisoient elles-mêmes leurs habits; on fournissoit à quelques-uns jusqu'à des souliers, tant leur misère étoit extrême. Ainsi fit-on subsister toutes les communautés régulières, tant d'hommes que de filles, auxquelles on donnoit encore en argent, à l'une trois et quatre cent livres par quartier, et à certaines jusqu'à six cents. Et ces distributions en vivres, en argent, en habits, se firent pendant ueuf à dix années, nonseulement en Lorraine, mais dans les villes d'Artois, nouvellement conquises et toutes ruinées. Les missionnaires parcou-

<sup>\*</sup> Certificat du chap. 11 de Toul. Vie de S. Vinc. 1. 2, p. 375.

llement cinq cents, auxlonnoient du nalades, et à liers. Ils souisoient l'auampagne, et toute heure. ine honteuse i en avoient dans toutes tres, que par en trouvoit clésiastiques urriture, un e chacun. Il quantité de lque argent. urgiens et les e en argent, nes un grand ige. Il fut tel ax seuls paus qui leur en moder pour lessures. On res d'étoffes, n fournissoit misère étoit nautés régudonnoit enar quartier, s en vivres, nné**es , n**ons, nouvelle-

res parcou-

roient le pays, accompagnés des curés qui connoissoient mieux l'état des familles; et à chaque voyage, on revêtoit ordinairement une centaine de personnes de tout sexe et de toute condition. Il y eut quatorze mille aunes d'étoffes de toute espèce employées à cet usage. La reine mère de Louis XIV, fut si touchée de ce qu'on lui rapporta de la nudité de ces pauvres peuples, qu'outre ses immenses largesses pécuniaires, elle leur envoya toutes ses tapisseries et ses tentures de deuil, après la mort du roi son époux. Elle fut imitée par la duchesse d'Aiguillon.

Jusqu'ici saint Vincent, fixé à Paris pour multiplier les secours à leur source, et les faire couler plus abondamment à leur destination, n'avoit rempli que les fonctions de la tête, ou du cœur, qui donnent le mouvement à tous leurs membres. Mais la continuité de la guerre et de la misère dans des provinces ruinées sans ressource, ayant réduit ensin une grande partie des habitants à les abandonner, et à venir se jeter entre ses bras à Paris, il les reçut avec une affection paternelle, sans jamais rebuter personne; et, avec une édification toute nouvelle, il sit immédiatement par lui-même ce qu'il faisoit depuis si long-temps par ses disciples. Il leur fournit le logement, la nourriture et les habits, pendant huit ans que durèrent les émigrations. Il procuroit des outils et du travail, ou des places de domestiques, aux gens du commun. Il se réservoit de pourvoir à la sûreté des jeunes personnes du sexe, dont la vertu se trouvoit exposée; il chargea expressément les missionnaires de lui amener toutes celles qui voudroient et ne pouvoient autrement préserver leur pudeur. Ils en amenèrent en effet, et à plusieurs reprises, des troupes de cent cinquante et soixante, qu'ils défrayoient pendant tout le chemin, sans compter grand nombre de petits orphelins qui accompagnoient leurs sœurs. Les garçons étoient reçus à Saint-Lazare, jusqu'à ce qu'on les pût mettre en condition : Madame le Gras logeoit les filles dans sa maison, où toutes les familles de Paris, averties par les dames de charité, venoient choisir des femmes de chambre et des servantes.

Ce qu'il y avoit de plus embarrassant, c'étoient les personnes de condition, de qualité même, et des familles entières qui

n'étoient point accoulumées à gagner leur vie, moins encore à mendier. Rien ne fit obstacle à la charité du saint. Il entreprit de les entretenir, non des aumônes recueillies pour la province, ct qui allèrent toujours exactement à leur destination; mais au moyen d'une association de plusieurs personnes de marque, à qui le vertueux baron de Renti servit principalement de modèle : tous les premiers dimanches du mois, ils s'assembloient à Saint-Lazare, ou se cotisoient, à l'exemple du saint, pour faire ensemble une somme suffisante à l'entretien de cette pauvre noblesse, à qui l'on en faisoit la distribution dans le mois, selon le nombre de personnes et le rang des familles. Outre cela, ces pieux associés les alloient visiter les unes après les autres, pour en tirer tout le secret de leur misère, pour les rassurer, pour les consoler; et toujours ils leur donnoient de nouveaux témoignages d'estime et de considération, ainsi que de persévérance dans le dessein de les obliger. Quantité de gentilshommes et de seigneurs anglais, expatriés pour la foi catholique, s'étoient encore réfugiés à Paris dans ces conjonctures : l'immense charité de Vincent les joignit aux Lorrains; et fit agréer sa résolution au reste des associés; ce qui fit durer cette association, et la plupart des bonnes œuvres, pendant vingt ans, c'est-à-dire, jusqu'au terme à peu près de la vie du

Animé par les obstacles, bien loin d'en être découragé, il se fit encore amener de Lorraine à Paris, une communauté de quatorze religieuses bénédictines, qui, au moment de mourir de faim dans leur monastère de Rambervillers, étoient allées en vain chercher leur subsistance à Saint-Mihel. Il les soutint pour un temps, avec l'assistance des dames de la charité; après quoi la Providence venant avec éclat au secours de ces dignes filles de saint Benoît, elles firent un établissement avantageux dans le faubourg Saint-Germain, où, sous le titre de religieuses du Saint-Sacrement, elles en instituèrent l'adoration perpétuelle, et formèrent une congrégation fervente, qui de la misère publique fit le sujet d'un nouveau triomphe pour la religion.

ce

P

ce

ck

tr.

pa

ex

Le Seigneur cependant ne manqua pas d'éprouver la foi de son serviteur. Assez souvent les fonds des pieux associés se l entreprit province, ; mais au marque, nt de moembloient int, pour de cette n dans le familles. ines après , pour les moient de ainsi que uantité de our la foi conjonc-Lorrains; i fit durer , pendant la vie du

s encore à

ouragé, il unauté de le mourir ent allées i les sou-charité; irs de ces ent avan-e titre de l'adora-ente, qui phe pour

la foi de sociés se trouvoient courts pour tant d'œuvres dispendieuses; et Vincent étoit réduit à suppléer des fonds de sa maison, quelquefois au-delà de son pouvoir. Une fois entre autres, après la cotisation de tous les associés, il s'en falloit deux cents francs que la somme nécessaire pour le moment ne fût complète. Le saint appela le procureur de sa maison; et le prenant à l'écart, il lui demanda combien il avoit d'argent. Il répondit qu'il n'avoit que cinquante écus pour pourvoir à la subsistance de la communauté, qui étoit pour lors extraordinairement nombreuse. Eh quoi! n'y a-t-il que cela d'argent dans toute la maison, reprend le supérieur? Non, monsieur, répond le procureur, il n'y a que cinquante écus en tout. N'importe, lui dit le saint, je vous prie de me les apporter; et les ayant reçus, il les donna pour remplir à peu près ce qui manquoit à la somme incomplète; aimant mieux emprunter, ou souffrir avec les siens, que de laisser languir la pauvre noblesse. Mais l'un des associés, qui avoit prêté l'oreille à cet entretien, et qui en fut pénétré jusqu'au fond du cœur, fit parvenir le lendemain un sac de mille francs à la maison de Saint-Lazare. Une autre fois qu'il manquoit une somme de trois cents livres, le saint la fournit sur-le-champ des deniers qu'on lui avoit donnés à lui-même, pour changer son cheval qui étoit ruiné et s'abattoit journellement sous lui, au risque de le faire périr.

La Lorraine ne sut par le seul théâtre, ou, pour mieux dire, le seul champ de triomphe de la charité merveilleuse de Vincent. La guerre et la misère s'étendant en Champagne et en Picardie, ces deux grandes provinces tombèrent dans un état qui exciteroit une horreur encore toute nouvelle, si nous ne craignions de trop peiner les âmes sensibles par la continuité de ces lugubres tableaux. Qui soutiendroit, par exemple, la peinture circonstanciée des soldats laissés en arrière dans les marches, languissant de saim et de maladie, saisant effort pour se traîner, tombant dans les boues et les sossés, où ils expiroient privés de tous soulagements? D'une troupe de quatre cents pauvres malades arrivés à Saint-Quentin, et dont la moitié sut exclue de la ville, où il y avoit déjà sept ou huit mille saméliques, et qui périrent successivement dans ce cruel abandon? De six cents personnes, qui près de Guise se jetèrent sur les

cadavres des chevaux et des chiens, après que les loups en avoient fait leur curée? Des troupes sans nombre d'hommes, de femmes et d'enfants, errants comme des bêtes fauves dans les prés et les bois, broutant l'herbe, rongeant l'écorce des arbres, avalant la terre et les haillons même qui les couvroient? Quelques-uns enfin se mangèrent les bras, puis moururent dans la rage et le désespoir. Passons vite aux prodiges de cha-

rité qui mirent fin à ces horreurs. Ces malheureux furent nourris, et même si largement d'abord, que plusieurs en furent étouffés. Ceux qui restoient nus dans les caves ou les fumiers, d'où la honte les empêchoit de sortir, reçurent des vêtements; tous les malades, après quelque temps d'expérience, recouvrèrent la santé, à l'exception d'un assez petit nombre, qui avoit déjà la mort dans le sein quand on les découvrit. On répara et on reconstruisit les maisons, on donna des outils aux ouvriers, des rouets et du chanvre aux femmes, des instruments de labourage aux cultivateurs, et des grains pour ensemencer leurs terres. Les paroisses abandonnées, dont les curés étoient morts ou moribonds, et dans le diocèse de Laon, il y en avoit une centaine où il ne se faisoit plus aucun exercice de religion, toutes ces églises renversées et dépouillées, furent rétablies et pourvues de tout ce qui étoit nécessaire pour le service divin. On mit des desservants dans les lieux destitués de pasteurs, et l'on fournit régulièrement à leur subsistance. Ces distributions emportèrent assez longtemps, dix, douze, et jusqu'à seize mille livres par mois, sans que la source en tarît un moment. La charité ne cessa qu'avec la calamité; et le saint instituteur de la mission fut, aussi réellement qu'autrefois Joseph, le sauveur des peuples et des provinces. Parmi tout ce qu'on appelle héros, ou grands hommes, en est-il un seul qui ait mieux mérité du genre humain, que ce panvre prêtre? Mais ce sont les héros qui font le malheur des peuples; et les hommes tels que ce pauvre vertueux en sont libérateurs. A qui donc élevèra-t-on plus justement des statues? Et si celle de Vincent de Paul, aussi grand homme que grand saint, n'étoit pas érigée sur nos autels, seroit-il parmi nos monuments nationaux un lieu assez éminent pour la placer comme elle le mérite?

so fu de

la

Di

re

to

de

qu no th pr

> la far qu M au ve

Sa il l to pio no

re pa à

bi

loups en nommes, ves dans corce des ivroient? oururent s de cha-

nent d'aoient nus êchoit de quelque ion d'un in quand isons, on nvre aux rs, et des bandont dans le se faisoit enversées qui étoit ints dans rement à ez longiois, sans qu'avec issi réels et des grands enre huai font le vre verolus jusul, aussi nos au-

eu assez

Si l'homme de Dieu étoit si sensible aux calamités temporelles, il ressentoit encore plus vivement le mauvais état des âmes abandonnées de leurs pasteurs, et privées de presque tous les secours de religion. Il recommandoit sur toutes choses de réconcilier ces malheureux avec Dieu, de les faire approcher des sacrements, de leur apprendre à chercher leur consolation dans leur foi. Pour ce qui est des infortunés qui se réfugioient à Paris, il prenoit connoissance par lui-même de l'état de leur conscience, et les disposoit à une bonne confession. Il leur fit faire des missions en règle, dans l'église du village de la Chapelle, pour le temps de Pâques. Aussi les ramenoit-il à Dieu par les voies pratiquées de tout temps dans l'Eglise. Tandis que les novateurs, dont il s'étoit séparé avec éclat, raisonnoient à perte d'haleine sur la grâce et la charité, faisoient des théologiennes dans les cloîtres et les hôpitaux, il réduisoit en pratique leurs spéculations oiseuses, pour ne rien dire de plus, et ne s'occupoit des personnes du sexe que pour mettre leur vertu à couvert.

Extraordinairement ému des crimes causés par la guerre, des vols et des assassinats, des blasphèmes et des sacriléges, de la profanation des choses les plus saintes, ajoutée à la ruine des familles et à la désolation des provinces, il prit une résolution qui fit l'admiration, et en même temps l'effroi de toute la cour. Mais ce qui auroit perdu le plus privilégié des favoris, réussit au saint. Le cardinal de Richelieu lui témoignant de la bienveillance, il en voulut tirer parti contre la calamité publique. Sans daigner faire attention à ce qu'il risquoit pour lui-même, il l'alla trouver, il lui exposa les malheurs du pauvre peuple, et tous les désordres causés par la guerre; puis se jetant à ses pieds: « Monseigneur, lui dit-il les larmes aux yeux, donneznous la paix; ayez pitié de nous et de nos malheureux concitoyens; donnez la paix à la France et à ses provinces désespérces. » Ce sier ministre, loin de prendre l'avis en mauvaise part, parut attendri, et répondit qu'il s'emploiroit de son mieux à procurer la paix; s'excusant, en quelque sorte, pour les lenteurs, sur ce que la chose ne dépendoit pas de lui scul.

Parmi tant de services rendus à la patrie et à l'humanité, combien l'immense charité de Vincent n'en rendoit-elle pas en

même temps et immédiatement à la religion, par les exercices divers qui faisoient la fin de son institut? Avant qu'il eût institué sa congrégation, il avoit déjà passé huit ans à faire des missions en différents diocèses. Depuis cette institution, jusqu à l'an 1632, que Saint-Lazare en devint le chef-lieu, il sit par lui, ou par les siens, cent quarante missions; et de là jusqu'à sa mort, la seule maison de Saint-Lazare en a fait près de sept cents, qu'il a toutes dirigées, et dans plusieurs desquelles il a travaillé en personne. A quoi, si l'on ajoute toutes celles qui ont été faites par les autres maisons établies en plus de vingt-cinq diocèses, tant en France que dans les autres états; qui pourra dire tous les fruits de salut que cet homme apostolique a produits dans tout le monde chrétien, et jusque dans les terres infidèles! Combien de personnes tirées de l'ignorance damnable où elles étoient des premières vérités du christianisme? Combien d'autres arrachées au crime, où elles croupissoient depuis quinze et vingt ans! Combien de sacriléges en matière de sacrement, réparés par de bonnes confessions générales? Que d'usures abolies, que de restitutions faites, que d'inimitiés déracinées, que de concubinages rompus, que de scandales réparés, que de vertus mises en usage, ou du moins que d'énormes offenses de Dieu arrêtées pour un temps? Or en cela seul, le vrai zèle, tout zèle qui ne tient pas à l'orgueil pharisaïque, trouve un ample dédommagement de ses tra-

la

pi

Gr

ď

de

Quels furent néanmoins ces travaux, et quel fut le courage communiqué par Vincent à ses disciples pour les supporter, dans la campagne de Rome, par exemple, où les pâtres qui l'habitoient seuls avec leurs troupeaux, passoient des cinq et six mois sans entendre parler de sacrements, et sans presque jamais entendre la messe? Il y avoit parmi eux une ignorance si profonde, que la plupart ne savoient pas le symbole des apôtres. Cependant il étoit impossible de les rassembler dans aucune église. Il n'est point d'obstacles que la charité ne surmonte. Les missionnaires se répandirent dans ces campagnes désertes, et ils se rendoient sur le soir dans chacune des cabanes où les pâtres venoient passer la nuit, la passoient avec eux sur quelques toisons, et souvent sur la terre nue, leur fai-

exercices 'il eût infaire des tion, juslieu, il fit de là jusit près de lesquelles tes celles plus de res états; e apostoque dans gnorance christialles crouriléges en ssions géaites, que s, que de du moins mps? Or l'orgueil

e courage
apporter,
âtres qui
es cinq et
s presque
orance si
des apôdans aune surimpagnes
e des caent avec
leur fai-

ses tra-

soient faire la prière du soir, les instruisoient des vérités de la foi, les préparoient à faire une bonne confession; puis les rassembloient tous un jour de fête dans quelque chapelle du voisinage, où l'on célébroit la messe, on faisoit une exhortation touchante, et on leur donnoit la communion. Ils se transportèrent pour les mêmes exercices, jusque dans les détroits les plus sauvages de l'Apennin. Les diocèses de Viterbe, de Palestrine, et tous les lieux voisins, l'état de Gênes, le Piémont, l'île presque barbare de Corse, où la vengeance homicide, si commune en Italie, sembloit avoir établi le siége de son empire, recueillirent avec une égale abondance les fruits d'une même charité, tout le temps que vécut le saint instituteur de la mission.

Mais tandis que la Providence fournissoit tant de secours à l'Eglise, pour ranimer la foi, et faire refleurir les mœurs dans ses anciennes possessions, l'enfer de son côté s'efforçoit de s'attacher par des nœuds toujours plus étroits ce qu'il avoit autrefois envahi. Docile à ses suggestions, Cyrille Lucar, patriarche de Constantinople, peu satisfait du schisme et de la servitude où gémissoit la Grèce sa patrie, sous le joug des infidèles, tenta de l'engager encore dans les erreurs et les im-

piétés des sectaires du Nord.

Cet esprit versatil, qui paroît n'avoir tenu à aucun principe de foi, prit naissance dans l'île de Candie, d'où il alla faire ses études à Venise et à Padoue. Il voyagea peu après en Allemagne, et contracta des liaisons étroites avec les protestants, qui saisirent avidement cette occasion, pour introduire leur doctrine en Grèce. Il reçut toutes les impressions qu'on voulut lui donner; il promit d'en faire bon usage, de ruser et de dissimuler, jusqu'à ce qu'il pût se déclarer avec avantage. Il n'y avoit rien dans ses promesses, qui passât la capacité de ce Grec, l'un des plus consommés dans l'art de fourber et de cabaler. De retour en Orient, il fut fait prêtre et archimandrite, par le crédit de l'un de ses parents qui étoit protosyncelle d'Alexandrie, et qui en devint patriarche. Il voyagea depuis en Lithuanie, où continuant ses liaisons avec ces hérétiques, et inquiété à ce sujet, il donna sans difficulté une confession de foi conforme à la doctrine de l'église romaine, sur les points

 $\mathbf{a}\mathbf{g}$ 

sai

ay

tro

de

tio fer

co

ex

au ce

Lo fra

de

CO

SII

plu

av

ou

po

ju

le

q

controversés entre les protestants et les catholiques. Parvenn dans la suite au patriarcat de Constantinople, après avoir été quelque temps lui-même patriarche d'Alexandrie, il se crut suffisamme 'accrédité pour enseigner la doctrine protestante à ses ouailles. Jependant les évêques et les prêtres grecs réclamèrent unanimement et firent tant de bruit, qu'il fut exilé à Rhodes. L'évêque d'Andrinople fut même nommé patriarche à sa place. Il parut alors que l'intérêt de Lucar, aussi-bien que son entreprise, faisoit également celui des puissances protestantes. L'ambassadeur d'Angleterre sollicita son rétablissement avec tant de chaleur qu'il l'obtint. Fier de cet appui, quand Lucar se revit sur son siége, il publia un catéchisme infecté des erreurs de Calvin; il osa même donner une consession de foi dans le même goût, et l'ambassadeur de Hollande la fit imprimer à Genève. Cette nouvelle incartade lui attira un nouvel exil. Rappelé au bout de trois mois, il crut encore pouvoir, au moyen de ses puissants protecteurs, brouiller impunément : mais la porte ensin satiguée d'une obstination aussi contraire à sa tranquillité, qu'offensante pour sa hauteur, le fit transporter sur la mer Noire, dans un château fort, où il fut étranglé (1638).

Cyrille de Bérée, qui lui succéda sur le siége de Constantinople, n'y fut pas plus tôt placé, qu'il y tint un concile, où il le
fit anathématiser. Quatre ans après, c'est-à-dire, en 1542, Parthénius, qui remplaça Cyrille de Bérée, crut encore devoir
assembler un nouveau concile, et anathématiser la confession
calvinienne donnée par cet apostat. Ce décret fut reçu en
Moldavie aussi-bien qu'en Grèce, et confirmé dans le synode
de Jassi. Tous les Orientaux en général ont adhéré à ces décisions; et ceux qui ont écrit depuis en ont parlé avec éloge.
Ainsi les manœuvres de l'impiété sacramentaire ne servirent
qu'à combler son opprobre, en donnant le dernier degré d'authenticité à l'unanimité de la foi parmi toutes les églisses aucieunes, même schismatiques, touchant le sacrement de l'en-

charistie en particulier.

Au sein de la France, de tout temps si attachée à la chaire de Pierre, il s'éleva coup sur coup différentes brouilleries, qui donnère. Lieu à la décision de ces questions délicates qu'on . Parvenu avoir été il se crut rotestante recs réclafut exilé à patriarche aussi-bien inces prorétablissecet appui, atéchisme une conr de Holartade lui mois, il otecteurs, uée d'une sante pour s un châ-

Constantile, où il le
542, Parre devoir
confession
t reçu en
le synode
t ces déciec éloge.
servirent
gré d'au-

la chaire eries, qui tes qu'on agite rarement avec vivacité, sans quelque péril ponr l'unité sainte. Le cardinal François Barberin, neveu d'Urbain VIII, avant accepté la protection de l'église d'Espagne, et laissant trop percer sa prédilection pour cette couronne, l'ambassadeur de France en cour de Rome demanda que le cardinal Antoine Barberin, autre neveu du pape, se chargeat de la protection des églises de ce royaume. Lesaint Père prit le parti de défendre également à ses neveux de se mêler des affaires des couronnes; mais, par point d'honneur, Louis, ou Richelieu, exigea que le cardinal Antoine exerçât la protection de France, au moins une année, comme le cardinal François avoit exercé celle d'Espagne; à quoi le pape ne voulut jamais consentir. La Lorraine ayant été conquise dans ces entrefaites par les armées françaises, le roi voulut nommer aux bénéfices consistoriaux de cette province, et même à ceux des trois évêchés, Metz, Toul et Verdun ( quoiqu'ils ne sussent pas compris dans le concordat): nonveau refus de la part du pape, et nouveau sujet de plainte pour le monarque, ou pour son ministre. De plus la cour étoit mécontente de ce qu'on n'envoyoit pas le chapeau au fameux père Joseph, pour qui elle le sollicitoit depuis long-temps. Ici le mécontentement étoit particulier à Louis XIII: car Richelieu, à ce qu'on prétend, suscitoit luimême les oppositions romaines; aimant beaucoup mieux avoir un homme de génie supérieur, pour coopérateur utile, ou plutôt pour commis voué à la gloire de son maître, que pour collègue dans la pourpre, et concurrent peut-être dans le ministère. Un domestique du maréchal d'Estrées fut encore assassiné à Rome dans ces conjonctures, et l'on n'en put avoir justice. Enfin le cardinal de la Valette étant venu à mourir en Piémont, où il commandoit les armées françaises, le pape ne voulut point que les services d'usage à Rome pour les cardinaux défunts, se fissent pour un prélat décédé dans un genre de vie si peu séant à son caractère. Voilà les raisons qui étoient pour le public, et sur lesquelles on faisoit grand bruit; mais il y en avoit de plus mystérieuses, d'où partoient véritablement ceux qui accréditoient les premières.

Le cardinal de Richelieu, jaloux de tout genre de grandeur et d'autorité, avoit demandé la légation de France, sur le pied où

l'avoit eue autrefois le cardinal d'Amboise : mais les papes connoissoient trop son humeur impérieuse, pour le revêtir d'une dignité qui lui auroit aplani la route à un pouvoir sans bornes dans la hiérarchie. Ils la lui offrirent pour trois ans; il n'en voulut point de la sorte. Il se rabattit ensuite sur la légation d'Avignon. qui lui fut pareillement refusée. Ne pouvant parvenir à une domination absolue sur le clergé, il entreprit de subjuguer au moins l'état monastique. Déjà il étoit abbé de Cluny; il se fit encore élire abbé chef d'ordre de Cîteaux et de Prémontré : mais les abbés étrangers, auxquels il n'imposoit pas, refusèrent de le reconnoître, et le pape lui refusa des bulles. Il en conçut tout le chagrin qu'en devoit naturellement avoir un homme aussi peu façonné aux affronts, et il ne s'appliqua plus qu'à chagriner le pape à son tour. Il commença par un arrêt du conseil, qui défendoit de prendre des expéditions à Rome, et d'y envoyer de l'argent. Il mit ensuite quelques prélats en œuvre, pour demander la révocation, ou du moins la modération des annates; puis la tenue d'un concile qui réprimât les entreprises de la cour de Rome: mais s'il y eut de lâches complaisants parmi les évêques, le cardinal de la Rochefoucault, et grand nombre de prélats éclairés et vertueux, éventèrent le piége, et l'affaire ne passa point à l'assemblée du clergé 1.

ſе

ni

sa

dι

va

do

et

C

Ces contradictions ne servirent qu'à inspirer à Richelieu un dessein plus haut et plus hardi; il ne se proposa rien moins que de se faire patriarche en France. On devoit d'abord faire céder au roi, par toutes les cathédrales du royaume, le pouvoir qu'elles avoient eu d'élire leurs évêques avant le concordat, comme abusif; et à cet effet, assembler un concile national; mais sous des prétextes détournés, sous des couleurs trompeuses et pleines d'attraits pour la prélature, qu'on ne parloit que de faire rentrer dans ses droits naturels sur les chapitres et les réguliers. On désignoit même, afin de faire plus aisément illusion, on désignoit hautement pour modérateurs de ce concile, les prélats les plus attachés au saint Siége; sauf à prendre sous main les mesures convenables pour croiser leurs desseins à tout événement : le ministre, avec le poids de sa puis-

<sup>1</sup> Mem. d'Avrigny, en. 1639 et 1640.

papes conir d'une diornes dans en voulut 'Avignon, rà une doerau moins fit encore : mais les rent de le oncut tout mme aussi qu'à chaêt du con-Rome, et prélats en a modéraprimât les ches comucault, et ntèrent le

helieu un
en moins
ord faire
, le pouconcorile natiocouleurs
qu'on ne
r les chafaire plus
dérateurs
ge; sauf à
iser leurs
e sa puis-

gé 1.

sance, n'étoit pas embarrassé pour y obtenir la pluralité des suffrages. Cependant il faisoit un bruit horrible sur les moindres sujets de plainte que donnoit la cour de Rome; accoutumant ainsi les peuples aux cris du schisme, affoiblissant au moins l'attachement de la nation pour le siége apostolique. Différents prélats, soit par adulation, soit par simplicité et des vues trop courtes, étoient les échos et les machines du cardinal. Le roi qui étoit bien loin d'en pénétrer l'ambition profonde, la secondoit avec d'autant plus d'ardeur, qu'il la connoissoit moins. Il croyoit n'agir que pour la dignité de sa couronne, et il faisoit tout pour l'asservir à son ministre, pour le rendre également absolu dans l'Eglise et dans l'état.

Peu content d'avoir désendu au maréchal d'Estrées de se présenter à l'audience du pape, il interdit la sienne au nonce extraordinaire qu'Urbain VIII avoit envoyé en France, et défendit à tous les évêques du royaume de rendre visite à ce ministre pontifical, jusqu'à ce que le pontife eût donné toutes les satisfactions qu'il en exigeoit (1639). Ce qui est encore plus dur, ces ordres furent indécemment signifiés au nonce par un huissier: mais il ne voulut, ni recevoir l'exploit, ni en écouter la lecture. Quatre jours après, l'ambitieux cardinal fit rendre par le parlement un arrêt portant désense de ne plus saire devant le nonce les informations accoutumées et passées en lois, pour les sujets nommés aux bénéfices consistoriaux. De plus, le parlement de Bourgogne ayant dans ces conjonctures ordonné, sans lettres patentes, l'enregistrement de quelques brefs, le roi déclara cet enregistrement nul. Tant de mortifications données coup sur coup et comme à plaisir, à la cour de Rome, ni lui firent pas faire une fausse démarche. Tous les écarts de Richelieu n'ôtèrent rien au pape de sa modération et de son sang-froid : plus le cardinal employa de manœuvres pour l'induire à rompre avec la France, plus il se tint sur ses gardes pour ne rien faire qui pût occasioner la rupture. Rome, ne fût-ce qu'en cette rencontre, dut faire sentir combien elle étoit ensin désabusée, du moins quant à la pratique, de ces maximes de climat et de terroir, autrefois si funestes à la concorde et à l'unité chrétienne.

Avant tous ces coups d'éclat, et comme pour y préparer les

(An 163q.)

esprits, les deux frères Dupuy, Pierre et Jacques, sous la protection du cardinal ministre, mirent au jour un ouvrage en deux volumes, intitulé: Des droits et des libertés de l'église gallicane. C'étoit un épouvantail pour les Romains, et les premiers sons du tocsin pour les Français. Les libertés de l'église gallicane, selon nos auteurs les plus graves et qui les ont le mieux approfondies, consistent dans le droit et la possession respectable où se trouve cette église de s'en tenir aux usages antiques, et de ne rien admettre qui leur donne atteinte. Ce principe général est sans doute à l'abri de tout reproche; la difficulté gît dans les détails et dans les conséquences pratiques, tirées du principe; en quoi l'on a trouvé, au moins très-long-temps, une variété infinie d'opinions, parmi les Français même les plus exacts. Pierre et Jacques Dupuy, d'ailleurs très-savants, n'étoient pas théologiens. Aussi fallut-il dans la suite recourir à d'autres plumes pour retoucher leur ouvrage, et corriger les endroits où ils s'écartoient de la doctrine catholique. L'ouvrage, tel qu'il parut d'abord, c'est-àdire, plus fourni de compilations que de raisons, offroit le recueil de toutes les entreprises que la puissance séculière avoit jamais faites contre l'Eglise. Le nonce en porta ses plaintes à la cour; et il falloit qu'elles fussent bien fondées, puisque dans la situation où étoient les esprits, l'ouvrage fut supprimé par un arrêt du conseil d'état. La puissance, à peu près souveraine, du cardinal de Richelieu, n'empêcha pas non plus qu'il ne fût condamné par vingt-deux prélats français, cardinaux, archevêques ou évêques (1639); le clergé de France ne connoissant point de droits qui tendissent à rompre son union avec l'église romaine, et ne jugeant tous ceux de cette espèce que propres à détruire les véritables libertés de l'église gallicane.

Cet ouvrage sut encore attaqué par le docteur Charles Hersent, dans un petit livre latin qui avoit pour titre: Ootati Galli de cavendo schismate liber parceneticus; mais l'auteur garda soigneusement l'incognito, sans lequel il sentoit parfaitement qu'il étoit perdu. Le redoutable ministre sit en vain les plus rigoureuses perquisitions. Ne pouvant découvrir l'auteur, il sit condamner l'ouvrage par le parlement à être lacéré et brûlé par la main du bourreau. Cinq jours après, l'archevé-

de

Je cu se pa

> l'a les gr

do ti que de Paris et ses suffragants le consurérent comme faux, scandaleux, injurieux, propre à troubler la paix publique, à inspirer de l'aversion pour le roi et ses ministres, sous le prétexte d'un schisme imaginé par une malice insigne.

Cette censure sut signée le même jour par seize autres évêques ou archevêques, qui se trouvoient dans la capitale (1640). L'auteur, violent et déclamateur de son naturel, qui l'avoit réduit à sortir de la congrégation de l'Oratoire, pouvoit avoir des torts dans les détours et les saillies de sa chaude éloquence; mais ses alarmes à l'égard du schisme n'étoient pas tout-à-fait imaginaires. Le prince de Condé qui, tout attaché qu'il étoit à la soi et à l'unité catholique, n'avoit assurément pas l'imagination visionnaire, parloit de ce schisme redouté, comme d'un malheur presque inévitable dans la situation où étoient les choses et les esprits 1.

Le cardinal de Richelieu chargea quatre écrivains de réfuter les principes de l'Optat français. On ne vit pas sans étonnement dans ce nombre, un des religieux qui faisoient une profession des plus particulières de dévouement à l'égard du saint Siège. La réplique du père Rabardeau, jésuite, fut même celle des quatre qui plut davantage au cardinal. Il avançoit que la création d'un patriarche en France n'avoit rien de schismatique, et que le consentement de Rome n'étoit pas plus nécessaire pour cela, qu'il ne l'avoit été pour établir les patriarches de Jérusalem et de Constantinople. Ce dernier article en particulier montre combien l'auteur avoit peu réfléchi. Les termes seuls de sa comparaison auroient dû lui ouvrir les yeux. Le pape, successeur du prince des apôtres, et chef de l'Eglise

L'auteur de l'Optat français, après avoir établi la nécessité d'être uni à un seul chef, qui est le souverain Pontife, dit que tout se prépare à s'en séparer; que l'affection des Français, qui a été inaltérable envers le saint Siége dans les temps les plus difficiles, va être anéantie; en sorte que, si le clergé ne remédie à un si grand mal, l'église gallicane ressemblera bientôt à celle d'Angleierre. Il fondoit ses appréhensions, 1.° sur l'édition des deux volumes des libertés de l'église gallicane, qui se débitoient, nonobstant l'arrêt du conseil, qui en avoit ordonné la suppression, et la censure des évêques qui les avoient fletris; 2.° Sur la proposition que quelques prélats, mis en muuvement par le cardinal de Richelieu, avoient faite touchant les annates: 3.° Sur la déclaration que le roi avoit donnée sur les matiages, pour la validité desquels il exigecit des conditions que l'Eglise ne demandoit point. (Voy. Continuation de l'Hist. de l'Egl. gellic.)

uvrage en de l'églisa et les prede l'église les ont le possession aux usages teinte. Ce proche; la ices pratiau moins parmi les ouy , d'ailsi fallut-il acher leur de la docd, c'est-à-

froit le re-

ilière avoit

laintes à la

sque dans

primé par

ès souveplus qu'il

cardinaux, pe ne con-

mion avec

spèce que

gallicane.

arles Her-

c: Optati

s l'auteur

ntoit par-

it en vain

uvrir l'au-

tre lacéré

archeve-

ous la pro-

universelle, est en même temps patriarche de l'Occident; mais il ne l'est pas de l'Orient. Ainsi l'érection des patriarcats de Jérusalem et de Constantinople n'avoit rien pris sur sa juridiction patriarcale; au lieu que la création d'un patriarche en France lui en ravissoit une partie des plus considérables. Elle ne pouvoit donc pas se faire malgré lui, sans une injustice palpable. Qu'elle pût absolument avoir lieu sans schisme, c'est là une de ces spéculations qui égarent toujours dans la pratique, au moins dans les circonstances où on les agite communément, et où l'on agitoit celle-ci, c'est-à-dire, dans la chaleur du ressentiment, et l'aveuglement du dépit, conduisent inévitablement au précipice, qu'on n'en sépare que par des précisions idéales.

Le souverain pontife, et avec raison, se montra extrêmement offensé de l'ouvrage de Rabardeau. L'inquisition de Rome le condamna, comme renfermant des maximes pernicieuses contre l'ordre hiérarchique et la juridiction de l'Eglise, et comme plus propre à fomenter le schisme qu'à l'éteindre. Cette dernière clause fait allusion au titre de l'ouvrage, qui étoit conçu en ces termes : Optatus Gallus de cavendo schismate benigna manu sectus. Le décret de l'inquisition, tribunal qu'on ne reconnoît point en France, fut reçu néanmoins par l'assemblée du clergé, et enregistré dans son procès verbal. sans avoir passé au parlement de Paris, et sans être revêtu des autres formalités ordinaires. Mais quel que fut le zèle de nos prélats pour détourner le schisme, peut-être eut-il été inefficace, si le cardinal ministrene fût mort dans ces conjonctures. le 4 décembre 1642. Le patriarcat français descendit avec lui dans le tombeau, ou plutôt rentra dans le néant, d'où lui seul avoit pu se flatter de le tirer 1.

h

to

di

fu

di

d١

de

I Richelieu mourut au Palais-Cardinal, aujourd'hui Palais-Royal, qu'il avoit fait bâtir. Il etoit âgé de 58 ans. Quand on annonça qu'il venoit d'expirer, Louis XIII dit simplement: Voilà un grand politique mort. Cette courte oraisor funèbre, dit Anquetil, renferme tout ce qu'on peut dire de lui. Sou corps fui inhumé dans l'église de la Sorboune, dont il avoit relevé les édifices (1635) avec une magnificence vraiment royale. Sur son mausolée qu'on y voît encore et qui est nn chef-d'œuvre de Girardon, des plaisants ont prétendu qu'il auroit fallu graver ces trois mots pour épitaphe: Magnum disputundi argumentum, par allusion au bien et au mal qu'on a dit de lui et qu'on ne cessera d'en dire.

<sup>«</sup> Richelieu, en effet, fit de grandes choses en France ; il soumit les protestants,

dent; mais cats de Jéjuridiction en France le ne poue palpable. t là une de e, au moins , et où l'on sentiment, ent au préles.

a extrêmeuisition de mes pernile l'Eglisc, l'éteindre. vrage, qui endo schisn, tribunal nmoins par cès verbal, revêtu des zèle de nos l été ineffinjonctures, dit avec lui où lui seul

al, qu'il avoit
oit d'expirer,
courte oraisor
Son corps fut
es (1635) avec
core et qui est
roit fallu gra-

s protestants,

L'église de France n'étoit pas délivrée de ces alarmes, qu'elle en essuya, avec l'Eglise universelle, de bien plus fondées et de plus funestes. Le jansénisme, enfanté dans les ombres du mystère et de l'intrigue, où il avoit déjà pris son premier accroissement, y reposoit néanmoins encore, lorsque Jansénius termina sa carrière mortelle. Comme un corps gangrené n'exhale qu'après le trépas toute l'odeur de sa corruption; ainsi l'Augustin d'Ypres, retenu jusque-là dans les ténèbres, avoit peu fait de bruit, et causoit peu d'effroi dans l'Eglise : mais bientôt elle fut toute de trouble et de scandale. A peine l'auteur fut-il enterré, que les docteurs Libert Fromond et Jean Calenus, dépositaires du livre fatal, s'empressèrent à le faire imprimer. Avant toute chose, ils devoient consulter le saint Siége, comme le prélat l'avoit ordonné par son testament, en soumettant toute sa doctrine à ce tribunal, en termes si exprès et si expressifs : mais ce fut là le moindre souci de ses exécuteurs testamentaires, qui au fond connoissoient trop l'ouvrage, et sa conformité avec ceux de Baïus dont il n'étoit que l'apologie, pour attendre une approbation de Rome. lls ne pensèrent qu'à gagner de vitesse, et à prévenir la vigilance apostolique. L'université de Louvain prit l'Augustinus sous sa protection. Pontanus ou Dupont, et Henri Calenus, tous deux censeurs apostoliques et royaux, lui donnèrent une approbation pompeuse. Ils chantèrent la palinodie dans la suite, sans toutefois regagner la confiance des orthodoxes, ni rien perdre de celle du parti 1. L'appât d'une chaire théologique détacha Dupont; et Calenus se laissa éblouir par l'éclat de la mitre. Il fut en effet nommé à l'évêché du Ruremonde; mais le saint Siége lui refusa des bulles, et le postulant, suspect aussi à Madrid, n'eut point l'évêché. Dupont, de son côté, fut privé honteusement de sa qualité de censeur.

Muni cependant des priviléges de Sa Majesté catholique, du conseil de Brabant, et même de l'empereur, le manuscrit

humilia les grands, et releva l'autorité du roi; mais on ne peut guère pardonner à un prince de l'Eglise catholique d'avoir prête son appui a ces mêmes protestants au dehors et d'être le créateur de cette politique anti-chretienne, par laquelle on oppose des raisons, que l'on appelle coups-d'etat, aux dangers qui menacent la religion catholique. » (Id. an. 1642.)

<sup>.</sup> Ulist, gen, du jans, t. 1, p. 59 et 60.

de

et

pa

ter Fr

de

ter de

mq

de

col

pri

no

lo

sar

no

iou

au

ser

ni

ľi

de Jansénins fut confié à un imprimeur de Louvain, sous le sceau du secret et du serment; mais ce mystère avoit trop d'adeptes, pour qu'il ne transpirât point. Ils ne parloient par tout Louvain que d'un phénomène qui alloit exciter l'admiration de tout le monde. C'étoit, ajoutoient-ils, un spectacle charmant qu'on alloit donner à la compagnie prétendue de Jésus, dans l'année séculaire de son établissement : c'étoit un triomphe bien dû à ces généreux désenseurs de Pélage, injustement flétri par l'Augustin. Les jésuites persuadés, avec saint Jérôme, qu'on ne doit point souffrir l'accusation d'hérésie, et que l'indifférence à cet égard est déjà un scandale, employèrent toute leur activité à éclairer les intrigues de la cabale, suivirent pas à pas ces brisées, parvinrent jusquà l'imprimeur, et trouvèrent le secret d'en tirer les feuilles de l'Augustin d'Ypres à mesure qu'elles sortoient de la presse, sans que les éditeurs en eussent le moindre soupçon. Ils firent part de leur découverte à l'internonce de Bruxelles, et lui représentèrent que le plus sûr moyen de prévenir les troubles qu'il prévoyoit assez, c'étoit de supprimer les feuilles qu'on avoit déjà tirées, et d'empêcher que le reste ne s'imprimat. En effet, que de maux épargnés à l'Eglise, s'ils eussent persuadé le gouverment! Mais on les soupçonna d'intérêt propre, d'agir autant pour le système de leur école, et pour la cause autrefois défendue par Lessius contre quelques opinions encore tolérées de Baïus, que pour faire triompher la doctrine de l'Eglise. C'est une seconde occasion, où, mieux encore que dans les congrégations de Auxiliis, ils durent se repentir d'avoir opposé système à système au lieu de s'en tenir à toute la simplicité et la sainte obscurité de la foi catholique.

Sur leur avis néanmoins, l'internonce ordonna au doyen de la faculté de faire surscoir à l'impression suspecte jusqu'à nouvel ordre : en même temps il informa de ce qui se passoit le cardinal neveu, François Barberin, qui faisoit à Rome les fonctions de premier ministre. Le cardinal patron, c'est le titre qui désignoit son office, dépêcha de la part de Sa Sainteté, des ordres pressants de supprimer le livre. L'internonce les intima

<sup>1</sup> Hier. ad Pammach.

n, sons le t trop d'ait par tout l'admiraspectacle tendue de c'étoit un age, injusavec saint d'hérésie, dale, ems de la caıà l'impril'Augustin ins que les art de leur ésentèrent prévoyoit léjà tirées, et, que de e gouvergir autant trefois dére tolérées lise. C'est es congrépposé sys-

doyen de qu'à noupassoit le e les fonce titre qui iteté, des les intima

icité et la

sans délai, tant au recteur de l'université, qu'au doyen de la faculté de théologie; et ceux-ci les communiquèrent à toute l'université, qu'on assembla. La conclusion fut, qu'il seroit fait sur-le-champ désense à l'imprimeur de passer outre. Ainsi le parti de l'obéissance l'emporta-t-il, lorsque la cabale prise au dépourvu, n'avoit pas encore eu le temps de réunir ses forces, et de combiner ses manœuvres. Mais comme elle faisoit le parti dominant parmi les docteurs en théologie, et que le recteur de l'université, Gérard Van-Vern, ainsi que le chancelier Fromond, étoit dans les mêmes intérêts; l'affaire, au moyen de la ruse et de quelques mensonges hardis, prit en peu de temps un pli tout contraire. L'imprimeur demanda par forme de requête main-levée de la défense, et il l'obtint de cette même université qui venoit de la lui faire. Sur quoi la faculté de théologie écrivit à l'internonce, qu'elle n'avoit eu aucune connoissance de l'impression de l'Augustin, et n'y prenoit aucune part; qu'au reste elle n'avoit point d'autorité sur les imprimeurs, qui dépendoient du recteur personnellement :; qu'elle prieroit néanmoins celui qui étoit revêtu de cet office, de faire en sorte que les ordres du souverain pontife sussent exécutés ponctuellement. La faculté gagnoit ainsi du temps sur l'internonce, et l'imprimeur ne perdoit pas un moment. Tandis qu'à l'occasion de ces remises et de ces défaites, les courriers alloient sans fin de Bruxelles à Rome, et de Rome à Bruxelles, le nouvel Augustin avançoit à grands pas. Enfin, il parut au grand iour en 1640, muni d'une multitude d'approbations, et dédié au cardinal infant, gouverneur des Pays-Bas. Le recteur sit semblant d'en être fort irrité, menaça l'imprimeur de la saisie de tous les exemplaires, sit en un mot d'autant plus de bruit, qu'il faisoit moins de poursuites.

L'imprimeur, fort alarmé en apparence, présenta requête à l'université, pour empêcher la saisie des exemplaires; et l'université, corrompue en grande partie, envoya des députés à l'internonce pour lui exposer quelques raisons captieuses, d'où l'on concluoit à l'injustice de la suppression, en ajoutant néanmoins, avec une grande affectation de respect, que, si Sa Sain-

Hist. gener. du Jansen. tom. 1, sous l'au 1640.

teté l'ordonnoit definitivement, l'université étoit prête à supprimer, non-seulement le livre en question, mais tous ceux qui avoient été publiés sur ces matières. On vouloit jouer l'internonce pour le débit du livre, comme on l'avoit fait pour l'impression, et l'on y réussit. Ce prélat apercevant tous les signes de l'ingénuité flamande, sans faire attention qu'il n'est point de naturel que l'esprit de secte ne déprave, se montra fort satisfait de ces dispositions simulées, et ne douta point qu'un dernier ordre du pape ne fût décisif. Il promit aux députés d'écrire à Rome, et leur accorda ainsi tout ce qu'ils prétendoient, c'est-à-dire, le temps nécessaire, tant à l'imprimeur pour débiter ses exemplaires sous le manteau, qu'aux éditeurs pour en procurer une nouvelle édition hors des Pays-Bas.

re

le

m

R

du

to

re

qu

ca

pre

d'i

rer

sur

pli

gea

le s

ľE

et F

La

la p

et é

aut

qui

que

nov

il le

mai

moi

crin

por

préf

et so

Le pape répondit, comme on s'y attendoit bien, qu'il vouloit et entendoit que le livre de Jansénius fût supprimé. Il ajouta néanmoins quelque éloge, pour la soumission de l'université, qu'il croyoit sincère. Il disoit encore, que son intention n'étoit pas de noter personnellement Jansénius; mais d'empêcher, pour maintenir la paix dans l'Eglise, la publication de tous les livres où il seroit traité de la grâce, et qui auroient été imprimés sans la permission du saint Siège depuis les défenses contraires 1. Ce bref servit au moins à gêner les manœuvres des théologiens lovanistes. Le délai ne fut pas assez long, pour donner à l'Augustin toute la célébrité qu'ils se proposoient, mais après l'expédition du bref, ils cherchèrent, comme auparavant, à duper l'internonce, à tergiverser, à traîner en longueur, par des remontrances et par des promesses réitérées, dont quelque incident, ménagé avec artifice, empêchoit toujours l'exécution. On parvint ainsi à l'année 1641, où le mal ne fut plus susceptible de remède, ou du moins de préservatif. La plupart des exemplaires de Louvain étoient débités, et il s'en étoit fait à Paris une édition nouvelle, qui, soutenue de l'approbation de six docteurs très-vantés dans cette université célèbre, lui avoit acquis un haut degré de considération. La suppression dès lors fut impraticable; et l'internence étant revenu à la charge, les lovanistes ne man-

Ilist. du Jansen. ibid.

rêle à supus ceux qui uer l'interpour l'ims les signes n'est point iontra fort oint qu'un ux députés 'ils préten-`imprimeur

ux éditeurs ys-Bas. qu'il vouipprimé. Il on de l'unison intennius; mais la publica-, et qui aniége depuis à gêner les ne fut pas ité qu'ils se herchèrent, giverser, à r des prorec artifice, nnée 1641, u moins de ctoient dévelle, qui, antés dans degré de icable; et

s ne man-

quèrent pas de lui dire que ce livre ayant été réimprimé à Paris, il n'étoit plus possible d'en arrêter le cours. Ils le prièrent encore, avec leur droiture accoutumée, de faire agréer leurs excuses au saint Père. Ils eurent même le front de lui demander, au nom de leur université, qu'il la fit dispenser à Rome, tant de condamner que de supprimer cet ouvrage Alors il comprit, mais un peu tard, à quel point il avoit été la

dupe de leur candeur simulée.

Il n'étoit plus question de supprimer un livre répandu de toute part, et d'autant plus recherché, que sa publication avoit rencontré plus d'obstacles. On ne pensa qu'à le combattre, qu'à en relever les erreurs, qu'à y montrer aux simples le venin caché sous le langage de la dévotion, et tout à la fois, de la présomption. Toutes les églises catholiques y étoient accusées d'ignorance, et la plupart de pélagianisme : toutes s'élevèrent contre ces novateurs injurieux, contre le contempteur superbe d'une tradition de cinq cents ans. Ses sectateurs répliquèrent d'un ton plus amer encore, et tout-à-fait outrageant; en peu de mois, le trouble, la discorde, le schisme et le scandale, le feu le plus effroyable fut aux quatre coins de l'Eglise. Qu'ici la politique suspende un moment ses ombrages, et porte un regard équitable sur la vraie cause des troubles. La paix de l'Eglise fut troublée sans doute, et de la manière la plus scandaleuse : mais quels furent les auteurs du scandale, et de cette espèce de schisme? L'auteur de la discerde est-il antre, ou que celui qui en a préparé la ponune, ou que ceux qui l'ont jetée au milieu des écoles rivales, qu'elle ne pouvoit que bouleverser? Les catholiques étoient en possession d'enseigner ce qu'avoient enseigné leurs pères; il s'élève d'insolents novateurs qui qualifient cet enseignement de pélagien. Fautil leur céder? Faut-il trahir le saint dépôt de la tradition, pour maintenir la paix et l'unité qu'ils sont déterminés à rompre, à moins qu'on ne la trahisse avec eux? N'est-ce pas là cette paix criminelle, que le Sauveur nous déclare n'avoir point apportée parmi nous, et à laquelle il veut qu'à son exemple nous préférions la guerre?

La guerre se fit donc, et chaque parti eut bientôt son nom et son cri de guerre. On n'entendoit plus parler que de grâce

cssicace et de grâce suffisante. Les noms de jansénistes et de molinistes devinrent aussi fameux qu'avoient été autrefois en Italie ceux des guelfes et des gibelins, ou que furent depuis les frondeurs et les mazarins en France. En vain les nouveaux sectaires se nommèrent augustiniens : cette qualification ne prit jamais hors de la cabale; et le public s'obstina, dans toute l'Eglise, à les appeler jansénistes, nom peu convenable, il est vrai, puisqu'il est juste que les disciples portent le nom non pas d'un disciple même distingué, mais de leur maître commun, et de leur premier auteur, qui ne fut autre pour ceux-ci que Luther ou Calvin, comme on aura bientôt lieu de s'en convaincre. Ils eurent néanmoins l'adresse de faire donner, par le vulgaire ignorant, le nom de molinistes à tous ceux qui étoient contraires à l'Augustin d'Ypres, c'est-à-dire, à tous les docteurs et à tous les pasteurs qui tenoient ferme pour l'enseignement commun de l'Eglise, et par conséquent à tous les catholiques : langages frauduleux, dont il est à propos de faire en deux mots connoître l'abus. Qu'on ne prenne donc pas le change, et qu'on n'oublie jamais que les molinistes ne sont membres que d'une école particulière, qui tient, comme bien d'autres, à des opinions que l'Eglise n'a, ni adoptées, ni réprouvées; au lieu que les jansénistes soutiennent opiniâtrément des erreurs reconnues pour telles par l'Eglise, et frappées de tous ses anathèmes. La différence est donc telle entre les jansénistes et les molinistes, qu'entre la controverse permise et l'hérésie foudroyée: principe si certain, et si exactement vrai, qu'il fait partie de la foi chrétienne, au jugement de tous les docteurs du monde chrétien, à la seule exception des réfractaires, dont seul il confond toute l'habileté. Ainsi convenoit-il de redresser les idées populaires, sur un article que des personnages de tout ordre ne saisissent pas mieux que a populace.

él

ob

οù

qu

ch

me

du

cet

ob

vre

qu

ren

dər

liv

pro

Bai

ren

nai

La pape ne manqua pas d'être informé de ces troubles et de ces scandales, de l'audace avec laquelle on répandoit, malgré ses défenses, l'ouvrage de Jansénius, dont on lui fit en même temps connoître à fond la doctrine pernicieuse. Compassant néanmoins sa marche avec beaucoup de circonspection, il se contenta d'interdire aux fidèles la lecture de ce livre, par un

nistes et de autrefois en it depuis les s nouveaux ification ne , dans toute nable, il est om non pas e commun, ceux-ci que e s'en conlonner, par us ceux qui lire, à tous e pour l'ennt à tous les pos de faire done pas le stes ne sont comme bien ptées, ni rét opiniâtréise, et frapc telle entre roverse peret si exacleu jugement e exception ileté. Ainsi

oubles et de loit, malgré fit en même Compassant ection, il se vre, par un

r un article

s mieux que

decret du saint office, que l'internonce signifia d'abord à l'université de Louvain (1641). Sur quoi les quatre facultés s'assemblèrent, et conclurent avec les marques accoutumées de leur respect, qu'il falloit obéir aux décrets du souverain pontife, ajoutant néanmoins qu'ils ne pouvoient recevoir celui-ci, sans en avoir conféré avec l'archevêque de Malines, ainsi qu'avec le conseil privé, et le grand conseil de Brahant. On ne pouvoit rien imaginer de mieux que cette défaite, pour se roidir sans risque, et même avec avantage, contre l'ordre apostolique. Jacques Boonen, archevêque de Malines, trèsdévot et très-peu savant, aussi difficile à détromper que facile à surprendre, peu capable de se choisir un bon conseil, et trop prévenu en faveur de son choix pour s'en défier, étoit bien éloigné d'applaudir à un décret prononcé contre le chefd'œuvre de Jansénius, dont il avoit été constamment le protecteur et l'ami; sans compter l'honneur d'être à la tête d'un parti, qui lui faisoit envisager comme la cause de Dieu, la désobéissance au vicaire de Jésus-Christ. Le conseil de Brabant, où dominoit le président Rose, non moins prévenu que l'archevêque en faveur de Jansénius, n'étoit pas mieux disposé à l'égard du décret. Or il étoit beaucoup plus que vraisemblable, que le conseil privé ne passercit point par dessus de pareilles oppositions, et useroit moins encore des voies de contrainte.

L'internonce pénétrant tout ce tissu de fraude et de supercherie, crut le déconcerter en donnant sans délai son mandement pour faire publier le décret. Mais le procureur général du conseil de Brabant rendit plainte contre un ordre intimé à cette province sans le concours du roi catholique, requit et obtint la suppression du mandement. A la vue de ces manœuvres, le zèle se réveilla parmi quelques docteurs de Louvain qui n'avoient point abandonné l'ancienne doctrine. Ils envoyèrent à Rome une relation fort ample de tout ce qui s'étoit passé dans leur école, avec une quantité de propositions extraites du livre de Jansénius, toutes conformes à celles qui avoient éte proscrites, non-seulement par les bulles fulminées contre Baïus, mais par le saint concile de Trente. A quoi ils ajoutèrent que, si l'on ne se pressoit d'étouffer cet incendie à sa naissance, il embrascroit en peu de temps la Belgique entière,

la

pai

daı

foi

ile

tin

ma

du

me

pas

sol

par

me

ver

la p

lett

site

che

fut

bie

ple

ne

rain

(An 1641.)

et produiroit un schisme funeste à toute l'Eglise. Le reste de l'université osa tenter de justifier sa propre conduite, et envoya au pape une apologie signée où elle ne daigna pas même se donner la peine, assez inutile à la vérité, de désavouer les erreurs de Baïus. Mais elle se donna tous les mouvements possibles pour gagner des approbateurs à Jansénius, dans les universités et les diocèses divers, spécialement dans le malheureux clergé de Hollande, parmi tous les religieux, bénédictins, dominicains, franciscains même, augustins, prémontrés, carmes, minimes, et de préférence parmi les oratoriens. Selon Dupin 1, peu suspect en cette matière, on alla mendier une approbation jusque dans la cellule d'un bon chartreux; et par une manœuvre de faussaire, suivant un témoignage également sûr 2, on supposa les approbations de quelques docteurs de Douay qui détestoient l'Augustin janséniste, et on menaça de les perdre, s'ils s'inscrivoient en faux.

On s'efforçoit donc, non pas d'excuser Jansénius des erreurs de Baïus, mais de faire triompher les erreurs de Baïus par le moyen de Jansénius, c'est-à-dire, de faire prévaloir, dès le premier assaut, les portes de l'enfer contre la pierre sur laquelle Jésus-Christ a bâti son Eglise. Inscnsés, qui comparant à une guerre profane leur révolte sacrilége contre le saint Siége apostolique, se croyoient au moment critique où un premier avantage remporté décide comme infailliblement de toute la suite! Joués par ce fol espoir, le chancelier Fromond, loin de mettre le parti à couvert du reproche de baïanisme, affecta d'en reproduire les erreurs les plus marquées, dans le livre bizarre qu'il intitula l'Anatomie de l'homme. Il y donmoit effrontément, pour la doctrine de saint Augustin et de l'Eglise catholique, non-seulement que Dieu n'a pu créer l'homme sujet aux misères que nous éprouvons, et sans la justice originelle; mais que tout ce qui est volontaire est libre. Encore eut-il l'audace de dédier son ouvrage au cardinal Barberin, neveu du pape, dont il connoissoit toute l'aversion pour ces erreurs. Le public fut en même temps inondé d'une foule d'ouvrages qui appuyoient celui-ci, et qui en supposoient

<sup>1</sup> Hist. gener. de l'Eglise, part. 2, pag. 34. - 2 Rondour. epist. ad Fromon.

reste de e, et enas même ouer les ents posales unimalheudictins, rés, cara. Selon dier une a; et par alement

teurs de

enaça de

des erle Baïus loir, dès sur lacompale saint un preient de omond, anisme, dans le y donin et de u créer sans la st libre. nal Barversion é d'une

posoient

non.

la doctrine adoptée par quantité d'ecclésiastiques, et surtou par une infinité de religieux. Cependant les écrivains catholiques, obéissant à la défense d'agiter ces questions, demeuroient dans le silence et l'inaction, avec autant de dommage pour la foi, que de facilité pour le progrès de l'erreur : effet ordinaire de ces sortes de défenses. Tandis que le catholique docile ou timide se tait, le sectaire dogmatise avec d'autant plus de licence, la vérité s'étouffe ou languit, l'erreur se propage et s'enracine.

Le pape, encore informé de tous ces désordres, adressa un bref à l'université, pour lui faire sentir le scandale qu'avoit causé sa désobéissance au décret du saint office, et surtout sa manœuvre à soulever la puissance séculière contre l'autorité du saint Siége. Il finit par l'exhorter paternellement à se soumettre. Elle répondit avec assurance, qu'elle n'avoit mis aucun obstacle à la publication du décret ; qu'elle ne demandoit pas mieux que d'y obéir, pourvu que les évêques et les conseils de l'état y consentissent, et nia sans pudeur qu'elle eût sollicité la puissance politique à s'y opposer. Ce mensonge parut si odieux à la faculté de droit, qu'elle refusa invinciblement de signer la réponse. Elle écrivit séparément au saint Père, et lui protesta qu'elle n'avoit aucune part à la lettre de l'université, où l'on n'avoit pas rougi de s'excuser par la fausseté la plus palpable . Quelque usage que le pontife pût faire de cet aveu; quelques efforts qu'il fit, tant par lui-même, ou ses lettres, que par son internonce, il ne put fléchir, ni l'université, ni les conseils prévenus, ni les prélats dominés par l'archevêque de Malines et l'évêque de Gand. Ainsi le décret ne fut ni recu, ni publié.

Le parti s'applaudissoit d'une indocilité qui lui réussissoit si bien, et il se flattoit de remporter bientôt un triomphe complet; mais il luttoit contre une autorité que les contradictions ne servent qu'à rendre plus ferme et plus efficace. Le souverain pontife abandonnant les réfractaires à leur sens réprouvé, et cessant de poursuivre en vain l'acceptation d'un simple décret, résolut de prononcer, par une bulle en forme, un juge-

<sup>1</sup> Specimen doctrinæ Lovan. p. 80.

ment solennel et décisif. On remit aux examinateurs du saint office le livre de Jansénius, avec les écrits faits, tant pour l'accuser que pour le défendre, afin de tout examiner avec la plus grande maturité et la plus sérieuse attention. Sur le rapport des consulteurs, ainsi que d'après son propre examen, le pontife trouva l'Augustin condamnable, non-seulement parce qu'il traitoit des matières de la grâce, contre les défenses pontificales, mais parce qu'il renouveloit presque à chaque page les erreurs déjà condamnées dans les écrits de Baïus.

L'historien des jansénistes ne laisse pas d'avancer qu'Urbain VIII ne trouva aucune erreur dans le livre de Jansénius; qu'il fut d'avis que, pour étousser les troubles, il suffisoit de confirmer les bulles portées contre les propositions de Baïus; mais que le rédacteur de la bulle, François Albizzi, alors assesseur du saint office et depuis cardinal, y inséra de son chef, et contre l'intention du pape, le nom de Jansénius. Si cet historien lui-même ne parle pas ici de son chef, et qu'il tienne cette allégation des jansénites de ce temps-là; tout ce qu'on en peut conclure, c'est que la fourbe et l'imposture seroient aussi anciennes que la secte : et s'il n'est pas même fondé sur ce foible moyen; quelle imprudence, lui pourroit-on dire, ou quelle extravagance, que de prétendre persuader, sur la simple garantie de sa parole, et sans nulle espèce de preuve, que personne ait osé dresser une bulle aussi importante, d'une manière toute opposée aux vues d'un pape tel qu'Urbain VIII! que ce pontife, également exact et savant, n'ait vu dans cette bulle, ni le nom de Jansénius, qui s'y trouve au moins six fois, ni le reproche qu'on y sait à cet évêque de soutenir dans son Augustin, au grand scandale des catholiques, et au mépris de l'autorité du saint Siége, plusieurs propositions déjà condamnées par ce tribunal! c'est-à-dire, ou qu'Urbain VIII n'ait pas lu sa bulle, ou qu'il n'ait pas eu le courage de la réformer. D'ailleurs, comment accorder ce paradoxe, et avec les bress que le même pape écrivit l'année suivante au gouverneur, aux évêques, aux universités de Flandre, nommant Jansénius dans toutes ces pièces? et avec la confirmation qu'il ordonna de cette bulle, après que les députés de Louvain lui eurent fait des remontrances précises à ce sujet? et avec l'ardeur qu'il avoit

rs du saint pour l'acvec la plus le rapport en, le ponent parce enses ponque page

er qu'Uransénius; ıffisoit de de Baïus; alors asson chef. i cet hisi'il tienne qu'on en ient aussi dé sur ce dire, ou la simple que perune main VIII! ans cette six fois, dans son épris de condamn'ait pas éformer. les brefs eur, aux ins dans

onna de

rent fait 'il avoit montrée pour l'exécution du décret qui interdisoit la lecture du livre de Jansénius? Et comment, sans nommer ni Jansénius, ni son livre, ce pape auroit-il prétendu apaiser les nouveaux troubles de la Flandre, excités par ce livre seul? En un mot, cet ouvrage renouveloit-il, ou ne renouveloit-il pas les erreurs de Baïus? C'étoit là l'état de la question, et sur quoi il falloit prononcer, pour couper court aux disputes, et finir les troubles. Il falloit donc juger cet ouvrage, et non pas ceux de Baïus qui n'étoient plus en question. Mais que conclure de ces détours mêmes, sinon que les novateurs ont des moyens de défense accommodés à tous les temps et à toutes les conjonctures! Ils ne vouloient point voir autrefois la conformité de la doctrine de Jansénius avec celle de Baïus : aujourd'hui la cause de ces deux novateurs paroît si généralement la même, que personne ne défend l'un, qu'il ne se déclare pour l'autre.

Le vigilant et laborieux pontife Urbain VIII, après avoir lu avec la plus grande attention, non pas seulement la bulle projetée, mais tout le gros ouvrage de Jansénius, sit expédier cette bulle, nommée de ses premiers mots In eminenti, le 6 de mars 1642. On la data néanmoins de l'année précédente, suivant l'usage romain, qui commençoit l'année au jour de l'incarnation du Verbe, c'est-à-dire à la fête de l'annonciation, 25 de mars. Cette observation, bien minutieuse en apparence, mérite attention comme on le reconnoîtra bientôt. Avec les sectaires tout est matière à chicane. Déjà ils avoient incidenté jusque sur le frontispice des bulles de Pie V et de Grégoire XIII, où se trouve ces mots, ad futuram rei memoriam; d'où ils prétendoient conclure, que ces censures du baïanisme ne devoient avoir lieu que pour un temps. C'est pour quoi Urbain VIII mit à la tête de sa constitution, ad perpetuam rei memoriam; et dans le texte, perpetuò confirmamus et approbamus; déclarant par-là, sans nulle ombre d'ambiguité, qu'il approuvoit et confirmoit à perpétuité les bulles de ses prédécesseurs contre la doctrine de Baïus.

Ainsi la bulle d'Urbain VIII commence, après quelques mots de préambule, par confirmer à jamais celles de Pie et de Grégoire. Il rappelle ensuite à la défense faite par Paul V, de rien imprimer sans la permission formelle du saint Siége, touchant

les matières agitées autrefois dans les congrégations de Auxilis; ainsi qu'au décret par lequel il avoit confirmé lui-même celui de Paul, afin d'étousser absolument tous ces germes de désordre et de scandale. De là, il tire un premier moyen de condamnation contre l'Augustin, imprimé sans permission par les exécuteurs testamentaires de son auteur; et il range en même temps au nombre des livres désendus, dissérents ouvrages catholiques imprimés de même sans permission, en particulier quelques thèses soutenues chez les jésuites, pour combattre la doctrine de l'Augustin, et depuis imprimées à Anvers.

Mais sans laisser au même niveau l'erreur et la vérité : « Comme dans la suite, reprend le pontife, en lisant soigneusement et à loisir le livre susdit, intitulé Augustinus, on a reconnu qu'il contient d'une manière évidente plusieurs des propositions déjà condamnées par nos prédécesseurs, et qu'il les soutient, au grand scandale des catholiques, sans aucun respect pour l'autorité du saint Siége, contre les susdites défenses et condamnations : nous, dans le dessein d'apporter un remède convenable à ce mal qui scandalise toute la société chrétienne, et qui tend à la ruine de la foi catholique; de notre propre mouvement, de notre science certaine, et de la plénitude de la puissance apostolique, nous confirmons et approuvons, en tout et pour toujours, par la présente constitution qui aura force à perpétuité, les susdites constitutions des papes Pie et Grégoire, nos prédécesseurs. Et de la même autorité, nous défendons absolument par les présentes, et voulons qu'on tienne pour défendu le livre intitulé Augustinus, comme contenant et renouvelant, ainsi que nous l'avons reconnu, les articles, les opinions et les sentiments réprouvés et condamnés par les constitutions susdites; et tout ensemble nous condamnons les ouvrages mentionnés à la fin de ces présentes lettres. De plus nous ordonnons, sous toutes les peines et les censures contenues dans la constitution de Pie notre prédécesseur, dont aucune autre personne que le souverain pontise ne pourra absoudre les contrevenants, sinon à l'article de la mort, qu'aucun des fidèles de quelque condition et qualité qu'il soit, même ceux qui doivent être spécifiés plus particulièrement, ose parler, écrire, disputer touchant les articles condamnés et conteAuxiliis; ême celui de désorde conon par les en même rages caarticulier abattre la

vérité : soigneuon a reeurs des et qu'il is aucun lites déorter un société de notre e la plés et aponstituions des ne autovoulons comme nnu, les damnés ondamlettres. ensures r, dont rra abqu'au même se par-

conte-

nus dans le sus dit livre, ni touchant les autres articles, opinions, libelles, discours, épîtres, écrits et thèses marqués ci-dessous, et ne présume de garder ou de lire, soit ce livre, soit ces autres ouvrages. » Il s'agit ici de quatre livres composés en faveur de Jansénius. Ainsi toute cette clause, suivant l'explication du cardinal de Lugo, autorisé à cet effet par le saint Siége, n'est qu'une défense d'écrire, ou de parler en faveur de cette doctrine réprouvée. « Que personne, conclut enfin le pontife, n'entreprenne d'enfreindre cette constitution; et si quelqu'un ose l'attenter, qu'il sache qu'il encourra l'indignation du Tout-Puissant, etc. »

Il est temps enfin de donner une idée juste, et démontrée telle, de ce livre fameux, et de faire voir tout à la fois, que la qualification de semi-calvinistes, à l'égard des partisans du faux Augustin, n'est rien moins qu'une injure et qu'une hyperbole; mais qu'elle leur convient dans toute la propriété des termes et la plus exacte vérité. Il ne faut pour cela qu'une analyse, telle même qu'on peut la faire d'un pareil ouvrage. Peut-être bien des lecteurs, pour le second des motifs qui nous engagent à la donner, l'auroient voulue plus tôt : mais plusieurs aussi, moins obligés de s'instruire à fond, goûtent peu les discussions qui sont nécessaires pour cela. C'est pourquoi nous les avons renvoyées à la fin d'un livre, où ne coupant point le fil de la narration, elles peuvent se lire, ou s'omettre, selon le degré d'intérêt, ou la propriété du goût de chacun. Cependant comme tout ecclésiastique au moins, et quantité de simples fidèles peuvent et veulent former eux-mêmes leur jugement à ce sujet; il étoit d'un historien sans partialité, de les mettre en état de le faire, toujours néanmoins subordonnément au jugement de l'Eglise. Déployons donc sous leurs yeux, autant que le permettent les bornes de l'histoire, et avec moins d'égard même à l'aménité de la narration qu'à l'importance de l'instruction; déployons les pièces originales, pour ainsi parler, de ce grand procès. C'est ce que l'on va faire par des observations analytiques assez élendues, qui cependant ne seront pas mesurces sur l'énorme compilation de l'Augustin d'Ypres; elles épuiseroient la patience du lecteur qui en est le mieux pourvu; mais surtout l'intérêt que nous avons, avec l'Eglise, de ne

rien laisser ignorer, tant des raisons qui lui ont fait réprouver cet ouvrage, que des prétextes qu'osent opposer à sa condamnation ses schismatiques défenseurs.

Le titre aussi court que fastueux du gros livre de Jansénius, est simplement Augustinus; mais cette simplicité, comme on l'a vu, fut le fruit tardif de la réflexion, et de la réserve artificieuse, qui fit substituer le nom du plus imposant des sainte docteurs, au nom flétri de Baïus, dont le premier titre affichoit la défense. La division de l'ouvrage, combiné dans son ensemble avec beaucoup de méthode, n'est pas moins favorable que son titre aux vues de l'auteur. Il comprend trois tomes ou parties, dans le même volume. La première partie, intitulée de l'hérésie pélagienne, contient huit livres, dont le premier, en forme de préambule, est une histoire générale de cette hérésie. Les livres suivants roulent sur différentes erreurs, tant réelles que supposées, des pélagiens et des semi-pélagiens, et sur les différentes nuances de leur doctrine, variée selon les temps et les conjonctures.

C'

 $\mathbf{pl}$ 

àΙ

da

no

bl

pu

ter

l'A

qu

Su

me

ter

ou

ne

voi

mo

div

diat

La seconde partie, en huit livres, traite de l'intégrité de la nature humaine, de sa maladie et de sa guérison, contre les pélagiens et les dogmatiseurs de Marseille. Le premier de ces livres traite des bornes de la raison humaine dans les choses théologiques, et de l'autorité de saint Augustin dans les matières de la grâce et de la prédestination. Le second, de la grâce des anges et du premier homme, ou de l'état d'innocence. Les trois suivante, des peines du péché originel, et des forces du libre arbitre depuis le péché. Les trois derniers combattent la possibilité de l'état de pure nature, tant pour ce qui regarde l'âme, que pour ce qui est des misères corporelles.

Dans le troisième tome ensin, ou dans la troisième partie de tout l'ouvrage, on explique en dix livres la grâce du rédempteur. Le premier est tout en observations générales; le 2.°, de la vraie grâce de volonté relativement à l'action; le 3.°, de la grâce suffisante; le 4.°, de la grâce de Jésus-Christ quant à son essence et à ses espèces; le 5.°, des effets de la grâce de Jésus-Christ; le 6.° et 7.°, du libre arbitre; le 8.°, l'accord de la grâce avec le libre arbitre; le 9.°, de la prédestination des hommes et des anges; le 10.°, de leur réprobation.

réprouves condam-

lansénius, omme on erve artides saints titre affibiné dans moins faorend trois ère partie, es, dont le énérale de es erreurs, pélagiens, e selon les

grité de la contre les nier de ces les choses es matières grâce des ence. Les forces du nbattent la ui regarde

e partie de dempteur. de la vraic e la grâce on essence us-Christ; grâce avec mes et des

Jansénius finit son ouvrage par un parallèle en cinq livres, des erreurs des Marseillais et de certains docteurs modernes; mais il saute aux yeux, malgré cette apparente restriction à quelques modernes, qu'on en veut au torrent des docteurs catholiques des quatre ou cinq derniers siècles.

On sent l'impossibilité d'analyser ici, pièce à pièce, une si longue suite de livres, de chapitres, d'allégations hasardées, de questions et de discussions, aussi artificieuses dans la forme, que subtiles de leur nature. Nous avons exposé le plan et les divisions de l'ouvrage, l'ordre et la disposition des matières, afin d'épargner la longueur des recherches à ceux qui voudront s'assurer par eux-mêmes de la fidélité avec laquelle nous allons réduire tout l'Augustin d'Ypres à quelques points de doctrine, les plus relatifs à notre but, ainsi qu'à l'attente du lecteur. C'est le résultat des observations de l'esprit le plus juste et le plus profond tout ensemble, que, si l'on mettoit l'Augustinus à la presse, on n'en exprimeroit que les cinq propositions condamnées dans le sens de son auteur. Or, s'il en estainsi, comme nous n'en pouvons douter après toutes les vérifications possibles, on ne sauroit mieux analyser cet ouvrage, qu'en y faisant remarquer ces propositions d'une manière si sensible, qu'on puisse opposer le témoignage irréfragable de ses propres yeux, aux apologistes sans fond qui n'ont pour appui que leur effronterie à tout nier. Il ne s'agit donc plus que de montrer dans l'Augustin flamand ou hollandais, les cinq propositions telles qu'elles ont été dénoncées et condamnées ensuite par l'Eglise. Sur quoi nous ne craignons pas d'avancer, et nous en allons mettre la preuve sous les yeux, que toutes s'y trouvent, ou en termes exprès, ou en termes équivalents sous tous les aspects, ou en termes plus durs encore et plus scandalcux.

Que la première s'y trouve en termes exprès, c'est ce que ne nie pas la secte qui nie tout, parce qu'il ne faudroit que savoir lire pour la confondre. Mais comme elle ne prétend pas moins se dérober aux foudres de l'Eglise, au moyen des sens divers qu'elle feint d'attacher à cette proposition, nous rap-

<sup>·</sup> Avis. Si le leuteur ne veut pas entrer dans cette discussion, il doit passer immediatement au livre soixante-quinzième, p. 169.

porterons quelques-uns des passages où elle se rencontre, afin de lui ôter encore ce misérable subterfuge. L'horreur que ressentira tout fidèle sincère en les lisant, fera connoître combien

le sens naturel et propre en est condamnable.

« Il n'est rien de plus certain, ni de mieux établi dans la doctrine de saint Augustin, dit expressément Jansénius:, qui donne la prétendue doctrine de ce Père pour la foi de l'Eglise, sinon qu'il est des préceptes dont l'observation est impossible, non-seulement aux infidèles et aux endurcis, mais encore aux fidèles et aux justes qui les veulent observer, et qui font pour cela tous les efforts qui sont actuellement en leur pouvoir; et il est également certain qu'ils manquent de la grâce qui leur rende cette observation possible. Ce qui est évident, poursuitil, par l'exemple de saint Pierre et de beaucoup d'autres, qui éprouvent des tentations auxquelles ils ne peuvent pas résister. » Ainsi met-on saint Augustin et la foi catholique en opposition formelle avec saint Paul, qui enseigne si clairement que Dieu ne permet pas que nous soyons tentés au-delà de nos forces. Cette impossibilité, selon son auteur, qui donne ici quelques développements à son système, provient de ce que les forces de la volonté sont affoiblies par la concupiscence, qui l'éloigne du bien, la tire en sens contraire, et en distrait les forces par cette espèce de lutte ; d'où il arrive que l'homme ne veut pas absolument, ne veut pas pleinement, ne veut pas de toute l'étendue de sa volonté. Or, par une volonté pareille, incapable d'en vaincre une autre qui s'est fortifiée de longue main, l'homme ne sauroit vouloir autant qu'il est nécessaire pour agir : il le pourra bien, quand il en aura une volonté pleine et ferme, maisil n'est pas en son pouvoir de sela donner, cela n'appartient qu'à la grâce de Dieu. C'est pourquoi nous l'implorons assidument, continue Jansénius; et ces prières sont une confession bien claire, que nous manquons d'une grâce qui suffise pour observer les préceptes. Quant à cette possibilité de les observer qu'on obtient par la prière, Jansénius ne permet pas même de douter que quantité de sidèles et de justes n'en soient dépourvus. La raison qu'il en donne, n'est pas seulement

dé

et

Ce

Sis

fa

<sup>1</sup> De Gratia Christi, lib. 11, cap. 13, edit. Paris. an. 1641, p. 138, 139 et 140.

contre, afin eur que restre combien

ıbli dans la énius 1, qui de l'Eglise, impossible, encore aux ui font pour pouvoir; et ce qui leur it, poursuitautres, qui it pas résisue en oppoirement que delà de nos ii donne ici it de ce que iscence, qui distrait les l'homme ne veut pas de té pareille, de longue t nécessaire ne volonté ela donner, rquoi nous prières sont une grâce e possibilité ne permet justes n'en seulement

3, 139 et 14c.

que plusieurs d'entre eux n'ont pas recours à ce moyen de salut, maisqu'entre ceux mêmes qui demandent à Dieu la force nécessaire pour obéir à la loi, et surmonter la concupiscence. tous n'obtiennent pas ce qu'ils demandent. « Dieu, dit-il, leur retire assez souvent son secours, afin qu'en péchant, ils sentent mieux leur propre foiblesse; et cependant il les laisse assez long-temps tomber et se relever tour à tour. Car c'est une grande bévue que d'imaginer, poursuit-il, que l'homme ait toujours la grâce, à l'effet de prier, et de prier avec assez d'ardeur pour obtenir ce qu'il demande. Comme donc, conclut-il, un très-grand nombre de fidèles, même justes, ou ne demandent point la grâce qui donne un pouvoir suffisant pour observer les préceptes, ou na la demandent pas comme il est nécessaire pour l'obtenir, et que Dieu ne donne point à tous la grâce, soit de prier avec ferveur, soit de prier d'aucune manière, il est évident que beaucoup de fidèles manquent de cette grâce suffisante, et par conséquent de ce pouvoir habituel que leur supposent quelques docteurs pour l'observation des préceptes. »

Il suffiroit d'avoir montré, dans l'ouvrage de Jansénius, cette première des cinq propositions, si manifestement condamnable dans le sens que les paroles présentent naturellement à l'esprit, pour conclure que les quatre autres y sont contenues de la même manière; puisqu'on n'en peut pas soutenir une seule, sans les soutenir toutes; et que les plus zélés partisans de Jansénius déclarent formellement, qu'elles ont une liaison essentielle et réciproque entre elles, aussi-bien qu'avec le principe qui, sans exception aucune, leur sert de fondement 1. Quel est donc ce principe fondamental? C'est que dans l'état de la nature dégradée par le péché du premier homme, il n'est point d'autre grâce intérieure et actuelle, que la grâce efficace de sa nature, laquelle fait consentir à l'inspiration du bien, ou résister à la tentation du mal, d'une manière si absolue, qu'on peut dire de chaque homme, par une conséquence infaillible et nécessaire : il a eu la grâce, donc il a fait le bien ; il n'a pas fait le bien, donc il n'a pas eu la grâce. Arnaud lui-même re-

Apolog. des SS, PP. Pref. p. 17.

connoît et fait remarquer la liaison nécessaire des cinq propositions avec ce principe. Sur la première, par exemple, il s'ensuit, dit-il, plus clair que le jour, que si la grâce de Jésus-Christ est toujours efficace, tous les justes n'ont pas touiours la grâcenécessaire pour accomplir les préceptes, puisque, si cela étoit, ils les accompliroient infailliblement. Continuons à user pour l'Eglise des armes de ses ennemis, puisqu'elles la servent si bien; et faisons voir la connexion nécessaire de chacune des cinq propositions avec leur fécond et funeste principe. Rien n'est plus démonstratif, ou du moins plus satisfaisant, que l'énumération dans ce genre de preuves. De ce qu'il n'est point de grâce intérieure actuelle, qui ne soit essentiellement efficace, ou suivie nécessairement de son effet, il suit évidemment, 1.º que dans l'état de la nature corrompue. on ne manque jamais de consentir, ou qu'on ne résiste jamais à la grâce intérieure; c'est la seconde des cinq propositions. 2.º Que la volonté de l'homme n'a pas même le pouvoir d'y résister; c'est la quatrième. 3.º Que quiconque, soit juste, soit pécheur, viole un précepte, manque alors de la grâce qui lui en rende l'observation possible; puisque la grâce étant toujours suivie de son effet, s'il avoit la grâce d'observer le précepte, il l'observeroit; c'est la première. 4.º Que Jésus-Christ n'est mort que pour le salut des prédestinés; ce qui fait la cinquième. Il est évident qu'il n'est mort que pour le salut de ceux à qui cette mort a procuré la grâce nécessaire pour pouvoir se sauver. Or, est-il, suivant le principe jansénien, qu'elle n'est donnée qu'à ceux qui se sauvent en effet, c'esta-dire, aux seuls prédestinés. Car si cette grâce est toujours efficace, ou n'est jamais privée de son effet, tous ceux à qui elle est donnée se sauvent infailliblement. Ainsi nul réprouvé ne l'a reçue, parmi les chrétiens mêmes. 5.º Il s'ensuit ensin, ce qui fait la troisième proposition, qu'aucune nécessité, hors celle de contrainte et de violence, n'empêche nos actions d'être méritoires, ni déméritoires. Car d'un côté, selon l'inépuisable principe, on consent toujours nécessairement à la grâce essicace, puisqu'on n'a pas le pouvoir de la priver

pe ef

le l

vol

sec

pre

qu'

pire

par

resi

seco

Apolog. pour Jansenius, l. 111, p. 9.

de son effet; et d'un autre côté, toutes les fois qu'on n'a pas cette grâce, c'est-à-dire, autant de fois qu'on pèche, on le fait nécessairement, parce qu'alors il est imposible de ne pas

pécher.

nq propo-

kemple, il

âce de J**é-**

t pas tou-

s, puisque,

Continuons

squ'elles la

cessaire de

et funeste

ins plus sa-

uves. De ce

ne soit es-

son effet, il

corrompue,

siste jamais

ropositions.

pouvoir d'y

soit juste,

la grâce qui

grâce étant

observer le

Que Jésus-

; ce qui fait

bour le salut

essaire pour

e jansénien ,

effet, c'est-

est toujours

ux à qui elle

éprouvé ne

nit ensim, ce

essité, hors

nos actions

ôté, selon

sairement à le la priver

Reprenons à présent la suite de unq propositions, et faisons voir qu'elles se trouvent toutes dans l'ouvrage de Jansénius, sinon aussi grammaticalement que s'y trouve la première, au moins d'une manière aussi énergique. Dans l'état de la nature corrompue, on ne résiste jamais à la grace intérieure : voilà ses termes de la seconde proposition; et voici comment Jansénius exprime la même chose: « Il n'est absolument aucune grâce médicinale de Jésus-Christ, qui n'ait son effet; on ne peut dire sans absurdité, que la grâce manque d'avoir son effet; saint Augustin n'a point enseigné d'autre grâce, que celle qui, dès là qu'elle est donnée à l'homme, lui donne en même temps son effet. » Mais à quoi bon entasser les textes, puisque le chapitre où l'on se flatte de mieux établir cette étrange doctrine, porte ce titre effronté 2: Comment aucune grace de Jésus-Christ ne manque de son effet. Mais l'effet de la grâce est le consentement de la volonté; le consentement de la volonté est sa non-résistance, si l'on peut au besoin s'exprimer ainsi : il est donc évident que, si la grâce a toujours son effet, la volonté consent toujours à la grâce; et ce qui est la même chose, qu'on ne résiste jamais à la grace intérieure. Sans le secours d'aucun raisonnement, voici quelque chose de plus pressant encore, ou de plus précis; et que s'en faut-il, que ce ne soit l'énoncé pur et syllabique de la seconde proposition. « Saint Augustin, dit Jansénius 3 en adoptant le sentiment qu'il impute à ce Père, saint Augustin établit tellement l'empire de la grâce sur le pouvoir de la volonté, qu'il dit souvent que l'homme ne peut résister à l'opération divine qui se fait par la grâce, hominem operandi Deo per gratiam, non posse resistere; » s'il est quelque différence entre cette assertion et la seconde proposition condamnée, c'est qu'elle est plus dure et plus condamnable, puisqu'elle porte, non-seulement qu'on ne

<sup>1</sup> De Gratia Christi, 1. 11, c. 25, p. 83, 84, 85. - 2 Ibid. Cap. 27. - 3 Ibid. Cap. 24, p. 82, col. 2, B.

résiste jamais à la grâce, mais encore qu'on n'y peut pas résister. Cette espèce de différence sussit néanmoins à nos injurieux novateurs, pour crier à la calomnie. Et sur quoi? sur les ménagements même observés à leur égard par leurs accusateurs.

g n

ce

en

no

ch

ou

mê

lib

site

qu

sar

ali

tate

liaș

que

dar

enc

mê

**6ur** 

me

Poursuivons, soit pour confirmer encore ce qu'on vient d'établir, soit pour donner au lecteur la satisfaction de voir par lui-même, que le grand principe des jansénistes, savoir qu'il n'y a point d'autre grâce actuelle que la grâce esticace, est véritablement l'ouvrage de Jansénius. La grâce a toujours son effet; on ne résiste jamais à la grâce; il n'y a point de grâce purement suffisante: ces trois propositions signifient une seule et même chose, de l'aveu des jansénistes et de tous les partis. On ne peut donc soutenir qu'il n'y a point de grâce purement suffisante, sans soutenir en même temps que toute grâce est esficace, et qu'on ne résiste jamais à la grâce. Or le troisième livre de Jansénius, de gratid Christi Salvatoris, intitulé de gratid sufficiente, n'est employé qu'à combattre cette grâce suffisante. Pour s'en convaincre, il suffit de parcourir la table des chapitres. En voici quelques articles : Chap. I.er On fait voir que depuis la chute de l'homme, il ne lui est donné aucun secours suffisant, qui ne soit en même temps efficace. II. Le secours purement suffisant, c'est-à-dire, la grâce suffisante, inutile pour la réparation de l'homme tombé, et même pernicieuse. (D'où les prétendus augustiniens, dans le style de Luther et ses blasphèmes bouffons, disoient en forme de litanies : De la grace suffisante, délivrez-nous, Seigneur.) III. Combien la grâce suffisante est monstrueuse, dans les explications qu'en donnent les théologiens les plus modernes. ( Il ne faut point oublier que Jansénius, d'après son ami du Verger, entend par ces modernes, si restreints en apparence, tous les théologiens catholiques depuis cinq cents ans. ) IV. Par la nature de la grâce de Jésus-Christ, on montre que personne ne reçoit de grâce suffisante, prise au sens des modernes. V. La loi fut imposée aux juis, et beaucoup de préceptes sont imposés aux chrétiens, sans aucune grace suffisante, ou aidante. Le reste des titres annonce, au sujet des infidèles, des juis principalement, une doctrine qui ne peut inspirer que le désn'y peut pas ns à nos injuquoi? sur les leurs accusa-

qu'on vient n de voir par , savoir qu'il icace, est vétoujours son oint de grâce ient une seule ous les partis. âce purement ute grâce est r le troisième is, intitulé de e cette grâce courir la table P. I.er On fait donné aucun fficace, II. Le ce suffisante, même pernie style de Lue de litanies : III. Combien ications qu'en ne faut point r, entend par es théologiens nature de la ne reçoit de V. La loi fut sont imposés ou aidante. les, des juifs

r que le dés-

(An 1642.) espoir et le blasphème; par exemple, que les hommes sous la loi n'avoient de grâce suffisante pour observer aucun de ses préceptes; que l'état du vieux testament ne comportoit pas une grâce suffisante, mais plutôt une grâce empêchante; que ce n'étoit pas un état de justice et de salut, mais de péché et de mort; que les infidèles enfin manquent, pour le salut, de la grâce suffisante, tant éloignée que prochaine, et de tout ce qui en peut être le principe.

La troisième des propositions condamnées est énoncée comme il suit : Pour mériter et démériter dans l'état de la nature corrompue, on n'a pas besoin d'une liberté exempte de la nécessité d'agir; mais il suffit d'une liberté exempte de la contrainte. Voyons si l'on calomnie Jansénius, en disant que cette proposition se trouve en termes équivalents dans son livre : si plutôt l'on n'auroit pas dû soutenir qu'elle s'y trouve en termes formels, à la réserve de la construction, ou, pour mieux dire, de l'entortillage de la phrase. Saint Augustin nous enseigne, dit Jansénius I en adoptant toujours l'enseignement de ce Père, que la nécessité, qui n'est rien autre chose à l'égard de la volonté qu'une certaine force, ou violence ou coaction, laquelle opère ce qu'elle peut, malgré la volonté même, que cette nécessité seule répugne essentiellement à la liberté et la renverse de fond en comble; et non pas la nécessité qui est en même temps volontaire, c'est-à-dire, par laquelle il est simplement nécessaire que quelque chose se fasse, sans répugnance de la part de la volonté qui au contraire veut la chose d'une manière immuable : qua simpliciter necesse est aliquid fieri, non repugnante, sed immutabiliter volente voluntate. Tout le venin de la proposition condamnée, savoir l'alliage de la liberté avec une vraie nécessité d'agir, car il n'est question de rien autre chose, n'est-il pas renfermé clairement dans ce qu'on vient de lire, avec quelque chose de plus dur encore! Et quelle étrange doctrine! L'auteur l'a senti luimême, et n'a pu s'en taire : cette doctrine, ajoute-t-il, paroîtra surprenante aux scholastiques, qu'il interpelle enfin généralement, sans plus se borner à certains modernes; et cependant,

De Gratia Christi, lib. 4, c. 6, p. 266, col. 1.

reprend-il en se roidissant contre un si juste sujet de remords, elle est indubitable dans les principes de saint Augustin. Voilà donc l'enseignement dogmatique de saint Augustin, et l'ancienne foi de l'Eglise, mis en opposition avec l'enseignement commun et la croyance catholique des quatre ou cinq derniers siècles.

Suivons plus loin l'étrange interprête de ce Père. « Il est aisé, dit-il1, de prouver jusqu'à la démonstration, par saint Augustin, que la seule nécessité coactive détruit la liberté, et non pas la simple nécessité, par laquelle, sans coaction, l'acte de la volonté est simplement nécessaire. Je ne sais, ( c'est toujours Jansénius qui parle), je ne sais si l'on peut rien dire de plus clair et de plus pressant, que ce qui établit la liberté de chacun de ces actes, sans excepter celui qu'il est nécessaire que nous produisions. Car on ne sauroit nier que ce ne soit là le principal et le plus puissant exercice de notre volonté, et qu'il ne soit principalement en sa puissance, puisqu'il se fait le plus absolument quand nous voulons; et par conséquent il est le plus libre. » Jansénius s'associant saint Prosper et saint Fulgence, aussi-bien que saint Augustin: « Selon les principes de ces Pères, dit-il, nulle efficacité de la grâce, nulle nécessité n'est à craindre pour les actes libres de la volonté; mais la seule violence, la seule coaction, et la nécessité de coaction, qui produit son effet malgré nous, tandis que nous ne voulons pas, tandis que nous résistons, telle qu'est la nécessité de la mort. Pour les autres, quelles qu'elles soient, et quelque grandes qu'elles soient, je ne sais d'où l'on peut craindre qu'elles n'ôtent la liberté à notre volonté; puisque sous telle ou telle nécessité, tel ou tel vouloir est toujours en notre puissance. Car si nous voulons, ce vouloir a lieu; si nous ne voulons pas, il ne l'a point; puisqu'il seroit faux de dire que nous voulons, si nous ne voulions pas. » On n'ignore pas que le terme de puissance, dans la bouche de Jansénius, ne signifie que la faculté naturelle de vouloir.

Pour s'en convaincre pleinement, qu'on écoute encore ce corrupteur de saint Augustin. « Comme ce Père, dit-il 2, ne lil la no qu est

en

tou gér de de Ain dan cho

son

ne s

N

sage est pou sur eux-Jésu la con qu'à les con

sulta cens sens

V 411

1]

¹ De Graua Christi, 1. 4, c. 6, p. 267. - 2 De statu natur. Lap. 1. 1v, e. 24, p. 271.

(An 1642.)

in, et l'anseignement ng derniers re. « Il est i, par saint a liberté, et ction, l'acte (c'est tourien dire de a liberté de cessaire que ne soit là le nté, et qu'il fait le plus ient il est le t saint Fulprincipes de écessité n'est nais la seule oaction, qui voulons pas, de la mort. ue grandes dre qu'elles e ou telle né-

le remords,

istin. Voilà

encore ce dit-il2, ne

r, e. 24, p. 271.

ssance. Car

lons pas, il

voulons, si me de *puis-*

ne la faculté

connoît rien de libre que ce qui est en notre puissance; rien en effet ne peut être plus en notre puissance, que ce qui se fait des là que nous le voulons, et conséquemment rien n'est plus libre. D'ou nous inférons que toute détermination résléchie de la volonté, dès là qu'elle ne se fait pas malgré nous, mais de notre plein gré, est libre, et ne peut point ne le pas être : vérité qui se démontre par l'amour divin, dont la vision béatifique est le principe. Quoique la volonté des anges et des démons soit tenue captive, sous l'empire, l'une du bien, l'autre du mal, ils conservent une liberté suffisante, de quelque côté qu'ils se tournent alors, pour être censés s'y tourner librement 1. En général, le libre arbitre est aussi étendu que la détermination de la volonté, parce que le libre arbitre, et la détermination ele la volonté, selon saint Augustin, sont la même chose 2. » Ainsi qu'il y ait un libre arbitre, et qu'il y ait dans l'homme et dans l'ange quelque volonté ou volition, ce n'est qu'un même chose pour Jansénius; et cela parce que la volonté ou volition, et la libre volonté, c'est-à-dire vouloir, ou vouloir librement sont la même chose; et parce qu'il est impossible que le vouloir ne soit pas libre.

Nous ne finirions pas si nous voulions rapporter tous les passages de l'Augustinus qui confondent absolument tout ce qui est volontaire, ou spontané, avec ce qui est libre : mais nous pouvons présumer que les plus incrédules même sont satisfaits sur ce point. S'ils vouloient quelque chose de plus; qu'ils lisent eux-mêmes le sixième chapitre du livre sixième de la grâce de Jésus-Christ, qui a pour titre : La double nécessité, celle de la coaction, et la nécessité simple, ou volontaire; celle-là, et non pas celle-ci, répugne à la liberté. Tout ce chapitre ne tend qu'à prouver cette seconde assertion. Qu'on rapproche à présent les divers passages qu'on vient de lire, ou du moins leur résultat, de la troisième des cinq fameuses propositions, et de sa censure: on verra que oe que l'Eglise y a condamné dans le sens de Jansénius, est précisément ce qu'expriment ces passages, savoir que la seule nécessité de contrainte, telle, selon Jansénius, que la nécessité de mourir, est incompatible avec

<sup>1</sup> Ibid. p. 270. - De Gratia Christi, l. 7, c. 10, p. 326. Ibid l.vi, c. 5, p. 2.

la liberté, et non pas toute autre espèce de nécessité, quelle qu'elle soit, et quelque grande qu'elle soit, dans les démons même par rapport au mal, dans les anges par rapport au bien, et dans les bienheureux, quant à l'amour divin qu'inspire la vision beatifique. Or, si la seule nécessité de contrainte, et non pas la nécessité volontaire, empêche la liberté, il est incontestable dans les principes de tous les partis, que pour mériter et démériter on n'a pas besoin d'être exempt de la nécessité d'agir, mais qu'il sussit d'être exempt de contrainte; puisque tous les partis, et les jansénistes plus rigoureusement qu'aucun autre, tiennent que, pour le mérite et le démérite, il sussit d'une vraie liberté. A présent qu'on voie de bonne soi ce qu'il s'en faut que les assertions de l'Augustinus n'expriment à la lettre la troisième des propositions condamnées dans le sens de ce livre.

Voyons s'il en est autrement de la quatrième de ces propositions. Les semi-pélagiens, porte-t-elle, admettoient la nécessité d'une grâce intérieure et prévenante pour chaque action en particulier, même pour le commencement de la foi ; et ils étoient hérétiques, en ce qu'ils prétendoient que cette grace étoit de telle nature, que la volonté de l'homme avoit le pouvoir d'y résister ou d'y obéir. « L'erreur des Marseillois ou semi-pélagiens, dit Jansénius, consiste en ce qu'ils pensent qu'il reste quelque chose de la liberté primitive, au moyen de quoi, comme Adam eût pu, s'il eût voulu, opérer le bien avec persévérance, ainsi l'homme tombé le pourroit s'il vouloit; ni l'un ni l'autre cependant, sans le secours de la grâce intérieure, dont le bon usage, ou l'abus auroit été laissé au pouvoir et au franc arbitre d'un chacun. La première erreur des semi-pélagiens, dit-il encore, consistoit à croire que le commencement de la foi, l'oraison, les gémissements, les désirs et les autres choses pareilles provenoient de nous, c'est-à-dire, du libre arbitre, et néanmoins qu'il étoit nécessaire d'avoir pour ces actes le secours de la grâce, même actuelle, dont l'influence étoit laissée à leur libre arbitre : or, qu'ils aient enseigné très-clairement cette doctrine, c'est ce que nous avons déjà montré fort au long plus haut.

J.

<sup>1</sup> De Hæres. Pelag. 1. viii , c. 6 , p. 88.

(An 1642.)

rainte; puisoureusement e démérite, il de bonne foi sn'expriment nées dans le le ces propoient la nécesque action en ; et ils étoient grace étoit e pouvoir d'y u semi-péla-'il reste quelquoi, comme ersévérance. ni l'autre cele bon usage, arbitre d'un t-il encore 1. oi, l'oraison, eilles provet néanmoins ecours de la e à leur libre

tte doctrine,

plus haut. .

essité, quelle

s les démons

ort au bien, et

inspire la vi-

ainte, et non

est incontes-

pour mériter

: la nécessité

Outre l'endroit de l'Augustinus, indiqué ici par son propre auteur, qu'on en ouvre au hasard la première partie, de l'hérésie pélagienne, et l'on sera convaincu, à n'en pouvoir douter. de la conformité de sa doctrine avec celle qui a été condamnée dans la quatrième des cinq propositions 1. Si l'on craint les longueurs de cette fastidieuse lecture, dont nous craignons nous-mêmes que l'extrait seul ne rebute nos lecteurs, qu'on se borne à lire le vingtième chapitre du livre troisième de la grace de Jésus-Christ, et l'on y trouvera plus de moyens qu'il n'en faut pour se convaincre. L'explication qu'on y donne de ce texte de saint Paul, Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent à la connoissance de la vérité, ne tend qu'à soutenir la partie la plus condamnable et formellement hérétique, de la quatrième proposition, savoir que la grâce intérieure et prévenante n'est pas de telle nature, que la volonté de l'homme ait le pouvoir d'y résister ou d'y obéir. On ne prétendra point sans doute mettre de différence entre pouvoir résister ou obéir à la grâce, et pouvoir y consentir ou n'y pas consentir, c'est-à-dire, dans l'opinion même de Jansénius. conserver, sous l'impression de la grâce, la liberté d'y donner son consentement, ou de l'y refuser, ce qui ne peut se faire qu'en voulant, ou en ne voulant pas suivre cette impression. Or Jansénius, dans tout le chapitre en question, soutient que l'homme ne conserve pas la liberté de suivre, ou de ne pas suivre l'impression de la grâce, de ne pas consentir à la grâce, de faire et de vouloir autre chose que ce à quoi l'incline la grâce ; d'où il qualifie de semi-pélagienne la proposition suivante de saint Augustin, qu'il feint ne s'y exprimer qu'en forme de dispute et par objection : Dieu veut que tous les hommes soient sauvés, et parviennent à la connoissance de la vérité; non pas cependant de telle manière qu'il détruise en eux le libre arbitre ; ce qui ne signifie rien autre chose, ajoute Jansénius, que s'il disoit : Il veut que tous soient sauvés, si toutefois ils le veulent eux-mêmes par leur libre arbitre. Peut-on à face plus découverte attaquer la liberté? Il ose encore traiter de semi-pélagienne cette proposition de Vital de Carthage : Dieu fait autant qu'il

<sup>\*</sup> De Gratia Christi, l. 2, p. 62.

est en lui, que nous voulions le bien, torsqu'il nous fait entendre sa voix, qui ne peut signifier ici que la voix de la grâce: mais si nous ne voulons pas y acquiescer, nous faisons en sorte que son opération ne nous profite en rien. Graignons enfin d'ennuyer, et ne nous laissons pas emporter plus loin sur cet article.

La dernière proposition condamnée est conçue en ces termes: C'est une erreur de dire que Jésus-Christ soit mort, ou qu'il ait répandu son sang pour tous les hommes, sans exception. Elle est déclarée fausse, téméraire et scandaleuse, contre ceux qui se borneroient à soutenir précisément ce que signifieroient ces paroles isolées. Mais comme elles sont déterminées par le contexte de l'Augustinus à un sens plus mauvais encore; elle est déclarée, non-seulement hérétique, mais impie et blasphématoire, si on l'entend en ce sens, que Jésus-Christ soit mort pour les seuls prédestinés. Autrement, il eût fallu suivre dans un labyrinthe de subterfuges ce dogmatiseur artificieux, qui semble en quelque endroit contredire le sens littéral de la proposition condamnée.

En effet, il dit formellement que Jésus-Christ est mort pour tous les hommes; mais en quel sens? Voici sa propre explication 1: « C'est qu'il est mort pour toute son Eglise, qui est répandue dans tout l'univers, et conséquemment pour tous les genres d'hommes, pour les rois, pour les nobles, pour les bourgeois et le reste; c'est qu'il est encore mort pour des hommes de toutes les nations, de toutes les langues et de toutes les trihus, savoir des Juiss et des Gentils, dont se forma l'universalité du peuple de Dieu; c'est qu'il a été crucifié pour tous ceux à qui sa mort a été fructueuse, lesquels forment une multitude, et une sorte d'universalité même; c'est que le prix de sa mort est suffisant pour racheter tous les hommes; et que l'on pourroit dire, ajoute-t-il en termes exprès, que Jésus-Christ s'est immolé pour les démons mêmes, à la rédemption desquels le prix de son sang suffit indubitablement: Etiam pro dæmonibus Christum se dedisse redemptionem dici posset, quibus redimendis sine dubio pretium sanguinis ejus est sufficiens. »

L'étrange manière d'exalter la rédemption! Certes il est

<sup>1</sup> De Gratia Christi 1. m, p. 162 et 163.

ait entendre grâce : mais en sorte que enfin d'encet article. ces termes : ou qu'il ait eption. Elle re ceux qui fieroient ces par le conre; elle est blasphémait mort pour dans un laqui semble la proposi-

t mort pour opre expliise, qui est our tous les ur les boures hommes utes les tri– l'universar tous ceux multitude, sa mort est n pourroit est immolé le prix de bus Chrisedimendis

rtes il est

difficile de donner en apparence plus d'étendue à la divine miséricorde. Mais que signifient au fond toutes ces multitudes et ces universalités de créatures, pour qui l'Augustin belgique est si libéral? Il se fait lui-même une question équivalente. « Comment, se demande-t-il, Jésus-Christ est-il le rédempteur de tous les hommes, comme s'expriment quelques-uns, s'il n'a pas obtenu à tous un secours par lequel ils puissent être sauvés? C'est que Jésus-Christ, répond-il, les a tous rachetés suffisamment, mais non pas effectivement : solution, ajoute-t-il en s'applaudissant, d'où il ne suit en aucune manière qu'une telle rédemption ait procuré à tous un secours suffisant, c'est-à-dire, (comme il est clair par la teneur même de l'interrogation), des grâces suffisantes pour se sauver. On voit ici que dans son opinion, aussi-bien que dans la persuasion des catholiques, c'est la même chose, ce sont des expressions parfaitement synonymes, que Jésus-Christ soit mort pour tous les Bannes, ou qu'il leur ait obtenu par sa mort des grâces suffisant a pour se sauver,

Cela posé, qu'on s'en souvienne quelques moments, et qu'on entende l'Augustin d'Ypres. Voici comment il s'explique 2: Selon la doctrine des anciens, Jésus-Christ n'a pas souffert, ou n'est pas mort pour tous les hommes sans exception, nec enimjuxta doctrinam antiquorum, pro omnibus omninò Christus passus, aut mortuus est. Quelle différence, même grammaticale, la plus fine chicane assignera-t-elle entre cette doctrine avouée par Jansénius, et la cinquième proposition condamnée? Il est donc vrai, et à l'abri de tout reproche d'imposture, qu'au moins quelque autre proposition que la première des cinq propositions condamnées, se trouve à la lettre dans l'Augustinus. Suivons l'auteur, pour nous assurer encore qu'elle y a été condamnée dans le sens de l'auteur même. « Le Sauveur, ditil un peu plus bas, le Seigneur par ses jugements, très-secrètement justes ettrès-justement secrets, a résolu dans sa prescience de donner la foi, la charité et la persévérance finale dans cette charité, à un certain nombre d'hommes que nous nommons absolument élus et prédestinés; et à d'autres, la charité sans la

<sup>1</sup> lbid. p. 162. - 2 lbid. p. 164, col. 2, A et seq.

persévérance; à d'autres encore, la foi sans la charité. Il s'est livré pour les premiers, comme pour ses vraies ouailles, comme pour son vrai peuple, qui devoit être absolument sauvé; il est victime de propitiation pour effacer tous leurs péchés, et les ensevelir dans un oubli éternel, il est mort, pour les faire vivre éternelle dent; il a prié son père, afin de les délivrer de tout mal; et non pas pour les autres, qui se départant de la foi et de la charité, meurent dans le péché; car il n'est mort et n'a prié son père pour ceux-ci, qu'autant qu'ils devoient être gratisiés de quelques effets passagers de la grâce. Car comme l'oblation, la propitiation et l'oraison du Sauveur ne peuvent être vaines; il ne peut se faire non plus que ceux pour qui il auroit répandu son sang, seroit mort et auroit prié son père, afin que son sang servît de propitiation pour leurs péchés, n'obtinssent pas l'effet de cette mort, de cette propitiation et de cette prière: mais ils n'en obtiennent point d'autre effet, que celui d'une foi, ou d'une charité ou d'une persévérance de quelque temps. Ainsi donc, et non pas autrement, Jésus-Christ est mort, a répandu son sang, est victime de propitiation et a prié son père; c'est-à-dire, afin qu'ils obtinssent ces effets passagers de sa propitiation, ou de sa mort, de son sang et de sa prière. » En voilà bien assez pour convaincre les esprits droits.

Voici de quoi réduire ou confondre les plus durs. Il n'est aucunement conforme aux principes de saint Augustin, dit l'Augustin d'Ypres, toujours identifié dans son opinion, avec celui d'Hyppone, que Jésus-Christ Notre-Seigneur soit réputé avoir répandu son sang, s'être livré en sacrifice, avoir prié son père pour le salut éternel des infidèles qui meurent dans l'infidélité, ou pour celui des justes qui ne persévèrent pas. Voici qui est encore, sinon plus hérétique, au moins plus malsonnant et tout-à-fait révoltant. Selon ce saint docteur, travesti en blasphémateur par son malheureux interprète!, Jésus-Christ n'est pas mort et n'a pas prié son père pour la délivrance éternelle de ceux qui ne sont pas prédestinés, non plus que pour celle du diable: Non magis patrem pro æterné

<sup>4</sup> De Gratià Christi, I. 6, p. 166, col. 1.

rité. Il s**'e**st les, comme mvé; il est s, et les enfaire vivre rer de tout de la foi et mort et n'a nt être graar comme ne peuvent pour qui il son père, chés, n'obation et de effet, que vérance de sus-Christ liation et a t ces effets son sang

rs. Il n'est
gustin, dit
nion, avcc
oit réputé
avoir prié
urent dans
rèrent pas.
plus maleteur, trae', Jésuspour la
linés, non
ro æterná

cre les es-

liberatione ipsorum (reprobatorum) quam pro diaboli, deprecatus est. Cette affreuse proposition diffère-t-elle de ce qu'on a noté d'hérésie, de blasphème et d'impiété, dans la dernière des cinq propositions? Oui, sans doute, puisqu'elle y est rendue en des termes plus réservés, et moins offensants pour les oreilles pieuses. Mais depuis quand les ménagements observés à l'égard d'un auteur scandaleux, ou plutôt des fidèles à qui l'on épargne tout ce qu'il est possible du scandale qu'il leur donne, le mettent-ils en droit de crier à la falsification et à la calomnie.

Suivons-le encore un moment pour couper tout subterfuge à ses plus déterminés sectateurs. « Si Jésus-Christ, continuet-il, a demandé quelque chose à son père pour les réprouvés, il lui a demandé certains fruits momentanés de sa justice; et, pour les obtenir, il a offert et répandu son sang : prix et oblation qui sont fort restreints, qui servent pen aux réprouvés, et considérablement aux prédestinés; d'où saint Augustin, en tant d'endroits de ses écrits, a coutume de restreindre presque aux seuls élus l'oblation du sang, de la mort et des prières de Jésus-Christ. Quant à cette vague extension du sens des paroles de l'apôtre, Dieu veut le salut de tous les hommes, elle provient, poursuit-il, de cette grâce suffisante préparée en faveur de tous les hommes, laquelle a été rejetée par saint Augustin, saint Prosper, saint Fulgence, et par l'ancienne Eglise, comme une machine mise en œuvre par les semi-pélagiens. Ce ne sont plus précisément, comme on le voit, les théologiens de l'antiquité que Jansénius met en opposition avec les théologiens modernes, ou les scolastiques; mais il ose opposer l'Eglise à l'Eglise, l'Eglise ancienne à l'Eglise d'aujourd'hui; etselonson langage déjà expliqué, à ce que l'Eglise enseigne depuis cinq cents ans. Quand on ne conserve point à la foi catholique l'invariable unanimité qui est de son essence, quel genre de foi conserve-t-on soi-même? On le voit ici. Poursuivons.

On a vu que les cinq propositions se lisent dans l'Augustin, ou en termes formels, ou en termes plus durs et plus scandaleux, ou en termes du moins équivalents. Il ne nous resteroit que peu d'observations à faire sur le titre même de ce livre,

pour en rendre un compte aussi complet, qu'on peut l'attendre de l'histoire. La conformité de sa doctrine avec la doctrine condamnée dans les cinq propositions par le chef et tous les pasteurs de l'Eglise, suffiroit même en général, pour faire sentir l'indignité de la profanation commise par son auteur, en lui donnant le nom sacré d'Augustin. Car la foi de l'Eglise, ancienne ou moderne, étant toujours la même, et saint Augustin avant incontestablement soutenu la foi de l'Eglise; il s'ensuit évidemment que ce profond et saint docteur a été aussi contraire à la doctrine du faux Augustin, qu'aux cinq propositions. Mais comme rien n'est plus propre à venger ce Père, que d'en opposer la doctrine à celle que lui attribue son calomniateur, et de montrer la source où le faussaire a puisé, c'est encore une tâche qu'il nous faut remplir, avec le détail qui seul peut convaincre ici, ou du moins satisfaire. Qu'on n'appréhende pas néanmoins des longueurs, qui dénatureroient notre ouvrage.

Bornons-nous donc, pour abréger, à la question de la grâce efficace. On y entreverra au moins les autres articles. Déjà l'on a du moins entrevu qu'ils se tenoient tous, comme les anneaux d'une même chaîne : qu'on s'en convainque pleinement. Cette question, dans Jansénius, a deux parties marquées; savoir qu'il n'est point d'autre grâce que la grâce efficace, et que cette grâce emporte nécessairement le consentement de la volonté. La première partie tombe à plomb sur la grâce suffisante, anéantie par-là; et la seconde sur le libre arbitre, à qui elle n'en laisse plus que le nom. Or, le libre arbitre une fois détruit, toute la doctrine des cinq propositions de l'Augustinus est victorieuse; et toute cette doctrine est réprouvée, si les novateurs qui ne retiennent que le nom de libre arbitre, sont frappés des plus terribles censures de l'Eglise. Il ne s'agit donc plus que d'examiner à qui l'Augustin d'Ypres est conforme; s'il a puisé dans l'Augustin d'Hyppone, dans la tradition des Pères avoués par l'Eglise, ou dans les dogmes de secte et de ténèbres, frappés de ses anathèmes.

R

de

tri

dè

no

L

de

Tous les hérétiques, à l'exemple des prédestinations, Félix d'Urgel, Claude de Turin, Bérenger, Jean Wiclef, Jean Hus, Luther et Calvin avec leurs disciples, se sont couverts du nom

n peut l'atvec la docchef et tous , pour faire n auteur, en de l'Eglise, et saint Aul'Eglise; il cteur a élé u'aux cinq à venger ce attribue son ire a puisé, ec le détail sire. Qu'on atureroient

de la grâce ticles. Déjà nme les anjue pleinemarquées; essicace, et ment de la grâce suffipitre, à qui re une fois Augustinus , si les nopitre, sont 'agit done conforme; dition des ecte et de

ens, Félix Iean Hus, Is du nom

de saint Augustin, comme d'un bouclier à l'épreuve des foudres mêmes de l'Eglise. Le scandale qu'on nous impute, disoit Bérenger, est tout entier de saint Augustin. J'avoue sans peine, disoit Wiclef 1, que je diffère des théologiens modernes, mais je suis d'accord avec saint Augustin; et il se glorifioit tellement de cet accord, que ses disciples ne l'appeloient pas autrement que Jean desaint Augustin 2. Luther et Calvin, en mille endroits, disent et répètent sans cesse : Augustin est à nous. Dans l'Antidote opposé par Calvin au concile de Trente, dans les invectives de son second livre des Institutions contre la Sorbonne, à peine est-il une page où ne soit invoqué le nom de saint Augustin. Partout il fait retentir le nom d'Augustin, partout il en appelle à la foi d'Augustin, partout il entasse les passages de saint Augustin en si grand nombre, et d'une manière si imposante, qu'il sembleroit choisi par l'oracle d'Hyppone pour lui servir d'organe. Augustin, dit-il 3, est tellement à nous, que si l'on me demande une confession de foi, il me suffit de présenter celle que forment ses écrits.

Voilà le premier trait de ressemblance entre Jansénius et les novateurs qui l'ont précédé. Dès le premier livre qui sert d'introduction à son ouvrage entier, il exalte l'autorité de saint Augustin, avec une affectation si semblable à celle que Robert de Salisbury, calviniste fameux, emploie pour le même sujet dans sa préface de la défense de Calvin, que si cette préface n'avoit pas été composée long-temps avant le livre préliminaire de Jansénius, on la prendroit pour un abrégé fait exprès de ce livre. Mais, de ce qu'elle a été composée la première dans une conformité qu'on ne peut, sans s'aveugler soi-même, attribuer au hasard, il s'ensuit incontestablement que Jansénius, dès son premier pas, est le plagiaire de ce calviniste. Jansénius nomme avec emphase les papes Innocent, Zozyme, Célestin, Léon, Hormisdas, Félix qui ont approuvé, qui ont consacré la doctrine de saint Augustin. Robert de Salisbury a invoqué de même Innocent, Zozyme, Boniface, Sixte, Célestin, Félix et Gélase. Jansénius accuse de témérité et d'insolence certains

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apud Guitm. l. 2, de ver. Euch. Bibl. PP. t. v1, p. 234. — <sup>2</sup> VVald. t. 1. l. 1, at. 2, cap. 34. — <sup>3</sup> L. de ætern. Præd. p. 693.

et

té

ď:

Pè

il e

sia

nie

ne

il

per

sén

vie

voi

éto

ma

de

hea

ori

de

et s

aux

ent

modernes, qui ne tiennent pas en toute manière les sentiments de saint Augustin. Robert de Salisbury taxe d'opinâtreté perverse, tous ceux qui ne se regardent pas comme obligés rigoureusement à suivre toutes les opinions de saint Augustin. Jansénius s'irrite contre ceux qui tiennent que saint Augustin a laissé plusieurs questions indécises, ou dans un état simple de probabilité, et qui allèguent en leur faveur ces paroles du pape Célestin: Quant aux points ultérieurs et plus difficiles de ces sortes de questions, comme nous n'osons pas les mépriser, nous ne jugeons pas non plus nécessaire de les confirmer. Avec la même chaleur de bile, au sujet de ces mêmes paroles, Robert de Salisbury déclame en cette manière : Qui peut croire de Célestin, rendant à Augustin le plus honorable des témoignages, que tiré tout à coup hors de sens, et se démentant luimême, il en ait vilipendé la personne, et diffamé les écrits? Jansénius dit enfin, que celui qui connoîtra les livres de saint Augustin contre l'hérésie de Pélage, y trouvera sans peine la solution des difficultés et des sophismes qui mettent à la torture les plus habiles maîtres des écoles modernes : celui-là, dit Robert de Salisbury, mettra facilement en poudre ces mêmes sophismes, qui feuilletera les écrits d'Augustin contre les pélagiens, et qui s'attachera plus aux monuments de l'antiquité, qu'à des chiffons modernes, moins dignes d'un lecteur que de la beurrière. Est-il une conformité mieux soutenue entre deux écrits? Peut-il être un effet du hasard? Et le janséniste, puisqu'il est venu le dernier, ne s'est-il pas orné des plumes du calviniste?

Jansénius dit encore, non pas une fois, deux ou quatre, mais jusqu'à la satiété et à la nausée, qu'il a passé toute sa vie dans la méditation des écrits de saint Augustin, qu'il a consommé vingt-deux années entières à la lecture assidue et souvent répétée des œuvres de saint Augustin; qu'il les a toutes lues plus de dix fois, avec la plus grande attention, et au moins trente fois, de la première page à la dernière, tous les livres qui combattent les pélagiens 1. Ne semble-t-il pas entendre un saint Paul compter, pour l'édification des premiers fidèles, les

<sup>8</sup> Libr. Præmiali, cap. 10.

sentiments nâtreté perligés rigougustin. Jan-Augustin a it simple de oles du pape îciles de ces priser, nous *ier*. Avec la oles, Robert ut croire de des témoinentant luiles écrits? res de saint ans peine la ent à la tors : celui-là, re ces mêmes ntre les pél'antiquité, teur que de e entre deux

ou quatre, toute sa vie qu'il a condue et soules a toutes et au moins is les livres entendre un fidèles, les

iniste, puis-

plumes du

coups quil a reçus pour le nom de Jésus-Christ? Qu'on attende un moment : voici d'autres modèles. Avant Jansénius, Luther et Calvin se vantoient avec la même ostentation, d'avoir passé une grande partie de leur vie à étudier saint Augustin, d'en avoir lu et relu avec attention toutes les œuvres, et de les avoir gravées à jamais dans leur mémoire; d'avoir approfondi tous les points desa doctrine, et de les avoir tirés des ténèbres épaisses, où l'ignorance et l'incurie des scholastiques les avoient plongés; en sorte qu'ils pouvoient se qualifier de restaurateurs de la doctrine augustinienne, et faire gloire d'avoir donné comme une seconde naissance à Augustin.

Calvin porte plus loin son estime pour le docteur de la grâce, qu'il ne préfère pas seulement à l'un ou l'autre des Pères en particulier, mais à tous les Pères réunis ensemble; et il en rend cette systématique raison 2. Tous les écrivains ecclésiastiques, à la seule exception d'Augustin, ont parlé d'une manière si ambiguë et si versatile, touchant le libre arbitre, qu'on ne peut rien avoir de certain par tous leurs écrits. Mais qu'estil besoin, poursuit-il, de se fatiguer à rechercher ce qu'ont pensé à ce sujet les anciens, puisqu'Augustin tout seul peut là-dessus nous suffire? Quoi de plus conforme à ce que Jansénius avoit coutume de dire, comme il est rapporté dans sa vie écrite par les défenseurs hérétiques de ses sentiments, savoir que les autres Pères étoient utiles, mais que saint Augustin étoit nécessaire; bien plus, que seul il suffisoit pour toutes les matières de théologie P S'il faisoit si peu d'état des Pères même de l'église latine en comparaison de saint Augustin, il en fait heaucoup moins encore des plus saints docteurs de l'église orientale, c'est-à-dire, de la moitié de l'Eglise universelle, ou de la tradition catholique. Il fronde ouvertement ceux-ci, lui et ses disciples; ils foulent aux pieds toute leur autorité, quant aux matières de la grâce ; ils les accusent généralement d'être entachés des erreurs semi-pélagiennes.

L'autorité de saint Augustin est à la vérité d'un poids tout particulier en ces matières, parce que le saint Siége apostolique

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Calv. lib. V, de Lib. Arb. p. 199. Horant. contra Calv. l. 1, c. 32. Mélancht. in decl. de S. August. Id. in Apol. Luther, sub fin. — <sup>2</sup> Lib. 111, de Liber. Arbit. c. 3. et l. 111. in Pigh. p. 161.

en a consacré la doctrine par ses décisions sur ce sujet. Mais quels sont les articles précis de ces décisions? ceux-là sans doute, et ceux-là seulement, qui prononcés contre les pélagiens par les conciles de Carthage et de Milève, ont été confirmés par les papes Innocent et Zozymc; et ceux qu'ont définis contre les semi-pélagiens le pape saint Célestin et le concile d'Orange. Mais à quoi se réduisent toutes ces définitions? à la réalité du péché originel, et à la nécessité de la grâce, tant pour l'observation des préceptes, que pour les commencements du salut et la persévérance finale, comme il est certain par les monuments originaux. Voilà précisément ce qu'ont proposé, pour articles de foi dans la doctrine de saint Augustin, et le Pape Célestin, et le pape Innocent, et le pape Hormisdas, et le pape Jean II 1. Du reste, ils ont approuvé les écrits de ce père en général; et saint Célestin spécialement rend un témoignage aussi honorable à la soi qu'au savoir de ce Père. Mais avec Augustin, dit non-seulement ce pontife, mais le cinquième concile œcuménique 2, nous recevons les saints docteurs Athanase, Hilaire, Basile, Grégoire, Ambroise, Chrysostôme, Cyrille et les autres saints Pères, qui dans le sein de l'Eglise de Dieu ont annoncé la vraie foi d'une manière irrépréhensible, jusqu'à la fin de leur vie. Saint Thomas d'Aquin a été approuvé en termes plus honorables encore, par les papes Jean XXII, Innocent VI, Clément VI, Urbain VI, Pie IV et Clément VIII, égaux en autorité au pape Célestin. Les écrits de ce docteur, dit en particulier Innocent VI, ont par-dessus tous les autres, à l'exception des livres canoniques, la propriété des termes, le tour des choses, la vérité des assertions; de telle manière que personne, en tenant cette doctrine, n'a jamais donné dans l'erreur. Conclura-t-on de ce témoignage, aussi général que pompeux, qu'il n'est rien dans la vaste Somme de saint Thomas qu'on ne doive tenir pour article de foi? Tout ce qu'on doit conclure de ces sortes d'approbations, c'est que l'Eglise permet expressément aux fidèles la lecture des livres approuvés ainsi, et qu'elle les juge propres à l'édification de la foi et des mœurs.

er

il

pu

se

do

Vi

tou

dit

les

me

que

per

opi

tati

S'il

tou

que

 $\mathbf{Ch}$ 

con

liq

teu

l'au

aut

app que

<sup>\*</sup> Epist. Synod. Conc. apud Aug. 91. Cœlestin. ep. Carth. apud Aug. 90. Inneep. ad episc. Gall. — \* Synod. collat. 3.

e sujet. Mais ceux-là sans les pélagiens onfirmés par nis contre les le d'Orange. la réalité du pour l'obserts du salut et monuments pour articles ape Célestin. pe Jean II 1. général; et aussi hono-Augustin, dit icile œcuméase, Hilaire, lle et les au-Dieu ont anjusqu'à la fin vé en termes nnocent VI, II, égaux en r, dit en parutres, à l'exmes, le tour re que perlans l'erreur. e pompeux, nas qu'on ne oit conclure rmet expresrés ainsi, et

l Aug. 90. Inn.

les mœurs.

Mais qu'elle prétende par-là faire regarder toutes les assertions qu'ils contiennent, comme autant de décisions qu'elle auroit faites, c'est lui imputer une absurdité aussi contraire aux règles de la foi, qu'aux premières impressions du bon sens. Elle auroit donc prétendu conférer aux écrits de ces docteurs autant d'autorité qu'aux divines Ecritures, puisque tout seroit également de foi dans les uns et dans les autres? Elle tiendroit donc les mêmes assertions pour des articles de foi et pour des erreurs, puisque dans plusieurs de ces Pères qu'elle approuve, il se rencontre des propositions erronées? Elle érigeroit donc en même temps les deux contradictoires en articles de foi, puisqu'elle a donné son approbation aux œuvres de saint Jérôme comme à celles de saint Augustin, et que ces deux Pères se contredisent formellement en quelques articles? Il en faut donc revenir à la maxime fondamentale qu'opposoit autrefois Vincent de Lérins aux paralogismes des hérétiques, et qui de tout temps a été admise par les catholiques sincères. « On doit, dit-il, tenir pour indubitable et pour immuable, ce que tous les Pères, ou le grand nombre des Pères ont enseigné clairement, constamment, uniformément : mais ce qu'un Père isolé, quoique docte et saint, quoique confesseur et martyr, auroit pensé d'ultérieur ou de contraire, doit se classer parmi ces opinions particulières qui ne font point autorité. »

Que servent donc, soit à Jansénius, soit à Calvin, les protestations affectées d'une estime exclusive pour saint Augustin? S'il étoit aussi vrai qu'il est faux, que ce Père fût contraire à tous ceux de l'Orient; par une conséquence aussi nécessaire que l'unité de la foi est essentielle à l'Eglise entière de Jésus-Christ, il seroit également contraire aux Pères latins, et par conséquent encore à tout l'ensemble de la tradition catholique. Dès là, il faudroit sans balancer abandonner un docteur qui abandonneroit tous les autres, sans nul égard à l'autorité des papes, qui n'auroient pu que prévariquer en autorisant sa doctrine. Ainsi donc Jansénius, en relevant en apparence l'autorité de saint Augustin, l'anéantit en effet. Mais que lui importe au fond l'autorité de ce Père, prévalût-elle

<sup>1</sup> Vinc. Lir. contra hæres. c. 39.

seule sur toutes les autres, puisqu'elle ne lui est pas moins contraire que le reste des saints docteurs; puisqu'il n'a pas tiré ses malheureux dogmes de ce Père, le plus illustre de tous véritablement et le plus cher à l'Eglise, mais du répertoire infernal des derniers hérésiarques, tout fumant encore de la foudre

le

ar C

nd

ce

let

qu

tre

mo

sot

fail

des

au

a li

qu

en

est

le

lor

ser

pe

qui les avoit frappés?

C'est là manifestement, et non pas dans saint Augustin, que fut trouvé le dogme jansénien qui renferme tous les autres, cette chimérique liberté que ne gêne point la nécessité, et à qui ne répugne que la contrainte absolue; en sorte que tout ce qui est volontaire soit libre, et tout ce qui est libre ne soit que volontaire; liberté qui n'est plus qu'un mot, et qu'on prétend néanmoins suffire pour mériter et démériter aux yeux du juste juge. Quelle est donc la liberté reconnue par saint Augustin, comme requise pour mériter l'éloge ou le blâme, la peine ou la récompense? C'est celle qui a le pouvoir d'agir ou de ne pas agir, de faire une chose ou de ne la pas faire, de consentir à la grâce ou d'y résister. Pour établir contre les manichéens le dogme de notre liberté, le saint docteur dit qu'il est au pouvoir de notre âme, d'être une substance mauvaise, ou de ne l'être pas; de choisir ce qui est bon et d'être le bon arbre, ou de choisir ce qui est mal et d'être l'arbre mauvais. Ce qu'il confirme dans ses rétractations en cette manière 2 : Il est en notre pouvoir, ou d'être enté sur l'olivier franc par la bonté de Dieu, ou d'en être retranché par sa sévérité. Et dans la quinzième des cinquante homélies : Il est en notre puissance de consentir ou de ne pas consentir, soit à la tentation, soit à la grace. Il n'est au pouvoir de personne, dit-il encore 3, qu'il lui vienne à l'esprit telle ou telle pensée; mais il est de la volonté propre d'un chacun, d'y consentir, ou de n'y pas consentir.

Il est aisé de sentir, et tous les partis avouent, que ce qu'il est également en notre pouvoir de faire ou de ne pas faire, se fait sans nécessité. Or que toute l'efficacité de la grâce n'impose point de nécessité à notre libre arbitre, c'est ce que signifient manifestement ces paroles de saint Augustin à Pétilien,

<sup>1</sup> Lib. contra Secondin. c. 3; contra Felic. c. 4. - 2 Lib. 1, Retr. c. 22. - 3 Lib. de Spir. et Litt. c. 34.

pas moins conn'a pas tiré ses de tous véripertoire inferce de la foudre

Augustin, que us les autres. récessité, et à orte que tout t libre ne soit , et qu'on prér aux yeux du par saint Auı le blâme, la voir d'agir ou pas faire, de contre les mateur dit qu'il ce mauvaise, d'être le bon e mauvais. Ce nière 2 : Il est e par la bonté é. Et dans la tre puissance

encore 3, qu'il
est de la vopas consentir,
que ce qu'il
e pas faire, se

tation, soit à

grâce n'imce que signiin à Pétilien,

Retr. c. 22. -

évêque des donatistes : « Si je vous demande comment Dieu le père attire à son fils les hommes qu'il laisse user de leur libre arbitre. vous aurez peine sans doute à résoudre cette question. Comment en effet les attire-t-il, s'il laisse à chacun tout pouvoir de faire ce qu'il voudra? Cependant l'une et l'autre de ces deux choses sont vraies; mais peu de personnes sont capables de pénétrer ce mystère. » Sur ces derniers mots du saint docteur, on peut rappeler en passant cet argument aussi fort que simple, à quoi jamais calviniste, ni jauséniste n'a osé répondre : Il seroit faux, et ridicule même, de représenter comme si difficile l'accord de la grâce avec la liberté, s'il s'agissoit d'une liberté qui exclût simplement la coaction, et non pas la nécessité; car alors quoi de plus facile à comprendre? Voilà ce que n'ont jamais touché en aucune manière tous ces orgueilleux novateurs, qui se piquent de répondre si universellement à toutes les objections des catholiques. Depuis deux siècles que le savant Tapper leur a fait celle-ci, il ne s'est pas trouve un sectaire assez pourvu d'audace, ou d'impudence, pour entreprendre de la réfuter. Ils ont mieux aimé dissimuler le coup mortel qu'elle leur porte, que d'en manifester la force par une sotte réponse.

L'idée que saint Augustin donne ici de la liberté est parfaitement conforme à ce que dit saint Jérôme, avec le torrent des Pères 2: Nous ne sommes entraînés par la nécessité, ni aux vertus, ni aux vices; puisque là où est la nécessité, il n'y a lieu ni au châtiment, ni à la récompense. Mais tenons-nousen à saint Augustin, dont l'autorité seule remplit notre objet, qui d'ailleurs ne peut qu'être d'accord avec les autres Pères, en ce point de dogme. Et pour abréger en tout, autant qu'il est possible, bornons-nous à établir sur la doctrine de ce Père, le point que nous avous proposé d'abord, savoir que la volonté excitée par la grâce conserve un plein pouvoir d'y consentir ou de n'y pas consentir, d'en suivre les mouvements ou d'y résister. Quoi de plus clair là-dessus que ce passage, qu'on peut regarder comme l'abrégé de tous les écrits de saint Augustin contre les ennemis, tant de la grâce que du libre ar-

<sup>1</sup> Lib. 2, de Lib. Arbit. cap. 1. - 2 Lib. 2, contra Jovin. cap. 2.

150

bitre . . » Il faut attribuer à Dieu nos bonnes volontés; non pas seulement parce qu'elles proviennent du libre arbitre, mais parce que Dieu agit surnaturellement en nous, afin que nous voulions et que nous croyions, soit au dehors par la parole évangélique, soit au dedans où il n'est au pouvoir de personne qu'il lui vienne telle ou telle chose à l'esprit : mais il est au pouvoir de la propre volonté, de consentir, ou de ne pas consentir. Lors donc que Dieu agit ainsi avec l'âme raisonnable. asin qu'elle croie en lui; car elle ne sauroit croire par tout son libre arbitre, s'il n'est point de voix ou d'inspiration à laquelle elle croie; Dieu alors opère dans l'homme le bon vouloir même : et en toutes choses sa miséricorde nous prévient; mais comme je l'ai déjà dit, il appartient à la propre volonté de donner son consentement à l'inspiration de Dieu, ou de l'y refuser. »

On sait que Jansénius ne laisse pas de répondre à cette objection sans réplique : mais quelle réponse? réponse honteuse par son origine seule, par son premier auteur. Martin Chemnitz, dont Jansénius l'a empruntée, sans craindre de partager l'infamie de ce blasphémateur protestant du saint concile de Trente, qui d'après le passage en question, définit que l'homme peut résister à la grâce prévenante. Réponse imbécille, et dont il ose imputer l'imbécillité à saint Augustin. Tout ce que ce Père nous apprend par ce passage, disent 2 en commun le janséniste et le luthérien, c'est que consentir et refuser son consentement, croire et ne pas croire, vouloir et ne vouloir pas, sont des fonctions de la volonté; au lieu que la perception appartient à l'entendement : comme si l'on pouvoit, sans imbécillité, imaginer que personne, à moins qu'il ne fût hors de sens, rapportat le vouloir à l'entendement, et la perception à la volonté. Ainsi le héraut de saint Augustin fait-il raisonner cet incomparable docteur, qu'il rend méprisable, qu'il défigure et corrompt en mille autres manières.

Il en tronque tous les passages, il supprime ce qui précède ou qui suit un texte qui ne pouvoit être entendu qu'au moyen

<sup>1</sup> De Spir. et Litt. cap. 33. - 2 Chemnitz, ap. Staplet, 2, 1. 4. Jans, lib. 2, de Grat. Christi, c. 34.

volontés; non e arbitre, mais afin que nous par la parole pir de personne mais il est au de ne pas conte raisonnable, re par tout son tion à laquelle e bon vouloir prévient; mais pre volonté de la ou de l'y re-

re à cette obonse honteuse Martin Chemre de partager int concile de que l'honime écille, et dont out ce que ce mmun le januser son cone vouloir pas, la perception oit, sans ime fût hors de perception à t-il raisonner e, qu'il défi-

qui précède qu'au moyen

. Jans, lib. 2, de

de ces accompagnements, et qui, par leur suppression, prend un sens tout contraire à celui de l'auteur. Il donne quelquesois les objections pour les réponses, et les assertions pour les objections. Il porte la fourbe, ou la bévue, jusqu'à donner pour étaie à ses opinions, les passages mêmes qui les battent en ruine. Ainsi choisit-il, pour le premier fondement de son systême, le trait du troisième livre du libre arbitre, où saint Augustin prononce expressément que notre liberté, par la prescience divine, est plutôt établie que détruite :. La raison du saint docteur, dans le style de son temps, est que la prescience n'empêche pas que la volonté ne soit volonté, c'est-àdire, que la liberté ne soit liberté, ou que la volonté ne soit une puissance libre de toute nécessité. Jansénius convient luimême que le saint l'entend d'ordinaire ainsi, contre les manichéens. Le terme de volonté se prend même ici, dans un sens plus étroit encore, pour un acte libre de toute nécessité; puisqu'il s'agit, comme il est clair par le contexte, de la volonté telle qu'elle étoit dans le premier homme, qui, de l'aveu de Jansénius 2, n'a pu se rendre coupable sans être exempt de nécessité. Mais sur la simple équivoque du mot, volonté, qui peut se prendre, ou pour la faculté de vouloir, ou pour les actes particuliers de cette faculté, le novateur brouille tout ; et dans cette confusion, il établit son système, à la faveur de dix parenthèses, qui dans le passage cité du saint docteur, confondent autant de sois l'acte particulier de la volonté avec la faculté de vouloir. Manœuvre si tortueuse, qu'on n'en a guère pu présenter ici que le premier sil, au moyen duquel toutesois chacun peut en trouver le développement parfait dans la confrontation des monuments que nous avons indiqués. Du reste, en voilà bien assez pour faire sentir à toute âme droite l'énorme distance de la doctrine de l'Augustin d'Ypres à celle du véritable Augustin, sans qu'un titre, si manifestement usurpé, puisse désormais faire prendre le change.

Qu'il se chamarre tant qu'il lui plaira des dépouilles qu'il a ravies; qu'il les répande avec toute la profusion du brigandage;

<sup>1</sup> Aug. l. 111, de Lib. Arb. c. 2, 3, 4. — I Jans. l. 1v, de statu nat. laps. e. 21, et l. vi, de Grat. Christi, cap. 5.

qu'il fasse plus d'estime du nombre des textes, que de leur poids et de leur convenance, ou de leur cohérence; que pour épouvanter par la multitude, il entasse avec les citations qui paroissent le servir, celles qui lui sont parfaitement inutiles, et qu'il répête un même passage cent soixante-dix fois bien comptées : on ne verra dans ce manége que l'embarras d'un général qui n'étant pas en force, fait prendre les armes aux goujats et aux valets de l'armée, ordonne des évolutions fréquentes; et, avec peu de monde, présente une armée formidable en apparence. pour faire prendre la fuite aux ennemis qu'il ne se croit point en état de combattre. Si toutefois ils en viennent aux mains, il s'échappe par mille faux-fuyants, avec menace de revenir à la charge, sans jamais tenir parole. Ainsi Jansénius, pressé par un argument vigoureux, rompt tout à coup le propos, met une autre matière en avant, et renvoie à attendre, à un autre endroit de son ouvrage, la solution qu'il promet, sans jamais plus se souvenir de sa promesse, ni de son honneur. Voilà quelque partie; car qui pourroit tout relever? voilà la moindre partie des artifices du disciple prétendu de saint Augustin. Sontce là les procédés d'un interprète sincère et religieux des Pères de l'Eglise?

Non, non, l'Augustin d'Ypres ne fut point calqué sur celui d'Hyppone; mais sur les travestissements qu'en ont faits Luther et Calvin, sur le serf arbitre de Luther, et sur la diatribe sacrilége de Calvin contre le saint concile de Trente. Le semi-calvinisme a trop l'air de famille, pour qu'il puisse renier ses pères, Jansénius en mille endroits, et spécialement dans le chapitre sixième de son sixième livre sur la grâce de Jésus-Christ, pose pour son dogme capital, d'où dérivent en effet tous les autres, que la liberté requise par les divines Ecritures pour les actions, soit bonnes, soit mauvaises, et contre laquelle il s'est élevé tant d'hérétiques dans l'Eglise, n'est rien autre chose que ce qui est vraiment volontaire; d'où il conclut qu'elle subsiste avec la nécessité qui porte la volonté à une scule chose, et qu'elle n'est détruite que par la coaction, ou la violence faite à la volonté même et aux actes qu'elle produit. Et comme ce genre de contrainte est impossible, il soutient qu'il n'est aucun acte de la volonté qui ne soit libre; que l'amour qu'ont pour Dieu for do ajo ses da vio en tai

le

CO

lib vé ce la i la l

pro

pr

ma de sei qu tra

> d qu ec

vi

d

gustin. Sont-

ux des Pères

ué sur celui faits Luther atribe sacri-Le semi-cale renier ses dans le chasus-Christ, ffet tous les res pour les uelle il s'est e chose que elle subsiste e, et qu'elle ite à la voe ce genre aucun acte pour Dieu

(An 1642.) les saints dans le ciel, et celui que Dieu a pour lui-même, sont compatibles avec cette liberté. Quoi de plus clair et de plus formel? Cependant, pour faire évanouir jusqu'à l'ombre du doute, au sujet du sens d'expressions si dures et si étranges, nous ajouterons que les plus sûrs interprètes de l'Augustin novateur. ses disciples favoris, et les mieux initiés à ses mystères, Arnaud, dans son apologie des saints Pères, comme dans son Augustin victorieux 1, Arnaud et la foule de ses compilateurs soutiennent en mille écrits et de mille manières, que tout ce qui est volontaire est libre; que la nécessité d'inclination naturelle, ou qui provient de la concupiscence dominante, ne détruit point la liberté; qu'il suffit de l'exemption de contrainte, pour la liberté véritable, pour mériter le châtiment, ou la récompense; que ce n'est pas la nécessité simple ou volontaire, mais uniquement la nécessité de coaction, de contrainte et de violence qui blesse la liberté; que le péché proprement dit, est vraiment punissable dans l'homme qui le commet, et nécessaire d'une nécessité propre, effective et inévitable; que Dieu le punit justement, quoique l'homme soit obligé à le commettre par la tyrannie de sa convoitise, et que, sous cette tyrannie, il soit dans une impossibilité absolue de l'éviter.

Voyons si Luther et Calvin se sont exprimés d'une autre manière, si du moins ils ont jamais rien produit en ce genre de plus scandaleux foncièrement. C'est calomnier en eux le seus commun, autant que la doctrine, que de donner à croire qu'ils imposent à la volonté du pécheur une nécessité de contrainte et de violence proprement dite. Qu'on écoute Luiher lui-même dans son ouvrage favori, et le plus analogue à la violence de son naturel. Voici les propres termes de son livre d ser, intitulé le Serf arbitre 2: « Nous agissons nécessairement, oui, dis-je, nécessairement, mais non pas forcement; c'est-à-dire que l'homme dépourvu de l'esprit de Dieu fait le mal, non pas contre son vouloir et par violence, comme s'il y étoit entraîné par une corde qu'on lui auroit mise au cou, mais de son gré et de sa pleine volonté. Ce que nous appelons nécessité immuable,

<sup>1</sup> Arn. Apol. des SS. PP. 2 part. p. 18, 20, 24. S. Aug. Vict. 2. Conf. pag. 141. 174, 204, 222. - 2 Luther de Serv. Athitr. fol. 468.

ou

ave

le li

tion

la n

tion

libe

n'e

et c

del

clai

ma

de

pre pèc

Die

ser

tou

en

jou

car

ger

la

ďi

٧O

bl:

parce que sa volonté ne peut se changer et se tourner d'un autre côté. D'autre part, si Dieu opère en nous, notre volonté changée alors, et doucement inclinée par la volonté de Dieu, veut et agit de son gré, et non par une contrainte qui est incompatible avec sa nature: car si elle étoit contrainte elle ne seroit plus une volonté, mais plutôt une volonté, si l'on peut s'exprimer ainsi. »

Calvin ne s'en explique pas autrement. Si l'on oppose, dit-il i, la liberté à la coaction, je confesse et soutiens invinciblement que nous avons le libre arbitre, et je tiens pour hérétique quiconque pense autrement; si, dis-je, on le nomme libre, en ce
sens, qu'il ne soit pas contraint, ou tiré violemment par une
force extrinsèque, mais parce qu'il agit de son gré. On ne conclut
ras que nous avons le libre arbitre, dit-il encore dans le plus
réfléchi de ses ouvrages, de ce que nous ayons un pouvoir égal
pour faire et vouloir le mal ou le bien; mais seulement de ce
que nous sommes libres de coaction: liberté qui subsiste,
quoique nous soyons dépravés, asservis au péché, et que nous
ne puissions que pécher. L'homme est donc réputé jouir ainsi
du libre arbitre, non pas de ce qu'il ait le pouvoir de se déterminer avec une égale liberté au bien et au mal, mais de ce qu'il
fait le mal volontairement, et non forcément.

Les disciples de Luther et de Calvin, comme ceux de Jansénius, tiennent unanimement cette même doctrine. La paix est faite entre les catholiques et les luthériens, dit Bucer<sup>3</sup>, si la seule coaction est incompatible avec la liberté. Car ce que disent les catholiques, que l'homme a le libre arbitre, doit s'entendre d'une liberté exempte de coaction, et non pas de nécessité; ce que disent au contraire les luthériens, que l'homme n'a point de libre arbitre, doit s'entendre d'une liberté exempte de nécessité, et non pas de coaction. Sur quoi ne pouvonsnous pas dire à notre tour, et d'une manière absolue, et non pas simplement hypothétique: la paix est donc faite entre les jansénistes et les luthériens? Il suffit, pour justifier cette conséquence, de la seule annonce mise en ces termes à la tête d'un chapitre de Jansénius: Nécessité de coaction, et nécessité simple

<sup>\*</sup> Calv. de Lib. Arb. l. 2, p. 153. — \* Institut. l. 2, c. 2 et 6. — 3 Lib. de Corcord Doct.

ou volontaire; celle-là, et non pas celle-ci, est incompatible avec la liberté.

nté changée veut et agit patible avec lus une voner ainsi. » ose, dit-il . nciblement étique quilibre, en ce ent par une neconclut lans le plus ouvoir égal ment de ce i subsiste. et que nous jouir ainsi de se déterde ce qu'il

d'un autre

x de Jansé-La paix est cer 3, si la ce que di-, doit s'ens de néceshomme n'a lé exempte pouvonsue, et non le entre les cette cona tête d'un sité simple

Lib. de Cor-

Parmi les autres disciples des deux hérésiarques 3, l'un définit le libre arbitre, la faculté ou la puissance de vouloir sans coaction; et il accorde encore la paix à ceux qui conviennent que la nécessité, ou l'immutabilité qui ne provient pas de la coaction, mais de la nature et de la volonté, ne nuit en rien à la liberté. Un autre dit<sup>3</sup>, que le libre arbitre de l'homme corrompu n'est que la puissance naturelle de choisir, sans être contrainte, et que tout ce qui est exempt de coaction est libre. Théodore de Bèze, dans une sorte de catéchisme 4, se fait gloire d'enseigner clairement, que la liberté n'est pas détruite par la nécessité, mais uniquement par la coaction. Pour établir que la nécessité de pécher même n'ôte pas la liberté, du Moulin appelle en preuve tous les démons qui sont nécessairement mauvais5, et pèchent très-librement, comme n'y étant pas contraints; que Dieu nécessairement bon est souverainement libre. Nous pousserions à bout la patience du lecteur, si nous voulions citer tous les docteurs hérétiques qui tiennent le même langage. Mais à quoi bon tant de témoignages privés, puisque le calvinisme en corps a rendu synodiquement à Dordrecht le décret suivant<sup>6</sup>: La volonté de l'homme, par son essence, demeure toujours libre, lors même qu'elle est déterminée à une seule chose ; car la liberté n'est pas incompatible avec toute nécessité et tout genre de détermination. Elle est incompatible, à la vérité, avec la détermination de violence, c'est-à-dire, avec la nécessité de coaction: mais elle s'accorde parsaitement avec la nécessité d'infaillibilité; puisque Dieu hait nécessairement le péché, savoir par la nécessité de sa nature, ou de son immutabilité, et qu'il le hait néanmoins librement.

Ces citations, nonobstant notre brièveté, paroîtront encore bien longues à certains lecteurs: mais il importe aussi de mettre sous la main de quelques autres les différents traits de ressemblance, ou plutôt d'identité, qui contrent dans la liberté

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cap. 6, lib. vi, de Grat. Christi. — <sup>2</sup> Zachar. Ursin. quæst. 1, de Lib. Arb. — <sup>3</sup> Arnaud. Polan. c.lit. Genev. 1612, p. 33. — <sup>4</sup> Libell. Quæst. et Resp. Chr. pag. 680. — <sup>5</sup> Clyp. fidei, art. g. — <sup>6</sup> Syned. Dordrecht. edit. Hanovr. 1620, j. 706 et 707.

d'Ypres et celle de Wittemberg, ou de Genève. Pour servir ceuxci, sans être à charge à ceux-là, nous indiquerons seulement, cotante les principaux répertoires de l'Augustin plagiaire, les productions calviniennes de Jean Scharp, de Jérôme Zanch et de Pierre du Moulin.

Scharp, dans un traité assez court, intitulé, De l'état misérable de l'homme dans l'esclavage du péché, présente si complètement et si ponctuellement les opinions de Jansénius, ainsi que les passages de saint Augustin contournés pour leur servir d'appui, que si l'on ne savoit pas que ce traité a été mis au jour trente ans avant l'Augustinus, on croiroit qu'il en est l'abrégé. Le nouvel Augustin suit encore plus servilement le calviniste Zanch, qui semble avoir eu sa prédilection entre tous ces docteurs de l'hérésie, si toutefois le plagiaire peut jamais se réputer ami de l'auteur. Il le suit pas à pas, il s'en approprie toutes les découvertes. Il en emprunte, ou en dérobe, non pas seulement les opinions, mais les tours de phrase, et le plus souvent les expressions mêmes. Que ceux qui en douteroient, confrontent le sixième chapitre du premier livre des traités théologiques de Zanch, avec les chapitres cinquième, sixième et dix-septième, du sixième livre de Jansénius sur la grâce de Jésus-Christ, après quoi j'en appelle à leur probité; qu'ils répondent : combien de fois auront-ils trouvé dans l'un et dans l'autre, ou plutât n'ont-ils pas presque toujours trouvé dans l'un et l'autre indistinctement, les mêmes choses revêtues des mêmes expressions? Le livre de du Moulin sur la grâce et le libre arbitre, mis au jour assez peu d'années avant le jansénisme, ne parut pas seulement un abrégé de l'Augustinus; mais il fut pris en effet pour tel par quelques partisans, non pas les moins habiles de Jansénius. Et qui ne s'y fût mépris? On en peut faire l'épreuve en parcourant simplement les sommaires. La liberté compatible avec la nécessité simple, la nécessité de pécher sans excuse pour le pécheur, l'impossibilité de remplir les préceptes, la ridiculité de la grâce suffisante, l'efficacité de toute grâce médicinale, la restriction mise à la charité du Rédempteur, et à la volonté de Dieu pour le salut des hommes, le parallèle de la doctrine commune avec le semi-péla a misme; tous les articles enfin, ainsi que les raisonnements : as autorités

qi da e l'état misésente si comisénius , ainsi ar lem servir a été mis au qu'il en est ervilement le on entre tous eut jamais se roprie to tes on pas seuleplus souvent ent, confronthéologiques lix-septième, ésus-Christ, ndent : coms l'autre, ou 'un et l'autre êmes expresibre arbitre, ne, ne parut il fut pris en oins habiles eut faire l'é-. La liberté pécher sans es préceptes, toute grâce édempteur, es, le paralmisme; tous

s autorités

(An 1642.) sur lesquels on les appuie, paroîtront si semblables dans ces deux ouvrages, qu'on jugera forcément que l'un est un pur larronnage de l'autre; et comme le calviniste est venu le premier, on conclura, sans hésiter, que le janséniste est le larron.

Ce n'est point assez pour Jansénius de puiser le fond de sa doctrine dans la source infecte des hérésiarques : il leur dérobe de même les raisons, ou les raisonnements, et les citations par où il s'efforce de lui donner une apparence de vérité. Par exemple, il prouve que la seule coaction détruit le libre arbitre par la raison que la nécessité simple est jointe à la liberté en Dieu. dans les anges et les bienheureux, et dans les démons mêmes :. Outre ce qu'on a déjà vu de semblable dans les textes rapportés de plusieurs sectaires, Chamier, avant Jansénius, avoit raisonné ainsi 2 : Le libre arbitre de Dieu, des anges, des diables, des bienheureux et des damnés, est véritablement libre; or, il n'est pas exempt de la nécessité intérieure : donc le libre arbitre n'est pas toujours exempt de cette nécessité. Calvin, avant Chamier, avoit dit 3: Si la nécessité où est Dieu de faire le bien, n'empêche pas que sa volonté ne soit libre dans ses opérations; si le diable, qui ne peut que faire le mal, pèche néanmoins librement; qui est-ce qui dira que l'homme n'est pas libre, parce qu'il est dans la nécessité de pécher? Wiclef avant Jansénius, Chamier et Calvin, avoit soutenu que les anges ont la liberté, quoiqu'ils soient entraînés par une nécessité invincible à faire ce qu'ils font; et que Dieu est libre dans tout ce qu'il fait, jusque dans la production du Verbe et du Saint-Esprit, quoiqu'il les produise par une absolue nécessité 3.

D'une pareille notion de la liberté, il s'ensuit clairement que l'homme ne peut pas accomplir les préceptes et s'abstenir du péché; que Dieu lui commande des choses impossibles, ou le réduit à la nécessité de pécher, et que Dieu, par conséquent, ne donne pas à tous les hommes les grâces nécessaires pour éviter le péché et l'enfer; qu'il ne veut pas le salut de tous les homnies; qu'il n'est pas mort pour tous les hommes, mais seu-

<sup>4</sup> Jans 1. 41, de Gratia Christi, c. 6 et 8. - 2 Cham. t. 111, l. 2, c. 4 .- 3 lestitut. 1. 2, c. 3, n. 5. -- 4 Wielef. apud Vald. 1. 1, c. 22.

br

ma

tex

Di

et tin

sin

mê

des

mo pri

et i

no

res saiı

libi

que

phi

Jan

et l

not

tru

tou

por

cep

nou

de m

lement pour ceux qui se sauvent en effet, ou pour les seuls prédestinés: et par une dernière conséquence liée aux précédentes. comme un anneau à la chaîne dont il fait partie, il s'ensuivroit que Dieu, par une conduite barbare, n'auroit créé le très-grand nombre des hommes que pour les perdre à jamais d'une manière inévitable. Blasphème dont l'horreur s'est fait sentir à Jansénius et à Calvin, qui, toujours unis d'intérêts, cherchent en commun à le pallier; et voici, avec le secret des deux sectes, leur réponse commune à cette difficulté, ou plutôt leur commune audace à trancher, pour toute solution, cenœud gordien. Calvin dit sans façon, que le péché, pour être nécessaire, n'en est pas moins punissable; parce que l'impuissance où sont aujourd'hui les hommes de rien vouloir que le mal, ne provient pas de la création, mais de la corruption de notre nature, ou de ce qu'Adam s'est rangé de son plein gré sous la tyrannie de Satan 1. Et Chamier interprète de Calvin, venant à son appui, soutient qu'on ne sauroit conclure, de ce que le péché est nécessaire, qu'il ne soit plus péché; parce que nos péchés ne proviennent pas de la création, mais de la corruption causée par notre premier père 2. Le calviniste Zacharie des Ursins donne une ouverture particulière pour bien entendre le secret, tant de Jansénius que de Calvin. Ceux qui pêchent nécessairement, dit-il3, seroient à la vérité punis injustement, si cette nécessité de pécher n'avoit pas été contractée volontairement : mais les hommes ont contracté volontairement cette nécessité dans leurs premiers parents. Qu'on lise après cela les endroits où Jansénius dit et rebat en vingt manières, que la nécessité de pécher ne provient que de la détermination libre de la volonté d'Adam, et n'est rien autre chose en effet que la perpétuité et l'immutabilité de cette volonté première 4. Qu'on les rapproche encore des conceptions désespérantes de Calvin 5, trop diffuses et trop alembiquées pour trouver place ici, et l'on trouvera un accord parfait entre leurs idées, si éloignées du tour ordinaire de l'esprit humain, qu'on ne se persuadera jamais qu'elles soient venues à deux hommes, sans que l'un ait consulté, ou pillé l'autre.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Institut. l. 2, c. 5. — <sup>2</sup> Tom. III, l., 1, c. 2. — <sup>3</sup> Zach Urs. in Explic. Cat. edit. pag. 2, 156. — <sup>5</sup> Jans. de statu nat. laps. c. 24 et 26. — <sup>5</sup> De Lib. Arb. l. 4, p. 173.

Explic. Cat. Lib. Arb. l. 4,

soient ve-

llé l'autre.

(An 1642.) Il en est des citations, dans le nouvel Augustin, comme de ses principes et de ses raisonnements : tout y est de même fabrique; tout sort de l'atelier luthero-calvinien, et en porte la marque, pour ainsi dire, sur chacune de ses parties. Le fameux texte de saint Augustin, pris du cinquième livre de la Cité de Dieu, chapitre dixième, est également employé par Jansénius et par les disciples de Calvin, pour accréditer la célèbre distinction des deux nécessités, et l'accord luthérien de la nécessité simple avec la liberté 1. Jansénius et la calviniste Parée 2 emploient encore de concert, tant le vingt-deuxième chapitre de la Cité de Dieu, que le cent-cinquième de l'Enchiridion du même Père, asin de persuader que notre liberté, comme celle des bienheureux, peut subsister avec la nécessité. On pourroit montrer la même conformité dans les citations desaint Bernard principalement, de saint Hilaire, de saint Prosper, de saint Anselme, du Maître des sentences, ainsi que de saint Thomas et de saint Bonaventure. Car à quoi ne s'accrochent point les novateurs, malgré le mépris qu'ils témoignent pour tout ce qui ressent l'école? Et de quel front, disons-le en passant, invoquer saint Thomas en particulier, lui qui dit en termes exprès, du libre arbitre supposé déterminé dans son choix par la nécessitté, quoique sans violence: Cette opinion est hérétique, et nonseulement contraire à la foi, mais à tous les principes de la philosophie morale 3.

Nous pourrions encore mettre en parallèle les réponses de Jansénius aux objections des catholiques, avec celles de Luther et de Calvin. Mais quoiqu'elles se réduisent à peu près les unes et les autres à donner pour le libre arbitre, la faculté même de notre âme qu'on nomme volonté, laquelle n'étant point détruite par le péché, et conservant sa flexibilité naturelle, peut toujours changer, et pourra s'incliner au bien quand elle sera pourvue des secours qui lui sont nécessaires pour le vouloir; cependant nous trancherons court sur ce mystère du parti, et nous n'en relèverons que ce qu'en dit Luther, qui l'adopte en le persifflant. Quoique cette espèce de libre arbitre, dit-il 4,

Lambert. Danæus Isag. Christi, part. v, c. 35. David Paræns, lib. 3, de Grat. et Lib. Arb. c. 3. - 2 Paræus, ibid. p. 423. - 3 S. Thomas, Quæstion. 6, de malo, art. unic. - 4 Lut. de Serv. Arb.

seroit mieux nommée variable, ou versatile, que libre; accordons par abus que cette instabilité fasse la liberté. Cela étant, la volonté de l'homme ne fait plus que les fonctions d'une bête de charge: si Dieu la monte, elle veut et va où Dieu veut; et si c'est Satan, elle va où veut Satan. On voit que Jansénius et Luther se rencontrent jusque dans l'allégorie. Le mulet de Luther, et la balance de Jansénius, avec ses poids numerotés de grâce et de contribusence, sont des emblêmes différents; mais le sens en est te nature.

Il resteroit encore à montrer dans les monuments hérétiques. les sarcasmes et les injures que Jansénius vomit dans chacun de ses livres contre les théologiens et les philosophes catholiques, contre la théologie même et la philosophie. Mais chacun peut satisfaire sa curiosité à co sujet, en ouvrant au hasard les libelles innombrables et parfaitement semblables des deux partis. L'injure même que Jansénius rebat avec le plus de complaisance, la note qu'il s'efforce le plus d'imprimer à la notion commune du libre arbitre, qu'il nomme aristotélique et prosane; on la retrouvera dans la plupart des écrits de Luther. de Mélancthon, de Calvin et de leurs nombreux copistes. La qualification de profane ne le satisfaisant point encore, il la qualisie de pélagienne, et la dit même plus pernicieuse en différents points que le pélagianisme. Ainsi le synode calvinien de Dordrecht avoit-il prononcé que les papistes tenoient les erreurs de Pélage, quoiqu'ils les rejetassent de bouche, et Mélancthon. après Calvin, avoitécrit que la théologie des scholastiques étoit en cela plus impure que celle des pélagiens 2. Jansénius a inséré dans ses livres de l'hérésie pélagienne, un parallèle de l'opinion des théologiens modernes avec celle des semi-pélagiens; et dans le troisième livre de Calvin sur le libre arbitre, on trouve le parallèle de la doctrine de Trente avec celle de Pélage; et Pierre Martyr a fait le parallèle des pélagiens et des papistes, sous le titre de Confrontation de nos adversaires avec les pélagiens 3 : et le parallèle dont Jansénius se prétend l'auteur, est tellement tissu de phrases et de traits entiers de Martyr, de

to

ta

dil

sei

do

sel

pr

si

de

CO

inc

cet

<sup>2</sup> Syn. Dordrecht. p. 728. - 2 . incht. Apol. Luth. Calv. de Lib. Arb. 1.3, p. 188. - 3 Petr. Mart. loc. comm. . de Lib. arb.

(An 1642.)

bre; accor-Cela étant, la s d'une bête ieu veut; et Jansénius et e mulet de s numerotés

s différents;

s hérétiques, dans chacun phes catho-Mais chacun u hasard les es des deux c le plus de nprimer à la ristotélique et ts de Luther, copistes. La ore, il la quause en diffécalvinien de nt les erreurs Mélancthon, astiques étoit nius a inséré de l'opinion élagiens; et e, on trouve e Pélage; et les papistes, avec les pél'auteur, est Martyr, de

Lib. Arb. 1. 3,

Calvin, de tous ces hérétiques outrageux, que si l'on y remettoit les noms de papistes, de trentains, de sorbonistes et de quelques autres catholiques, à la lace des noms de scholastiques et de théologiens modernes, il n'y resteroit plus rien qui

Que penser enfin du génie créateur de Jansénius, si la découverte dont il s'enorgueillissoit le plus, si le grand pivot sur quoi porte son système, comme le ciel sur les épaules d'Atlas, c'est-à-dire, la distinction, prétendue nouvelle, entre la grâce de la nature saine et la grâce de la nature corrompue; et pour lâcher ensin les mots sacramentaux, si la reproduction tant vantée de l'adjutorium quo et de l'adjutorium sine quo non que le nouvel Augustin nous répète jusqu'à soixante-dix fois (on a eu la patience de les compter), n'est cependant, comme tout ce qu'on a déjà vu de ses productions, qu'un épouvantail usé, qu'une vieille et gothique machine de la fabrique des derniers hérésiarques? L'oracle de Genève, avant celui d'Ypres, avoit consigné dans ses écrits, que les Pères de Trente s'égarent incroyablement, en ce qu'ils n'observent aucune différence entre la grâce de la régénération qui subvient présentement à notre misère, et la première grâce qui avoit été donnée à Adam; et le vice de cet écart, suivant lui, comme selon Jansénius, consistoit à croire que la volonté, sous l'impression de la grâce du second état, peut à son choix, ou héir à cette grâce, ou y résister. Dans quelle balourdise le bel appât de la gloire n'a-t-il donc pas induit l'habile Jansénius! et que la vanité tient de près à la sottise! Ici Jansénius est si jaloux de la gloire de l'invention, qu'au chapitre de sa prétendue découverte il met en titre : Différence entre la grâce de la nature saine et de la nature médicinale, absolument inconnue aux modernes. Qu'à la bonne heure Calvin ait écrit que de son temps cette opinion étoit nouvelle, ou qu'elle étoit inconnue depuis plusieurs siècles : il le pouvoit sans ridicule, en des conjonctures où l'on n'avoit point encore approfondi cette matière. Mais quand Jansénius écrivoit, cette opinion couroit les rues, applaudie par tous les calvinistes et les luthé-

<sup>1</sup> Calvin. Antidot. Conc. Trid. p. 278. Calv. Institut. 1. 2, c. 3, n. 10.

riens, baffouée au contraire par tous les catholiques. Et l'inventeur prétendu fait passer gauchement jusque dans les titres de son livre, l'affiche même de l'invention calvinienne, en y changeant à peine quelques syllabes; sans réflécher d'ailleurs combien l'air seul de la nouveauté étoit défavorable à un ouvrage de la nature du sien. Ainsi Jansénius trébuche-t-il à tout pas, en marchant de trop près sur ceux de Calvin; en s'appropriant avec avidité, non-seulement les opinions de cet hérésiarque et ce qui peut les faire valoir, mais ce qui ne peut

que diffamer les siennes propres.

La rare découverte de l'adjutorium quo et de l'adjutorium sine quo non, se trouve encore employée, pour le même usage et de la même manière, dans les écrits de Calvin, et dans les productions puînées de Jansénius. Il est dans Augustin, dit l'hérésiarque, une distinction qui sert merveilleusement à expliquer la chose, c'est-à-dire, la différence de la grâce du premier état d'avec la grâce du second. La voici : Autre est le secours sans quoi la chose ne se fait point, et autre le secours par lequel se fait la chose : Aliud est adjutorium sine quo aliquid non fit, et aliud adjutorium quo aliquid fit. Ne poussons pas plus loin: il sussit d'un trait marqué, pour consondre le plagiaire qui se glorifie d'être l'inventeur. Ceux qui auront la curiosité d'approfondir davantage, trouveront dans les développements de Calvin et ceux de Jansénius, le fond de la doctrine, et les teintes même du style, si exactement les mêmes, que si Jansénius pouvoit disputer l'aînesse à Calvin, on ne sauroit auquel des deux imputer le plagiat.

Autre manœuvre, commune à Jansénius et à Calvin: ce que Jansénius répète cent soixante-dix fois, et Calvin, un peu moins verbiageur, vingt fois; tous les deux, comme d'après saint Augustin, qui cependant n'a mis qu'une seule fois en œuvre l'adjutorium quo, et l'adjutorium sine quo non, savoir dans le douzième chapitre de son livre de la Correction et de la Grace; l'hérésiarque et son copiste de concert en font un usage, et lui donnent un sens tout contraire à celui du saint docteur. Ils soutiennent que le secours sine quo non, c'est-à-

dire fère la g qui, Aug de F qu'o au p lequ paro deux On y sévéi la pe sévéi cole. pliqu const ce ne lui-m doien parole conse qu'ils rance cun a quesi l'on n' passag nom d la pru

1 Aug. Grat. cap

ne fut

centair

livre d

Calv. de Lib. Arb. sub fin. pag. 203 et 204.

d'inventitres de ne, en y d'ailleurs à un ouche-t-il à ialvin; en ons de cet ui ne peut

djutorium ême usage et dans les gustin, dit usement à a grâce du lutre est le le secours n sine quo . Ne pousconfondre qui auront lans les défond de la tement les e à Calvin,

Calvin: ce vin, un peu me d'après eule fois en non, savoir ection et de en font un lui du saint on, c'est-à-

dire, la grâce sans laquelle on ne peut rien faire, ne difsère point de la grâce pélagienne; et que le secours quo, ou la grâce par laquelle se fait le bien, est la grâce catholique. qui, suivant eux, fait nécessairement le bien dans nous. Saint Augustin, tout au contraire, dit que la grâce, dans la bouche de Pélage, n'étoit qu'un secours pour faire plus facilement ce qu'on pouvoit absolument faire par le libre arbitre; et tout au plus une lumière, qui montroit la route où nous pouvions marcher par les forces du libre arbitre 1. Quant au secours par lequel se fait la chose, quo aliquid fit, il suffira, pour faire disparoître toute la difficulté, de lire le chapitre entier, que ces deux frauduleux interprètes n'ont pas tronqué sans dessein 2. On v verra qu'il s'agit uniquement et précisément de la persévérance finale, non pas même de la cause qui opère en nous la persévérance, mais de la persévérance en soi, ou de la persévérance formelle, pour me servir du langage précis de l'école. La comparaison de la béatitude que le saint docteur applique à ce sujet, laquelle étant communiquée à l'homme, le constitue par-là même heureux, ne laisse point de doute que ce ne soit là sa pensée. Il s'interprète encore plus clairement lui-même, en répondant aux prêtres de Marseille, qui entendoient, ou feignoient d'entendre, comme les jansénistes, les paroles du saint docteur, d'une grâce actuelle qui rendît le consentement nécessaire. « Ils pensent bien peu, dit-il3, à ce qu'ils nous objectent, puisque nous parlons de cette persévérance par laquelle on persévère jusqu'à la fin, et que n'a aucun autre que celui qui a persévéré jusqu'à la fin, en sorte que si elle a été donnée, on a persévéré jusqu'à la fin, et que si l'on n'a pas persévéré jusqu'à la fin, elle n'a pas été donnée : » passage qui a causé tant d'effroi à l'artificieux usurpateur du nom de saint Augustin, qu'il n'en a pas touché une syllabe. Et la prudence, si l'on peut louer celle des enfants de ténèbres, ne fut jamais plus louable : car si l'on inséroit ce texte dans les centaines de pages, où Jansénius dissèque le trait fameux du livre de la Correction et de la Grace, il ne resteroit plus rien

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aug. de Hæres. hær. 88. de Grat. Christi, c. 29. — <sup>2</sup> Libri de Corrept. et Grat. cap. 12. — <sup>3</sup> Lib. de Dono Persev. cap. 6.

des ténèbres qu'il prend à tâche d'accumuler sur les principes constants de saint Augustin.

fai

sc

bi

m

ac

sai

ma ma

les

COI

ma

gu

me

à lı

l'av

seu

sur

noi

nor

par

sup

mai fon

qui

pre

plu les

sièc labe

que vier

pec

Mais comme il cherchoit moins à expliquer le sentiment de ce docteur lumineux, qu'à faire passer à la faveur de ce nom vénéré ses propres erreurs, il a choisi pour leur servir de base un passage conçu en termes extraordinaires, comptant qu'à ce moyen il persuaderoit facilement aux simples qu'il s'y agissoit de la grâce actuelle, et ce point une fois admis, qu'on ne pourroit plus nier que la grâce actuelle n'operât nécessairement son effet. Fourherie palpable, puisque dans la distinction qu'exprime ce passage, il ne s'agit nullement de la grâce que nioient les pélagiens, et que Jansénius assure lui-même n'avoir été enseignée clairement par saint Augustin, que sur la fin de sa vie . Maladresse et contradiction palpables encore, puisque cette seule distinction, selon le même Jansénius, est le fil qui peut seul guider dans le labyrinthe des écrits de saint Augustin; la clef sans laquelle on n'y fait que tâtonner, comme un aveugle en plein midi, et que le saint docteur, selon Jansénius encore, l'a néanmoins tenue cachée durant les vingt années entières qu'il a combattu les pélagiens. Tant il est rare, dans un enchaînement d'impostures, de ne pas se trahir par quelque endroit!

Le novateur plagiaire des hérésiarques est donc aussi maladroit qu'ardent à compiler sans discernement leurs productions empoisonnées. Tout ce qui s'éloigne dans son livre, où il fait gloire surtout d'être neuf; tout ce qu'il y a d'attrayant pour les esprits légers, et de dégoûtant pour les esprits solides et sains; tout ce qu'y admirent ses schismatiques prôneurs, et que ses censeurs catholiques y anathématisent; tout ce qui excite ensin tant d'enthousiasme et tant d'horreur n'y est qu'un fonds d'autrui, qui figure en propre. Qui veut donc savoir rombien de plagiats et de larronnages a commis Jansénius; il faut qu'il sache aussi, combien il est dans son livre d'assertions capitales, ou de quelque importance; combien il emploie d'arguments plus spécieux pour les établir; combien il

<sup>1</sup> Jans. de Grat. prim. Hom. c. 17.

(An 1642.)

es principes
e sentiment
eveur de ce
leur servir
s, comptant

oles qu'il s'y dmis, qu'on t nécessaire-

s la distinc-: de la grâce re lui-même

tin , que sur bles encore,

insénius, est crits de saint iner, comme

, selon Jannt les vingt

nt il est rare, se trahir par

nc aussi maeurs producson livre, où
igne du sena d'attrayant
sprits solides
prôneurs, et
; tout ce qui
n'y est qu'un
donc savoir
Jansénius; il
livre d'asserlbien il em-

; combien il

fait de réponses illusoires à ses contradicteurs; de combien de sarcasmes, d'injures, de reproches outrageants il charge les scholastiques, ou tous les théologiens catholiques; enfin combien il emploie de témoignages des Pères, de saint Augustin même, de saint Augustin surtout; et de témoignages mutilés, accumulés sans nombre et sans choix, à l'effet seulement d'éblouir ou d'effrayer, tirés au hasard, pris à contre-sens, maniés sans adresse quand il est sans guide, quand il n'a pas quelque maître d'école de Genève ou d'Augsbourg pour lui mener la main. Qu'il se vante après cela, autant que la jactance a d'attraits pour lui, d'avoir lu dix fois saint Augustin, et trente fois les ouvrages de ce père contre l'hérésie de Pélage; nous ne le contredisons pas : il peut les avoir lus plus souvent encore, mais par pièces et par lambeaux, déchiquetés, torturés, désigurés, absolument dénaturés, comme ils le sont dans les commentaires de Wiclef, de Jean Hus, de Luther et de Calvin.

Quel que soit le relevé fait ici des vols du faux Augustin, qu'on n'imagine pas cependant qu'il n'y en ait point d'autres à lui reprocher. Qu'on se rappelle au contraire, que nous ne l'avons recherché, comme nous l'avions promis, que sur un seul point de sa doctrine, qui porte, à la vérité, tout entière sur ce point fondamental. Mais sur ce point seul encore, nous n'avons relevé que les principaux plagiats; d'où l'on peut juger de ceux qui se trouvent dans l'ouvrage entier : vols innombrables, vols souverainement honteux, non-seulement par la nature de ce brigandage, qui marque une incapacité superbe, ou du moins un orgueil plus grand que la capacité, mais beaucoup plus encore par la nature des cheses qui en font ici l'objet. Quoi de plus honteux en effet pour un écrivain qui se prétend catholique, que de tirer toutes ses opinions, et presque toutes ses pensées, des prédicants soulevés avec le plus de fureur contre l'Eglise, des hérésiarques et des impies les plus odieux du dernier âge, des hérétiques de tous les siècles, du magasin général de l'hérésie, pour ainsi parler, du laboratoire infernal et de l'atelier de Satan? Peut-il rien sortir que de contagieux de cette infecte source? Oui, nous en conviendrons, ce prodige est absolument possible : quelque suspecte que soit une doctrine formée de pareils éléments,

cependant, tout ce que les hérétiques écrivent n'étant pas toujours hérétique, le livre de Jansénius ne seroit pas convaincu d'hérésie, précisément pour avoir été puisé dans ceux de Luther et de Calvin: il faut encore pour cela, que les erreurs et la substance même de l'hérésie des uns aient été transfuses, pour ainsi dire, dans l'autre. Mais pour se convaincre qu'il en est ainsi, faut-il autre chose que le témoignage des sectaires, qui ont tant de fois offert la paix aux catholiques, sous la seule condition de leur passer le principe fondamental du système de Jansénius; qui réduisent là tout l'objet de leur différend avec nous, touchant la grâce et la liberté; qui reconnoissent que tous les anathèmes de Trente tombent à plomb

ét

lo

di

D

éc

ni

h

sur ce pivot du jansénisme et du calvinisme?

On pourroit alléguer encore les réclamations des écoles catholiques, des conciles postérieurs à celui de Trente, des souverains pontifes, des évêques et du corps épiscopal, le suffrage unanime des pasteurs et des docteurs, qui, à la naissance des nouvelles opinions, y ont reconnu, avec la doctrine réchauffée des derniers hérétiques, les erreurs foudroyées par le dernier concile œucuménique. Mais tenons-nous-en à des autorités d'un tout autre poids, pour ceux que nous avons à convaincre, ou à confondre, Qu'ils écoutent donc le ministre calviniste, Samuel Desmarais, dans sa préface du catéchisme des jansénistes, qu'il a goûté au point d'en faire une traduction latine. Il assure en premier lieu, que Jansénius a fortement vengé la cause de Baïus, autrescis très-savant professeur de théologie à Louvain, et peu éloigné du royaume des cieux. Il dit ensuite que ces controverses touchant la grâce importent souverainement au triomphe de la vérité, et à la ruine prochaine du siège de l'antechrist. Car l'autorité du pape même, ajoute-t-il en preuve, est insensiblement affoiblie, non-seulement par tout ce qu'ont écrit et fait le docteur Arnaud de Sorbonne et ses partisans, mais par les controverses mêmes sur la grâce, où les partisans de Paul et d'Augustin désendent et soutiennent plusieurs propositions, qu'ont censurées Pie V, Grégoire XIII et Urbain VIII. L'autorité même du concilia-

<sup>1</sup> Catech. Jansenianorum Groning. edit. 1651.

n'étant pas it pas condans ceux que les erıt été transconvaincre oignage des atholiques, ondamental jet de leur qui reconnt à plomb

des écoles rente, des pal, le sufa naissance octrine réiroyées par us-en à des ous avons à le ministre catéchisme ine traduca fortement ofesseur de es cieux. Il e importent ruine proape même, , non-seu-Arnaud de mêmes sur éfend**e**nt et ćes Pie V, u conciliabule de Trente, poursuit-il, est fort chancelante chez ces défenseurs de la grâce, non moins doctes qu'importuns aux jésuites. Car quoiqu'ils n'osent pas le contredire manifestement, et qu'ils tâchent même d'amollir ses canons, comme le nez d'une figure de cire, et d'en adoucir le sens; sitôt néanmoins qu'ils interrogent leurs consciences, elles attestent assez que cette doctrine de Paul et d'Augustin qu'ils défendent, ne peut sans la force du fer et des machines se plier aux décisions de ce concile, principalement à celles de la cinquième et de la sixième session. Et dans ce point capital de la controverse, ditil encore, qu'on ne perde rien de ces paroles, dans ce point capital de la controverse, les jansénistes tiennent véritablement ce qui s'enseigne dans les églises de Calvin, et ce qui a été défini dans le synode national de Dordrecht. D'où il conclut que toute la nation calvinienne doit des félicitations aux jansénistes, pour ces généreux efforts dans la cause de la grâce; mais qu'elle doit en même temps les inviter à pousser plus loin, à joindre apparemment le dogme des sacramentaires à celui de la grâce nécessitante. C'est pour tant de justes raisons, dit-il en finissant, que j'ai traduit, en faveur des peuples divers, ce sommaire de la doctrine de la grâce et des dogmes adjoints, avec la brièveté et la simplicité de l'original. Que peut-on dire de plus clair, sur l'accord parfait du jansénisme et du calvinisme en cette partie? Or la persuasion de Samuel Desmarais, est la persuasion générale des calvinistes qui crient par toute l'Europe, que les opinions condamnées dans leurs écrits par le concile de Trente, sont précisément celles que les jansénistes se sont appropriées, et n'ont que foiblement déguisées.

C'est donc en toute rigueur de justice, et nullement par injure, le ciel nous en préserve! que nous qualifions le jansénisme, de semi-calvinisme, ou même de calvinisme mutilé plutôt que mitigé, puisqu'il en conserve toute la dureté dans le dogme de la grâce et du libre arbitre, et que l'impiété sacramentaire en est uniquement retranchée. Dénomination bien humiliante sans doute; mais il est des vérités amères de leur nature, et qu'il n'en faut pas moins produire sans palliatifs.

quand leur amertume scule peut les rendre salutaires.

Si jamais il fut une chose qu'il fallût appeler par son nom. n'est-ce pas la secte qui veut, malgré l'Eglise, faire partie de l'Eglise; qui, par ses déguisements et ses manœuvres, a toujours su parer à la séparation extérieure et visible, et qui toujours confon' le parmi les fidèles, ne laisse point de préservatifs aux simples contre la séduction? Encore une fois, si ces vérités sont dares, elles sont encore plus nécessaires. Peu de personnes ont le courage de les présenter : c'est une raison de plus à ceux qui prennent moins conseil du respect humain que de la charité chrétienne, pour ne pas les tenir captives par un silence funeste à ceux mêmes qu'il épargneroit. Nous aimons nos frères errants, tout en abhorrant leurs erreurs; mais nous n'aimons pas moins l'Eglise, et nous les aimons, comme elle les aime, en combattant leurs erreurs pour les en détacher, s'il est possible, ou du moins pour en préserver les fidèles ingénus, à qui le nom seul pourroit faire prendre le change.

DEPU

 $\mathbf{P}_{\mathsf{A}\mathsf{F}}$ Urb ni af tôt il fallu la pr mier de c cetie Les et l'o accu du s règle gran l'exe que faire versi caler fract et ils les a dire dam

> que étoit doct sidu

## e partie de res, a touet qui toude préserfois, si ces es. Peu de raison de et humain aptives par . Nous aieurs; mais

détacher,

fidèles in-

lange.

## LIVRE SOIXANTE-QUINZIÈME

de Westphalie en 1642, jusqu'au traité de Westphalie en 1648.

Par un ménagement, qui jamais ne fut moins mérité, le pape Urbain VIII, comme autrefois Pic V, ne fit d'abord, ni publier ni afficher sa bulle: mais, comme son prédécesseur aussi, bientôt il eut sujet de s'en repentir. Dès l'année suivante 1643, il en fallut venir à la publication solennelle de cette constitution, qui la première condamna le livre de Jansénius, et fournit le premier présage de tous les excès où se porteroient les partisans de ce novateur contre le saint Siège apostolique. Avant même cette publication, ce fut parmi eux un déchaînement universel. Les uns écrivoient que la bulle étoit obreptice, ou supposée; et l'on alloit jusqu'à montrer des lettres datées de Rome, qui accusoient un jésuite anglais d'y avoir acheté d'un secrétaire du saint office, et répandu en Flandre, comme une bulle en règle, une ébauche informe et rejetée par le pape. Mais leur grande preuve, pour la supposition, consistoit en ce que dans l'exemplaire de Rome la bulle étoit datée de l'an 1641, et que dans celui que le nonce de Cologne avoit été chargé de faire imprimer pour les Pays-Bas, elle étoit datée de 1642 : diversité qui ne provenoit, comme on l'a vu, que de celle des calendriers pour le commencement de l'année. Les autres réfractaires disoient la bulle subreptice, ou pleine de faussetés, et ils publièrent contre elle des notes qui alloient de pair avec les apostilles de Luther sur la bulle de Léon X. La plupart dirent enfin que, si la doctrine de l'évêque d'Ypres étoit condamnée par saint Pierre, elle étoit approuvée par saint Paul; que ce qu'on regardoit à Rome comme un livre scandaleux, étoit la quintessence de la doctrine, tant de l'apôtre que du docteur de la grâce; et que vingt-deux années de travail assidu ne s'étoient point employées vainement à faire passer dans

l'Augustin d'Ypres, le suc et la plus pure substance de l'Augustin d'Hyppone. Le schisme et la révolte ne pouvoient guère se déclarer d'une manière plus insolente. On se flatteit qu'à force de clameurs on feroit tomber la bulle comme on avoit éludé le décret qui l'avoit précédée; ou du moins que les défauts de forme, si hardiment rebattus, emporteroient le fond.

pai

pr

uĽ

dο

Pa

οù

ent

ch

voi

de

qu

cet

et .

On

au

sair cet

avo

et l

Ils

qu'

plu

suit

jusc

util

réjo

on

rec

des

SIOI

pap

Le parti cependant députa vers le souverain pontise, pour lui exposer les raisons qu'on opposoit à la publication de la bulle. Il se flattoit donc encore, quoiqu'insensément, de la faire révoquer; et par conséquent il ne la croyoit pas obreptice. On cacha soigneusement l'objet de la députation, et on la couvrit du prétexte de travailler à la conservation des priviléges de l'université. A ce moyen, on surprit au gouverneur et aux conseils de Flandre, aussi-bien qu'aux évêques, des lettres de créance, et des recommandations conçues dans les termes les plus honorables pour les députés. On fit même, en faveur de Jansénius et de son livre, une addition furtive à ces lettres, au moment d'y apposer le sceau des armes du Brabant. afin que les députés parussent avoués du gouvernement pour agir contre la bulle, tandis qu'ils ne l'étoient que pour traiter des priviléges de l'université : ce qui attira de Rome à ce conseil, des reproches auxquels il fut très-sensible. Aussi sit-il une verte réprimande au secrétaire qui avoit signé les lettres avec l'addition, et qui répondit n'avoir rien fait que par les ordres de l'archevêque de Malines. Le ressentiment de ce tribunal s'accrut par les reproches que lui fit le roi d'Espagne, et par les ordres que ce monarque donna au gouverneur d'informer contre les auteurs du faux. L'archevêque de Malines étoit un des plus répréhensibles, et il eut de vives inquiétudes; mais il n'est rien que le zèle de sec.e ne trouve moyen de justifier. Tout se calma insensiblement par le savoir faire du gouverneur, ami de l'archevêque, et favorable au parti. Le docteur Dupin, aussi-bien que l'historien des jansénistes, ignoroit, ou affec oit d ignorer cette intrigue, lorsqu'il avança que Sinnick et Paëpe furent députés à Rome par les états de Brabant, au sujet de la condamnation de Jansénius. Il est clair,

<sup>1</sup> Specimen Doctrin, Lov. cap. 1, pag. 86. - 2 Ibid.

par ce qu'on vient de lire, que l'université seule et quelques prélats eurent part à cette manœuvre; et il n'est pas moins visible que les ennemis de l'équivoque ne le sont pas toujours du mensonge.

Munis de leurs patentes furtives, les députés Jean Sinnick, docteur en théologie, Irlandais de naissance, et Corneille de Paëpe, docteur en droit canon, prirent leur route pour la France, où toutes leurs démarches furent également clandestines. Ils entrèrent à Paris dans un carrosse sermé; et pour donner le change sur le vrai motif de ce manége, ils feignirent qu'on leur vouloit jouer quelque mauvais tour, et même attenter à la vie de Sinnick. Le père Gerberon, dans l'histoire du parti, dit qu'aussitôt que les ennemis de saint Augustin eurent appris cette députation, ils firent tirer le portrait du député hibernois, et l'envoyèrent de toutes parts sur la route qu'il devoit tenir. On ne parle point de son collègue Paëpe, apparemment parce qu'étant mort dans le cours de cette négociation, il échappa au souvenir de l'historien quand il fabriqua son histoire : un peu plus de mémoire, ou de présence d'esprit, eût été nécessaire pour mentir avec succès. Tout ce qu'il y a de réel dans cette fiction, et ce qui fâcha fort les députés, c'est que le nonce de France instruit de leur marche, et des vues de cabale qu'ils avoient sur Paris, avoit gagé des mouches pour les observer, et les empêcher de se concerter avec les gens de leur faction. Ils couvrirent néanmoins leur marche avec tant d'adresse, qu'ils échappèrent à toute la vigilance du nonce, et passèrent plusieurs jours avec leurs amis de Paris. Ils en partirent ensuite, dans un carrosse encore fermé, mais qui ne le fut que jusqu'à trois lieues de cette ville. Là, soit qu'on connût mieux le prix du martyre, soit que le jeu eût duré autant qu'il étoit utile, l'hibernois consentit à ouvrir les portières, et Paëpe se réjouit fort de ne plus voyager en geole. Ils arrivèrent, comme on le croit aisément, sans aucun péril à Rome; mais leur piété reconnoissante résolut de consacrer à la défense de Jansénius des jours que le dévot hibernois protestoit devoir à l'intercession de ce saint, injustement décrié.

Les circonstances n'étoient pas favorables aux députés. Le pape venoit d'expédier lusieurs brefs pour les Pays-Bas, afin

ee de l'Auoient guêre flatteit qu'à ne on avoit que les déent le fond. ontife, pour

cation de la ment, de la pas obrepation, et on

on des prigouverneur vêques, des ues dans les

it même, en furtive à ces du Brabant,

pour traiter ne à ce con-Aussi fit-il

é les lettres que par les nt de ce tri-

d'Espagne, erneur d'inde Malincs

nquiétudes; byen de jusbir faire du

lu parti. Le jansénistes, qu'il avança

les états de Il est clair, d'y presser l'acceptation de sa bulle. Offensé des chicanes qui la suspendoient, il en avoit exprimé son indignation dans les termes les plus énergiques au gouverneur, aux archevêques de Malines et de Cambray, à l'évêque d'Anvers, et aux deux universités de la Belgique. Il s'élevoit contre la témérité, contre l'opiniatreté, contre la contumace et l'impudence des réfractaires, qui sur des raisons fausses et misérables, publient que la constitution étoit supposée, et il mettoit en poudre toutes leurs vétilles. Il leur significit qu'ils eussent enfin à la regarder et mme un jugement authentique du saint Siège, contre une doctrine déjà proscrite par ses prédécesseurs Pie et Grégoire. Et leur attribuant des lors le titre de sectaires ou de jansénistes, janseniani, il leur fait sentir le danger de se roidir plus long-temps contre l'autorité apostolique. Il finissoit tous ces brefs, en exhortant le gouverneur et les prélats à publier la bulle sans délai, et à contraindre par tous les moyens de droit l'arrogance insupportable des opposants, ce sont ses termes, à plier sous la puissance divine du prince des apôtres.

Sinn. Ane laissa pas de se donner bien des mouvements à la cour d come. Il s'étoit si bien aguerri sur sa route, où il avoit reen tent à coup une grâce si victorieuse, qu'après avoir en peur de son ombre, il montra un courage prêt à tout braver. Il parla au secrétaire Albizi, au cardinal patron, au pape luimême, avec l'assurance d'un confesseur de la soi, soutenant que la doctrine de Jansénius étoit celle de saint Augustin et de l'Eglise catholique. Le pontife écouta tout avec patience; mais toute sa réponse aussi fut qu'il vouloit qu'on se soumît pleinement à sa bulle. Sur quoi le cardinal patron dit aux députés: Vous voyez que cette bulle n'est pas supposée, comme on le débite à Louvain. On les entendit néanmoins encore dans une congrégation du saint office, asin de ne rien omettre pour les convaincre que tout étoit dans les règles. Nonobstant les instances itératives qu'ils firent de vive voix et par écrit, le résultat fut toujours qu'eux et tous les fidèles devoient obéir à la bulle, sous les censures et toutes les peines qu'elle ordonnoit. Tout ce que l'on accorda, afin de couper court aux chicanes, particulièrement à l'ancienne vétille qu'on renouveloit sur la ponctuation de la bulle de Pie V contre Ba bai du

COL

rit

bulla la les dé<sub>l</sub> Qu per qu

> pos par dan ten trin ten

> > for sai no Vo éc.

me

co ré pa Baïus, ce fut une copie authentique des bulles de Pie et d'Urbain dressées sur les originaux qui se déposent dans les archives du Vatican, et qu'on y confronta sous leurs yeux.

Assurément on ne pouvoit pas mieux s'y prendre pour les convaincre; mais fit-on jamais goûter aux gens de parti les vérités contraires à leurs préventions? Il étoit bien avéré que la bulle n'étoit, ni obreptice, ni subreptice. L'omission même de la virgule, si fameuse dans la bulle de Pie V, ainsi que toutes les fautes d'impression, se trouvoit pleinement rectifiée. Les députés, ou du moins Sinnick n'en fut pas plus traitable. Quant à Paëpe, comme il mourut dans ces entrefaites, on ne peut rien dire de ses dispositions. Mais l'hybernois, aussi faux qu'opiniâtre, envoya dans la Flandre une relation pleine d'impostures et de mensonges impudents. Il assuroit que, ni le pape, ni la cour de Rome n'avoient jamais entendu à examiner dans les règles le livre de Jansénius; qu'ils n'avoient prétendu que confirmer les bulles publices autrefois contre la doctrine de Baïus; qu'on faisoit si peu d'estime à Rome de la prétendue bulle In eminenti, qu'elle n'avoit pas été relatée dans le bullaire, ou du moins qu'on l'y avoit cherchée inutile-

Heureusement la probité de Sinnick avoit été appréciée à la cour pontificale, et l'on y avoit pris des mesures contre les fourberies dont on le connoissoit capable. La congrégation du saint office apprit d'avance tout ce qui s'étoit passé, tant aux nonces de France et de Cologne, qu'à l'internonce de Bruxelles. Voici en substance ce que le secrétaire de cette congrégation écrivit à l'internonce : « Quoique la charge apparente des députés de Louvain fût de con ever les priviléges de leur université, Sinnich a néanmoins traité, comme en passant, de la condamnation de Jansénius, et a paru souhaiter fort qu'on révoquât, ou qu'on adoucît la bulle portée à ce sujet. Mais le pape n'a répondu autre chose, sinon qu'on eût à y obéir ponctuellement. Je le lui ai signifié, et j'ai cru devoir vous en prévenir, asin que si ledit Sinnick, pour entretenir l'opiniâtreté des réfractaires, écrivoit autrement, et faisoit espérer qu'on dût

hicanes qui on dans les nevêques de x deux unirité, contre des réfraclient que la toutes leurs rder comme ne doctrine re. Et leur

stes, janse-

long-temps

efs, en ex-

e sans délai,

ince insup-

ements à la , où il avoit es avoir eu out braver. . pape lui-

Augustin et patience; se soumit dit aux déée, comme ins encore

soutenant

en omettre s. Nonoboix et par idèles de-

les peines de couper tille qu'on

V contre

<sup>1</sup> Recueil des Bulles, p. 53. Append. n. 37.

révoquer, ou mitiger la bulle, vous pussiez faire connoître, et assurer indubitablement, que le pape n'a jamais eu la moindre pensée de rien changer dans la bulle, et qu'il n'épargnera rien

pour la faire observer religieusement. »

La constitution d'Urbain VIII éprouva les mêmes contradictions en France qu'en Flandre. Aussitôt après sa publication, on en avoit envoyé un exemplaire au cardinal de Grimaldi, nonce en ce royaume; mais, soit qu'il eût été perdu ou intercepté, il ne lui étoit point parvenu. Les partisans français des nouveautés belgiques, publièrent en même temps des libelles, en forme d'observations, contre la bulle. Cependant le nonce, qui s'étoit plaint à Rome de n'en avoir point encore reçu de copie, fut si bien servi pour la seconde fois, qu'il lui en parvint une alors, sans contre-temps ni retard. Il alla aussitôt la présenter au roi; on assembla le conseil des affaires ecclésiastiques, et il fut résolu d'une voix unanime qu'on la recevroit avec respect. Saint Vincent de Paul qui étoit de ce conseil, atteste en termes formels, dans un lettre adressée à M. d'Origny, l'un des prêtres de sa congrégation , que la reine, le cardinal Mazarin, le chancelier, le pénitencier, que tout le conseil en un mot se déclara contre le livre de Jansénius. Il ajoute qu'une des fortes raisons qui avoient dirigé son propre suffrage, c'étoit la connoissance particulière qu'il avoit du dessoin de l'auteur des nouvelles opinions, qui étoit de renverser l'état présent de l'Eglise. « Un autre motif, poursuit-il, c'est que j'ai vu que les opinions de Baïus, que Jansénius soutient, avoient été condamnées par trois ou quatre papes, comme aussi par la Sorbonne en 1560; et que présentement encore la plus saine partie de cette faculté, qui sont tous les anciens, se déclare contre ces opinions nouvelles.»

L'archevêque de Paris, Jean-François de Gondi, avant la décision du saint Siége, avoit imposé silence aux deux partis, par un mandement, afin d'arrêter l'aigreur et les troubles. Mais sitôt que la bulle eut été reçue et agréée par le conseil du roi, il donna un second mandement 2, par lequel il la recevoit lui-

mêr sour ayar dan vou ema vou est o du p défe Aug deva dam soit

ı L attend eccles. Gondi qu'ell ment. évêqu bulles des le 'ex éc Cette en 16 sans e ce pri bulle sentés touch

> *moire* étoit sont e

> l'a di

par

<sup>1</sup> Lettre du 25 juin 1648, insérée dans les Mémoires de Trévoux, mois d'avvil 1726, art. 27. — 2 Mandat. Archiep. Paris., 11 decembr. 1643.

onnoître , la moindre gnera rien

es contra-

publicaal de Griperdu ou is frar cais emps des lependant. int encore , qu'il lui l alla auses affaires qu'on la étoit de adressée à 1, que la cier, que de Jansélirigé son u'il avoit étoit de if, pourque Janu quatre présenqui sont elles.» avant la x partis,

mois d'a-

es. Mais

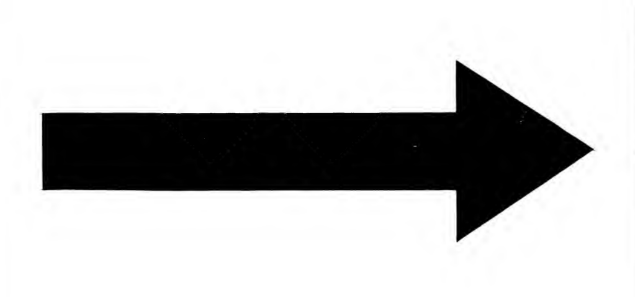
du roi,

voit lui-

même, et ordonnoit à ses diocésains de la recevoir avec une soumission religieuse 1. « Notre saint Père le pape, disoit-il, avant pourvu en père commun des fidèles à la paix de l'Eglise, dans le péril dont elle est menacée, il est de notre devoir de vous notifier sa décision, afin que vous la receviez comme émanée de la chaire d'où le Saint-Esprit rend ses oracles; que vous lui obéissiez avec tout le respect et la soumission qui lui est due, et que ceux qui auroient été entraînés en d'autres sentiments par l'amour de la dispute, plutôt que par l'amour de la vérité qui est une et simple, fussent rappelés par la voix du pasteur commun à la doctrine cathe. A ces fins, nous désendons par notre autorité archiérisce le livre intitulé Augustinus, qui paroît sous le nom elle Jansénius, cidevant évêque d'Ypres, et qui contient positions condamnées par le souverain pontife. Que personne donc ne soit assez téméraire pour soutenir les propositions condamnées par cette constitution.»

On envoya ce mandement à la Sorbonne, avec la bulle et une

L'auteur dit que ce mandement ne parut qu'après que la bulle eût été recue et ngreee par le conseil du roi; mais nous ne trouvons nulle part que l'archevêque ait attendu cette réception et cet agrément : D'Avrigny même insinue le contraire ; voici ses paroles : « Le père Gerberon ( Histoire du Jansen. ) et le sieur Dupin ( Hist. eccles. ) disent que le cardinal Grimaldi, nonce de Sa Sainteté, pratiqua si bien M. de Gondi, que ce prelat ordonna qu'on se soumît à la bulle In eminenti, sars attendre qu'elle cût été reçue, dans les formes, et qu'elle cût été lue et enregistrée au parlement. Ces auteurs n'ont pas voulu faire réflexion sans doute, qu'en ce temps-là les évêques de France etoient encore en possession de faire revevoir par eux-mêmes les bulles et les decisions dogmatiques venant de Rome. Le roi très chretien ne donna des lettres-patentes sur la bulle d'Innocent X, publice en 1653, que pour en faciliter 'exécution, comme il le dit lui-même, et elle ne fut point enregistrée au parlement. Cette formalité n'est en usage que depuis la constitution d'Alexandre VII, donnée en 1656. Il faut convenir que des le temps de Louis XI, on ne vouloit pas recevoir sans examen ce qui venoit de la cour de Rome. On peut voir les lettres-patentes que ce prince donna en 1475, pour défendre à tous venans d'Italie de se servir des lettres, bulles ou rescrits, qu'ils pourroient avoir apportés, sans les avoir au préalable présentés aux commissaires à ce députés. Mais il ne s'agissoit point de matières qui touchassent la foi, et il n'étoit fait nulle mention du parlement de Paris. » ( Memoires chronol., an. 1643). On voit par-là, qu'à cette époque l'Eglise de France étoit plus libre qu'elle ne l'a été depuis que les parlements on le conseil-d'etat se sont charges de desendre et de lui maintenir ses libertes. Si ces libertes sont, comme l'a dit notre auteur, le droit et la faculté de suivre les usages anciens, il est bien avére qu'elles ont été converties en servitudes.



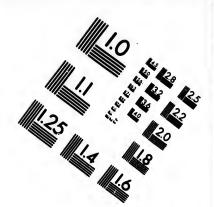
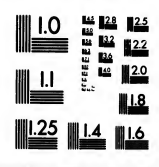


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

STILL STATE OF THE STATE OF THE



lettre de cachet obtenue par le nonce, à l'effet de procéder à la sonnission que demandoient tant d'autorités respectables. La faculté répondit à ce qu'on attendoit d'elle. Voici la version la plus nette et la plus précise, aussi-bien que la plus sûre, de la conclusion qu'elle rendit à ce sujet : La bulle ayant été présentée à la faculté, de la part du cardinal Grimaldi, nonce de Sa Sainteté, avec l'agrément et une jussion du roi aux docteurs de la recevoir; la faculté, après la lecture de la bulle et une mûre délibération, opina qu'il falloit la recevoir pleinement et avec beaucoup de respect quant à la doctrine, et qu'il seroit défendu à tous docteurs et bacheliers d'entreprendre de soutenir, ou défendre aucune des propositions censurées et prohibées par cette bulle; quant aux autres difficultés, qu'il falloit suspendre la conclusion, jusqu'à ce qu'on fût amplement informé de l'intention de Sa Sainteté au sujet des disputes sur les matières de la grâce, et des censures sous lesquelles ces disputes sont défendues. Telle est la version qui mérite le plus de confiance, au moins pour sa clarté et sa précision. Sa fidélité étoit si notoire dans le temps que la conclusion fut rendue, qu'ayant été imprimée et publiée alors par le docteur Isaac Habert, dans son livre de la défense de la foi, avec approbation des docteurs ses confrères, et permission du roi, elle ne rencontra aucun contradicteur. Quoique la conclusion, telle qu'elle se lit dans les registres de la faculté, ne soit pas au fond contraire à celleci, on y trouve un embarras et un entortillement de style qui la rendent raisonnablement suspecte, vu toute l'éclipse que souffrit par la suite la société lumineuse dont elle étoit émanée.

SI

p

01

te

de

C

qı

ja

me

da

ďi

vie

ten

bu

Ľì

ma

n'é

jus

tiq

fur

usa

pré

pas

des

leço

règ

Pour ce qui est des difficultés qui faisoient suspendre en partie l'exécution de la bulle, elles concernoient uniquement la désense de disputer et d'imprimer sur les matières de la grâce. Les docteurs Charton, grand pénitencier, Habert, théologal, Duval et Hallier, des plus soumis au saint Siége, trouvoient néanmoins de grands inconvénients à supprimer ces questions dans l'école, tandis qu'on étoit obligé de résuter les creurs des luthériens et des calvinistes, aussi-bien que de Baïus et de Jansénius qui les renouveloient. Ils surent d'avis qu'il suffisoit d'insérer dans les registres de la faculté, les propositions condamnées par la bulle, avec désense aux licenciés

procéder à spectables. i la version us sûre, de nt été préi, nonce de ax docteurs ulle et une inement et qu'il seroit lre de souées et proqu'il falloit lement inutes sur les ces disputes lus de confidélité étoit ue, qu'ayant labert, dans des docteurs ontra aucun e se lit dans raire à cellede style qui éclipse que toit émanée. uspendre en uniquement atières de la er, Habert, saint Siége, à supprimer ré de réfuter -bien que de inrent d'avis

alte, les pro-

aux licenciés

et autres étudiants de les mettre dans leurs thèses et d'en disputer, et avec injonction tant aux docteurs qu'au syndic, de ne les point passer dans ses thèses, ni approuver dans les réponses non plus que dans les livres, les sermons, les lecons, sous peine de privation de leur état. Ces quatre docteurs ensuite, accompagnés de plusieurs autres, allèrent rendre compte au nonce de leur résolution, et lui proposèrent les difficultés qui la leur avoient fait prendre. Le nonce répondit que les défenses portées dans la bulle ne tomboient que sur les propositions condamnées, qu'elle prétendoit uniquement empêcher d'enseigner ou de soutenir. Réponse que nous rapportons, ajoute le docteur Habert, asin qu'il ne reste aucun scrupule aux défenseurs de l'ancienne doctrine, touchant la vraie grâce de Jésus-Christ. Cette déclaration satisfit pareillement tout le corps de la faculté, qui jusque-làtint ferme pour la censure qu'elle avoit prononcée autrefois contre les erreurs de Baïus. Au moins la contagion du jansénisme ne l'avoit point encore assez gangrenée, pour qu'elle méconnût sa propre doctrine dans celle de la bulle.

L'historien des jansénistes, et quelques-uns de ses commentateurs, disent que l'archevêque de Paris donna son mandement d'acceptation, sans attendre que la bulle eût été reçue dans les formes, et enregistrée au parlement : trait insigne, ou d'ignorance ou de mauvaise foi, puisque tout le monde convient que ce mandement ne fut publié qu'après avoir obtenu l'agrément du roi, qui avoit reconnu l'anthenticité de la bulle dans son conseil; et c'est tout ce qu'on exigeoit alors. L'usage, tel qu'il est aujourd'hui, d'enregistrer les bulles dogmatiques avant de les publier par les mandements épiscopaux, n'étoit point encore établi dans le royaume, et le parlement jusque-là n'avoit enregistré aucune bulle purement dogmatique. Aussi tout attentifs que nos magistrats et nos docteurs furent de tout temps à la manutention de nos libertés et de nos usages; ni les uns, ni les autres n'incidentèrent sur ce défaut prétendu de formalité. La bulle d'Urbain VIII ne fut donc pas moins irrépréhensible dans les formes, que pour le fond des choses Aussi commença-t-on des lors à la citer dans les leçons et dans les chaires, comme une loi dogmatique et une règle de foi.

Les partisans de la nouveauté en conçurent un dépit furieux; et l'un d'eux, nommé Théophile Béguin, s'y laissa tellement emporter, que démentant le Sauveur qui a promis de présider à l'enseignement de son Eglise, sans aucune interruption jusqu'à la consommation des siècles, il avança que l'infaillibilité de l'Eglise n'est assurée qu'aux conciles œcuméniques, c'està-dire que l'Eglise n'enseigne sûrement la vérité que dans les rencontres peu fréquentes où elle se trouve assemblée en concile. Voilà où, dès son origine, conduisit le jansénisme, toujours si fidèle depuis à ce principe universel de schisme et de subversion. Les propositions inouïes de Béguin étonnèrent, scandalisèrent, indignèrent tous les sidèles. La faculté de théologie de Paris s'assembla aussitôt, les examina soigneusement; et prononçant avec précision sur ce qu'elles concentroient l'infaillibilité de l'Eglise universelle dans les seuls conciles généraux, elles les censura comme téméraires, inouïes, injurieuses à l'Eglise, comme strictement hérétiques 1.

d

P

et

tr

Pa an

éta

Suc

du

Ca

dar

bie

vai

bai

de

puy nou

fen: ord

con

La bulle d'Urbain VIII fut envoyée en Espagne, comme en France, et dans toute les églises catholiques. L'usage qui varie selon les nations, est, par rapport à l'Espagne, d'y adresser les constitutions dogmatiques au grand inquisiteur, qui, après en avoir pris connoissance avec son tribunal, ordonne qu'elles soient publiées et affichées aux portes de tout- les églises cathédrales : telle est pour ce royaume la forme tion de tous les décrets apostoliques. Les évêques de ces églises, à qui l'on en a délivré une copie afin qu'ils en puissent juger, sont présents à cette promulgation. C'est dans cette forme qu'en Espagne, où l'on n'en connoît point d'autres, la bulle In eminenti sut publiée solennellement, et reçue partout avec respect. Elle le fut aussi dans la suite en Pologne, où l'activité des nouveaux sectaires avoit répandu le livre de Jansénius : En Allemagne, elle fut si religieusement observée, qu'un religieux y ayant osé soutenir quelques-uns des articles qu'elle condamnoit, sa thèse sut supprimée, et tant le président que le répondant obligés à la lacérer eux-mêmes, et à la brûler3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cens. Fac. Theol. Paris, an 1644. — <sup>a</sup> Bullæ Clem. VIII, edit. Varior ad 1650, p. 1. — <sup>3</sup> Append. triumphi Cath. Verit. p. 412.

pit furieux; sa tellement de présider ruption jusinfaillibilité iques, c'estque dans les blée en connisme, touchisme et de étonnèrent, ulté de théogneusement; entroient l'inonciles génées, injurieuses

ne, comme en sage qui varie , d'y adresser eur, qui, après donne qu'elles proles églises

promulgade ces églises,
puissent juger,
is cette forme
utres, la bulle
e partout avec
ne, où l'activité
de Jansénius a
rvée, qu'un rearticles qu'elle
e président que
t à la brûler 3.

VIII, edit. Varior

La bulle ayant été reçue et publiée en Espagne, le roi catholique envoya son agrément en forme à ses sujets des Pays-Bas, pour qu'ils en usassent de la même manière. On reconnut alors bien sensiblement, que le zèle qu'avoient montré les opposants pour les libertés de l'église belgique, n'étoit qu'un masque sous lequel ils cachoient un vrai libertinage de croyance. L'agrément du roi, dès qu'il fut accordé, ne leur sussit plus. Il survint un ordre : ils mirent tout en œuvre pour le faire révoquer. Ils tentèrent de séduire l'université de Paris, et plus encore celle de Douay, qui sous le même gouvernement que Louvain, s'étoit montrée bien différemment disposée à l'égard de la première décision du saint Siége, qu'elle avoit reçue purement et simplement, avec les témoignages les moins équivoques d'une soumission religieuse. En un mot, les défaites et les chicanes furent si multipliées et si prolongées dans l'université de Louvain, tandis même qu'il n'y avoit plus que trois jansénistes déclarés dans la faculté de théologie, que la mort prévint le pape Urbain VIII, le 29 juillet 1644, sans qu'il eût eu la consolation de finir les troubles. Mais le cardinal Pamphile, qui lui succéda le 15 de septembre de la même année, sous le nom d'Innocent X, et qui possédoit parfaitement cette affaire, comme ayant été l'un des trois commissaires établis pour l'instruire, la suivit avec autant de zèle et plus de succès que son prédécesseur.

Le gouverneur don François de Mello, prévenu en faveur du parti, ayant été rappelé en Espagne, et le marquis de Castel-Rodrigue, tout autrement disposé, lui ayant succédé dans les Pays-Bas; le pape Innocent lui adressa un bref, aussibien qu'aux évêques de ces provinces et à l'université de Louvain, pour faire publier et mettre à exécution la bulle d'Urbain VIII. Il assuroit que dans le livre de Jansénius, condamné par le saint Siége, il avoit reconnu lui-même que la doctrine de Baïus étoit expressément renouvelée. Ces brefs surent appuyés d'un ordre absolu de sa majesté catholique, adressé au nouveau gouverneur, pour procurer la publication, avec défense à quiconque de s'y opposer. Le gouverneur intima cet ordre aux conseils du roi; et le conseil privé donna un arrêt contre ceux qui seroient encore des oppositions, avec menace

de les traiter en perturbateurs du repos public. En conséquence, la bulle fut en sin proclamée publiquement, et a sichée à Bruxelles. Tous les évêques, à l'exception de celui de Gand et de l'archevêque de Malines, l'avoient déjà reçue avec respect. A la première nouvelle du concours de l'empire avec le sacerdoce, ils n'avoient rien eu de plus pressé, que de la publier avec toutes

les solennités requises, chacun dans son diocèse.

Il n'en fut pas encore ainsi de l'université de Louvain, aussi féconde en chicanes et en faux-fuyants, que l'évêque de Gand et l'archevêque de Malines, ses fauteurs. Quand la bulle avoit paru, elle l'avoit rejetée, sous prétexte d'obreption et de subreption. Les vices d'obreption et de subreption ayant été démontrés imaginaires, elle avoit requis le placet, ou l'agrément du roi. Ce placet, arrivé et dûment notifié, ce ne fut plus une permission, mais une jussion expresse qu'elle demanda, par une supposition scandaleuse; comme s'il eût appartenu à la puissance politique, et non pas à l'autorité apostolique, d'ordonner en matière de foi. L'ordre du prince ayant néanmoins été rendu par surabondance de droit, elle revint à son premier principe, ou à son premier écart, protestant de nouveau qu'elle ne pouvoit, sans condamner saint Augustin, recevoir la bulle qui condamnoit Jansénius. Et comme elle étoit de concert avec l'archevêque de Malines et l'évêque de Gand, ces deux prélats présentèrent au conseil privé une espèce de manifeste contre la bulle, contenant les raisons qui les empêchoient de la publier. A la vue de ces égarements et de ces scandales, qui auroit prévu que l'université de Louvain dût jamais être, comme elle l'est aujourd'hui (1789), l'une des plus contraires aux erreurs de Jansénius, et un vrai modèle de soumission aux décisions du saint Siége.

l

86

de

qι

au

én

ľa

pr

ho

de

ter

Ce

ve

par

Il fallut cependant quelque chose de plus que des ordres et des paroles, pour l'amener au devoir. Le marquis de Castel-Rodrigue ébaucha l'affaire; mais il étoit besoin pour la consommer, du nerf et de l'auguste ascendant de l'archiduc Léopold, qui lui succéda dans le gouvernement de la Belgique. Ce prince joignoit à un grand courage, une piété rare dans les personnes de son rang, une pureté de mœurs que l'air contagieux de la cour n'avoit jamais altérée, un attachement

onséquence, eà Bruxelles. l et de l'arrespect. A la e sacerdoce, er avectoutes

uvain, aussi l'évêque de . Quand la d'obreption reption ayant lacet, ou l'aotifié, ce ne presse qu'elle me s'il eût apautorité apou prince ayant it, elle revint protestant de int Augustin, t comme elle et l'évêque de eil privé une les raisons qui arements et de é de Louvain 1789), l'une n vrai modèle

e des ordres et uis de Castelpour la conarchiduc Léoe la Belgique. iété rare dans eurs que l'air n attachement inébranlable au saint Siège apostolique, et à la croyance universelle de l'Eglise. Il n'eut rien plus à cœur, que de faire exécuter ponctuellement la bulle d'Urbain VIII. S'étant concerté pour cet effet avec l'internonce, ils convinrent d'un formulaire qui fut dressé par ce prélat, et ils arrêtèrent qu'aucun bénéfice ne seroit conféré qu'à ceux qui auroient souscrit cette confession de foi. L'archiduc fit approuver ce projet à Rome et à Madrid, puis donna une déclaration par laquelle il défendoit d'admettre à aucune charge, aussi-bien qu'à aucun bénéfice, à aucun office ecclésiastique, ni civil, quiconque n'auroit pas signé ce formulaire. Rien n'irrite plus les sectaires que ces voies de réduction, assorties à une opiniâtreté qu'on ne peut dompter que par-là. Aussi, pour décrier ce formulaire, l'historien du parti avance qu'on ne sait point qu'aucun évêque des Pays-Bas l'ait autorisé. Il suffiroit de lui répondre qu'il étoit autorisé par le pape; qu'il ne portoit que l'acceptation de la bulle In eminenti, et que cette bulle avoit été acceptée et publiée par tous ces évêques, à l'exception de deux seulement : mais un mensonge proféré avec impudence, mérite une réplique plus humiliante. L'ouvrage de l'université de Douay, intitulé, La vérité et l'équité de la censure pontificale de Pie V, n'étoit pas inconnu à cet historien menteur, puisqu'il en fait souvent mention dans son histoire. Or voici comment s'explique cet ouvrage célèbre, et mis au jour sous les auspices les plus augustes : Nous disons que ce formulaire émané de l'internonce apostolique, avec la participation et par l'ordre du saint Siége, est accepté par tous les évêques de la province Gallo-Belgique, par l'évêque d'Anvers, et la plupart des autres qui le déclarent publiquement.

DE L'EGLISE.

Par une autre imposture de la même force, les réfractaires honteux de leur petit nombre, osèrent publier que l'université de Douay étoit dans leurs sentiments, et ils portèrent l'effronterie jusqu'à le certifier à l'archiduc par une lettre authentique. Ce mensonge odieux remplit de la plus vive indignation l'université de Douay, qui peu contente d'en consondre les auteurs par une protestation publique adressée à l'archiduc, exhorta

<sup>1</sup> Veritas et AEquitas, etc. pag. 29 et 159.

ce prince à continuer d'extirper avec une infatigable vigueur la doctrine jansénienne, qui ne contient rien moins, lui disoitelle, que les sentiments de saint Augustin. Le prince charmé de ces assurances, en témoigna la plus vive satisfaction par une prompte réponse aux docteurs qui les lui donnoient. Il les consultoit en même temps sur la qualité du remède qu'il étoit à propos d'appliquer à un mal qui gagnoit, comme une peste, dans la Belgique, et de la menaçoit toute l'Eglise. Les docteurs furent d'avis qu'il falloit sans retardement purger l'école de Louvain, en exigeant de tous les professeurs en théologie une soumission pure et simple à la bulle d'Urbain VIII; et qu'il étoit à propos de composer un ouvrage clair et solide, qui rendît sensible la vérité et l'équité des décrets apostoliques

portés contre les nouvelles doctrines.

L'université de Louvain, apprenant que celle de Douay avoit dévoilé ses impostures, parut d'abord très-sensible à ce déshonneur. Mais le front des gens de secte ne rougit pas longtemps. Ils firent bientôt céder la pudeur à l'intérêt de la faction, dissimulèrent leur ressentiment, et députèrent à Douay pour en regagner les docteurs, et les inviter à s'unir avec eux contre les jésuites, comme s'il n'eût été question que de combattre les opinions d'une école particulière. Ce fut dans tous les temps le grand artifice des novateurs, de proposer d'abord leurs nouveautés comme de simples opinions plus exactes que celles des autres théologiens, et surtout de ceux qui leur sont particulièrement opposés : mais on peut dire qu'aucune secte n'a fait plus soigneusement, ni plus heureusement usage de ce stratagème, que les semi-calvinistes déguisés, tantôt sous le nom d'augustiniens, tantôt sous le nom de thomistes. Et à combien de simples, de tout rang et de tout état, n'ont-ils pas fait croire jusqu'ici, malgré tous les anathèmes fulminés contre eux, que le jansénisme et le molinisme, entre lesquels ils affectent de partager l'Eglise entière, ne sont que des systèmes également indifférents à la foi catholique?

Toutes ces fictions et ces supercheries ne firent point prendre le change à la faculté de Douay. Elle répondit avec la plus grande fermeté au docteur Rech, chargé de la députation de Louvain, qu'elle tenoit la doctrine de Jansénius pour scanable vigueur ıs, lui disoitrince charmé tisfaction par noient. Il les de qu'il étoit ne une peste, Les docteurs er l'école de héologie une /III; et qu'il t solide, qui apostoliques

le de Douay -sensible à ce ugit pas longintérêt de la députèrent à viter à s'unir question que ilière. Ce fut urs, de proples opinions et surtout de mais on pcut , ni plus heuni – calvinistes t sous le nom ang et de tout tous les anale molinisme, tière, ne sont atholique?

firent point ondit avec la la députation us pour scan-

(An 1644.) daleuse et pour pernicieuse; qu'après un mûr examen de l'Augustinus, elle avoit reconnu qu'il contenoit plusieurs propositions condamnées par les bulles dogmatiques des souverains pontifes, et qu'il tendoit à les réhabiliter, au grand scandale des fidèles, aussi-bien qu'au mépris du saint Siége apostolique; que tel étoit le sentiment unanime et immuable de la faculté, où la bulle d'Urbain VIII avoit été publiée et affichée, sans trouver un seul opposant. Le député, presque déchu de tout espoir par la fermeté de cette réponse, se réduisit à demander une conférence entre les docteurs de Douay et ceux de Louvain. sous l'arbitrage de juges non suspects, à l'exclusion du pape, comme mal informé. Et qui sera donc l'arbitre de nos différends, reprit la faculté avec chaleur et indignation? A quel juge vous en rapporterez-vous, si vous récusez le successeur du prince des apôtres, juge naturel de toutes les controverses? Vous le dites mal informé; et comment vos délégués, qui ont été si long-temps à Rome, ne l'ont-ils pas mis au fait de tout ce qui vous importoit? Mais le jugement du saint Siége étoit indépendant de vos allégations, et son infaillibilité ne porte que sur l'assistance du Saint-Esprit. Le lovaniste osa dire que ses collègues n'avoient levé l'étendard que pour la défense de saint Augustin. A ces mots le docte Sylvius, dont les lumières et les vertus faisoient le principal ornement de l'école de Douay, le vénérable Sylvius se leva, et fit cette réponse bien digne de sa renommée : « C'est pour la défense de l'Augustin de Hollande que vous avez levé l'étendard; et nous, c'est en faveur du grand Augustin d'Afrique, parce que c'est la doctrine des souverains pontifes pour laquelle nous sommes prêts à combattre jusqu'au dernier soupir. La doctrine de votre Augustin, ajouta le doyen de la faculté, doctrine que nous avons en horreur, est scandaleuse, offensive des oreilles pieuses, hétérodoxe, hérétique dans toute la rigueur du terme, et même au jugement de vos trois premiers docteurs, qui l'ont examinée soigneusement. »

Les lovanistes ainsi repoussés ne ménagèrent plus rien, et firent une guerre ouverte aux docteurs de Douay. Ceux-ci mirent alors au jour l'ouvrage qu'ils avoient proposé à l'archiduc, pour la justification pleine et démonstrative des censures pontificales, contre les nouvelles erreurs. Le champion des lovanistes, le confiant Fromond y répondit avec sa noblesse et son goût accoutumé, par deux écrits intitulés : La Lanterne et les Mouchettes. Trois lettres d'un style énergique et concis, écrites par le docteur Randour, théologien de Douay, mirent en pièces et la Lanterne et les Mouchettes. Nous n'en rapporterons que le morceau qui confond la mauvaise foi avec laquelle Fromond et son parti, pour leurrer les simples, s'efforçoient de restreindre aux seuls jésuites la

querelle qu'ils avoient avec l'Eglise entière.

« Rien de plus merveilleux que votre langage, dit le docteur de Douay : vous soutenez que les jésuites sont les uniques auteurs de tout ce qui s'est fait contre le livre de Jansénius; et vous convenez que vos trois premiers docteurs, Schinkelius, Busecum et des Anges, ont mandé à Rome que ce livre contenoit des hérésies, et mettoit l'Eglise dans un péril prochain de schisme. Le pape Urbain, pressé par les sollicitations de ces docteurs, donne une bulle; et, selon vous, ce sont les jésuites qui l'ont fabriquée. Le roi ordonne de la publier, et cet ordre vient des jésuites. L'archiduc en presse l'exécution; il n'est que l'instrument des jésuites. Nos docteurs, sur les errements d'Estius et de Sylvius, composent la Vérité et l'Equité des censures pontificales; c'est la plume des jésuites qui enfante cet ouvrage. Nous vous représentons le corps de doctrine que votre propre faculté a dressé par ordre du nonce apostolique; c'est encore l'ouvrage des jésuites. Nous sommes donc, vous et nous, des docteurs dépourvus d'intelligence et le toute capacité; et la société avec la quelle nous n'avons aucun rapport réunit tous les genres de mérite. Mais n'avez-vous pas reconnu par des pièces authentiques, aussi-bien que Baïus, que les pères cordeliers ont été les premiers mobiles et les vrais promoteurs de la bulle de Pie V, que vous attribuez encore aux jésuites. Que prétendez-vous donc? Vous voulez persuader aux simples que vous n'avez affaire qu'aux jésuites; tandis que vous levez l'étendard du schisme et de la révolte contre l'église romaine, contre le roi, contre l'archiduc, contre le conseil d'état, contre l'internonce, le clergé de la Gallo-belgique, les ordres religieux et notre faculté, en un mot contre le sacerdoce

champion vec sa notitulés : La cénergique ologien de fouchettes. ond la mauour leurrer jésuites la

t le docteur uniques aunsénius; et chinkelius, e livre conil prochain citations de sont les jéblier, et cet récution; il rs, sur les érité et l'Ejésuites qui rps de doce du nonce bus sommes elligence et vons aucun ez-vous pas Baïus, que et les vrais uez encore z persuader tandis que ntre l'église le conseil lgique, les e sacerdoce et l'empire. Mais sachez que les franciscains, les dominicains et tous les théologiens de notre faculté, comme une armée en hon ordre, et prêts à braver tous les périls, ne cesseront jamais de poursuivre la doctrine de Jansénius, depuis long-temps réprouvée dans Baïus. Et si les forces de la Belgique ne vous imposent pas, apprenez qu'il est encore à Paris quatre-vingt-dix docteurs, les plus respectables de cette illustre école, confédérés avec nous pour la défense de la vérité et de l'équité de la bulle, »

la bulle. » Quelque efficace que dût être ce discours, il falloit quelque chose de plus pour réduire l'opiniâtreté du parti. La crainte et l'intérêt temporel ouvrirent enfin les yeux qui demeuroient fermés à toutes les raisons de conscience. Le roi catholique, instruit des scandales que donnoient ses sujets schismatiques de Flandre, ordonna de nouveau la pleine exécution de la bulle; et à l'exclusion des bénéfices, déjà ordonnée contre les réfractaires, il joignit une amende de cinq cents florins pour la première désobéissance; et pour la seconde, six ans d'exil. A l'arrivée de cet édit (1650), la bulle fut derechef publiée en Flandre, dans tous les diocèses sans aucune exception, et dans les deux universités, sans la moindre contradiction. Cependant l'archevêque de Malines et l'évêque de Gand ne se soumirent qu'avec des clauses artificieuses, qui ne mettoient pas seulement le livre de Jansénius à couvert des censures, mais qui lui étoient aussi honorables qu'injurieuses au saint Siége. Rome en fut vivement offensée, et, sur quelques autres actes de schisme que firent encore ces prélats, le pape prononça contre eux un décret d'interdit et de suspense, qui fut affiché aux portes de la principale église de Bruxelles. Le conseil de Brabant défendit d'y avoir égard; mais l'archiduc cassa dès le lendemain l'arrêt du conseil, et ordonna que le jugement pontifical auroit son effet en plein. Quelques semaines après, les chapitres de Gand et de Malines furent autorisés par un bref, à ne pas souffrir que les évêques interdits fissent aucune fonction dans leurs églises, ni qu'ils pussent même y mettre pied. Ainsi les deux prélats, avec un surcroît de honte, furent réduits à garder la censure. Cette humiliation fut salutaire, au moins à leurs ouailles, pour qui le scandale cessa par l'acceptation pure et simple qu'ils

firent alors de la bulle; ce qui fut suivi de l'absolution des censures. On a même tout sujet de croire que cette grâce fut un coup de salut pour eux-mêmes, puisqu'ils persévérèrent invarisblement dans l'obéissance jusqu'à leur mort, qui fut également édifiante.

Nous avons anticipé dans cet article sur le cours des années. tant pour la satisfaction du lecteur à qui nous avons cru devoir présenter sans interruption tout ce qui s'est passé en Flandre à la naissance du jansénisme, que pour ne pas revenir davantage sur l'écart momentané d'un peuple foncièrement religieux. et si ferme dans le bien, qu'une fois rentré dans la nonne route. il ne sut plus ce que c'étoit que de varier, au moins quant à la partie du système de Baïus qui avoit été formellement réprouvé par la bulle d'Urbain VIII, comme par celles de Pie V et de Grégoire XIII. Que n'en fût-il ainsi, pour la nation volage qui se passionna d'une manière si étonnante pour ces nouveautés étrangères, qu'elle en devint comme la mère adoptive, et redoubla de tendresse pour elles, à mesure que leur mère naturelle en concevoit plus d'aversion! Il y a long-temps que sans la France, le jansénisme enfanté dans la Flandre n'existeroit plus.

A mesure que les Flamands rentrèrent en eux-mêmes et reprirent leurs premiers sentiments de respect et de soumission pour l'autorité du chef de l'Eglise, l'esprit de schisme et de révolte s'accrut parmi les Français, et en souleva quelques-uns d'une manière scandaleuse contre les décisions apostoliques. L'abbé de Saint Cyran avoit trouvé des dispositions si favorables à son parti dans le jeune docteur Arnaud, et les avoit si bien cultivées avant de mourir, qu'aussitôt après on en regarda celui-ci comme la plus ferme colonne, comme un chef qui tarderoit peu à effacer celui qu'il remplaçoit. Génie vaste, travailleur infatigable, d'une érudition profonde, habile écrivain, orateur éloquent, plein de force, plein de feu, d'une fermeté et d'une roideur de caractère, incapable de s'arrêter dans la lice où il se seroit une fois engagé; Antoine Arnaud étoit singulièrement propre à faire dans sa patrie la fortune de l'Augustin flamand. Il en composa aussitôt l'apologie sans aucun égard pour la bulle qui venoit de le flétrir. Le théologal Habert répondit à des années. cru devoir n Flandre à nir davant religieux, onne route, ins quant à rmellement ar celles de ur la nation te pour ces mère adopre que leur long-temps la Flandre

iêmes et resoumission me et de réelques - uns postoliques. si favorables avoit si bien regarda ceef qui tarde-, travailleur ain, orateur eté et d'une la lice où il gulièrement in flamand. ard pour la t répondit à

(An 1644.) cet ouvrage; et le jeune docteur répliqua par une seconde apologie, plus forte que la première.

L'archevêque de Paris avoit condamné auparavant un petit livre qui avoit pour titre : Théologie familière, ou briève explication des mystères de la foi. Il fut encore proscrit à Rome quelques années après. C'étoit le sort ordinaire des productions originales de l'abbé de Saint-Cyran. Cet esprit hétéroclite, qui se piquoit même de ne pas penser comme les autres, s'expliquoit dans cet ouvrage d'une manière étrange sur le grand mystère de la Trinité. Dieu, disoit-il en mettant une distinction réelle entre la divinité et les personnes divines, Dieu n'étoit pas seul avant la création du monde; car il vivoit dans la sacrée compagnie de trois personnes divines, le Père, le Fils et le Saint-Esprit . En parlant de l'Eglise, il en excluoit tous les pécheurs, sans excepter ceux qui devoient dans la suite recouvrer la grâce; puisqu'il la définit, la compagnie de ceux qui servent Dieu dans la profession de la vraie foi, et dans l'union de la charité 2. Quant aux préparations requises pour communier, confondant celles qui sont essentiellement nécessaires pour ne pas commettre de sacrilége, avec celles qui attirent une plus grande abondance de grâces, il enseigne généralement que, pour recevoir l'eucharistie, il faut, outre l'état de grâce, avoir fait pénitence de ses péchés, et n'être attaché, ni par volonté, ni par négligence, à aucune chose qui puisse déplaire à Dieu. Il veut même qu'on chasse du sacrifice et du lieu saint, tous ceux qui ne sont pas encore parfaitement unis à Dieu seul, tous ceux qui ne sont pas entièrement irréprochables et parfaits3. On reconnoîtra sans peine dans le maître, les principes que le disciple exposa dans la suite avec plus d'étendues dans le livre qui porte le titre, manifestement faux, de la fréquente communion. Il n'est donc pas étonnant qu'on ait jugé leur parti coupable du dessein formé d'anéantir les sacrements, par une voie tout opposée néanmoins à celle des sacramentaires, c'est-à-dire, par l'affectation d'un respect outré, qui n'en éloigne pas moins que les blasphèmes de Zuingle et de Calvin. Si ce jugement est faux, au moins n'est-il pas te-

<sup>&#</sup>x27;Page 5. - Pag. 23. - 3 Pag. 102.

188 (An 1644.) HISTOIRE

méraire; mais il n'est malheureusement que trop fondé en raisons.

L'Eglise veille tout à la fois sur toutes les parties du sacré dépôt, et le défend contre toutes les attaques, sans nulle acception d'état, ni de personne. La conservation des mœurs ne lui important pas moins que la pureté de la foi, elle mit à l'index l'ouvrage suspect du père Bauny, jésuite, intitulé, la somme des péchés, dont l'université de Paris avoit déjà censuré quelques propositions (1642). Il n'est point de matière plus épineuse, et sur laquelle néanmoins on ait plus écrit, que les cas de conscience. Moins on a observé les règles de la morale, plus on en a raisonné. Chacun a voulu conrir cette mer orageuse, et presque tous ont donné contre quelque écueil; en sorte que de ce déluge de casuistes qui ont inondé les pays divers, il seroit difficile d'en nommer un seul qui fût sans reproche. Dans toutes les nations, dans toutes les universités, dans tous les ordres religieux, et dans toutes les compagnies ecclésiastiques, il s'est trouvé des moralistes inexacts, et même capitalement répréhensibles. Telles sont, et les bornes de l'esprit humain, et l'obscurité de la matière. C'est tout ce qu'on peut dire équitablement du jésuite Bauny, comme des casuistes de hien d'autres ordres, où, si les écarts furent moins fréquents, c'est que les écrivains n'y étoient passi nombreux. Considération qui ne doit rien ôter cependant à la vigilance des premiers pasteurs, et qui en esset n'empêcha point que le clergé de France, de tout temps animé d'un zèle particulier pour la pureté de la morale. ne condamnat la somme déjà flétrie par la Sorbonne et le saint office, comme contenant des propositions capables d'induire au libertinage et de corrompre les mœurs.

Les nouveaux sectaires, enhardis par cette censure qui ne tomboit que sur la faute d'un particulier, entreprirent de diffamer toute la compagnie dont il étoit membre. A ce dessein, ils mirent au jour et répandirent de toutes parts un libelle, où la théologie morale des jésuites étoit mise généralement en opposition avec la vraie morale du christianisme. On n'assure pas quel en étoit l'auteur: mais si le nouveau chef de la secte slandro-française ne l'avoit pas enfanté, il y applaudissoit au moins. Il l'avoit lu et relu, et le possédoit parfaitement, puis-

p fondé en

es du sacré ulle accepœurs ne lui it à l'index , la somme suré quelis épineuse. cas de cone, plus on rageuse, et orte que de vers, il seoche. Dans ins tous les ésiastiques, pitalement it humain, dire équien d'autres est que les qui ne doit eurs, et qui , de tout la morale. et le saint

nre qui ne nt de dife dessein, libelle, où ent en opassure pas secte sandissoit au ent, puis-

d'induire

qu'il en a renfermé toute la quintessence dans un seul passage de l'épître dédicatoire qu'on voit à la tête de sa tradition de l'Eglise, sur le sujet de la pénitence et de la communion. Quoi qu'il en soit, tous les gens équitables, laïques aussi-bien qu'ecclésiastiques, en furent indignés, et le parlement de Guienne, où cet ouvrage étoitfort répandu, la condamna, la grande chambre et la tournelle assemblées (1644), à être lacéré dans l'audience de la cour, comme un libelle scandaleux, plein d'impostures, de fourbes, d'impiétés, de propositions dangereuses et détestables, d'injures les plus atroces, et d'horribles calomnies. L'auteur de la Théologie morale en avoit tiré la matière du Catalogue des traditions romaines, publié autrefois par le ministre du Moulin; et pour la forme, aussi-bien que pour le titre, il les avoit pris de la Théologie moi ale des papistes, composée par Calvin dans le premier emportement de sa fureur contre l'Eglise, qui venoit de le frapper de ses anathèmes.

Le mauvais succès de la Théologie morale n'empêcha point le même atelier de produire encore l'Anti-Coton, libelle pour le moins aussi sanglant, dont la fausseté, selon Bayle<sup>1</sup>, témoin très-recevable en cette matière, a été démontrée d'une manière à ne laisser aucun doute à tout homme qui n'a pas abjuré le bon sens. Mais l'infamie ne fit jamais peur aux zélateurs de secte : la calomnie leur est trop utile, pour que toute autre considération les en puisse détourner. Si elle tombe parmi les gens de certain ordre, le peuple la ramasse, et il faut des siècles pour le détromper. Le feu est-il éteint? il reste encore la noirceur qui perpétue le souvenir de l'incendie, et qui ressuscite souvent les soupçons dans les générations les plus re-

culées.

On chercha dans le même temps à diffamer jusqu'à la précieuse portion de la compagnie de Jésus, qui arboroit l'étendard de ce divin maître aux extrémités de l'Orient, sur les ruines de la superstition et de l'idolâtric. Il falloit que les semi-calvinistes eussent encore ce trait de ressemblance avec les disciples rigides de Calvin et de Luther, ainsi qu'avec les hérétiques de tous les temps, pour qui la propagation de l'Evangile et la con-

Dict. hist. et crit. art. Loyola.

version des infidèles, entre les œuvres propres à la véritable Eglise, fut toujours l'une des plus inimitables. Des missionnaires de différents ordres ayant pénétré à la Chine, cinquante ans après les jésuites qui avoient défriché ce champ semé d'épines ; la division, ou du moins la diversité d'opinions et de méthode ne tarda point à s'y introduire. Les missionnaires jésuites, à l'exemple du P. Ricci leur précurseur, avoient cru devoir tolérer, dans une nation prodigieusement attachée à ses usages, les honneurs qu'elle rendoit à son philosophe Confucius et à ses ancêtres défunts, et qu'ils regardoient comme des cérémonies purement civiles, après une étude profonde de la langue, de l'histoire et des mœurs chinoises. Ainsi le pape saint Grégoire, au rapport de Bède 1, avoit-il permis aux Anglais convertis nouvellement, de faire des fêtes, en dressant des loges de feuillage autour des églises, etd'y égorger des animaux, non pas en sacrifice comme auparavant, mais pour en faire des festins de joie. Sans user de ces distinctions, le P. Moralès, missionnaire dominicain, réputa les coutumes chinoises idolâtriques, et les dénonça comme telles à Rome. A partir de son exposé, il ne falloit, ni infaillibilité, ni théologie même, pour prononcer une décision sûre. Les Chinois, selon lui, avoient des temples érigés en l'honneur de Confucius et de leurs encêtres, et deux fois l'année ils leur offroient des sacrifices solennels, où les gouverneurs faisoient l'office de prêtres. Il étoit assez clair, sans que Rome prononçât, qu'il n'est pas permis aux chrétiens de sacrifier à des morts; mais le point de la question étoit de savoir si ces pratiques étoient en effet des sacrifices religieux, ou simplement des usages civils, et s'il y avoit pour cela des temples et des prêtres. Le P. Moralès donna pour incontestable ce qui étoit en question; et la congrégation de la propagation de la foi (1545), prenant le parti le plus sûr dans une matière si délicate, défendit ces observances jusqu'à ce que le saint Siége en ordonnât autrement.

Bientôt le bruit de ce décret se répandit jusqu'en France, où les aigres panégyristes de la grâce et de la charité l'expliquèrent à leur façon : ils publièrent qu'on avoit défendu aux jé-

<sup>1</sup> Hist. Angl. 1, 1, c. 30.

a véritable s missioncinquante semé d'éıs et de mées jésuites, cru devoir hée à ses he Confuomme des onde de la pape saint x Anglais essant des s animaux, n faire des . Moralès, noises idortir de son ême, pour ui, avoient e leurs anfices solenl étoit assez permis aux a question crifices reavoit pour onna pour

n France, l'expliquèdu aux jé-

égation de

le plus sûr

ces jusqu'à

suites de permettre davantage l'adoration des idoles, sous aucun prétexte. Ainsi la défense, à leur rapport, n'eût-il été faux qu'en cela, étoit personnelle aux missionnaires de cette compagnie. Cependant elle s'adressoit à tous les missionnaires en général, de quelque ordre et de quelque institut qu'ils fussent : ce sont les propres termes du décret. Si la compagnie de Jésus y est expressément nommée, c'est que n'étant comprise sous aucunes des règles anciennes, il est de style à Rome de les spécifier ainsi entre les ordres divers, comme on peuts'en convaincre à la première inspection du bullaire. Mais la délicatesse et la circonspection furent-elles jamais d'usage parmi des gens déterminés sans réserve à déchirer tout ce qui ne pense pas comme eux?

Cependant, malgré les ruses de l'enser et toutes ses manœuvres, l'Evangile, par les soins et les travaux des différents missionnaires, et particulièrement des jésuites, pritracine dans l'empire chinois, et produisit jusque dans la capitale des fruits de bénédiction en abondance. Au moyen des sciences de l'Europe, ils avoient tellement gagné l'estime et les bonnes grâces de l'empereur, qu'ils se crurent au moment de faire autoriser le christianisme par tout l'empire. Mais comme ils commençoient à pousser l'affaire avec beaucoup de succès, une révolution des plus étonnantes renversa tout à la fois, et le trône, et de si douces espérances. Ce grand empire, que sa propre masse sembloit rendre inébranlable, succombant au plus foible choc, fit convenir les païens mêmes qu'il n'est rien de stable sur la terre.

Un des petits rois de la Tartarie orientales'étant plaint, sans obtenir satisfaction, de quelque injustice faite à ses sujets par des marchands chinois, entra pour se venger dans la province de Léauton avec une armée. Cette irruption occasiona des révoltes et un brigandage affreux. Quelques voleurs attroupés formèrent en peu de temps des armées considérables, par la foule des vagabonds et des mécontents qui se joignirent à eux. Ils brûlèrent plusieurs villes, et dévastèrent horriblement des provinces entières. Il s'éleva bientôt un chef de rebelles, nommé Ly, aussi féroce qu'eux, mais plus systématique, plus habile, et qui souleva les provinces les plus éloignées. Il par-

courut l'empire, le fer et le feu à la main, immolant à sa fureur tout ce qui ne se joignoit point à lui. Jamais on ne vit en Chine autant de meurtres et d'atrocités. Après avoir écrasé tout ce qui se rencontra sur sa route, Ly s'empressa d'attaquer Pékin, dont il savoit que les plus grandes forces étoient allées sur la frontière s'opposer aux Tartares. Cependant l'empereur y avoit encore soixante-dix mille hommes, mais presque tous corrompus par des émissaires du rebelle, à qui l'on ouvrit les portes. Son premier acte d'autorité dans cette capitale, fut d'y mettre tout à feu et à sang. L'empereur trahi, sans rien perdre encore de sa grandeur d'âme, voulut sortir à la tête de six cents gardes qui lui restoient, pour se faire jour au travers des troupes rebelles, ou du moins pour mourir glorieusement les armes à la main : mais pas un d'eux ne le voulut suivre. Succombant enfin à son mauvais sort, il se retira désespéré dans un jardin, avec la princesse sa sille, écrivit de son sang ces paroles sur le bord de sa veste : Les miens m'ont abandonné; fais de mon corps tout ce qu'il te plaira, mais épargne mon peuple; puis tirant son sabre, il sit d'un seul coup tomber morte à ses pieds la jeune princesse, puis se pendit à un arbre 1 (1644).

Après sa mort, tout plia sous la puissance de l'usurpateur, excepté le général chinois qui commandoit dans les provinces du Nord contre les Tartares. Il fut réduit par ce tyran à soutenir un siége, où l'on ne put jamais le forcer; et jamais il ne voulut entendre à se soumettre, quoiqu'on lui fit voir son père chargé de chaînes, avec menace de l'égorger à ses yeux, s'il différoit de se rendre. Ce généreux patriote fit céder au devoir toute la sensibilité de la nature; et le sang paternel qu'on fit en csfet ruisseler sous ses yeux, ne servit qu'à lui inspirer plus d'ardeur, et des vues plus heureuses pour le salut de la patrie. Il fit la paix avec les Tartares, et s'unit d'intérêt avec leur roi. Tous deux ensuite marchèrent droit au tyran, qui n'osa les attendre, et ne regagna Pékin que pour en combler la calamité. Après en avoir brûlé le palais, et tout ce qui avoit échappé à sa première sureur, il s'ensuit chargé des dépouilles

à sa fureur it en Chine asé tout ce uer Pékin, allées sur l'empereur esque tous ouvrit les pitale, fut , sans rien ir à la tête e jour au ourir gloie le voulut tira désesivit de son ont abanis épargne up tomber endit à un

surpateur,
provinces
ce tyran à
et jamais il
it voir son
à ses yeux,
der au dernel qu'on
ii inspirer
salut de la
térêt avec
yran, qui
i combler
qui avoit
dépouilles

et des malédictions de tout l'empire, et il se cacha si bien, qu'on ne put jamais le joindre, ni même savoir ce qu'il étoit devenu. Les Tartares entrèrent après lui dans Pékin, et ménagérent si habilement les esprits, qu'on les pria de prendre soin de l'empire; mais bientôt ils s'en rendirent les maîtres absolus. Les princes du sang qui, en différents endroits, s'étoient fait, proclamer empereur, ou périrent en désendant leurs droits, ou furent réduits à reconnoître celui du vainqueur. Alors tous les mandarins se déclarèrent, les uns pour le conquérant, les autres pour la liberté de la nation; et plusieurs, à la tête. de factions armécs, cherchèrent à tirer parti de la confusion générale, pour leur élévation particulière : mais tout fut obligé de céder enfin à la valeur et à la bonne conduite des Tartares, qui parurent n'avoir rien de barbare que le nom. Leur roi, nommé Cumti, n'eut pas le temps de jouir de sa conquête : il mourut presque en montant sur le trône de la Chine, et commit à son frère Amavan la régence de l'état, avec l'éducation de son fils, qui n'avoit que six ans. Amavan acheva d'éteindre les factions et de rétablir le calme dans les provinces : prince véritablement grand par son courage, par sa prudence, par l'éclat de ses exploits et de ses succès; mais infiniment plus grand encore par la générosité de son désintéressement : pouvant retenir pour lui le plus grand empire de l'univers, il le remit entre les mains de son neveu Xunchi, dès que ce jeune prince eut atteint l'âge de gouverner.

C'est de la première année du règne de Xunchi, fils de Cumti, roi des Tartares Manchoux, conquérants de la Chine, ou de l'année 1645, que l'on commence à compter, sous le nom de Tsing, la vingt-deuxième dinastie de l'empire chinois, le plus ancien du monde, quoique son antiquité ne soit pas telle, à heaucoup près, que le prétend cette nation, dont la vanité se perd évidemment en des espaces imaginaires. On ne doit guère ajouter plus de foi aux faits consignés dans son histoire, qui, à la réserve des derniers temps, est presque toute incertaine, ne portant sur aucun monument à l'epreuve d'une sage critique, Une autre particuliarité digne de remarque dans la longue durée, et dans les fréquentes révolutions de cet empire, c'est qu'il a toujours conservé sa langue, ses lois, ses usages; et que vain-

queur de ses propres et nombreux vainqueurs, tonjours il eut l'art de les y assujétir eux-mêmes : la fougue et la force no purent jamais rien contre la froide constance qui caractérise les Chinois.

Au milieu de ces révolutions et de ces bouleversements épouvantables, les ministres évangéliques crurent tout perde pour la religion : mais le ciel se plaît surtout à faire prospérer son ouvrage, quand toutes les espérances et les ressources humaines se trouvent épuisées. Il inspire tout à coup à l'empereur tartare, plus d'affection pour le christianisme qu'on n'en pouvoit espérer d'aucun empereur chinois. Xunchi ne donna pas seulement au père Schall la direction des mathématiques, dont les mahométans étoient en possession depuis trois siècles; mais, par un privilége des plus extraordinaires, il lui accorda le recours direct au souverain, pour tout ce qui regardoit les missions, sans être assujéti aux formalités des tribunaux qui étoient peu favorables. Cette insigne faveur, qui fut suivie d'une infinité d'autres, affermit les nouveaux chrétiens, et engagea une multitude d'infidèles à demander le baptême. Plusieurs personnes de la première qualité embrassèrent la foi à Pékin. Pendant les désordres même de la guerre, une impératrice, femme de l'un de ces empereurs éphémères qui s'opposèrent sans succès à l'invasion des Tartares, avoit été baptisée avecson fils. Les provinces suivirent l'exemple de la cour; et la moisson devint si abondante qu'elle n'avoit aucune proportion avec le nombre des ouvriers; mais leur courage, leur prudence, leur rare capacité et leur activité infatigable suppléerent si bien à leur petit nombre, qu'ils répandirent la lumière évangélique jusque dans les parties les plus réculées de ce vaste empire. Les signes mêmes et les miracles, préordonnés spécialement pour la conversion des insidèles, ne manquèrent point en une rencontre si particulièrement assortie à leur destination.

Parmi ces premières colonnes de l'église de Chine, le père Faber, jésuite français, sans avoir eu le même genre de mérite que les Schall et les Verbiest ses confrères, n'en est pas moins digne de figurer avec eux. Les Chinois chrétiens rucontent encore à leurs enfants les prodiges qu'il a opérés pour établir et

urs il eut force no aractérise ersements

ut perdu prospérer urces huà l'empeu'on n'es ne donna matiques, is siècles; ai accorda gardoit les maux qui fut suivie ens, et enême. Pluent la foi à ne impéraqui s'opit été baple la cour; cune prorage, leur gable supndirent la s réculées es, préors, ne man-

ne, le père de mérite pas moins ontent enétablir et

assortie à

consirmer leurs aïeux dans la soi. La manière dont il sonda la helle mission du Chensi, province éloignée de la capitale de dix à douze journées de chemin, doit paroître au moins fort extraordinaire, si on ne la répute pas miraculcuse. Comme la réputation de sa haute vertu y étoit répandue de tous côtés. sans qu'on allat encore au-delà de cette admiration stérile; un de ces gros bourgs chinois qui valent nos grandes villes, étoit infecté par des nuées de sauterelles qui mangeoient toutes les feuilles des arbres en quelques jours, et qui rongeoient les herbes jusqu'à la racine. Les habitants, après avoir employé sans aucun succès tous les expédients imaginables contre ce sléau, eurent recours à l'homme de Dieu. Il en prit occasion de leur expliquer les mystères de la soi, et dit que s'ils vouloient s'y soumettre, le Dieu des chrétiens et de tout l'univers, outre la délivrance qu'ils désiroient, leur accorderoit une éternité de bonheur sans mélange d'aucun mal. Ils le promirent, et le missionnaire armé de cette foi qui transporte les montagnes, parcourut les champs en habits sacerdotaux, et les aspergea d'cau bénite, en récitant les prières de l'Eglise. Dès le leudemain, les voraces insectes disparurent; mais la parole donnée s'envola avec cux. Les ingrats furent punis sur-le-champ, et le fléau devint beaucoup plus désolant qu'il n'avoit encore été. Alors ils s'accusèrent mutuellement, ils se reprochèrent les uns aux autres leur mauvaise foi, ils recoururent en foule à la maison du missionnaire, confessant leurs fautes, et, prosternés à ses pieds, ils protestèrent que pour cette fois, s'il les délivroit, tout le bourg à l'instant reconnoîtroit le Dieu seul qui pouvoit opérer de si grandes merveilles. Le père, après s'être laissé prier assez long-temps, afin d'augmenter leur foi, alla de nouveau bénir les campagnes qui dès le lendemain se trouvèrent sans insectes. Persuadés alors d'une manière inébranlable, ils obéirent à la grâce, se firent tous instruire, et fondèrent une église, qui passa toujours depuis pour la plus fervente de la Chine.

On raconte du même missionnaire, qu'on le voyoit souvent élevé de terre en priant; que dans ses courses apostoliques il fut transporté par une puissance invisible au-delà des rivières, et qu'il recut d'en haut une infinité de faveurs également merveilleuses. Mais la plus précieuse de toutes et la plus incontestable, ce fut l'exercice constant de toutes les vertus de son état, une patience à l'épreuve de tous les travaux et de toutes les injures, un courage qui ne connoissoit point de périls, une austérité à peine croyable, accompagnée d'une douceur angélique; une humilité qui lui persuadoit véritablement qu'iln'étoitqu'un serviteur inutile, tandis que tout le monde le préconisoit comme un apôtre et comme un thaumaturge, et surtout une charité qui lui faisoit regarder le gain d'une seule âme, comme un prix surabondant de toutes ses souffrances et de sa vie même.

Tandis que sous la main de pareils ouvriers la semence évangélique jetoit de profondes racines dans les provinces, elle produisoit tous les jours des fruits éclatants à Pékin. L'empereur parvenu à l'âge de régner ( 1649 ), parut lui-même peu éloigné de la foi. Il alloit souvent à l'église des missionnaires, et y adoroit la majesté divine avec un respect qu'on eût loué dans un chrétien. Il composa des écrits qu'on voit encore, et qui rendent un glorieux témoignage à la beauté et à la sainteté de la foi chrétienne. Mais le cœur asservi aux plaisirs des sens l'emportoit sur les lumières de l'esprit; et quand le père Schall, avec tout l'ascendant du génie, l'exhortoit à la pratique de l'Evangile : Vous avez raison, lui disoit-il; mais comment voulez-vous que je suive certaines de vos maximes? Retranchez-les, et nous pourrons nous accommoder du reste. En vain le père lui représenta qu'il n'étoit que le ministre, et non pas l'arbitre de la loi; que ce n'est pas sur nos forces naturelles que nous devons compter, mais sur un Dieu qui peut fortisier la nature la plus foible, et dont la bonté n'est pas moindre que la puissance. Jamais il ne put l'engager à combattre des penchants que ce prince regardoit comme insurmontables. Xunchi ne perdit rien cependant de son affection pour le père Schall. Il avoit mis en lui toute sa confiance; il ne l'appeloit pas autrement que son père; en deux ans il lui rendit jusqu'à vingt visites d'appareil; il lui permit de bâtir deux églises à Pékin; en un mot, il ne lui refusoit rien de tout ce qui pouvoit contribuer au progrès de l'Evangile, et le prévenoit le plus souvent à cet égard, persuade que rien ne pouvoit lui faire plus de plaisir. Il persévéra néanmoins toute sa vie dans l'infidélité.

Ensin, victime aussi-bien qu'esclave de ses honteuses passions, il mourut de chagrin, pour avoir perdu une concubine qu'il avoit enlevée à son mari. Le père Schall, qu'il voulut encore voir dans ce dernier moment, et qu'il combla de ses témoignages accoutumés de consiance et de bienveillance, n'en rapporta d'autres fruits que la douleur de n'avoir pu lui inspirer un repentir essicace.

Cette mort mit la religion à deux doigts de sa perte (1661). L'empire retomboit dans les embarras d'une minorité, et d'une régence partagée entre quatre mandarins, tous ennemis déclarés du christianisme. Il s'éleva une des plus violentes persécutions que l'église de Chine ait jamais souffertes. Le père Schall en fut le premier objet. On l'arrêta, on l'emprisonna de la manière la plus ignominieuse, avec trois de ses compagnons. Tous les autres prédicateurs de l'Evangile furent cités à Pékin, et traités aussi indignement, c'est-à-dire, chargés chacun de neuf chaînes. On brûla leurs livres, leurs chapelets, et tout ce qui portoit quelque caractère de religion. On épargna cependant leurs églises, à l'exception de celles qui étoient bâties sur les côtes maritimes; mais celles-ci furent toutes renversées, en vertu d'un édit qui ordonnoit à tout le monde de se retirer-à trois ou quatre lieues de la mer, et de ruiner par delà toutes les habitations, parce qu'un fameux corsaire en profitoit pour brouiller, à la faveur de la minorité. On maltraita aussi les simples sidèles, avec moins de rigueur toutefois que les missionnaires.

Pour ces illustres confesseurs, ils eurent la gloire d'être traînés à tous les tribunaux, où ils portèrent un courage qui fit l'admiration de leurs plus grands ennemis. Ces infidèles étoient attendris, comme forcément, en considérant le revers affreux qu'éprouvoit le père Schall en particulier. Ce vénérable vieillard, peu auparavant l'oracle de l'empire et l'ami de l'empereur, paroissoit, comme le plus criminel des esclaves, accablé de chaînes, abattu sous le poids de ses années et de ses infirmités; et, pour comble de disgrâce, réduit par un catarre qui l'étouffoit, à ne pouvoir parler pour sa défense. Le père Verbiest, au risque d'attirer tout l'orage sur sa propre tête, répondit pour son confrère, et d'une manière si généreuse, que les juges

conteson élat, s les inne austégélique; pitqu'un t comme

charité mme un e même. semence ovinces,

n. L'emui-même missionu'on eût

t encore, à la sainaisirs des

d le père pratique comment Retran-

reste. En
e, et non
naturelles
it fortifier
indre que

des pen-. Xunchi e Schall.

it pas auu'à vingt à Pékin;

voit cons souvent e plus de

infidélité.

ne purent s'empêcher d'applaudir à son héroïque charité. Schall fut néanmoins condamné à perdre la vie; mais par le supplice de la corde, qui est honorable en Chine. Bientôt l'animosité étouffant cette foible compassion même, il fut condamné par un nouvel arrêt à être coupé vif et en mille morceaux, et l'on envoya la sentence aux régents et aux princes du sang, pour être confirmée. Voilà les fruits temporels qu'on recueilloit de la faveur même la plus éclatante, dans une mission si fort en butte à l'envie des ennemis de l'ancien évangile et de ses propagateurs. Qu'ils reconnoissent au moins que la

faveur s'y achète bien cher.

Jusque-là Dieu sembloit avoir abandonné ses serviteurs; mais il ne tarda point à prendre leur désense. Un horrible tremblement de terre jeta tout Pékin dans la consternation, et fut pris par les infidèles mêmes pour un effet de la vengeance divine. On crioit de toute part, que le ciel vouloit punir l'injustice et l'impiété. Les juges iniques tenoient encore ferme, quand un feu dont on ignoroit la cause prit au palois, et en quelques moments en consuma une grande partie. Alors ils ne purent plus résister : on relâcha le père Schall, et on lui permit de retourner dans sa maison, sans toutefois révoquer la sentence ignominieuse qui avoit été prononcée contre lui. Dans cet état de flétrissure qu'il regarda comme son plus beau titre de gloire, il mourut peu après cette foible indulgence, encore plus usé par les traitements barbares qu'il avoit soufferts, que par les longs travaux d'une vie tout apostolique. Les missionnaires des provinces, au nombre de vingt-cinq, trois dominicains, un père de saint François, sans en compter un autre du même ordre qui étoient encore dans les fers, et vingtun jésuites, furent exilés à Canton : mais on en retint quatre à la cour, par une disposition marquée de la Providence, qui vouloit s'en servir pour rendre à la religion son premier éclat.

Les mandarins régents et persécuteurs essuyèrent à leur tour, non pas seulement des revers, mais d'irrémédiables catastrophes. Le premier d'entr'eux, ennemi le plus forcené des missionnaires, mourut presque aussitôt qu'il eut donné carrière à sa hainc impie. Le second fut dans la suite condamné à

charité. ais par le entôt l'afut conlle morprinces els qu'on une misévangile ns que la

rviteurs; ble tremn, et fut engeance unir l'ine ferme; is, et en lors ils ne ui permit er la senlui. Dans bean titre e, encore erts, que missiondominiun autre et vingtnt quatre vidence. premier

ht à leur ables carcené des nné cardamné à une mort cruelle, et supplicié avec ses enfants au nombre de sept. Le troisième, revêtu des dépouilles du père Schall, c'està-dire, de la présidence du tribunal des mathématiques, dignité des plus éminentes à la Chine, fut de même condamné à mort pour ses crimes, après avoir été honteusement destitué de sa charge pour son ignorance. Le jeune empereur qui prenoit le timon du gouvernement, suspendit l'exécution du coupable, à cause de son extrême vieillesse; mais le vengeur suprême, s'en faisant l'exécuteur lui-même, le frappa d'un ulcère horrible.

qui ne rendit sa mort que plus épouvantable.

Le père Verbiest, aussi grand mathématicien que son confrère Adam Schall, et qui avoit été employé à confondre l'ignorance du présomptueux mandarin, fut mis avec de grands honneurs à la tête du tribunal des mathématiques. Les anciens missionnaires furent rappelés dans leurs églises. Le père Schall fut justifié publiquement; on réhabilita sa mémoire, on anoblit ses ancêtres, on lui éleva un superbe mausolée, par ordre et aux dépens de l'empereur. Pour comble de bénédictions, plusieurs pères de saint François et de saint Augustin vinrent renforcer les missionnaires jésuites, et les aider à réparer les dommages que l'enfer avoit causés à la vigne du Sauveur. Ainsi le Tout-Puissant, par une vicissitude perpétuelle de revers et de succès, ou exerçoit la constance, ou relevoit le courage des fidèles. Il s'établit partout de nouvelles missions, et les païens se convertirent en foule, quoiqu'il fût toujours défendu de travailler à la conversion des Chinois, Mais le jeune empereur, le grand Can-gi, qui aimoit naturellement les étrangers, et qui avoit conçu une estime à toute épreuve pour les missionnaires, après avoir appris par des espions jusqu'au détail de leurs observances domestiques et de leurs pénitences corporelles, n'étoit pas d'humeur à les chagriner. Le père Verbiest en particulier étoit en si grande réputation de capacité, et de supériorité en toutes sortes de sciences, que ses sentiments sur la religion, s'ils n'entraînoient pas les lettrés infidèles, les tenoient au moins en suspens. Quelques mandarins raisonnant un jour sur le mystère de la Trinité, et trouvant la croyance des chrétiens absurde : Je n'y vois pas plus clair que vous, dit l'un d'entr'eux; mais Verbiest le croit : se peutil faire quant trompe? Tous les autres se turent, et parurent au moins demeurer dans le doute.

Une révolte qui survint, et dont le génie du père Verbiest fit triompher l'empereur, mit le sceau, tant à la tranquillité des missionnaires, qu'à l'heureux cours des affaires de la religion. Le général chinois, qui avoit introduit les Tartares dans l'empire, afin de le mieux défendre, et non de les en rendre maîtres. se tourna contre eux, en même temps que les petits rois du Quantoum et du Fokien, ainsi qu'un pirate, devenu assez puissant pour s'emparer en quelques jours de l'île de Formose. Le Chinois, au moyen de ces diversions, envahit d'abord trois grandes provinces, sans compter son gouvernement du Chensi. habité par les peuples les plus belliqueux de la Chine. Par ses succès, il inspira aux troupes nombreuses qu'il avoit rassemblées, une confiance capable de tout entreprendre, et il amassa des trésors considérables. La politique tartare trouva moyen de lui enlever ses alliés, en leur faisant un meilleur parti : mais il restoit maître de toutes les provinces occidentales, c'est-àdire de la troisième partie de l'empire, la plus féconde en guerriers, et la moins accessible, à raison de ses montagnes escarpées et de ses fréquents détroits. Il étoit impossible d'y traîner l'artillerie, telle que l'avoit l'empereur, savoir toute de fer, et d'une pesanteur énorme. Il proposa au père Verbiest de lui fondre du canon, selon la forme et la méthode européenne. Le père, qui ne savoit de ce mécanisme que ce qu'il en avoit vu depuis long-temps en Europe; sans aucun dessein d'en faire jamais usage, s'excusa sur l'ignorance où il étoit d'un art absolument étranger, et même peu convenable à sa profession. Mais l'empereur, qui lui croyoit tout possible, le pressa d'une manière à rendre une plus longue résistance suspecte de peu d'affection pour les Tartares, ou même d'invillegence avec les révoltés, comme les ennemis du père l'en accusoient déjà. Il fallut donc obéir; et son rare génie, aiguillonné par le zèle, ou par la nécessité, le servit de la manière la plus heureus. Il fit fondre des pièces d'airain fort minces, qu'on rempara a madriers, avec des cercles de fer d'espace en espace; et l'on rage fut trouvé si merveilleux dans les épreuves réitérées qu'on en sit sous les yeux du prince, que transporté

6

u ir v

pa ca pe parurent

Verbiest rillité des religion. ans l'emmaftres. s rois du nu assez Formose. ord trois ı Chensi, . Par ses t rassemil amassa a moyen arti : mais , c'est-àconde en iontagnes ssible d'y r toute de Verbiest de euroe ce qu'il n dessein ù il étoit able à sa

ssible, le mue susd'instille en accuguillonné

re la plus s, qu'on ce en esépreuves ansporté de joie, il se dépouilla de sa veste en présence de toute sa cour, et la donna au père pour marque de son estime. Cet expédient eut tout l'effet qu'on s'en étoit promis : les ennemis qui n'avoient pas le même avantage, et qu'on détruisoit sans en venir aux mains, furent obligés à fuir en désordre de poste en poste, et bientôt après à faire une capitulation, qui rendit les Tartares maîtres paisibles de tout l'empire.

Le champ du Seigneur devint alors parfaitement libre, nonseutoment dans les provinces chinoises, mais dans la Tartarie, dans le royaume de Corée; et la moisson déjà blanchie manqua moins aux ouvriers que les ouvriers ne lui manquoient. Mais les anciens missionnaires attirèrent de toutes parts des coopérateurs qui s'empressèrent à venir partager ces fruits de salut Le saint Père envoya des évêques, avec la qualité de vicaires apostoliques; et la chrétienté de la Chine prenant forme d'église, figura dès lors avec honneur dans la hiérarchie: Bientôt après elle fournit de son propre fonds un de ses plus dignes prélats, dans l'évêque titulaire de Basilée, vicaire apostolique en Chine, premier prêtre, premier religieux, savoir de l'ordre de saint Dominique, premier évêque de sang chinois; et, ce qui surpasse infiniment tous ces titres, l'un des premiers de cette nation qui soit mort comme il avoit constamment vécu. en odeur de sainteté et en véritable apôtre.

Rome, tout attentive qu'elle étoit à faire ainsi fleurir l'église de Chine, avoit cependant ses embarras domestiques, et d'ailleurs quelques désagréments assez sensibles, pour avoir usé de son autorité sainte, par des vues qui n'étoient pas de même ordre. La France étoit vraisemblablement l'objet qu'avoit principalement en vue Innocent X, dans une bulle qu'il venoit de donner de son propre et seul mouvement, et à laquelle il attribuoit la même force que si elle avoit été rendue par le conseil du sacré collége 1. Il y étoit enjoint à tous les cardinaux de faire leur demeure dans l'état ecclésiastique, à peine de confiscation de leurs biens, et de privation de voix active et passive dans les conclaves, s'ils n'obéissoient point dans le terme de six mois. Cette bulle fut publiée à l'occasion

Bullar. ad 4 Décembr. 1645.

des cardinaux Barberin, évadés de Rome, où ils étoient fort maltraités, sous prétente de malversations durant le pontificat du dernier pape leur oncle, et réfugiés en France, où ils s'étoient mis sous la protection du roi. Plusieurs relations portent qu'Innocent cherchoit à se venger de ce que ces deux cardinaux lui avoient donné l'exclusion dans le conclave; d'autres au contraire prétendent que ce fut à ces mêmes prélats qu'il devoit la tiare. Quoi qu'il en soit de son intention, sa bulle fut d'autant plus mal accueillie en France, qu'elle comprenoit les cardinaux mêmes que les souverains employoient aux affaires d'état.

Le cardinal Mazarin n'étoit rien moins que disposé à quitter le gouvernement d'un grand royaume, pour aller faire sa cour à Rome, et vivre confondu parmi la foule des prélats romains. Le procureur-général du parlement de Paris appela de la bulle comme d'abus, soutenant qu'elle étoit contraire à l'esprit des canons, à nos libertés et à la dignité du roi. La justesse de ces raisons étoit sensible , sans les expliquer davantage; mais l'explication qu'il ajouta au dernier article, montre bien qu'il est rare de trop dire, sans nuire à sa cause. Il prétendoit que la dignité du roi étoit violée dans la personne même des Bar-

ét

dé

gi

sik

rec

pro pos Sai

mie

qui

que

qu'

que

qua

d'u

Les

que

vert

prét

mail

1 1

5 Nous ne voyons pas de justesse à recevoir qu'un procureur général se fasse juge ou interprête des canons, pas plus que des libertés ecclésiastiques; et cela coatse le chef de l'Eglise! Mais l'esprit calvinien dont la magistrature avoit été infectée, comme on l'a vu, étoit toujours prêt à se montrer, au moindre signe de la cour.

Remarquous encore que l'auteur a tronqué les motifs et le sens de la bulle : 1.0 Les Barberin, sujets du pape, et recherchés à Rome pour leur conduite particulière, sa réfugient en France; et Manaria les y reçoit et donne à l'aîne l'archeveche Le Reims et la charge de grand aumônier de France. N'étoit-ce pas donner au sonverain pontise un juste sujet de plainte? Or ce n'est qu'après cette conduite de Masorin, que la bulle fut portée, le 4 décembre. 2.º Cette bulle n'étoit point si générale que le dit l'auteur. Elle désend aux cardinaux de sortir de Rome, etc., sans la permission du souverain pontife. Cette clause montre bien que le pape ne vouloit que maintenir les cardinaux dans la subordination et non attenter à la dignité du mi, qui, pour garder Mazarin, n'eût eu qu'un mot à dire. Ce cardinal ministre n'avoit-il pas fait, comme tous les autres, sa promesse de soumission et de fidélité au chef de l'Eglise? Et celui-ai n'avoit-il pas, aussi-hien que le roi, ses droits et sa dignité à sontenir? Et si ses droits et sa dignité avoient été méconnus par la France en recevant et favorisant les Barberin ses comptables, le pape n'avoit-il pas eu plus de raisons pour porter sa bulle, que Mazarin n'en pouvoit prétendre en faisant agir le procureur-general?

(AN 1645.)

l se fasse juge cela contre le eté infectée, de la cour. de la bulle : duite particuné l'archayêché onner au soue conduite de t point si gee, etc., sans la pe ne vouloit la dignité du linal ministre et de fidelité es droits et sa par la France il pas eu plus en faisant agis

berin qu'il avoit pris sous sa protection. Cependant les Barberin n'étoient pas Français; et comme sujets du pape, n'étoientils pas ses justiciables? Ce différend néanmoins n'eut point de suites fâcheuses. Mazarin, temporiseur et patelineur habile, attaché d'ailleurs par reconnoissance à la maison des Barberin, ménagea si bien cette affaire, et avec le temps procura une réconciliation si parfaite, qu'Innocent X maria sa petite nièce à Massée Barberin, prince de Palestrine.

Cette altercation passagère n'empêcha point qu'on ne recût peu après en France, avec le respect convenable, un décret d'Innocent X qui condamnoit quelques livres français, où il étoit dit que la grandeur de l'église romaine est également fondée sur l'autorité de saint Pierre et de saint Paul. Le pape y déclaroithérétique la proposition suivante : saint Pierre etsaint Paul sont deux chefs de l'Eglise qui n'en font qu'un, en sorte que saint Paul est égal, et non sujet à saint Pierre, dans le régime et la primauté de l'Eglise universelle. Cette assertion visiblement schismatique, se trouve en termes équivalents dans la préface de la fréquente communion d'Arnaud; et Dupin reconnoît de bonne foi, que Rome dans sa censure avoit cette préface en vue. Il nous apprend en même temps que la proposition y avoit été insérée par Barcos, neveu de l'abbé de Saint-Cyran. Il ajoute, et l'on peut s'en convaincre du premier coup d'œil, qu'elle n'y venoit nullement à propos; ce qui marquoit dans l'imposteur, et un dessein formé d'attaquer la primauté de Pierre, et une capacité qui trahissoit jusqu'au nom dont il vouloit couvrir l'obscurité du sien. Dès que le décret apostolique parut en France, les évéques, ainsi qu'ils s'en expliquèrent par la suite, au nombre de quatre-vingt-cinq, le regardèrent comme la juste proscription d'une erreur monstrueuse qui donnoit deux chefs à l'Eglise. Les partisans des nouvelles erreurs ne laissèrent pas de l'attaquer par un écrit qu'ils répandirent de toute part : mais en vertu d'une sentence rendue par ordre du roi , le livre qu'ils prétendoient justifier, fut lacéré publiquement, et brûlé par la main du bourreau. Si le parlement supprima presque aussitôt

Hist. Ecel. du xvit.e siecle, 1. 2, p. 146.

les exemplaires du décret que le nonce du pape avoit fait imprimer, ce fut uniquement parce qu'on ne souffre point en France que les nonces y publient des bulles, et à plus forte

ri

la

et

se

de

et

do

ne

for

pe

les

co

qu

qu

en

sa

en

de

les

Sta

108

d'u rie fac

réu

raison de simples décrets (1647).

Malgré le mauvais accueil fait à l'étrange système d'un double chef dans l'Eglise, cette doctrine tint toujours dans la nouvelle secte, qui par-là fit comprendre qu'il y avoit dans sa fiction quelque chose de plus que de la singularité, et qu'elle manquoit véritablement par les principes fondamentaux de l'unité catholique. Barcos, après avoir semé dans le champ d'autrui, mit lui-même au jour deux traités, qu'on peut juger sur leurs titres. Le premier étoit de l'autorité de saint Pierre et de saint Paul, qui réside dans le pape, successeur des deux apôtres; et l'autre, de la grandeur de l'église romaine, établie sur l'autorité de saint Pierre et de saint Paul. Quant au remplissage, c'étoient les mêmes raisonnements, les mêmes preuves, les mêmes citations que dans l'ouvrage depuis long-temps réprouvé de Marc-Antoine de Dominis, où Barcos paroît, d'un bout à l'autre, avoir puisé. La condamnation qui fut encore faite à Rome de ces deux traités, n'a point empêché que la doctrine qu'ils contiennent, n'ait persévéré dans une école d'accord en trop d'articles avec celle de Luther et de Calvin, pour qu'elles ne convinssent point dans le projet d'anéantir la prééminence de l'église romaine. Car enfin le dogme du double chef ne fait plus du pape que ce qu'en faisoit l'auteur infame du schisme d'Angleterre, l'impudique Henri VIII, c'està-dire, un évêque qui n'a rien au-dessus des autres, et qu'il faut réduire au gouvernement de son église particulière. A quel titre en esset les désenseurs de cette bizarre doctrine sont-ils partager à saint Paul, plutôt qu'à saint Jean, qu'à saint Jacques, ou qu'à tout autre des douze apôtres, la principauté du sacerdoce, la chaire et l'autorité de saint Pierre? Or, si tous les douze y ont un droit égal, tous les évêques du monde, qui

de Voilà une raison d'autrefois. Il faut convenir que le parlement se méloit de bien des choses. Supprimer un décret de Rome, reçu avec respect par quatre-vingt-cinq evéques de France; le supprimer parce que c'est un nonce qui l'a fait imprimee, et que cela ne se souffre point en France; cela s'appeloit maintenir les libertés de l'église gallicane!

oit fait ime point en plus forte

d'un dours dans la avoit dans , et qu'elle ientaux: de s le champ peut juger aint Pierre ır des deux ine , établie int au remes preuves, g-temps réparoît, d'un fut encore êché que la s une école de Calvin, l'anéantir la me du doul'auteur in-VIII, c'estes, et qu'il ière. A quel rine font-ils int Jacques, te du sacersi tous les

e mêloit de bien atre-vingt-cinq it imprimer, et . libertes de l'é-

monde, qui

sont leurs successeurs, ont également hérité de ce droit, et sont égaux en tout au pasteur romain, qui n'aura plus qu'un vain nom de chef de l'Eglise. C'est où l'on en vouloit venir; et rien d'étonnant dans ce dessein. De tout temps l'hérésie n'a pu supporter le pouvoir apostolique. On va se convaincre, et non pas sans horreur, qu'elle ne s'accommode pas mieux de la puissance politique.

Nous avons laissé le roi d'Angleterre, Charles I.er, aux prises et à mains armées de part et d'autre avec ses sujets hérétiques, quoiqu'il fût, pour le fond, de même croyance qu'eux 1. Mais il avoitencouru la haine de ceux qui étoient le plus à craindre, par son zèle pour la liturgie anglicane, et pour le régime épiscopal, abhorré des presbytériens qui faisoient alors dans ses états la secte dominante, ou la plus turbulente. Il n'est pas de notre objet d'exposer en détail les combats qu'il eut à livrer et à soutenir, ses victoires et ses désaites, toutes également dommageables à sa couronne. Jamais les terres britanniques ne furent si largement abreuvées du sang breton. Ce peuple fougeux fit cette guerre intestine toute à sa façon, donnant peu à l'art et rien au ménagement, ne voulant que des batailles surieuses où la ruine entière d'un parti vidât tout d'ur. coup la querelle. Si le sort, plutôt que la politique, suspendit quelquefois la fougue, ce ne sut que pour réduire le monarque à des traités plus humiliants avec des sujets armés, qui lui enlevoient, l'une après l'autre, les plus belles prérogatives de sa couronne, et qui le forcèrent à décrier son propre service, en lui faisant abandonner à leur ressentiment, sous prétexte de la paix, ceux même de ses premiers officiers qui lui étoient les plus attachés et les plus utiles.

Ainsi le fit-on souscrire à la proscription du brave comte de Stafford, vice-roi d'Irlande, dont tout le crime consistoit dans son inviolable sidélité pour son roi, jointe à l'envie de se tirer d'une prison qui l'empêchoit de le servir (1641). On n'omit rien pour lui en trouver d'autres; mais tout l'artifice de la faction, déterminée à le rendre coupable, n'y put jamais réussir. Aucune des accusations formées contre lui ne se trouva

Révol. d'Anglet. t. 111, l. 9.

suffisante, ou assez prouvée, pour le condamner à la mort. Toutefois, par une procédure inouie, dont les auteurs sentirent si bien l'iniquité, qu'ils déclarèrent eux-mêmes qu'elle ne devoit tirer à conséquence pour aucun autre jugement, ils prononcèrent son arrêt capital sur la multiplicité seule de ses accusations dénuées de preuves. Le roi se défendit longtemps de signer la sentence, quoique les magistrats, les évêques même, à la réserve de Juxon, évêque de Londres, le lui conseillassent, et que le peuple, excité par la chambre des communes, se montrât disposé aux derniers excès, s'il ne le signoit. Les conseils de quelques traîtres déguisés en amis, lui firent plus d'impression. Le généreux Stafford se dévouant lui-même au salut de son maître, ne consentit pas seulement qu'il signât, mais il l'en sollicita fortement et à plusieurs reprises. En quoi ce grand homme, imbu malheureusement des dogmes et des maximes de la résorme protestante, qui le rendoient uniquement attentif à la gloire de mourir en héros, ne réfléchit pas qu'il conseilloit une infamie à son prince. Aussi Charles, qui enfin céda, se la reprocha jusqu'à la mort et ne cessa point d'attribuer à cette iniquité toute la suite de ses infortunes. On peut dire, indépendamment de la vengeance d'en-haut, que cette faute portoit sa peine avec elle. La foiblesse du roi angmenta prodigieusement l'audace de ses ennemis, et ne refroidit pas moins le zèle de ses partisans.

p

50

d

60

a

m

50

p

d

re

n

d

fo

Il falloit à l'hérétique faction des victimes illustres dans tous les ordres de l'état. On n'échappoit point à sa fureur en abjurant la religion catholique en général, si l'on n'applaudissoit encore aux attentats du presbytérianisme, qui anéantissoit jusqu'aux apparences et à la forme extérieure de la religion. Au vice-roi d'Irlande on joignit le primat d'Angleterre, Guillaume Law, archevêque de Cantorbéri, bon protestant ainsi que Stafford, mais comme lui fidèle à son roi, et d'autant plus zélé pour la conservation de l'épiscopat anglican qu'il en étoit le chef. Après avoir langui assez long-temps dans les prisons, somme en ôtage, pour les rencontres où l'on en pourroit tirer parti, il eut enfin la tête tranchée. Le garde du grand sceau et le secrétaire d'état, dans le danger prochain d'un pareil trai-

à la mort. teurs sennes qu'elle gement, ils é scule de endit longs, les évê-Londres, ła chambre ces. s'il ne és en amis, e dévouant seulement lusieurs reisement des qui le renen héros, son prince. u'à la mort

ute la suite

nent de la

peine avec

nt l'audace

de ses par-

es dans tous ur en abjupplaudissoit ntissoit juseligion. Au , Guillaume t ainsi que nt plus zélé en étoit le les prisons, purroit tirer grand sceau pareil traitement, se réfugièrent, le premier en Flandre, et le second en France.

On eut à peine la modération de ne pas procéder contre la reine, peur avoir prêté la main au roi son époux, et sollicité les catholiques à contribuer de leur bourse à la réduction de révoltés. On intercepta ses lettres, on les lut en plein parlement, et il fallut qu'elle en sit excuse. Déjà l'on cherchoit dans les registres, s'il n'y avoit pas quelque exemple d'une reine à qui l'on eût fait son procès; et il y a toute apparence qu'on auroit dès lors préludé dans sa personne à la catastrophe de son mari, si ellen avoit pas été de la famille royale de France, pour laquelle on eut d'autant plus d'égards, que le roi avoit des liaisons tout opposées avec la cour d'Espagne. Le contre-coup du ressentiment retomba sur les catholiques, comme sur les victimes qu'on immoloit toujours avec le plus de complaisance au zèle simulé du repos de l'état. Ce fut un attentat irrémissible pour les Anglais de la communion romaine, d'avoir fourni quelque argentau roi d'Angleterre contre les rebelles d'Ecosse. Et comme les ordonnances du parlement d'Angleterre n'ont de vertu que par l'approbation et la signature du prince, il fallut que Charles devint lui-même, et l'instrument de l'oppression contre ses plus sidèles sujets, et la cause première de sa propre perte.

Dans ce même parlement, on le contraignit à se priver de ses biens, ainsi que de ses fidèles serviteurs, de ses droits et de son autorité. On le fit consentir à céder tous les tributs que ses prédécesseurs étoient en possession de lever sans le concours des parlements, et à supprimer les tribunaux qui avoient des rapports plus intimes avec lui. Pour abréger et marquer d'un trait le coup fatal dont Charles I. et ne put jamais se relever, ce parlement, acharné à sa ruine, lui extorqua le privilége de ne pouvoir être séparé que du consentement des deux chambres, qui demeureroient assemblées autant qu'elles le jugeroient convenable au bien public. C'étoit à peu préa renoncer à la souveraineté pour le reste de ses jours, puisqu'il ne put jamais dissoudre cette assemblée d'arbitres impérieux de tous les droits du diadème. S'il eut uniquement en vue, comme il l'assura par un écrit authentique, d'acheter la paix à force de grâces et de marques de confiance; bientôt il reconnut que sa condescendance n'avoit qu'aiguillonné l'insolence, et que ces grâces qu'il avoit accordées n'en laissant plus en son pouvoir, il ne lui restoit aucun moyen pour la contenir.

Excédé enfin de tant d'indignités, il voulut v mettre un terme; mais il en avoit trop souffert pour ne pas tout souffrir. Cependant la plupart des membres de la chambre haute lui étoient encore sincèrement attachés, et plusieurs personnes équitables, dans la chambre même des communes, s'indignoient secrètement de le voir outragé à ce point. Mais la cabale presbytérienne avoit tant fait par ses intrigues, qu'elle ordonnoit enfin de toutes les résolutions du parlement. La populace étoit à la dévotion de ces puritains altiers, sortis de son sein ; et quand ceux-ci vouloient faire passer en loi quelques-uns de leurs projets, ils se servoient de cette classe abjecte, et toujours prête à la sédition, pour extorquer les suffrages des membres qui n'étoient pas de leur sentiment. Ces insultes qui alloient jusqu'à mettre les plus gens de bien en danger de leur vic, sirent abandonner les assemblées à une grande partie des vrais citoyens, et à presque tous les évêques, à qui l'on en vouloit principalement. Charles comprit alors que les vues de la cabale tendoient à le réduire dans un état d'impuissance, où il s'estimat heureux de conserver le seul nom de roi. En effet, un des factieux ayant demandé à un autre ce qu'on pouvoit encore exiger d'un prince qui avoit tout accordé : Qu'il se dépouille, dit ouvertement celui-ei, de l'autorité dont il use mal, et qu'il s'abandonne à notre merci. La secte effrénée se représentant le destin de l'église anglicane comme insépare blement uni avec celui de la royauté, vouloitanéantir la puissance royale, asin d'entraîner dans sa ruine celle de la hiérarchie; et, pour couvrir son dessein, ses émissaires répandoient de toutes parts que le roi se préparoit, avec les papistes, à exterminer tous les protestants. Ces nouvelles absurdes se disoient le jour dans toutes les maisons de Londres, se crioient la nuit par les rues; et toutes dépourvues qu'elles étoient de vraisemblance, elles produisoient le même effet sur la multitude, que si elles eussent été incontestables. Toute la ville étoit dans l'effroi et dans la plus strange confusion. On ne voyoit dans les places et les rues, que des gens en armes, des corps de garde, des retranchements,

de

re

gr pr so de pa pa ni

yo gei qu de un pei

gu qu ces goo les

exc

Ch plu que cor On

cou l'at pla

lon ma ct

qu

des barricades, et des chaînes tendues pour s'opposer aux entreprises du roi.

Charles crut qu'il étoit temps de soustraire la majesté royale aux fougues d'une populace mue au gré de ses ennemis. Il se retira de Londres avec la reine, le prince de Galles, et les seigneurs de sa maison qui n'étoient pas du parlement; puis sous prétexte de conduire au prince d'Orange la princesse royale son épouse, il fit passer la reine en Hollande, afin d'y ménager des secours pour une guerre qu'il voyoit inévitable (1642). Le parlement pénétra sans peine les desseins de la cour ; il n'étoit pas moins disposé qu'elle à une guerre ouverte; mais ni l'un ni l'autre parti ne vouloit que le public lui reprochât de l'avoir commencé. Ainsi chacun s'y prépara selon ses vues et son génie; le roi, comme un maître indulgent, prêt à s'apaiser dès qu'on cesseroit de le pousser à bout, et tout prêt encore à faire de nouveaux sacrifices au bien de la paix; le parlement, comme une puissance tyrannique résolue à tirer du roi, et de son penchant pour la paix, tout ce qu'on pourroit acquérir par une guerre hasardeuse; mais à tenter plutôt le sort de la guerre, que de rien relâcher en faveur de la paix. En conséquence de ces dispositions respectives et si peu semblables, il y eut des négociations non moins différemment conduites, c'est-à-dire que les deux partis continuèrent à montrer, l'un sa condescendance excessive, et l'autre sa résolution déterminée à ne faire de Charles qu'un fantôme de roi. Plus le monarque se relâchoit, plus le factieux parlement enfloit ses prétentions. Qu'on juge à quel point l'insolence fut poussée, par l'un des neuf articles de concession qu'on exigea de ce prince, comme il étoit à Yorck. On ne voulut pas seulement que tous les grands officiers de la couronne, et tous les gouverneurs ne fussent institués qu'avec l'attache du parlement; mais qu'il disposât de la milice, des places de guerre, des ports et des arsenaux.

Le roi ne fut pas le seul indigné de ces propositions. Plusieurs membres du parlement même, ayant horreur de faire plus long-temps partie d'une assemblée où l'on attentoit d'une manière si criante contre le souverain légitime, désertèrent et vinrent se joindre à lui. La cour fut grossie par-là d'environ quarante seigneurs, dues, marquis, comtes ou barons: plusieurs

ιá

olence, et lus en son enir.

mettre un t souffrir. luiétoient quitables, ent secrèpresbyténoit ensin etoit à la et quand s de leurs ours prête mbres qui oient jusvic, firent s vrais cien vouloit s de la cance, où il

En effet, n pouvoit : Qu'il se lont il use

ínée se rereblement ice royale, ; et, pour

utes parts er tous les lanstoutes

rues; et elles proussent été ns la plus rues, que

hements,

membres de la chambre basse suivirent l'exemple de ces pairs. La cour de France, qui, par l'œil d'un ministre politique et dur, avoit jusque-là regardé avec complaisance, et fomenté même ces troubles, parce qu'ils empêchoient Charles I. de suivre son penchant pour l'Espagne, frémit à la vue du terme où tendoit si manifestement la fureur britannique. Elle donna ordre à son ambassadeur de mettre tout en œuvre pour pacifier un différend qui ne pouvoit plus être que funeste à une tête auguste, qu'elle vouloit au moins soustraire au dernier attentat. Mais que pouvoit la médiation des puissances étrangères sur des fanatiques armés contre leur propre souverain! On arrêta tout court cet ambassadeur, en lui faisant entendre que la seule proposition d'un accommodement rendroit la France elle-même

suspecte.

A ce moment, tout le monde sentit qu'il ne restoit que la guerre pour vider cette querelle fatale. On ne laissa point d'employer quelque temps en procédure, en manifestes, et même en négociations de paix. Mais tandis que Charles, par son indécision pusillanime, ses ménagements déplacés, sa confiance et sa générosité romaine, ou plutôt romancsque, perdoit des moments inappréciables; ses ennemis allant droit à leur but, se saisirent du Hull, forteresse importante par sa situation et son arsenal, se rendirent maîtres de la flotte, et enlevèrent un argent considérable. Le roi néanmoins leva des troupes, pour l'équipement desquelles il reçut fort à propos des armes et de l'argent que la reine lui envoyoit de Hollande. Le parlement arma de son côté avec une activité beaucoup plus grande, et sitôt qu'on put tenir la campagne, l'Angleterre en 1643, préluda au plus horrible spectacle peut-être qu'elle eût jamais donné, tout accoutumé qu'on étoit à la voir abreuvée de son propre sang. Tous les citoyens avoient pris parti, chacun selon son penchant ou son intérêt, et en bien des endroits, le frère contre le frère et le père contre une partie de ses enfants. A peine y avoit-il une province où l'on ne vît une moitié des villes et des familles armée contre l'autre. Trois grosses armées occupoient le milieu et les deux extrémités du royaume.

Le roi qui commandoit dans le milieu, et les officiers qui

ces pairs.
politique
et fomenté
eles I. de
du terme
elle donna
ur pacifier
à une tête
er attentat.
ngères sur
On arrêta

elle-même

toit que la aissa point nifestes, et e Charles, éplacés, sa csque, perlant droit à nte par sa a flotte, et ns leva des propos des bllande. Le ucoup plus ngleterre tre qu'ello à la voir voient pris en bien des e partic de ne vît une ntre. Trois rémités du

fficiers qui

commandoient pour lui aux deux extrémités, remportères d'abord et assez long-temps des avantages, qui, sous tout autre prince, ou dans toute autre nation, auroient été décisifs; mais des propositions d'accommodement, dont cent fois il avoit senti l'illusion, arrêtoient à chaque instant le cours de ses succès, sans que l'expérience du passe pût jamais l'instruire; sans même que les outrages, de jour en jour plus sanglants, le corrigeassent jamais de son imprudente douceur. La brutalité qui remplit l'Europe entière d'exécration, la brutalité inouïe qui fit canoner par un vaisseau parlementaire la maison où logeoit la reine, arrivée de Hollande, ne fit sur ce prince qu'une impression momentanée. Il est vrai qu'il étoit souvent contrarié par les personnes mêmes qui avoient sa confiance, et qui, sans vouloir sa perte, ne le vouloient pas non plus trop puissant. Selon le génie de cette nation, qui regarde le parlement comme la sauve-garde de la liberté dont elle est idolâtre, ils ne vouloient pas que cette compagnie fût écrasée; ils craignoient encore que le roi victorieux dans les provinces, et rentrant de vive force dans sa capitale, ne prétendit droit de conquête sur le royaume.

On perdit par-là plusieurs occasions de soumettre Londres. Cependant les parlementaires, qui savoient parfaitement l'art de tirer parti de ces occasions perdues, intriguoient en Ecosse avec le plus grand succès. Quoique Charles fût à peine sorti de ce royaume, où, jugeant de ce qu'on feroit par ce qu'on devoit faire, il étoit persuadé que la profusion de ses grâces et de ses témoignages de confiance lui avoient attaché inviolablement cet ancien héritage de ses pères; toutefois les agents de la cabale anglicane réussirent à le soulever contre lui. La reconnoissance, la justice, la foi des promesses à peine jurées, la perspective d'une infamie éternelle, tout céda aux intérêts du vil puritanisme qui dominoit en Ecosse, et à qui l'on vouloit assurer la même prééminence dans tous les états britanniques. Les seigneurs convoquèrent audacieusement l'assemblée qu'on nommoit convention, et qui tenoit lieu de parlement en Ecosse. Les Anglais en adoptèrent le fameux convenant, c'est-à-dire, l'arrêté funeste, qui devint aussi commun aux deux nations, liguées par-là contre leur souverain. On s'y en(An 1645.)

gageoit de part et d'autre à travailler, tous en général, et chacun en particulier, à conserver la religion, tant en Irlande qu'en Ecosse et en Angleterre, selon la pure parole de Dieu, et l'exemple des églises les plus réformées; à n'être jamais neutres ni indifférents, dans une cause qui importoit si fort à la gloire de Dieu; à s'efforcer, sans nul égard pour personne, d'exterminer le papisme et l'épiscopat; à exposer vie et fortune pour maintenir les libertés des trois royaumes; enfin (ces derniers mots sont remarquables) à défendre la personne et l'autorité du roi, autant qu'il concourroit avec eux, tant à conserver la religion, qu'à maintenir leurs priviléges. Le sens qu'ils attachoient à cet article fut aussitôt expliqué par les œuvres.

Leslé, créé général des Ecossais, marcha suivi de vingt mille hommes, contre l'armée qu'avoit le roi dans les provinces du Nord, tandis que le comte d'Essex, général en chef des rebelles, bloquoit Oxfort, où l'on croyoit tenir ce prince enfermé. Mais Charles, sorti à propos, s'étoit mis à la tête de son armée, et poussa du côté de Vorcester. Le comte d'Essex, qui répugnoit peut-être à combattre en face contre son souverain, donna ordre à Waller, un de ses officiers généraux, de suivre et d'observer ce prince, et il tira d'un autre côté, sous prétexte d'en réduire les provinces armées pour le roi. Waller avoit des troupes remplies d'ardeur, levées la plupart aux frais des bourgeois de Londres, sur les épargnes faites à leurs propres tables; tant ils étoient possédés de l'esprit de rébellion. Il grossit et fortifia, des garnisons de plusieurs places, cette milice nouvelle, déjà éprouvée néanmoins par différents exploits, qui avoient extrêmement enflé son courage. Peu content d'observer le monarque, il s'empressa de l'attaquer avec toute la chaleur d'un subalterne ambitieux, enivré prématuturément de la gloire de vider lui seul la querelle publique. Il fut si mal mené, que les royalistes, sans perdre plus de vingt hommes, lui en tuèrent, ou prirent plus de mille, avec son canon: il n'évita que par une fuite honteuse une défaite entière.

La joie de ce succès fut bientôt mêlée de la plus grande amertume. Le prince Robert, frère de l'électeur palatin, et pa-

ď

q

, et chaIrlande
de Dieu,
is neutres
la gloire
, d'exterune pour
s derniers
et l'autont à conLe sens
é par les

de vingt provinces aef des rece prince la tête de te d'Essex, e son sougénéraux, autre côté, our le roi. la plupart nes faites à sprit de réurs places, r différents e. Peu conaquer avec é prématuublique. Il us de vingt , avec son ne défaite

lus grande atin, et parent du roi, commandoit les royalistes au nord du royaume. Comme il y eut soumis quatre villes, et dégagé celle de Newarck, après en avoir battu les assiégeants, il ne vit plus rien au-dessus de ses forces, et marcha aux armées réunies des rebelles d'Angleterre et d'Ecosse, beaucoup plus fortes que la sienne. Les confédérés, qui étoient retranchés avantageusement, mais qui n'avoient garde de manquer une occasion si précieuse, sortirent de leurs lignes, et lui épargnèrent une partie du chemin. Il les rencontra prêts à combattre, dans la plaine de Morstonmoor, fameuse par cette bataille, la plus fournie de monde, la plus sanglante, et l'une des plus décisives de cette guerre (1644). La victoire sembla d'abord se déclarer de son propre mouvement pour le parti le plus juste, les généraux parlementaires pliant tous à la fois, et les troupes fuyant en déroute. Mais un si plein triomphe, en étousfant la révolte, cût mis fin sur-le-champ aux calamités de l'Angleterre; et cette nation n'avoit pas encore épuisé la coupe des vengeances ordonnées contre son apostasie; l'apostasie, d'un autre côté, n'avoit pas encore porté cette nation à ce comble de forfaiture qui pouvoit seul en inspirer toute l'horreur qu'elle méritoit.

Le moment étoit arrivé où le Seigneur vouloit instruire les rois à ne point faire d'appui sur les sectes, et montrer par un exemple consternant, à quel point l'hérésie porte la haine contre la royauté. Il suscita un de ces hommes funestes qu'il constitue ministres de ses vengeances. Et comme tout doit plier sous l'instrument de sa colère, il lui donna le pouvoir de dompter, de fasciner, de subjuguer les villes et les esprits, de prévaloir sur les rois, les lois et les empires. Cromwel, né avec des talents qui en auroient fait le premier homme de son siècle, si sa scélératesse ne l'en avoit rendu le plus abominable, doué d'une étendue et d'une souplesse de génie propre à tout, sage capitaine, soldat intrépide, politique profondet rassiné, capable de tout entreprendre, de tout conduire, de tout consommer et de tout cacher; infatigable en campagne et dans le cabinet, d'une prévoyance qui ne laissoit rien à la fortune de tout ce que peut lui ravir la prudence, si vigilant et si actif, qu'il ne manqua jamais une occasion favorable; et ce qui seul valoit

toutes ces qualités ensemble, et qui du moins en tiroit tout l'avantage possible, il avoit une éloquence brûlante, éblouissante et néanmoins sans apprêt; qui faisoit passer dans tous ceux qui l'écoutoient, ses idées, ses passions, et bien souvent la persuasion qu'il n'avoit pas. En un mot, c'étoit un de ces génies pourvus de l'ascendant naturel, à quoi tous les autres se soumettent d'eux-mêmes; homme audacieux autant qu'impérieux dominateur, fait pour opérer les révolutions, et renverser la

constitution des empires.

A la bataille de Morstonmoor, il se trouvoit en second dans l'aile gauche, que commandoit le comte de Manchester. Blessé des premiers, il sortit de la mêlée pour se faire panser. Retournant plein d'ardeur aussitôt après, il trouva toutes les troupes et les généraux de son parti en fuite. A la vue de tant d'exemples qu'il n'étoit pas honteux de suivre, loin de chercher lui-même son salut dans la retraite, il cherche des ressources, il observe, il voit que ceux qui poursuivent ne gardent pas mieux leur rang que ceux qui fuient : il voit un désordre égal parmi les vainqueurs et les vaincus; et avec une fermeté de courage égale à sa présence d'esprit, il recueille une brigade, l'entraîne à sa suite, donne avec tant de furie, et néanmoins avec taut d'ordre sur les royalistes, qu'il les mit en déroute à leur tour, prit leur canon avec leur bagage, et resta maître du champ de bataille. Le premier vainqueur, l'imprudent palatin, emporté selon sa coutume à la poursuite des fuyards, et comptant ensuite revenir au sein de la victoire, eut la douleur de la voir passée chez l'ennemi. Par cette bataille, tout le nord de l'Angleterre tomba au pouvoir des rebelles.

Le roi ne laissa pas de remporter encore plusieurs avantages, et même de si considérables, qu'ils paroissoient naturellement devoir rétablir ses affaires, ou du moins contrebalancer toutes ses pertes. En poursuivant le comte d'Essex dans les provinces du midi, il le poussa jusque dans la pointe de Cornouailles, et le serra de si près, qu'il le réduisit à se sauver par mer avec quelques-uns de ses officiers, et d'abandonner son armée à la discrétion de l'ennemi. Il ne s'en évada qu'environ deux mille chevaux: tout le reste se rendit, avec quarante pièces de canon, deux cents tonnes de poudre et tout le bagage. Charles, en bon

t tout l'alouissante
lous ceux
ent la perces génies
es se souimpérieux
nyerser la

n second inchester. re panser. toutes les ue de tant ı de chere des resne gardent 1 désordre ne fermeté e une bri~ , et néanmit en dée, et resta r, l'impruirsuite des ctoire, eut e bataille,

ctoire, eut
e bataille,
ebelles.
avantages,
ircllement
icer toutes
provinces
ailles, et le
ivec quele à la disleux mille
de canon,
es, en hon

roi, donna la vie à tous; et en très-mauvais politique, il laissa la permission de se retirer à ceux qui le voudroient : ce fut le plus grand nombre. Il leur fit, à la vérité, faire serment de ne plus servir contre lui : mais ces fanatiques, révoltés par conscience et par les principes de leur religion séditieuse, ne se souvinrent de leurs serments, qu'autant qu'ils ne revirent point flotter l'étendard de la rébellion. On observe même, que depuis ils combattirent avec plus d'animosité qu'aucune autre troupe. Cependant le fidèle Montrose entra presque seul en Ecosse; et par sa valeur, par son habileté, par son génie fécond en ressources, il eut des succès, qui, joints à ceux du roi, pouvoient compenser la perte de Morstonmoor. Mais l'arrêt suprême étoit prononcé, et ses coupables exécuteurs se multiplièrent par leurs revers mêmes.

Du sein pervers du puritanisme, dans le temps même de la plus grande prospérité du monarque, il étoit né une secte encore plus perverse, non pas seulement ennemie du roi, mais de la royauté, qu'elle résolut d'anéantir, pour substituer une démocratie, où cette lie de la nation pût s'arroger toute autorité. Ces nouveaux sectaires donnoient à la liberté évangélique une étendue toute autre encore que les puritains. C'étoit peu pour eux de rejeter les évêques et les synodes, avec toutes les formes et les observances de la hiérarchie protestante. Ils n'admettoient pour liberté des enfants de Dieu, qu'une indépendance absolue et une indocilité si universelle, qu'ils donnèrent des ombrages à la secte même qui les avoit enfantés, et ils eurent quelquesois de violents démêlés avec elle. C'est de là que leur vint le nom d'indépendants : fanatiques abandonnés à la manie d'innover sans fin, à une haine mortelle de tout maître et de toute autorité. Divisés entre eux-mêmes, les uns sous le nom de trembleurs, prenoient tous leurs rêves pour des inspirations, et leurs transports convulsifs pour les opérations de l'esprit de Dieu; les autres, nommés chercheurs, seize cents ans après Jésus-Christ, cherchoient sa religion, sans en observer aucune; d'autres encore, attachés chacun à sa croyance arbitraire, formoient dans une religion, autant de religions difsérentes qu'on y comptoit de personnes. C'est ainsi qu'extravaguoit l'une des plus sages nations, pour avoir méprisé la

voix de l'Eglisc, et ne vouloir plus d'autre guide que son intempérante et superbe sagesse. Dans ce mélange confus de sectes et de religions antipathiques, Cromwel, avec sa pénétration infernale, apercut un point de ralliement. Comme elles n'avoient plus de règles marquées, le plaisir de dogmatiser sans être gêné par aucune puissance ecclésiastique ni séculière, ctoit devenu le charme de tous les esprits : le suborneur sut si bien les prendre par-là, que de cet assemblage monstrueux. il fit un corps redoutable, et suffisamment uni pour le conduire à ses fins. Il se déclara néanmoins pour la secte particulière des indépendants, la plus favorable à ses vues. Né sans penchant au crime, ni à la vertu, et avec une égale facilité pour pratiquer l'une ou l'autre, l'ambition qui absorboit toutes ses facultés, l'amena sans peine à se partager entre la pratique réelle, mais déguisée du crime, et l'appareil hypocrite de la vertu. Son talent pour la guerre, signalé avec tant d'éclat contre la majesté royale, lui avoit sans doute concilié un trèsgrand crédit parmi les indépendants; mais la modestie et la dévotion, qui de toutes les vertus dont il portoit le masque, étoient celles qu'il savoit le mieux contresaire, lui acquirent une autorité sans bornes, et d'autant plus stable, qu'il paroissoit moins jaloux de la conserver, qu'il sembloit au contraire ne chercher en tout que le bien de la religion et de la patrie. Il sut tirer parti de la médiocrité même de sa naissance, assez honnête pour ne point s'attirer le mépris, et trop commune pour être soupçonnée d'aspirer à la domination.

M

I

ju

do

te

en

M

àl

lis

ro

to

Sous un pareil chef, la secte ou la cabale des indépendants fut bientôt maîtresse, d'abord sourdement et par intrigues, des résolutions parlementaires. Dès lors, sous des prétextes détournés, elle fit changer tous les hauts officiers des troupes, et mettre en leur place des gens dévoués à son intérêt particulier: Cromwel, de peur d'aliéner les grands, qui n'auroient pas vu sans peine un homme nouveau à leur tête, ne jugea point encore à propos d'occuper le rang de général en chef. Il le fit donner au baron de Fairfax, qui avoit de la naissance, du service, de la valeur, de l'activité, et le genre d'habileté qui convient aux armes; en un mot, le génie de la guerre, mais point d'autre : héros de pur instinct, si l'on peut s'exprimer ainsi,

e son inonfus de pénétraıme elles tiser sans éculière, rneur sut astrueux, e le concte partis. Né sans le facilité oit toutes pratique rite de la at d'éclat é un trèsestie et la masque, acquirent il paroiscontraire patrie. Il

épendants
igues, des
textes déoupes, et
articulier:
ent pas vu
point eni. Il le fit
e, du serqui connais point
ner ainsi,

nce, assez

commune

uniquement propre à rompre des bataillons et à forcer des murailles; hors de là, pur automate, qui n'avoit d'autres mouvements que ceux qu'on jugeoit à propos de lui imprimer : du reste, hypocondriaque, sombre, susceptible, en matière de religion, de toutes les impressions de l'imposture, et jouet facile de l'enthousiasme. On lui donna Cromwel pour lieutenant, c'est-à-dire que Fairfax fut le personnage de la cabale dont Cromwel étoit l'âme.

Dans ce nouvel état des choses et des personnes, la guerre se fit avec une tout autre vigueur qu'auparavant. Jusque-là on n'avoit prétendu qu'affoiblir le roi sans le détruire. On vouloit un roi réduit à tout céder, à partager son autorité entre ses sujets, à leur obéir en quelque sorte; mais toujours on vouloit un roi, ou du moins un représentant de la royauté; ce qui avoit rendu les combats moins vifs, les fruits de la victoire moins abondants, et fait manquer quelques occasions décisives. Mais depuis que la nouvelle secte domina dans le parlement, on ne voulut plus, ni roi, ni royauté; et comme on avoit changé de dessein, on changea de méthode. D'où il arriva que la bataille livrée depuis au monarque près du bourg de Naesby (1645), sans être aussi meurtrière que celle de Morstonmoor, eut des suites beaucoup plus terribles. Les trois chess de l'armée rebelle, Fairsax, Cromwel, et son gendre Ireton, étoient tous acteurs à ne rien ménager. On chargea de part et d'autre avec toute la fureur d'une guerre de religion ; et la fortune, comme à Morstonmoor, rit d'abord au parti le plus juste. Le prince Robert fondit sur l'aile gauche que commandoit Ireton, avec une impétuosité que nul effort ne put soutenir: en quelques moments on la vit rompue, en désordre, en déroute. Ireton fut blessé de deux coups, et fait prisonnier. Mais l'ardeur incorrigible de Robert l'ayant emporté derechef à la poursuite des fuyards, Cromwel, qui à l'aile opposée avoit eu le même avantage que le palatin, laissa fuir ceux des royalistes qu'il avoit enfoncés, et se replia vers le centre que le roi attaquoit en personne, et commençoit à ébranler, malgré toute la valeur de Fairfax. Quelque effort que sit ce prince pour inspirer son courage aux siens, le génie, ou le destin de Cromwel l'emporta. Tout plia sous ce stéau de Dieu; Charles abandonné n'évita la captivité que par la fuite, et ceux qui échappèrent à la mort, se sauvèrent épars, sans plus conserver aucune forme d'armée. Ireton fut délivré. Le bagage, le canon, les drapeaux, près de cinq mille prisonniers furent le moindre gain du vainqueur. La victoire fut la plus complète que de mémoire d'homme on eût remportée, à la réserve néanmoins du nombre des morts, assez médiocre de part et d'autre, et presque double parmi les vainqueurs de ce qu'il étoit parmi les vaincus, qui n'en comptèrent pas plus de six cents : trait nouveau de la bizarrerie du sort, ou plutôt de la colère du ciel,

sur le roi et le royaume de l'infidèle Angleterre.

Le but du vainqueur étant d'éteindre la royauté, il ne connut aucun des tempéraments qu'on avoit précédemment employés à l'égard du roi. Il usa en toute rigueur de l'avantage qu'il venoit de remporter sur ce prince, et il agit de concert avec tous les autres chefs de la rébellion, pour le pousser, pour l'accabler, pour le prendre. Ils étoient presque tous de son choix, lui qui de tous les hommes savoit le mieux choisir ses gens : il savoit également les mettre en œuvre. Tous poursuivirent cette victoire, chacun du côté qu'on lui assigna, avec tant d'ordre et de vigueur, qu'on eût dit que Cromwel se trouvoit partout en personne. La ville de Taunton, assiégée par le général Goring, au profit du roi qu'elle eût rendu maître de tout l'occident d'Angleterre, fut délivrée par Fairfax, et Goring battu à plate couture. Bridwater, place du premier ordre, Sherbune et Bethe furent emportées de vive force; Bristol fut rendu par le prince Robert, dont la prudence hors de saison, ternit l'intrépidité qui avoit si souvent décrié sa prudence. Opton qui tentoit de secourir Excester avec des troupes encore assez considérables, fut forcé dans ses retranchements; et toute l'infanterie royaliste fut sabrée, prise ou dissipée en cette rencontre. Chester, long-temps et vigoureusement défendu, fut réduite enfin. Hereford, que le roi avoit choisi pour le lieu de sa retraite, fut surpris. En un mot, ce malheureux prince, en moins de six mois, n'eut plus en Angleterre, ni places, ni troupes capables de tenir devant les rebelles. Cependant le brave Montrose faisoit des prodiges en Ecosse. Il pénétra jusqu'à Edimbourg, où tout se déclarant pour le roi, on comp-

fil

aj

00

ceux qui conserver , le canon, e moindre ete que de néanmoins d'autre, et et parmi les trait noure du ciel.

ne connut t employés ntage qu'il ncert avec , pour l'acson choix, r ses gens : ursuivirent , avec tant se trouvoit e par le gémaître de fax, et Gomier ordre, Bristol fut de saison, prudence. pes encore its; et toute e en cette t défendu, bour le lieu eux prince, places, ni pendant le énétra jus-

on comp-

toit déjà que ce royaume avoit échappé à la ligue fatale. Trompé enfin par ses coureurs, il fut défait à Selkirk. Avec son génie transcendant, et vraiment inépuisable en ressources, il pouvoit réparer ce désavantage, et déjà il l'avoit presqu'entièrement réparé, quand le roi se trouva réduit à une extrémité où toutes ces ressources et ces avantages ne pouvoient plus lui servir.

Charles ne s'abattit point encore lui-même; mais le découragement et le désespoir gagnèrent parmi ses meilleurs généraux. Le prince Robert lui écrivit, que ce n'étoit plus le temps d'écouter le point d'honneur, et moins encore les scrupules de sa conscience, qu'il falloit céder à son parlement, et se soumettre à sa destinée. Goring, après avoir inutilement tenté la paix auprès de Fairfax, qui lui répondit en agent aveugle de la cabale, qu'il étoit chargé de combattre et non pas de négocier, quitta la partie, et passa la mer. Opton, avec un nombre assez considérable de braves gens qui le suivoient, et qu'il ne vouloit pas sacrifier en pure perte, capitula sous la condition que chacun s'en retourneroit chez soi, ou se retireroit chez les étrangers. Le comte de Bristol, après avoir défendu Excester, prit le parti de se retirer en France. Enfin, le prince de Galles même s'embarqua pour passer aux îles Sorlingues (1646).

Le roi, réfugié d'Hereford à Oxford, étoit entouré d'un reste pitoyable de cour, d'officiers abattus, incertains, souvent en dissension par le partage des avis qui ne pouvoient qu'être fautifs, et plus encore par l'aigreur que produit naturellement le chagrin. Il falloit néanmoins prendre une résolution prompte. Les vainqueurs s'empressoient de marcher à Oxford, où le monarque une fois assiégé auroit bien pu tenir quelque temps; mais n'ayant aucun espoir de secours, il ne pouvoit éviter de subir à la fin le joug de la tyrannie. Dans cette extrémité, il rechercha le parlement, et s'offrit de s'y rendre en personne, avec promesse de signer tout ce que les gens de bien croiroient nécessaire pour une paix solide. On dit même qu'il sit proposer à l'armée de s'aller jeter entre ses bras, et l'on ajoute que ses parricides ennemis s'y opposèrent, parce qu'ils le vouloient prendre les armes à la main, afin de le rendre plus odieux à son peuple, et de colorer en quelque sorte l'exécution de leur affreux projet. Au moins est-il constant que Cromwel fit exprès le voyage de Londres, pour empêcher que le roi n'y fût reçu. Rebuté de toute part, l'infortuné monarque se vit réduit à se précipiter lui-même, et sans avoir le choix du précipice : s'il se jeta dans le plus profond, c'est que tous les autres lui étoient fermés.

Il se déguisa, sortit nuitamment d'Oxford; et à l'insu de tous ses gens, excepté le ministre Hudson et un domestique assidé qui l'accompagnèrent, il alla se remettre entre les mains des Ecossais (1646), qui à la vérité l'avoient recherché les premiers. Ils lui firent la plus flatteuse réception; et ces témoignages, pour le moment, étoient sincères. Depuis quelque temps, les deux nations n'étoient pas trop bien ensemble. Les Anglais se plaignoient assez haut, que l'armée d'Ecosse leur vendoit chèrement des services dont ils n'avoient plus besoin, et principalement qu'elle se rendoit maîtresse absolue des places qu'elle prenoit en Angleterre. Ils changèrent de langage, quand ils la virent plus nécessaire que jamais; ils lui firent des remontrances et des sollicitations. On protesta de part et d'autre qu'on vouloit s'en tenir aux termes de la ligue et du Convenant, on noua des négociations; et le roi, tant à la persuasion des Ecossais, que pour détromper les peuples à qui on le représentoit comme l'ennemi de la patrie, obligea les troupes qui tenoient encore pour lui de mettre bas les armes, et les villes qui lui restoient de se rendre aux parlementaires. Montrose, qui, avec les sidèles montagnards d'Ecosse, faisoit encore un parti considérable, fut alors contraint de lâcher pied. Il abandonna sa patrie à son malheureux sort, pour passer en Hongrie. Charles ordonna même de pousser vivement la guerre contre les catholiques d'Irlande, ses plus constants défenseurs, et sa ressource la plus assurée. Ainsi disparurent jusqu'aux vestiges et à l'espoir du bon parti dans les trois royaumes.

La vertu néanmoins ne les abandonna pas si universellement, qu'il ne s'y trouvât encore des âmes équitables, ou du moins révoltées contre la scélératesse. Le parti de l'indépendance ayant proposé au parlement de tirer le roi d'entre les mains des Ecossais, pour le renfermer à Warvick, le comte d'Essex, quoiqu'ancien généralissime de la faction, et actuelle-

ir

el

ue Cromher que le onarque se e choix du ue tous les

nsu de tous ique affidé mains des hé les preces témoiis quelque emble. Les Ecosse leur olus besoin, e des places e langage, ui firent des rt et d'autre du Convela persuaà qui on le les troupes rines, et les ires. Montfaisoit enacher pied. ur passer en ent la guerre défenseurs, i jusqu'aux yaumes.

universellebles, ou du l'indépend'entre les

k, le comte et actuellolement à la tête des presbytériens, se récria plein d'horreur, et fut suivi des grands avec un concours qui fit sentir à l'a troce cabale que le parricide n'en étoit pas encore à sa maturité. Le comte, pour le malheur du roi, mourut quelque temps après. Les presbytériens en général, et presque tous les Ecossais, parmi lesquels cette secte étoit depuis long-temps dominante, vouloient conserver le roi, mais dépouillé de la meilleure partie de son pouvoir, et détaché surtout du corps épiscopal, dont ils avoient résolu irrévocablement l'extinction. On peut même assurer que si Charles avoit accordé franchement ce dernier article, on se fût relâché, et qu'avec le temps on eût fermé les yeux sur beaucoup d'autres. Ce fut donc son bizarre scrupule qui décida de son dernier malheur. La comtesse de Carlisle l'écrivit dans le temps à la reine, au moins en termes équivalents; et ce sut l'opinion commune, fondée sur ce que les puritains des deux royaumes, obtenant du roice point capital de leurs communes prétentions, auroient uni leurs efforts contre les indépendants qui étoient ses véritables oppresseurs. Son refus au contraire laissoit toujours entre les deux sectes un lien qui les tenoit unies par un intérêt commun, et par ce genre d'intérêt qui fait agir de concert les sectes les plus discordantes.

Le président de Bellièvre, envoyé par la cour de France en qualité d'ambassadeur, pour soutenir le roi d'Angleterre, autant que des conjonctures si critiques le permettoient, sentit, comme tout le monde, que le point capital étoit celui de l'épiscopat. Et ce ministre éclairé qui comprenoit parfaitement que l'épiscopat, détaché de la pierre sur laquelle Jésus-Christ a bâti son Eglise, n'étoit plus qu'un simulacre vain qui ne méritoit pas le sacrifice d'une couronne, usa de toute son éloquence pour persuader à Charles d'en accorder au plus tôt la suppression, et de donner satisfaction par une voie si courte à son parlement. Mais tel fut le jugement de Dien sur ce prince, infatué d'erreurs au milieu des lumières qu'une épouse pieuse et chérie saisoit continuellement luire à ses yeux, que rien ne put lever le bandeau qui les couvroit. En même temps qu'il tenoit banni de ses états l'épiscopat véritable de l'Eglise, il se rendoit martyr de l'épiscopat fantastique de la reine Elizaheth

Tandis que le temps se perdoit ainsi en sollicitations et en pourparlers, la cabale tyrannique, qui ne laissoit pas d'en appréhender les suites, y opposa des moyens expéditifs. Déjà par ses manœuvres sourdes, le parlement d'Angleterre avoit fait sonner aux oreilles de la soldatesque écossaise, sous prétexte de payer ses services, le métal séduisant qui étouffe jusqu'à la voix de l'honneur et de l'humanité. Pour premier payement, la cabale s'empressa de faire lever cent mille livres sterling; et pour accélérer la consommation de son trafic infâme, c'est-à-dire, pour se faire livrer le monarque vendu, elle fit marcher ses troupes vers l'Ecosse, sous la conduite du servile Fairfax. Les Ecossais se persuadèrent aisément qu'il falloit terminer à tout prix; et sur ce que le roi persistoit à refuser l'abolition de l'épiscopat, ils conclurent leur exécrable marché. Ils remirent le roi aux députés du parlement, qui le menèrent à Holmby, l'une de ses maisons de campagne (1647). Ils avoient mis pour condition qu'on ne le feroit point périr, qu'on le traiteroit au contraire avec respect, et qu'on chercheroit incessamment tous les moyens de rétablir la concorde entre lui et ses sujets. Précaution qui les couvroit eux-mêmes de l'infamie dont ils prétendoient se garantir, puisqu'ils témoignoient par-là pressentir le dernier péril auquel ils exposoient

Cependant la plupart des Anglais vouloient qu'on tînt parole à l'armée d'Ecosse; et si le parlement eût été libre dans ses délibérations, Charles avec le temps se fût encore relevé Mais l'armée qui avoit ruiné les affaires de ce prince, étoit entièrement à la dévotion de Cromwel et des indépendants. Ils avoient eu l'adresse de faire congédier successivement, sous prétexte d'économie, les différents corps de troupes qui se trouvoient dans le reste du royaume, et surtout celles qui étoient commandées par des chess d'une autre secte. Le parlement pénétrant ensin ces manœuvres, et les imitant pour les déconcerter, prit à son tour le parti de dissoudre l'armée des indépendants, d'en licencier une partie, d'en éloigner d'autres sous prétexte de contenir les provinces, et de n'en réserver près de la capitale, que ce qu'on en pouvoit tenir aisément dans la soumission. Ce décret qui sembloit devoir éprouver

m

dé

es

50

fra

off

po

mé

che

CO

ons et en pas d'en ifs. Déjà rre avoit sous préouffe jusier payevres steric infâme, lu, elle fit du servile a'il falloit à refuser rable marqui le mee ( 1647 ). oint périr, u'on chera concorde eux-mêmes u'ils témoi-

on tînt palibre dans ore relevé e, étoit enndants. Ils nent, sous pes qui se qui étoient parlement les décone des indéer d'autres h réserver r aisément éprouver

exposoient

(An 1647.) les plus grandes oppositions, passa d'une voix unanime. Cromwel, loin de s'y opposer, y applaudit le premier. Il lui tardoit de soumettre à la tyrannie la nation aussi-bien que le roi; et sa malignité profonde aperçut dans le décret une heureuse occasion de lever l'étendard contre le parlement, de révolter en même temps l'armée, sans même qu'il parût avoir part à la révolte, sans qu'il en parût d'autre cause qu'un traitement mal assorti aux services de ses troupes. Ainsi, peu content d'applaudir au décret, il répondit sur sa tête de l'obéissance de l'armée, et jouz i bien le personnage de zélé patriote, qu'il fut nommé commissaire pour l'exécution. On reconnut bientôt qu'on avoitallumé l'incendie qu'on vouloit prévenir. A la première lecture du décret, ce fut un soulèvement général parmi les soldats, qui au lieu des récompenses dont on les avoit flattés, se voyoient cassés pour la plupart, et réduits à la misère, ou du moins à une inutilité honteuse. Animés sous main par leurs chefs, qui en public affectoient de les contenir, ils formèrent des plus hardis d'entr'eux, pour la désense de tous les autres, une espèce de tribunal qu'ils nommèrent le conseil des agitateurs. Cromwel, par ce moyen, arrêtoit toutes les résolutions du parlement qui ne cadroient point avec ses vues. Mais ayant reconnu ensuite que cette usurpation artificieuse de l'autorité étoit sujette à des lenteurs qui saisoient souvent manquer des occasions importantes, il voulut dominer d'une manière plus directe et plus efficace.

Il commença par se rendre maître de la personne du roi, qu'il trouva moyen d'enlever d'Holmby, tout étroitement gardé qu'il y étoit; il le fit conduire à l'armée, où Fairfax et lui le recurent avec un respect capable d'en imposer aux plus désiants. Il s'appliqua même à le consoler, lui donna de grandes espérances, et n'épargna rien pour l'engager à s'applaudir de son changement de captivité. Le nouvel asservissement du roi fraya la route à celui du parlement. Cette compagnie, vivement offensée de l'enlèvement du prince, fit publier une ordonnance portant qu'il seroit remis à Richemont, entre les mains des mêmes officiers qu'il avoit auparavant, à l'exception de leur chef, à qui elle en substitua un plus sidèle. Rien n'étoit plus consorme que ce coup d'autorité au dessein qu'avoient les

tyrans de brouiller le parlement avec l'armée, et d'abattre ce tribunal pour en ériger un autre sur ses ruines. Fairfax général en titre, dissimulant encore, s'excusa de ce qui s'étoit passé, et le rejeta sur le conseil des agitateurs. Mais en même temps il accusa de crime d'état onze membres des communes, presbytériens, les plus contraires aux indépendants, accusa le parlement même de malversation, demanda qu'il fût cassé, et qu'on en convoquat un autre, en vertu de la loi qui n'en souffroit point de perpétuel. Ces propositions jetèrent l'alarme et l'incertitude dans le parlement, où les indépendants avoient toujours un parti. Les onze membres nommément s'offrirent d'eux-mêmes à s'abstenir des assemblées pendant six mois. La ville de Londres, jalouse de sa liberté et des priviléges de sa propre milice, montrant plus de vigueur, les fauteurs de la tyrannie engagèrent le parlement à se déclarer pour leur armée, et à changer la milice de Londres. Alors les officiers de la ville ne gardant plus de mesure, allèrent en tumulte à Westminster. et obligèrent le parlement à rétablir à l'heure même la première milice; sur quoi les chambres s'étant levées, l'orateur des pairs, et celui des communes, suivis de cinquante autres parlementaires, sortirent brusquement, et se retirèrent à l'armée séditieuse, en criant que la liberté du parlement étoit violée. A l'instant, ce qui restoit de l'assemblée à Westminster nomma d'autres orateurs, et s'unissant au corps de ville, fit un décret par lequel il étoit ordonné que les onze membres interdits seroient rétablis dans leurs fonctions, que le roi seroit amené à Londres, et que la milice de la ville choisiroit un chef pour la commander, avec les levées nouvelles qu'on y ajouteroit.

On arma en esset; mais cette vigueur ne se soutint que jusqu'à ce que Fairfax et Cromwel parurent à la vue de Londres, avec leur armée de déterminés. Alors on eût dit qu'on s'étoit moins occupé de leur faire résistance, que de leur préparer un triomphe. Les portes s'ouvrirent devant eux, ils entrèrent en maîtres, et ne tardèrent point à faire sentir qu'ils l'étoient. Ils avoient amené les transsuges du parlement, qui s'étoient retirés sous leurs drapeaux. Ils les conduisirent avec pompe dans les salles de Westminster, d'où chassant tous ceux qui leur étoient suspects, ils formèrent un parlement tout à leur dévotion.

fo

abattre ce triirfax général toit passé, et ême temps il ones, presbyusa le parleissé, et qu'on en souffroit arme et l'inavoient tount s'offrirent six mois. La viléges de sa uteurs de la r leur armée, rs de la ville Vestminster, ême la pres, l'orateur uante autres èrent à l'arement étoit Nestminster ville, fit un mbres intere roi seroit roit un chef y ajouteroit. int que jusle Londres, u'on s'étoit préparer un

ntrèrent en

'étoient. Ils

ient retirés

pe dans les

leur étoient

dévotion.

S'étant fait rendre la tour ensuite, ils y mirent un gouverneur 225 et une garnison de leur produit lls mirent de même les autres fortifications, aussi-bien que les milices, hors d'état de plus leur donner d'inquiétude. Le commandement de la marine fut commis encore à des factieux affidés. Ainsi tout plia sous le joug du tyran, à qui, pour dominer sans retour, il ne resta plus que d'immoler le dominateur légitime.

Quelque avancé que fût cet attentat, la consommation en étoit encore difficile et très-périlleuse. Les malheurs du roi, toutes les indignités qu'on lui faisoit souffrir, avoient réveillé l'amour et le respect dans le cœur des peuples, qui d'ailleurs commençoient à regarder son rétablissement comme le plus sûr moyen de finir les troubles et les calamités publiques. Quel que sût l'essroi qu'imprimoit la tyrannie, cette nation libre ne murmuroit point si bas que ses plaintes ne parvinssent aux oreilles des tyrans. Les Ecossais, dont on avoit acheté le roi, touchés d'un repentir accueilli comme le fut autrefois la confession de celui qui avoit livré le Juste, prenoient le ton menaçant, et taxoient hautement de crime détat le refus qu'on faisoit à ce prince de l'admettre, comme il ne cessoit de le demander, à traiter en personne avec le parlement, qui étoit le premier conseil du monarque et de la nation. Les presbytériens d'Angleterre, qui toujours y faisoient le plus grand nombre, ne témoignoient pas moins de mécontentement, et déjà l'on remuoit en plusieurs provinces. Il n'y avoit pas jusqu'à l'armée vouée aux tyrans, où ils n'apercussent un retour d'affection pour leur souverain malheureux, et même un penchant décidé pour lui dans une grande partie des soldats et des officiers. Les agitateurs eux-mêmes, contraires à la monarchie, mais républicains de bonne foi, s'apercevoient que Cromwel feignoit sculement de l'être, afin de se rendre maître absolu des affaires, et de leur ravir le pouvoir dont il les avoit flattés.

L'embarras étoit grand, et le péril prochain pour le chef de la tyrannie, qui au lieu de la victime dont il méditoit le sacrisice, pouvoit d'un moment à l'autre lui être substitué. Mais cette politique infernale, à qui tout expédient est bon, et tout sorfait indifférent, ne rencontre point d'obstacles qu'elle ne sache aplanir. Cromwel ouvrit une nouvelle scène, et y joua

si bien son personnage, que toute l'Europe y fut trompée et crut au rétablissement prochain du roi. Charles fut conduit avec honneur dans la maison royale d'Hamptoncourt. Ce n'étoit plus un prisonnier, mais un monarque dans l'état de sa gloire, environné d'une cour nombreuse et brillante. Il vit ses enfants, il entretint ses amis, il écrivit librement à la reine, et il en recut les réponses. Chacun s'empressoit à lui rendre ses hommages et Cromwel surpassoit tout le monde en témoignages de respect, d'attachement et de sidélité, d'envie de couper chemin à tout ce qui restoit d'obstacle à son contentement parfait. Mais tandis que le scélérat éblouissoit ainsi le public et le roi, il intriguoit dans le parlement, pour faire proposer au prince les conditions les plus contraires à son honneur et à sa conscience, insistant surtout pour l'abolition de l'épiscopat anglican, que Charles, dans les bizarreries de sa foi chimérique, croyoit d'institution divine. Et les propositions qu'il lui faisoit porter de Westminster, il le détournoit à Hamptoncourt de les accepter, en lui persuadant que l'armée, qui déjà lui en avoit fait de plus raisonnables, lui en feroit enfin de conformes à la délicatesse de sa conscience. Ce ménage sans doute ne pouvoit pas durer long-temps sans être découvert. Mais la fourbe et la fortune, qui durant tout le cours de cette longue tragédie, servirent comme à l'envi Cromwel, en firent tout à coup le dénoûment.

On avoit fait jurer au roi qu'il ne sortiroit point d'Hamptoncourt sans le consentement de l'armée. Soit enfin que Cromwel, afin d'irriter l'armée contre un prince sans parole, l'eût induit à fuir, ainsi que le rapportent les historiens royalistes, en lui faisant peur sous main d'un assassinat projeté; soit que la difficulté de faire condamner le roi par la voix publique, eût, comme on le dit encore, déterminé le parricide à le faire périr secrètement, et que cette résolution fût parvenue à la connoissance du prince; celui-ci crut devoir mettre sa tête à couvert par la fuite, et trouvant toute autre retraite fermée il se jeta dans l'île de Wight. En tout cas, Wight étoit le piège où Cromwel vouloit sa proie. Le perfide Hammond qu'il y avoit établi gouverneur, et qui fut l'un des principaux acteurs dans la catastrophe de cette horrible pièce, arrêta le

p

рl

trompée et fut conduit urt. Ce n'él'état de sa ite. Il vit ses t à la reine, lui rendre le en témoid'envie de son contensoit ainsi le ur faire proà son honlition de l'éies de sa foi propositions ioità Hamparmée, qui feroit enfin Ce ménage être découle cours de romwel, en

nt d'Hampt enfin que ans parole, riens royanat projeté; la voix puparricide à ût parvenne ir mettre sa itre retraite Wight étoit Hammond principaux e , arrêta le

monarque, et en avertit le parlement. Mais Charles, avant de sortir d'Hamptoncourt, avoit laissé sur la table un billet signé de sa main, par lequel il protestoit n'avoir pris la fuite que pour se soustraire aux attentats de ses ennemis; qu'il persévéroit inviolablement à vouloir la paix, et qu'il ne demandoit que d'être ouï dans son parlement, pour en dissiper toutes les appréhensions. Ce billet joint à une lettre qu'il écrivoit encore de Wight, renouvela les murmures du peuple à un tel point, que les tyrans, au lieu des voies de fait et de violence, crurent devoir user de la négociation et de l'intrigue. Cependant ils ordonnèrent à Hammond de resserrer le roi à Carisbrock, château fort de l'île, et d'éloigner de lui ses amis et ses domestiques; ils envoyèrent une escadre croiser dans ces parages, et firent garder l'île avec le plus grand soin.

lls se rendirent à Londres, et firent assembler le parlement, après en avoir éloigné par différentes commissions, cinquante membres dont ils n'étoient pas fort sûrs. Le fougeux Ireton parlant le premier, et levant tout à coup le masque dans la chambre des communes : « Il y a trop long-temps, dit-il, qu'on abuse de la patience du tribunal suprême de l'Angleterre. Le roi nous fait assez voir qu'il n'a rien moins que le cœur d'un roi pour ses sujets. En pareil cas, le droit des gens, le droit naturel nous apprend nos droits. Les contrats des rois et des peuples imposent à chacun des obligations réciproques; aux peuples d'obéir à leurs rois; et aux rois de protéger leurs peuples. Mais notre roi, loin de nous protéger, nous tient éternellement en butte aux fureurs de la guerre et de la discorde : dès là nous sommes dispensés des hommages et services auxquels nous étions engagés par le contrat mutuel que nos pères ont fait avec ses ancêtres. Au reste, prenez sans crainte la résolution qui convient à votre dignité et à votre zèle pour le bien public. Vous avez, sous la conduite de chefs sûrs, une armée courageuse, dont les services passés vous répondent de tout ce que vous pouvez désirer pour l'avenir. »

Gromwel ajouta au discours de son gendre, qu'il ne falloit plus rien attendre d'un prince que Dieu avoit endurci; que le parlement avoit toute l'autorité nécessaire pour l'administration de l'état, et que pour soutenir la forme du gouvernement

qu'il jugeroit à propos, on pouvoit compter autant sur la fidélité que sur l'heureuse valeur d'une armée tant de fois victorieuse, pourvu qu'on ne lui donnât point lieu de soupçonner qu'on pensât désormais à des accommodements, en conséquence desquels elle ne pourroit qu'être abandonnée à la vengeance de l'ennemi public. Car par-là, poursuivit-il, on lui ôteroit le scrupule de manquer à des lâches qui lui auroient manqué les premiers, et qui se manqueroient insensément à eux-mêmes.

La conclusion naturelle de ces discours étoit la déposition du roi, et on la mit sur-le-champ en délibération. Or, une question de cette nature, une fois proposée, est déjà décidée. Elle fut néanmoins long-temps sans trouver le nombre de voix nécessaires. Il fallut que la faction garantît qu'on n'ordonneroit rien de plus que la déposition contre le prince. Sous cette promesse, la chose ensin passa dans la chambre basse. Elle éprouva des difficultés infiniment plus grandes dans la chambre des pairs, qui sentoient parfaitement que la ruine de la monarchie entraîneroit la leur, et que dès qu'il n'y auroit plus de roi, il n'y auroit plus de pairs du royaume. Les oppositions furent telles, que le décret de la déposition n'eût jamais été confirmé, si les tyrans n'eussent fait avancer leurs troupes sous les murs de Londres. Alors une quantité de seigneurs se retirèrent en protestant contre le décret, mais il fut signé par ceux qui restoient.

Pour rendre le prince odieux à ses peuples, les tyrans firent imprimer en forme de déclaration légale, tout ce que la calomnie avoit pu controuver de noirceurs, jusqu'à le rendre suspect d'avoir donné la mort au roi son père. Cromwel se réservant le personnage d'hypocrisie, dont jamais homme n'eût le talent au même degré, ou du moins avec le même avantage, contrefaisoit le prophète, et donnoit pour l'exécution des ordres du ciel, les attentats qui faisoient le scandale et l'horreur de toutes les nations. Il disoit d'un air inspiré que, porténaturellement à rétablir le roi, il avoit imploré les lumières célestes pour une affaire si difficile; mais qu'ayant voulu parler ensuite, la voix lui avoit manqué; Dieu lui marquant par-là qu'il avoit réprouvé Charles I, et ne vouloit plus qu'il régnât. Il suscitoit pour la même sin des essaims de prédicants et de

eı

le

ra

dı

1.0

mi

Jes

la i

lui

fanatiques, entre lesquels surtout le ministre Péters signala son talent pour fourber et brouiller. Ainsi procèdent les sectes au bouleversement de tous les états, par le renversement de la vraie religion et de tous ses principes.

On a vu, il n'est que trop vrai, des soulèvements et des ré-

On a vu, il n'est que trop vrai, des soulèvements et des révoltes, dans toutes les communions, et jusque dans les nations les plus catholiques : mais il est une différence trop essentielle et trop visible entre les principes des uns et des autres, pour en tirer la même conséquence. C'est une chose avouée de tous les partis, que les catholiques ne peuvent secouer le joug du prince légitime, quelque insupportable qu'ils se le figurent, et qu'il soit en effet, sans trahir en même temps leur religion, qui, depuis saint Paul, confirmée par la tradition de tous les siècles, leur enjoint d'obéir à leurs maîtres, oppresseurs même et persécuteurs. Le sujet catholique, peut, comme un autre, devenir un mauvais sujet, ou s'écarter de la règle que lui prescrit sa religion; mais la règle demeure toujours la même, et toujours elle condamne ses écarts. Si l'on compare ces principes, base unique de toute société bien ordonnée et de tout ordre public, aux maximes religieuses et séditieuses tout ensemble des sectaires animés à la révolte par une conscience parfaitement d'accord avec leur croyance; quelle différence ne trouvera-t-on point, relativement au repos des empires, entre la religion des uns et des autres? Quelle différence au moins entre les principes catholiques et ceux des indépendants? Cette secte rangeoit dans la classe des contrats les plus profanes, les obligations mutuelles et entendues > sa façon, des souverains et des sujets, sans nul égard au caractère sacré d'oints du Seigneur, sans admettre aucune autre sanction que la persévérance, ou plutôt l'instabilité des volontés humaines, c'està-dire qu'ils n'admettoient qu'un roi amovible à volonté, un roi soumis au jugement et au caprice de ses sujets, ou, pour mieux dire, un roi qui ne le fût point, puisqu'un prince dont les sujets deviennent les juges, est dès là un prince dégradé.

Cependant la dégradation du roi d'Angleterre ne devoit pas se consommer si vite. La nation n'avoit pas encore subi toute la rigneur de l'arrêt prononcé en ces termes prophétiques qui lui conviennent si bien: Que ce qui doit mourir aille à la mort,

lui ôteroit ianqué les x-mêmes. léposition

à décidée, re de voix 'ordonne-Sous cette

Or, une

oasse. Elle la chambre de la mo-

auroit plus oppositions : jamais été

roupes sous eurs se reit signé par

rans firent

que la cale rendre
romwel se
is homme
c le même
r l'exécuscandale et
spiré que,
es lumières
oulu parler
lant par-là

'il régnât.

ants et de

et que ceux qui resteront se détruisent les uns et les autres :. Un petit écrit donné par le roi en réponse à la déclaration diffamatoire de la tyrannie, dans lequel il présentoit d'une manière pathétique à ses peuples, la profondeur de l'infortune où il étoit abîmé, excita une indignation et bientôt un soulèvement

presque général contre les tyrans.

D'abord les garçons de boutique et le bas peuple crièrent vive le roi, au milieu de Londres, avec tant d'animosité et de résolution, que le maire fut réduit à se retirer dans la tour. Les habitants du comté de Suray s'attroupèrent ensuite, conrurent tumultuairement à Westminster, et présentèrent au parlement une adresse, portant qu'on eût à rétablir le roi, et à licencier l'armée des indépendants. En même temps il se forma des partis et des corps de troupes, plus ou moins considérables, dans le comté de Suffolck, dans celui de Cornouailles, dans la principauté de Galles et dans le comté de Kent. Différents capitaines, bien accompagnés, se montroient de tous côtés en campagne, ou se renfermoient sous l'étendard du roi captif. dans les places qu'ils avoient surprises ou forcées. Ils furent imités jusqu'au centre du royaume, par des seigneurs du premier nom, tels que le jeune duc de Buckingam, et le comte de Holland, frère du duc de Warwick, autrefois l'un des plus zélés partisans de la faction parlementaire. En un mot, toute l'Angleterre, en moins de trois mois, fut armée pour la bonne cause. On vit conspirer au même dessein les serviteurs du roi, les presbytériens, la plus grande partie des pairs, quantité de membres des communes qui ne tenoient point à la secte des indépendants, et la ville même de Londres, lassée enfin de l'insolence de l'armée des rebelles. D'un autre côté, l'armée d'Ecosse se mit en marche, sous la conduite du duc d'Hamilton, et pénétra dans l'Angleterre. Huit vaisseaux anglais abandonnérent encore le parti de l'indépendance, et allèrent se rendre au duc d'Yorc, qui s'étoit sauvé en Hollande, déguisé en fille, et qui, joignant d'autres navires à ceux-ci, forma une flotte de vingt bâtiments, avec lesquels il sit voile vers la Tamise.

<sup>1</sup> Zachar. c. 11, v. 9.

autres 1. ation dif-: manièr**e** me où il lèvement

crièrent sité et de tour. Les coururent parlement licencier orma des idérables, es, dans la férents cas côtés en roi captif, Ils furent rs du pree comte de s plus zélés oute l'Annne cause. lu roi, les uantité de a secte des e enfin de é , l'armée c d'Hamilglais abanallèrent se e, déguisé forma une

ile vers la

(An 1647.) A la vue d'une conspiration si générale, tout le monde crut de nouveau la faction parricide écrasée. Mais les arrêts du ciel sont irrévocables; et tout plie sous la main suscitée pour leur exécution. Revêtu de cette force plus qu'humaine, dont le Tout-Puissant investit ceux qu'il nomme serviteurs au même titre que les exécuteurs infernaux de ses vengeances, Cromwel. Fairfax, Lambert, tous les chefs de la parricide faction, semblables à ces tourbillons qui renversent, qui arrachent, qui emportent, et ne laissent qu'une image de l'anéantissement dans toute la longueur de leur cours; Cromwel dans les provinces de l'occident, Fairfax dans celles du midi, et Lambert au nord, forcèrent et franchirent toutes les barrières qu'on leur opposa. Cromwel appelant encore l'artifice au secours de la valeur, pour faire manquer la réconciliation que le parlement négocioit toujours avec le roi, fit proposer à ce prince les conditions les plus dures, qu'on lui eût jamais faites, et toujours l'abolition de l'épiscopat. La malignité sauta aux yeux de tout le monde; mais tout ce qui en arriva, c'est que les médiateurs de la réconciliation perdirent courage et tout espoir. Charles enfin, dompté par l'excès de l'infortune, accorda presque tout, pour l'épiscopat même; il consentit qu'on supprimât les archevêques, et que les évêques n'eussent de juridiction que pour conférer les ordres. Encore se relâcha-t-il sur ce dernier article, jusqu'à s'en rapporter à la décision d'un synode qui seroit convoqué par le parlement, fatale et pitoyable délicatesse de conscience! Mais que peut-on faire de mieux, quand on a rompu avec le centre de l'unité et de la vérité catholique?

On perdit à l'aplanissement de ce reste misérable de difficulté, un temps dont les factieux sentirent tout le prix. Un seul été leur suffit pour terminer la guerre qu'ils avoient de tous côtés sur les bras. Les places qui tenoient encore pour le bon parti, furent toutes réduites. Les vaisseaux restés au ponvoir de la faction, rendirent inutiles toutes les tentatives du sils du roi. Cromwel, après avoir rempli sa tâche, vola au secours de Lambert qui, outre un corps nombreux d'Anglais royalistes, avoit en tête le due d'Hamilton, avec plus de vingt mille Ecossais. Cromwel et Lambert n'avoient ensemble que dix mille hommes : mais l'habileté des chefs, et la valeur éprouvée de leurs troupes suppléerent au nombre. Sans compter les morts dont le sang inonda le champ de hataille, ils firent presque autant de prisonniers qu'ils étoient de vainqueurs. Plusieurs relations en portent le nombre à neuf mille, parmi lesquels on compte avec Hamilton, une multitude de gens de qualité. Poussant ensuite jusqu'à Edimbourg, Cromwel y fut reçu, des uns en ami, des autres en tyran; mais tous, par inclination ou par crainte, se soumirent, renouvelèrent de gré ou de force la ligue entre les deux royaumes, et lui donnèrent le titre de conservateur de l'Ecosse.

Après tant de triomphes, l'heureux scélérat ne garda de mesures qu'autant qu'il en falloit pour entretenir ses dupes, et principalement pour retenir sous sa main Fairfax, instrument si propre à ses fins. Il fit demander coup sur coup au parlement, tantôt par un régiment de son armée, tantôt par une assemblée d'officiers, qu'on punit sans nulle exception, tous ceux qui se trouveroient coupables des troubles passés. Le parlement, qui n'apercevoit que trop la tête auguste qu'on avoit en vue dans cette réquisition vague, temporisoit et payoit de défaites; quand, mettant bas le masque, le tyran fit publier sous le titre de remontrances adressées aux deux chambres par l'armée et le peuple anglais, la plus sanglante de toutes les invectives contre l'infortuné roi : d'où il concluoit à le punir, comme coupable de tout le sang versé dans les dernières guerres; à procéder juridiquement contre certains parlementaires que l'on désignoit, à casser le parlement actuel, et à établir une forme de puissance qui représentat le peuple, et régit l'état en son nom. Ces propositions excitèrent tant d'horreur, que le parlement montra une fermeté qu'on n'en attendoit plus.

Fairfax alors, mu par Cromwel, qui accourut pour faire jouer sa machine, entra dans Londres avec un corps de dix mille hommes, pendant qu'un autre corps de troupes enlevoit le roi pour le transporter à Windsor (1648). Charles conféroit avec quelques députés du parlement, quand on vint lui annoncer qu'il falloit partir. Il en parut moins attristé qu'eux, et leur dit adieu avec une fermeté d'âme qui les remplit autant d'admiration que de compassion. « Je crois fort, leur dit-il, que nous ne nous reverrons plus. Que la volonté de Dicu s'accomplisse!

SO

1)3

50

on

sua

opi

(An 1648.)

ompter s firent queurs. parmi gens de el y fut par ine gré ou èrent le

ı de meupes, et trument u parler une ason, tous ssés. Le on avoit pavoit de blier sous ar l'armée nvectives , comme uerres; à s que l'on ne forme at en son e le par-

aire jouer dix mille oit le roi roit avec nnoncer t leur dit l'admiraque nous implisse! l'attends avec résignation tout ce qui peut m'arriver de la part des hommes, et je vous souhaite un meilleur sort que le mien; mais vous devez sentir à présent que ma ruine entraîne la vôtre. Je n'ignore rien de ce qu'on machine contre moi et ma famille: tout cela néanmoins ne me touche pas à l'égal des maux qui menacent mon peuple. » Sentiments bien dignes d'un autre destin et surtout d'une autre religion! Les trois royaumes britanniques, toutes les cours étrangères, et surtout celle de France. particulièrement intéressée à la défense d'un roi qui avoit pour épouse une fille de Henri le Grand, et qui regardoit cet enlèvenient comme le prélude immédiat du dernier forfait, toute l'Europe frémit d'horreur et d'indignation; mais d'une indignation stérile et forcément impuissante.

La France, avec la guerre intestine, ou ces tracasseries domestiques qu'on nomma la fronde, sans compter les embarras d'une minorité orageuse, avoit sur les bras toutes les forces de la maison d'Autriche, et ne pouvoit que succomber en s'attirant encore les Lais, vivement sollicités par l'Espagne. L'Espagne elle-mêr e is us les états d'Allemagne, l'Italie, la Hollande, les royaumes du Nord, accablés du faix d'une guerre à toute outrance qui les désoloit depuis trente ans, loin de penser à prendre part à des querelles étrangères, ne formoient plus de vœux que pour la paix, qui se négocioit enfin, mais qui souffroit d'étranges difficultés dans le conflit des intérêts et des prétentions d'une multitude presque infinie de partis contraires. L'épuisement où tous se trouvoient réduits sembloit devoir faciliter la conciliation; mais cet épuisement même, à peu près égal dans tous les partis, ne rendoit l'accord que plus difficile, parce qu'il ne restoit personne en état de faire la loi, et personne d'humeur à la subir sans contrainte. Les caractères aigris par la contradiction et par la longue habitude de l'animosité, éclatoient en insultes au milieu des conférences, et les rompoient souvent quand on se croyoit au moment de conclure, Ainsi viton bien des fois revoler du sanctuaire de la paix au tumulte des armes, et tenter d'avancer par la force ce que l'art de la persuasion et toute la souplesse de la politique ne pouvoient obtenir, Mais la supériorité à laquelle chacun des partis aspira si opiniatrément sur les autres, fut toujours un espoir imaginaire 234 (An 1648.) HISTOIRE

ou tout au plus une faveur momentanée de la fortune, qui les flattoit tour à tour, et ne se fixoit nulle part.

Les forces de la Suède, presque anéanties à la journée de Nordlingue (1634), se rétablirent par le courage et l'habileté de Bannier, de Torstenson, de Wrangel, et du formidable Bernard, duc de Saxe Weimar, tous héros formés ou perfectionnés à l'école du grand Gustave. Bannier, après avoir mis en déroute, à Wistock en Saxe, les Saxons et les impériaux tout ensemble; par une fermeté de courage qui lui fit ramener dix fois sa cavalerie à la charge, prit la forte place de Torgaw, avec toute sa garnison, qui s'enrôla parmi les vainqueurs. Il fit également admirer, et sa constance à braver les éléments, et ses marches savantes, passa et repassa les fleuves à la vue de l'ennemi, parcourut tout le pays en vainqueur, au fort d'un hiver rigoureux, sur les bords de l'Elbe et de la mer Baltique. L'avénement de Ferdinand III à l'empire ne changea rien à la nouvelle fortune de la Suède. Cet illustre vainqueur de Nordlingue ne put conserver aux armes impériales l'ascendant qu'il leur avoit procuré autrefois par cette inestimable victoire. Au pays du Rhin, le duc de Weimar, bravant à son tour les rigueurs de l'hiver, forma le dessein de s'emparer des quatre villes forestières. Il prit d'emblée Lauffembourg et Seckingen, tandis qu'une autre partie de ses troupes emporta Waldshut, presque sans résistance. Rhinfeld, plus important et beaucoup plus fort, étoit presque réduit, malgré les eaux et les neiges qui remplissoient la tranchée; quand les ennemis commandés par quatre généraux, le fameux Jean de Werth à leur tête, arrivèrent au secours de la place. Tout ce qu'ils purent faire, ce fut d'y jeter trois cents hommes, après un choc extrêmement rude, que le duc Bernard soutint avec la moindre partie de son armée, dont il n'avoit pu réunir à temps les quartiers. Encore le rendit-il assez désavantageux aux impériaux, pour qu'ils lui abandonnassent le champ de bataille. Mais, peu content d'une victoire imparfaite, ce lion irrité de voir échapper sa proie vole à sa poursuite. De Werth concevoit si peu la rapidité de ce foudre de guerre, qu'à l'approche de l'avant-garde ennemie, il imaaina que c étoit un parti qui alloit à la découverte. Bientôt il int détrompé. Il met à la hâte ses gens en bataille ; sa mousquee, qui les

ournée de

l'habileté ormidable ou perfecoir mis en riaux tout mener dix rgaw, avec Il fit égaents, et ses ue de l'end'un hiver tique. L'aa rien à la r de Nordndant qu'il ictoire. Au les rigueurs re villes fogen, tandis ut, presque p plus fort, ui remplispar quatre rivèrent au fut d'y jeter udc, que le rmée, dont le rendit-il

abandon-

ne victoire

e vole à sa

e ce foudre

ne, il ima-

Bientot il

mousque-

terie sit une décharge furieuse, à travers laquelle les troupes du due avançant tête baissée, firent à leur tour, mais à bout portant, une décharge qui tua ou rompit tout ce qu'elles avoient en face. La peur et la déroute passèrent de là dans toute l'armée, et jusque dans la cavalerie qui prit la fuite, sans que la plupart des cavaliers eussent tiré un seul coup. Jean de Werth, abandonné et démonté, sut d'abord fait prisonnier; et en peu de moments tous les généraux sans exception eurent le même sort, avec une multitude innombrable d'autres officiers. Plusieurs villes de la Souabe surent, aussi-bien que Rhinseld, le prix de cette victoire.

D'autant plus affamé de gloire et de conquête, qu'il s'en étoit plus largement pourvu, le vainqueur, peu satisfait encore, porta ses vues sur Brisack, place de la plus grande conséquence pour l'un et l'autre parti, comme étant la clef de leurs domaines respectifs, c'est-à-dire, de la France pour les Impériaux, et de l'empire pour les Français. Il fallut d'abord enlever une quantité de places qui couvroient celle-ci, et Fribourg en particulier, capable seule de consumer une armée nombreuse. Il fallut gagner presque autant de batailles rangées. Le général Gœutz fut le premier défait près du village de Witemveir, par la moitié d'une armée, qui avec l'autre moitié occupée à garder les lignes, eût encore été plus soible que la sienne. Le duc de Lorraine n'entra peu après dans la lice, que pour être mis en déroute. Au bout de quelques jours, il revint à la charge avec ce qu'il avoit pu rallier de ses gens : son obstination ne servit qu'à combler son infortune. Le général Gœutz, avec de nouvelles troupes amenées par Lamboi, revint de même, irrité de sa propre défaite, et brûlant de prendre sa revanche. Il foudroya les ligues des assiégeants avec une artillerie nombreuse; il attaqua, il força quelques-uns de leurs postes, qui surent aussitôt repris; il les harcela la nuit et le jour, il chercha de toute part à les entamer, et à cent reprises différentes, en sorte que les vainqueurs épuisés de lassitude par la continuité de leurs victoires, furent quelquefois au moment de succomber sons le poids de leurs lauriers. Ce ne fut que par une force d'âme et de courage, qui faisoit, pour ainsi dire, changer de nature aux corps qu elle animoit, qu'enfin ils dissipèrent leurs opiniâtres

rivaux. Le général Goltz, substitué à Gœutz, dont l'empereur au désespoir avoit condamné la valeur malheureuse à une indigne prison, bien loin de mieux faire, prit la fuite au scul bruit que le duc, tant de fois triomphant, s'avançoit à sa rencontre. Brisack fut enfin réduit, sans avoir tiré de ces funestes secours d'autre fruit qu'une résistance désespérée, et une famine si affreuse, qu'on alloit dans les cimetières déterrer les morts, et

en dévorer jusqu'aux ossements.

Le général Torstenson, dans la Bohême cù étoit accouru l'empereur, et par sa présence communiquoit à ses troupes une activité qui fatiguoit prodigieusement les Suédois; Torstenson, par un dépit soudain, les attaqua brusquement près de Thabor, culbuta la cavalerie du premier choc, et fit un assez grand carnage de l'infanterie; après quoi l'on combattit de part et d'autre, non pour quelques lauriers infructueux, mais pour tout emporter, ou tout perdre. En vain la nuit arrêta l'acharnement : il recommenca le lendemain. Vainement encore les impériaux combattirent alors avec une opiniâtreté plus grande que jamais : ils n'en procurèrent aux Suédoi, qu'une victoire plus complète, à la vue de l'empereur, qui se retira consterné jusqu'à Vienne. La terreur fut si grande dans les pays héréditaires de la maison d'Autriche, tous ouverts à l'ennemi par cette seule victoire, que les habitants s'en allèrent en troupes chercher un asile jusqu'en Italie. L'empereur, pour arrêter la désertion, fut obligé de la défendre sous les peines les plus rigoureuses. Cependant, trait bien mémorable de la religion de ce prince! il tint la main à l'exécution de l'édit qu'il avoit rendu au commencement de cette année 1645, pour bannir de ses domaines tout exercice de la religion protestante, sans craindre le ressentiment des Suédois, non moins ardents pour l'erreur que pour les conquêtes.

le

 $\mathbf{F}_0$ 

Fe

joi

voi

tro

per

Le général Merci releva peu après les espérances de Ferdinand, en battant à Mariendal le plus renommé des généraux français, Turenne, réputé jusqu'alors invincible. Mais ce héros eut sa revanche dans la même campagne, et sur le théâtre même de l'ancienne gloire de Ferdinand. Turenne et Condé joints ensemble dans les champs de Nordlingue, si funeste autrefois à la Suède, lavèrent l'affront de leurs alliés dans le sang de l'ennemi commun, et changèrent ce monument de deuil en un

orts, et

pes une tenson, Thabor, nd carpart et ourtout

nement:
périaux
jamais:
mplète,
Vienne.
maison
victoire,

un asile
, fut obCepenil tint la
cement
exercice
les Sué-

quêtes. Ferdiinéraux e héros e mêm**e** 

é joints utrefois sang do Il en un monument plus durable de triomphe. Turenne et Wrangel, général Suédois, remportèrent encore à Sommerhausen, près d'Augsbourg, une victoire qui acheva de rétablir au moins l'équilibre entre les parties.

Que d'obstacles cependant restoient encore à la paix des nations, à la conciliation de tant d'intérêts contraires, et surtout à la réunion des esprits! La religion seule, à quoi nos vues doiventse restreindre, ou du moins se rapporter principalement, tournissoit un obstacle esfrayant pour la politique la plus consommée, depuis que les ligues et les armes protestantes contrebalançoient dans l'empire le reste de ses forces. Le luthéranisme, à sa naissance, loin de porter son ambition sur les titres et les domaines de l'Eglise, bornoit ses prétentions à être simplement toléré. Il regarda comme une grande fortune, d'avoir obtenu à Augsbourg le fameux interim, qui suspendoit l'arrêt de sa proscription; et plus encore la transaction de Passau (1552). avec la paix de religion, qui permettoit à ses sectateurs l'exercice de leur nouveau culte, suivant la confession d'Augsbourg. Mais tel est le caractère des sectes : timides et rampantes dans leur enfance, à peine ont-elles pris quelque accroissement, qu'elles levent audacieusement la tête, et n'ont pas d'autres mesures pour leurs prétentions, que celles de leurs forces.

Les novateurs d'Allemagne étoient convenus par les traités les plus solennels, que les prélats et tous les bénéficiers catholiques, qui abandonneroient le religion romaine pour embrasser la leur, seroient dès là obligés de quitter leurs bénéfices. Sitôt qu'ils crurent pouvoir enfreindre les traités et les lois, les biens et les dignités ecclésiastiques devinrent l'objet de leur avidité. Foulant alors aux pieds le droit des gens qu'ils avoient tant réclamé, on les vit, le fer à la main, envahir les plus anciennes possessions de l'Eglise, et tourner contre elle ses propres biens. Ferdinand II avoit entrepris avec justice de réprimer ce brigandage sacrilége, par son fameux édit de restitution; mais joignant ses intérêts particuliers à ceux de l'Eglise, et attentant à la liberté du corps germanique, il avoit alarmé les puissances voisines, et attiré leurs armes dans l'empire, avec tous les troubles et les désordres qui le mirent à deux doigts de sa perte. Ce fut dans ce temps de confusion que les sectaires, peu contents de reprendre les biens ecclésiastiques qu'on les avoit contraints de restituer, usurpèrent une infinité d'autres droits et d'autres biens qui n'avoient jamais été qu'entre les mains du clergé catholique; et les regardant désormais comme leurs conquêtes, comme un patrimoine inaliénable, ils traitoient de vexation et de tyrannie les efforts que faisoient les catholiques pour rentrer dans leurs propriétés, ou pour donner seulement quelques bornes aux usurpations. De là ces plaintes et ces clameurs dont ils étourdissoient toute l'Allemagne; de la ces griefs, comme ils les appeloient, qu'ils s'empressèrent de présenter en dix chefs, aux plénipotentiaires de Westphalie, trois ans avant

qu'on y pût rien conclure.

Ils demandoient en substance, nonobstant les édits et les traités contraires, que les prélats et autres bénéficiers qui passeroient de la foi catholique au luthéranisme, ne fussent point privés de leurs bénéfices; que les biens de l'Eglise situés dans le territoire des luthériens, fussent soumis à la juridiction de ceux-ci; que tous les états évangéliques eussent un droit illimité d'ordonner et de réformer la religion, dans toute l'étendue de leurs territoires; que les évangéliques perçussent librement les revenus, dînies, pensions et aumônes, fondés dans les états catholiques pour des cures, des monastères, ou des bôpitaux que possédoient les protestants; que le pape et tous les prélats de la communion romaine n'eussent aucune sorte de juridiction sur aucune personne, dans le territoire des états évangéliques; que dans les assemblées de l'empire, on n'eût point égard à la pluralité des suffrages, quand il s'agiroit des affaires de la religion; mais que le parti des évangéliques, quoique le moins nombreux, eût une autorité toujours égale à celle des catholiques; ensin que dans les députations ordinaires de l'empire, quand bien même il ne s'agiroit pas de religion, les députés des deux partis fussent en nombre parfaitement égal. On voit que ces ambitieux sectaires vouloient enfin une égalité parfaite entre eux et les catholiques, qu'ils dépouillorent ainsi de tout ce qu'ils s'arrogeoient à eux-mêmes. Bien plus, voulant qu'on n'eût point égard à la pluralité des suffrages dans les assemblées de l'empire, ils n'y vouloient évidemment que trouble et confusion.

n les avoit tres droits s mains du mme leu:s aitoient de atholiques seulement s et ces claà ces griefs, résenter en s ans avant

édits et les ers qui pasissent point situés dans ridiction de n droit illite l'étendu**e** ıt librem**e**nt lans les états les hôpitaux is les prélats te de juriétats évann'eût point des affaires quoique le à celle des res de l'emion , les dént égal. On une égalité llorent ainsi plus, voufrages dans mment que

(AN 1548.) Peu contents même de l'égalité, ils tendoient à ruiner insensiblement l'ancienne religion, par leurs supercherics et leurs parjures; dissimulant leur croyance, jusqu'à recevoir les saints ordres, pour s'ouvrir l'entrée aux prébendes et aux prélatures; après quoi, levant le masque, ils retournoient avec elles à leurs sectes, qui proposoient de nouvelles conditions et de nouvelles formules de serment, pour en priver à jamais les catholiques. Ils s'arrogeoient de même une supériorité manifeste sur les ecclésiastiques de l'ancienne religion, qui, venant à se marier, sont obligés de quitter leurs bénéfices; au lieu que leur propre mariage, ou pour mieux dire, leur concubinage, loin de les rendre inhabiles aux bénéfices, les en rendoit plus dignes dans les maximes de leur impure réforme. Autre chef, en quoi ils ne se contentoient point de l'égalité avec l'ancienne religion : tandis qu'ils ne vouloient pas que les états catholiques, même ecclésiastiques, eussent l'exercice de leur juridiction, quant au spirituel, sur tous les sujets de leur propre territoire; ils s'attribuoient le droit de contraindre tous leurs sujets indistinctement à embrasser et à professer leurs erreurs. Ils refusoient encore aux catholiques les revenus qui leur appartenoient dans un territoire protestant, tandis qu'ils prétendoient percevoir le produit de ceux de leurs bénéfices qui étoient situés dans un territoire catholique. Ils poussèrent leurs prétentions jusqu'à demander qu'on supprimât la chambre impériale, avec toutes les cours de justice de l'empire, et qu'à leur place on établit quatre chambres nouvelles, et souveraines chacune dans son district, composées d'un égal nombre de catholiques et de protestants.

Les Suédois, pour le moins aussi vifs sur l'article de la religion que les princes protestants d'Allemagne, disoient hautement que l'équilibre des deux religions dans l'empire pouvoit seul rendre la paix sûre et durable. D'où ils concluoient à introduire l'égalité, tant dans le collége électoral, que dans la chambre impériale et le conseil aulique. Zèle de secte, et sans doute peu sincère au fond; mais qui coloroit avantageusement le dessein qu'avoit cette nation de s'étendre hors de ses terres glacées, et de se faire en Allemagne un établissement qui lui donnât plus de considération en Europe; en quoi la 240

servoit essentiellement la chaleur qu'elle marquoit pour la désense de la religion protestante et de la liberté germanique. Outre la belle province de Poméranie, ils vouloient qu'on leur cédât les diocèses de Brême, de Verden, d'Halberstat, d'Osnabruck, de Minden; et ils insistoient d'autant plus sur cet article, qu'il attaquoit directement l'Eglise, et trouvoit plus de faveur auprès des princes protestants de l'empire. La France, quoiqu'alliée fidèle des Suédois, ne pouvoit appuyer ces propositions sans trahir la foi qu'elle professoit, et se décrier parmi tous les catholiques. Ses ministres représentèrent à ceux de Suède, qu'ils savoient parfaitement que la religion n'avoit aucune part à l'alliance des deux couronnes, et qu'on ne s'y étoit jamais proposé d'autre fin que de relever les états de l'empire opprimés par la maison d'Autriche, en y laissant la religion dans l'état où on l'auroit trouvée; qu'il étoit à craindre que bien des princes catholiques, ayant regardé, sur la parole du roi très-chrétien, la guerre d'Allemagne comme une pure guerre d'état, ne prissent plus conseil que de leur indignation, quand ils verroient la religion romaine si manifestement lésée qu'en tout cas, la réputation de ce monarque en souffriroit toujours infiniment; que déjà les Espagnols le décrioient à Rome à cause de son alliance avec une puissance protestante. ct se vantoient de toute part que le pape leur étoit entièrement dévoué.

Ces ministres vraiment religieux, Claude de Mesme, comte d'Avaux, et Abel Servien, comte de la Roche-Desaubiers, sur les instructions de leur cour, pour assurer la paix, s'efforcèrent d'engager les plénipotentiaires de Suède à faire entrer dans leur commune alliance tous les princes d'Allemagne, catholiques aussi-bien que protestants: mais les dispositions de ces deux couronnes n'étoient pas à beaucoup près les mêmes. Toujours les Suédois avoient en tête d'entretenir en Allemagne une ligue permanente et purement protestante, afin de contrebalancer, et d'anéantir s'il étoit possible, le parti catholique, sans voir que par-là ils mettoient obstacle à leur propre agran dissement: tant la politique mêlée de fanatisme est pitoyable. Par cette partialité, ils forçoient les puissances catholiques de se tenir aussi liguées dans l'empire, et les mettoient dans la né-

pour la manique. nt qu'on alberstat, plus sur trouvoit mpire. La puyer ces se décrier ent à ceux on n'avoit on ne s'y s états de laissant la à craindre r la parole une pure dignation, nent lésée souffriroit écrioient à

me, comte ubiers, sur afforcèrent ans he, cathons de ces mes. Tou-Allemagne a de conatholique, pre agran pitoyable. ans la né-

rotestante,

ntièrement

cessité de s'attach er à la maison d'Autriche, qui, sûre d'un secours prompt, épieroit sans cesse, et tôt ou tard trouveroit le moment d'écraser le parti contraire. Egarés dans les conceptions chimériques de leur faux zèle, ils se proposoient même de former une ligue universelle entre tous les protestants de l'Europe; et déjà ils négocioient avec le parlement d'Angleterre, asin d'établir dans toutes les nations le *Convenant* d'Ecosse, c'est-à-dire, asin d'exterminer en tous lieux la religion catholique.

Cependant la France, aussi-bien que la maison d'Autriche, vouloit avoir le pape pour médiateur de la paix universelle, et il le fut en effet avec la république de Venise : mais combien de temps, et à combien de reprises n'eurent-elles pas à lutter avec ces altiers sectaires, avant de les amener à y consentir? Telle fut invinciblement leur aversion pour le pasteur ou le nom romain, qu'il fallut partager le congrès en deux villes, Munster, où se fixa le représentant du pape, savoir Fabio Chigi, qui dans la suite fut pape lui-même sous le nom d'Alexandre VII, et Osnabruck, où se retirèrent les plénipotentiaires de Suède. Ceux de France firent néanmoins comprendre, qu'à raison de la délicatesse extrême des matières de religion, il falloit attribuer à chacune de ces deux assemblées un nombre à peu près égal de députés des deux croyances; et pour l'expédition plus uniforme des affaires, il y eut des rapports assidus et de fréquents voyages d'une ville à l'autre. Voilà quelle fut la forme du fameux congrès de Westphalie, et voici les articles principaux qu'on y arrêta touchant la religion, seul objet qui nous regarde (1648).

On commença par confirmer le traité de Passau fait en 1552, entre Charles V et les princes luthériens d'Allemagne. Ainsi eut tout son effet cet accord fatal qui avoit donné au parti protestant une existence légale dans l'empire, avec le libre exercice du luthéranisme professé suivant la confession d'Augsbourg. On confirma pareillement ce qu'on appeloit la paix de religion, c'est-à-dire, les réglements de l'assemblée qui se tint à Augsbourg en 1555, en explication des statuts précédents; ce qui avoit donné un nouveau degré de consistance à l'état des protestants, et au libre exercice du luthéranisme. On y

avoit, à la vérité, fait un réglement fort avantageux à la foi catholique; savoir que tout prélat et tout bénéficier qui renonceroit dans la suite à l'ancienne religion, seroit privé de ses bénéfices: mais, sous prétexte d'ambiguité et d'obvier aux intrigues, on dérogea par le traité de Westphalie, non-seulement à cet article, mais à tous ceux qui paroissoient laisser quelque avantage aux anciens fidèles sur les novateurs. En un mot, on remit les deux partis, le protestant et le catholique, précisément sur le pied où ils étoient en 1524, c'est-à-dire, avant que la maison d'Autriche, par les victoires de Tilly et de Valstein, eût repris l'ascendant qui l'avoit mise en état d'ordonner en 1630 la restitution des biens ecclésiastiques envahis par les sectaires. Par-là on anéantissoit encore les conventions faites en 1634 à l'avantage de la vraie religion, par le traité ou la paix de Prague, lorsqu'après la mort du grand Gustave, et l'humiliation du parti suédois à Nordlingue, les princes de l'union évangélique abandonnèrent pour un temps ce malheureux parti.

Ainsi assura-t-on dans les divers états de l'empire, soit catholiques, soit luthériens, tous les évêchés, archevêchés, abbayes et monastères, hôpitaux, colléges, prélatures, commendes, cures, chapelles, avec leurs droits fructueux et honorisiques, à ceux qui les possédoient le premier jour de janvier 1624, nonobstant tous les décrets, litiges pendants, sentences rendues, transactions, accords ou capitulations, exécutions même, qui demeurérent pour toujours annuels. Et pour l'avenir, on ordonna que si un évêque, ou tout autre bénéficier, soit de la communion romaine, soit de la confession d'Augsbourg, venoit à changer de religion, il seroit déchu de tous ses droits, videroit incessamment ses mains des fruits et revenus courants, et qu'on lui donneroit un successeur de la religion à laquelle le bénéfice étoit annexé par le traité susdit, sans toutefois lui faire restituer les fruits qu'il auroit perçus avant son changement de religion. Il en fut ordonné de la même manière, pour tous les fonds ecclésiastiques passés d'un parti à l'autre depuis l'an 1624, et dont les possesseurs évincés en vertu de ces dernières conventions, furent dispensés de restituer les fruits, ainsi que les dépens, dommages et intérêts s envahis nventions e traité ou ustave, et rinces de s ce mal-

npire, soit hevêchés, res, comx et honour de janpendants, tions, exé-Innuels. Et tout autre la confeseroit déchu s des fruits ccesseur de traité susroit perçus bnné de la passés d'un urs évincés spensés de s et intérêts

(An 1648.) qu'une partie pourroit prétendre contre l'autre. On statua aussi qu'à l'avenir les benéfices, dignités, principautés ecclésiastiques, ne se transmettroient pas comme des héritages, et qu'on ne feroit plus rien qui pût les rendre héréditaires. Mais que pouvoit-on se promettre d'un pareil statut, contre la rapacité de l'hérésie amorcée en tant d'autres manières!

Pour les églises et chapitres mixtes, c'est-à-dire, partie catholiques et partie protestants, on arrêta qu'il y auroit à perpétuité autant de capitulaires ou chanoines, qu'il y en avoit à l'époque fixée de 1624, et qu'à ceux qui viendroient à décéder, on n'en substitueroit que de la même religion; que si en quelque lieu il s'en trouvoit un plus grand nombre, de l'une ou de l'autre croyance, qu'à cette époque, ces surnuméraires jouiroient de leurs prébendes leur vie durant; mais qu'ensuite ils seroient remplacés par des sujets de l'autre parti jusqu'à la concurrence d'une égalité parfaite; qu'il ne seroit rien ajouté cependant aux statuts anciens, qui pût blessor ia conscience, ou diminuer les droits des uns ni des autres.

On établit la même égalité dans les compagnies civiles et politiques dans le conseil aulique, dans les chambres impériales, dans le sénat et tous les tribunaux des villes libres de l'empire; en sorte qu'il y eut pour chaque religion nombre égal de juges et de magistrats dans les états mixtes. Pour ceux qui ne professoient qu'une seule des deux religions en 1624, et généralement pour tous les princes et seigneurs qui auroient des sujets d'une autre religion que celle du territoire, on ordonna de laisser liberté de conscience; de manière que ces sujets pussent vaquer paisiblement dans leurs maisons à leurs dévotions particulières, assister même dans le voisinage à l'exercice public de leur religion, envoyer leurs enfants hors du pays à des écoles de leur eroyance, ou les faire instruire chez eux par des instituteurs de même communion. Et par l'intérêt que les sectes les plus inconciliables ont à s'accorder ensemble contre l'Eglise; la liberté de conscience, et les autres avantages stipulés en faveur de la confession d'Augsbourg, furent étendus aux sectateurs de Zuingle et de Calvin, si odieux sous le nom de sacramentaires aux luthériens mêmes. Pour comble d'aveuglement, la malheureuse Germanie mettant pour ainsi dire le dernier sceau à sa réprobation, et se prémunissant contre les moyens de conversion, avec une prévoyance qui tenoit moins de l'homme et de la politique, que de l'esprit infernal; elle fit régler qu'un prince qui viendroit à changer de croyance ne pourroit rien changer dans ses états, à l'exercice de la religion, ni aux lois ou constitutions ecclé-

siastiques reçues auparavant.

Dans la pacification de tous les litiges, l'article des frais et des indemnités est communément celui qui éprouve le plus d'obstacles : ici la cupidité de l'hérésie trouva pleinement à se satisfaire aux dépens du sanctuaire et du patrimoine des pauvres. On fit scandaleusement main-basse sur les plus riches propriétés de l'église germanique, la plus richement dotée de toutes les églises. Ce détail nous entraîneroit bien au-delà des bornes convenables, si nous entreprenions de l'épuiser. En voici peu d'articles, et assez néanmoins pour donner une idée de cette énorme déprédation. On abandonna, et l'on transmit à perpétuité aux rois de Suède, l'archevêché de Brême et l'évêché de Verden, érigés en duchés profanes et en fiefs immédiats de l'empire; à la maison de Brandebourg, l'archevêché de Magdebourg et les évêchés d'Halberstad, de Minden, de Camin, avec pouvoir d'éteindre à Camin tous les canonicats après la mort des chanoines, pour en incorporer les biens au reste de l'usurpation; au duc de Meckelbourg, les évêchés de Strasbourg et de Schwerin, avec la même faculté d'éteindre à leur profit les canonicats de ces deux chapitres; aux ducs de Brunswick, la succession alternative avec les catholiques à l'évêché d'Osnabruck, et les riches monastères de Walckeried. et de Groemingen; aux landgraves de Hesse, l'abbaye de Hirsfeld, avec une somme de six cent mille richsdales, à payer tant par les archevêques de Mayence et de Cologne, que par les évêques de Paderborn et de Munster, et par l'abbé de Fulde.

Ainsi la paix fatale de Munster a-t-elle comme éternisé le luthéranisme en Allemagne, autant et plus encore par ces invasions sacriléges que toutes les réclamations du chef de l'Eglise ne purent empêcher, que par l'état fixe où elle a mis l'erreur et l'impiété au niveau de la vraie foi. Ainsi encore la

in, et se une préque, que indroit à ses états, as ecclé-

s frais et e le plus nement à ioine des lus riches dotée de ı-delà des uiser. En r une idée n transmit ême et l'éfiefs immćrchevêché Minden, de canonicats es biens au évêchés de l'éteindre à ux ducs de iques à l'é-Valckeried, ve de Hirss, à payer e, que par l'abbé de

> éternisé le re par ces u chef de elle a mis i encore la

plus monstrueuse et la plus absurde des hérésies, à la considérer au moins en sa qualité de réforme, a-t-elle sur la plupart des autres le malheureux avantage de l'étendue et de la durée. Mais si c'est un avantage à son sens, il est au moins une secte d'infidèles, le mahométisme infâme, qui peut le lui disputer.

Et quel damnable avantage, qui, après trois siècles, tient toujours ceux qui s'en prévalent endormis dans les ombres mortelles de l'erreur, sans qu'on puisse désormais se promettre leur réveil, à moins de la pleine effusion de ces grâces miraculeuses, que le ciel, avare de miracles, ne départ qu'avec poids et mesure!

## LIVRE SOIXANTE-SEIZIÈME.

DE LA BULLE D'INNOCENT X EN 1653.

La scène de l'histoire s'ouvrit en 1649 par un attentat encore inouï, mais non pas imprévu . On attendoit, au moins confusément, le dernier excès de la noire malignité de Cromwel, depuis qu'il avoit tiré son roi des mains du parlement, et qu'il le tenoit dans la prison de Windsor. Cependant la manifestation de toute sa perversité eût encore été un sujet nouveau d'étonnement, et d'une indignation peut-être formidable pour le saélérat; mais trop habile au crime pour porter sur son roi une main visiblement parricide, il entreprit de le faire proscrire par les représentants de la nation, et d'ériger le plus énorme des forfaits en un acte public de justice. Toutefois, comme bien des parlementaires ne se prêtoient point à ses vues, au moins avec assez de promptitude, l'armée qui lui étoit vendue se saisit des portes des deux chambres, emprisonna quarante-un membres de la basse, et en chassa cent cinquante. Pour la haute, à peine on en prenoit les voix pour la forme, tant les communes s'étoient rendues maîtresses des résolutions. Le tribunal suprême d'Angleterre fut par-là réduit à quarante scélérats, la plupart de la lie du peuple. Ils cassèrent tout ce que les deux chambres avoient arrêté pour préparer la réconciliation, puis déclarèrent le roi sujet aux peines des crimes de haute trahison, et coupable de tout le sang versé dans les dernières guerres. La chambre des pairs ne laissa pas de réclamer fortement contre cet article qu'elle ne voulut jamais ratifier; mais on déclara que la souveraine puissance étant originairement dans le peuple, le pouvoir de faire les lois et les décrets appartenoit uniquement à la chambre des communes, sans qu'on eût besoin du consentement des seigneurs.

<sup>1</sup> Révol. d'Anglet. 1. III, l. 9.

UBLICATION

at encore ns confu-Cromwel, ıt, et qu'il manifestauveau d'éde pour le on roi unc oscrire par norme des ne bien des noins avec ie se saisit -un memr la haute, t les com-Le tribunal scélérats. ue les deux ation, puis haute tradernières lamer forlifier ; mais nairement ets appar-

ans qu'on

Il sembloit que Cromwel ne dût pas se défier du parlement, tel qu'il venoit de le composer; cependant il n'en eut pas encore une assez mauvaise opinion, pour lui abandonner cette atrocc procédure. En effet, il s'y trouvoit encore bien des consciences qu'effarouchoient la grandeur et la proximité du forfait : pour abattre une tête chargée de trois couronnes, il falloit des scélérats à toute épreuve. Comme le parricide étoit parfait connoisseur en ce genre, il en choisit dans les conditions diverses jusqu'à cent cinquante, dont quelques-uns néanmoins refusèrent encore. Fairfax lui-même eut horreur de cette affreuse commission. Cromwel aidé de son gendre Ireton réussit toutefois à la compléter. Ce nouveau tribunal, sons le titre de haute justice, fut érigé par la seule autorité des communes, dégradées elles-mêmes, et décorées cependant du grand nom de parlement britannique. Au bruit de cette érection, toute l'Europe sentit que le monarque étoit à deux doigts de sa perte, et toutes les cours réitérèrent avec une chaleur toute nouvelle leurs sollicitations. Les états généraux de Hollande représentèrent que cette atrocité feroit à jamais l'opprobre de la réforme; la France usa des remontrances les plus touchantes, et s'abaissa jusqu'à la prière, voie seule qui lui restât dans les troubles de la fronde qui la désoloit.

Tout fut inutile: Cromwel inspirant son hypocrisie aussibien que sa férocité à tous les ministres de son ambition, chacun d'eux s'excusoit auprès des solliciteurs, sur ce qu'ils étoient obligés de se roidir contre les propres sentiments de leur cœur, pour suivre l'esprit de Dieu que les inspiroit, et qui exigeoit d'eux cet acte pénible d'obéissance. Une visionnaire, suscitée sous le nom de la vierge d'Hereford, publia qu'elle avoit eu révélation que tout ce que les chess de l'armée avoient résolu contre le roi, étoit juste et saint. Le prédicant l'eters trouvoit dans tous les livres de l'Ecriture sainte, des sentences ou des exemples qui autorisoient le supplice de ce prince; puis montant en chaire, il débitoit ses allusions sanguinaires avec un air attendri qui alloit souvent jusqu'à verser des larmes. Cromwel préchoit aussi, et contrefaisoit d'autant mieux l'inspiré, qu'il affectoit de s'abandonner à l'esprit de Dieu, au moment qu'on s'y attendoit le moins, au milieu d'un conseil, dans une assemblée publique, et souvent à la tête de l'armée.

Suivant les impressions de ces oracles de sang, la cour de haute justice, dès le commencement de l'année 1649, cita Charles Stuart, roi d'Angleterre, ce sont les termes de la citation, comme accusé de tyrannie, de haute trahison, de meurtres et de tous les excès commis dans le royaume durant la guerre. On le transporta de Windsor à Westminster, où la chambre tenoit ses séances. Quand il y comparut, et qu'on lut son accusation, comme intentée au nom du peuple anglais, la femme de Fairfax interrompit, d'une tribune, celui qui lisoit : « C'est un insigne mensonge, s'écria-t-elle en se levant avec iudignation; à peine la dixième partie de la nation a part à ce crime: c'est uniquement l'ouvrage du traître Cromwel, que voilà. » Si l'on admira le courage de la dame, le sang-froid du tyran causa plus de surprise encore. Il laissa tomber le propos; et loin de prendre le change, il usa de tous les moments pour arriver à son terme. Le roi néanmoins, avec une hauteur de courage digne du diadème, refusa constamment de reconnoître la juridiction de la chambre. Mais sa perte étoit résolue avant qu'il fût accusé. Après quelques formalités qui revêtirent précipitamment la scélératesse des vains dehors de la justice, il fut condamné par contumace à être décapité, comme tyran, traître à la patrie, homicide, ennemi public de la nation : qualifications que jamais prince ne mérita moins, et qui mieux encore que le crime de régicide en peignent les auteurs.

Depuis la sentence rendue 1, le roi eut le loisir de se préparer à la mort. Il s'y prépara en effet par des vertus qui en eussent fait un martyz, si le zélateur d'une secte, immolé à une autre, pouvoit mériter ce saint titre. Il se soumit avec une pleine résignation aux décrets d'en-haut, accepta spécialement sa mort en expiation du consentement qu'il avoit eu la foiblesse de donner à celle du fidèle Stafford, vice-roi d'Irlande, protesta qu'il pardonnoit de bon cœur à ses meurtriers, et fit écrire au

l'Croira-t-on que Cromwel, en signant ceterrible arrêt, sut si peu ému, qu'après l'avoir signé, il barbouilla d'encre le visage de son voisin, qui lui rendit la parcille? Ce fait néanmoins ne sauroit être révoqué en doute.

a tête de

i cour de 649, cita e la citameurtres a guerre. chambre lut son nglais, la ui lisoit : vant avec part à ce wel, que g-froid du e propos; ents pour auteur de de reconoit résolue s qui re-

dehors de

décapité,

mi public

rita moins,

ignent les de se préus qui en polé à une ane pleine nt sa mort iblesse de , protesta écrire au

mu, qu'aprés endit la pan'usât point de sa puissance pour le venger. Enfin ce prince malheureux à tant d'égards, fut conduit le o février à Wittehal, d'où il monta sur l'échafaud qu'on avoit dressé devant le palais des rois britanniques; et après avoir dit à voix haute que l'unique moyen d'avoir une paix solide étoit de rentrer dans l'ordre établi de Dieu, de rendre à Dieu ce qui est à Dieu, au roi ce qui est au roi, et au peuple ce qui est au peuple, il tendit sa tête, qu'un bourreau masque lui trancha. On dit que Cromwel voulut voir le roi mort, et que s'étant fait ouvrir sa bière, où l'on s'étoit empressé de le mettre, il prit sa tête, et la contempla quelque temps sans la plus légère émotion.

Que ne devoit-on pas attendre de cette horrible force d'âme!

Elle opéra dans l'Angleterre la révolution la plus étonnante et la plus universelle qu'on y eût encore vue. Après peu de mois, à peine y retrouva-t-on quelques vestiges de ce qu'elle étoit depuis deux mille ans. La royauté, aussi ancienne dans cette île que l'île même, fut abolie, et poursuivie jusque dans les races futures. On proscrivit le prince de Galles, alors Charles II, et son frère le duc d'Yorck. Pour le duc de Glocester, trop jeune pour en rien appréhender, on le bannit en Hollande 2. On ajouta l'opprobre à la calamité : on délibéra d'abord si l'on ne feroit pas apprendre un métier à la princesse Elisabeth; puis on l'envoya au château de Carisbrock, premier écueil de la grandeur du roi son père : l'abandon où elle s'y trouva, l'y sit bientôt périr. Tous les seigneurs qui avoient tenté de soutenir le trône furent traités en criminels

1 Ce fut sir Georges Stairs, bisateul de milord Stairs, que nous avon an amhassadenr en France, qui fit, sous un masque, l'exécution ; et cela , pour venger su tante , que Charles, dans sa jeunesse, avoit déshonorée. (De la Place, Pieces, 1.2, 1.187.)

<sup>2</sup> Voici un trait du caractère de ce jeune prince, qui alors n'étoit âgé que de huit ans. La veille de la mort de son père, relui-ci l'ayant pris sur ses genoux : « Mon fils, lui dit-il, ils vont couper la tête à ton mêre. » Cet enfant, frappé d'une image si nouvelle, le regarda fixement. " Fais-y bien attention, mon fils, ils vont me couper la tête, et peut-cire te seront-ils roi. Mais prends garde .. ce que j'ajoute : tu ne dois pas être roi aussi long-temps que tes frères, Charles et Jacques, seront en vie. Ils couperont la tête à tes frères, lorsqu'ils pourront mettre la main sur cux, et pent-être qu'à la fin ils te la conperont aussi. Je te charge donc de ne point souffrir qu'ils te fassent roi. » Le due poussa un soupir, et repondit : Je me laisserai plutot mettre en pieces.

d'état. Le duc d'Hamilton, le comte d'Holland et le baron de Capei eurent la tête tranchée, par sentence du même tribunal qui a bit abattu celle du roi. La chambre des pairs, monument trop mémorable de la monarchie, fut supprimée, après que le tyran en eut fait passer dans les communes quelques membres des plus indignes de leur naissance, et le plus bassement dévoués à la tyrannie; et cette lie de la nation fut investie du pouvoir suprême qu'on déclara dévolu au peuple, en établissant une république à la place de la monarchie. Bientôt l'usurpateur s'y rendit le seul maître: mais comme on connoissoit trop les bornes du pouvoir des rois d'Angleterre, il prit le titre de protecteur, à l'ombre duquel il parvint impunément à un despotisme absolu.

Il jouit en paix i du fruit de ses crimes durant l'espace de neuf à dix ans, et il mourut de même dans le palais des rois à Wittheal, laissant encore à Richard son fils le titre et le pouvoir illimité de protecteur. Celui qui fait prospérer à son gré les bons ou les méchants, vouloit, par un exemple formidable, instruire à jamais les rois à ne point attendre des sectes la soumission qu'on refuse à l'Eglise, et montrer au peuple où conduit la préférence donnée sur la voix de l'Eglise à celle des sectes. Exemple frappant, s'il en fut jamais : on vit la plus fière

<sup>1</sup> L'auteur veut dire que ce tyran ne sut point renversé du saîte de la puissance qu'il avoit si criminellement usurpée, et qu'il exerça jusqu'à sa mort sous le nom de Protecteur, refusant de prendre le titre de Roi, parce que les Anglais, disoit-il, savoient jusqu'où s'étend ce dernier pouvoir, mais ignoroient jusqu'cù pouvoit aller celui d'un protecteur. Tourmenté par l'image toujours présente des crimes affreux dunt il s'étoit rendu coupable, menaré presque sans cesse par des assassins dont quelques-uns avnient dejà manqué leur coup, détesté de sa propre famille, Cromwel ne goûtoit la securité ni le jour ni la nuit, malgré les précautions qu'il prenoit pour se l'assurer. (Le jour, couvert d'une cuirasse et d'armes offensives, il ne marchoit jamais sans une garde nombreuse. La chambre où il couchoit, et dont il changeoit toutes les nuits, étoit connue de lui seul, et harricadée avec tout le soin possible. ) Ses continuelles agitations lui causerent une sièvre dont il ne releva pas. Sentant le danger de son mal, il fait appeler Godwin, un de ses prédicateurs, et lui demande, si la doctrine qui enseigne que la justice une fois acquise ne peut se perdre, et qu'un juste ne peut jamais tomber ou devenir sujet à la reprobation finale, est vraie? Rien n'est plus certain, répond le ministre. Je suis donc sans crainte, dit Cromwel, car je suis sûr d'avoir eté autrefois en étal le crive. Il meurt ainsi, dans sa justice et sa sainteté, le 13 septembre 1658, âgé o maquante-cinq ans, et non pas cinquerte-neuf, comme le marquent Morés b me et d'autres écrivains. ( Voy. d'As ay et l'Art de verifier les dates. )

(Aii 1649.)

des nations, après avoir proscrit son roi, ramper dix années entières sous son vil oppresseur.

Cependant les Français profitèrent peu d'une leçon que le ciel donnoit si près d'eux. Ce peuple, admirateur des productions étrangères, et bien souvent de ce qu'elles ont de plus mauvais, s'étoit si fort passionné pour les nouveautés belgiques. depuis qu'elles étoient négligées dans leur pays natal, qu'enfin la France en paroissoit la mère naturelle, plutôt que la mère adoptive. Les docteurs, gagnés en premier lieu dans l'université de la capitale, usèrent de tous les moyens que suggère l'esprit de parti, afin de leur acquérir de nouveaux partisans. La prédication, la direction des consciences, la plume et la presse, tout étoit prostitué à la nouvelle erreur, que l'on qua-Lissoit d'ancienne doctrine de l'Eglise, en accusant le torrent des docteurs et des pasteurs de l'avoir abandonnée depuis quatre ou cinq siècles, et de la méconnoître enfin totalement, par une ignorance montée à son comble. Indignés de ces reproches outrageants, et de se voir ainsi troublés dans la possession de la croyance établie, ceux-ci répliquoient avec chaleur, crioient avec alarme au schisme et à l'hérésie. La dispute et la dissension devinrent générales dans le royaume : aussitôt qu'il paroissoit un ouvrage dans l'un des partis, l'autre s'empressoit à le décrier.

Le zèle anti-catholique passa les monts, et osa choisir pour son théâtre le centre même de l'unité chrétienne. Charles Hersent, déjà fameux par son livre intitulé, Optatus Gallus, se rendit à Rome, sous prétexte de gagner le jubilé de l'année 1650. Il eut aussi la dévotion de prêcher; et il dit en chaire, d'un ton fort dévot, que notre volonté, depuis la chute d'Adam, ne peut que pécher, si elle n'est aidée de la grâce; que les saints suivent les mouvements de la grâce, d'autant plus librement qu'ils les suivent plus volontairement, d'autant plus librement que la grâce est plus impérieuse, et qu'elles les fait plus impérieusement aiment et voutoir le bien auquel elle les porte. L'historien des janzéaistes rapporte que ces vérités parurent nouvelles à quelques Romains, qui ne savoient rien, ajoute-t-il, de la croyance de l'Eglise, ni de la doctrine de saint Augustin sur ces matières. Il étoit nouveau en effet à Rome, au centre de la

ribunal nument s que le nembres aent dé-estie du établis-et l'usur-nnoissoit it le titre ent à un

espace de les rois à t le pouà son gré midable, es la soue où concelle des plus fière

la puissance sous le nom nis , disoit-il, u'cù pouvoit e des crimes des assassins ppre famille, autions qu'il offensives, il oit, et dont il e tout le soin ne releva pas. ateurs, et lui e ne peut se reprobation is donc sans ice. Il meurt quante-cinq ie et d'autres catholicité, d'entendre prêcher la doctrine de Baïus et de Jansénius, qu'on n'y avoit jamais confondue avec celle de saint Augustin. Mais si les Romains en furent étonnés, ils en furent également scandalisés, et si indignés, qu'ils ne l'oublièrent jamais. Et quand par la suite le parti voulut déguiser ses vrais sentiments, afin de se soustraire aux foudres de l'Eglise, ils jugèrent de sa sincérité, sur cette confession prématurée de son imprudent émissaire. Toujours ils se souvinrent que dans ses principes, tout ce qui ne procède pas de la charité vient d'une cupidité criminelle; qu'un ami qui sert son ami par pure amitié, qu'un citoyen qui affronte la mort pour le salut de sa patrie, qu'un enfant qui aime son père par bonté de naturel, font autant de péchés; bien plus, que l'homme sur la terre, incliné par la grâce à une bonne œuvre, aussi invinciblement que les saints le sont dans le ciel à aimer l'objet de leur béatitude, la fait néanmoins librement, parce qu'il la fait volontairement. Par conséquent l'homme, porté au mal par une force invincible, le fera librement aussi, parce qu'il le fera volontairement. S'il en est ainsi, où est la liberté? et si l'on ne se croit plus de liberté, où en sont les mœurs?

Hersent, contre qui cette étrange doctrine excita un orage dangereux, se mit à couvert dans le palais de l'ambassadeur de France; et, sans rien perdre encore de sa première intrépidité, il fit imprimer son sermon, avec une épître dédicatoire au pape, où il affirmoit de nouveau que toutes les actions libres qui ne proviennent pas de la grâce, sont autant de péchés. Après cette nouvelle incartade, on crut ne devoir plus rien ménager, et on le décréta d'ajournement personnel. Le terme étant expiré sans qu'il eût comparu, il fut déclaré excommunié, déchu de toute dignité, de tout degré, et du pouvoir, tant d'enseigner que de prêcher. La bravoure ou les bravades cessèrent alors. L'apôtre, dont le zèle n'alloit pas jusqu'au martyre, s'échappa secrètement, reprit la route de France, et ne regarda plus en

arrière que pour éviter les mouches du saint office.

AParis, de jeunes théologiens, séduits en assez grand nombre, de simples bacheliers avoient pris tant de goût pour les nouvelles opinions, qu'ils les inséroient dans leurs thèses; et quand un sage réviseur les retranchoit du manuscrit, ils avoient le

e Jane saint furent ent jas vrais se, ils irée de ie dans é vient mi par le salut de nae sur la nvincibjet de il la fait mal par il le fera

ın orage adeur de épidité, au pape, s qui ne rès cette ager, et t expiré échu de nseigner nt alors. échappa plus en

l'on ne

hombre, es nout quand oient le

(AN 1649.) front de les remettre dans l'imprimé; ou laissant les propositions telles qu'on les avoit réformées, ils soutenoient le contraire dans la séance publique, et ne craignoient pas de dire que ce qu'on lisoit dans la thèse y étoit contre leur véritable sentiment. Le docteur Cornet, l'un des plus distingués de la maison de Navarre, et syndic de la faculté, se plaignit de cette insubordination scandaleuse, dans l'assemblée du premier jour de juillet 1649. Il en cita plusieurs exemples, et ajouta que pour remédier à ces désordres, il étoit expédient d'examiner quelques propositions qui faisoient le sujet des troubles. Il en rapporta six, dont les cinq premières contenoient en abrégé ce que d'anciens et profonds docteurs, de concert avec lui, trouvoient de plus contraire à la foi dans le livre de Jansénius, la vraie pomme de discorde, et déjà la terreur de la catholicité. Un autre docteur de l'assemblée y en ajouta une septième. Elles étoient conçues en ces termes :

I. Quelques commandements de Dieu sont impossibles à des justes qui désirent et qui tâchent de les garder, selon les forces qu'ils ont alors; et ils manquent de la grâce qui les leur ren-

droit possibles.

II. Dans l'état de la nature déchue, on ne résiste jamais à la

grâce intérieure.

III. Pour mériter et démériter dans l'état de la nature déchue, l'homme n'a pas besoin d'une liberté exempte de la nécessité d'agir; mais il lui suffit d'avoir une liberté exempte de contrainte.

IV. Les semi-pélagiens admettoient la nécessité d'une grâce intérieure et prévenante pour chaque action, même pour le commencement de la foi; et ils étoient hérétiques en ce qu'ils prétendoient que cette grâce étoit de telle nature, que la velonté de l'homme avoit le pouvoir d'y résister, ou de la suivre.

V. C'est une erreur des semi-pélagiens, de dire que Jésus-Christ est mort, ou a répandu son sang pour tous les hommes

sans exception.

VI. L'Eglise a estimé autrefois que la pénitence sacramen-

tale secrète ne suffisoit pas pour les péchés secrets.

VII. L'attr tion naturelle sussit pour le sacrement de pénitence.

Il n'a été question dans la suite que des cinq premières de ces propositions. Elles acquirent dès lors une célébrité prodigieuse, et attirèrent au docteur Cornet toutes les injures et les calomnies que les sectes ont vomies dans tous les temps contre ceux qui, les premiers, ont ra le courage de leur arracher le masque.

Après sa dénonciation, le syndic requit en forme que l'assemblée délibérât et nommât des commissaires pour l'examen. Un jeune docteur, nommé Louis de Saint-Amour, mémorable par son journal, qu'on peut regarder comme le protocole des calomnies périodiques du gazetier térritueux, que l'oracle même de l'impiété moderne a surnommé le scélérat obscur, se leva d'un air assuré, et dit qu'il s'opposoit à la délibération. On méprisa cette opposition, qui fut néanmoins appuyée par un assez grand nombre de docteurs, et l'on mit en délibération ce qu'avoit proposé le syndic. Il fut conclu, à la pluralité des voix, que les propositions seroient examinées, et les commissaires pour l'examen furent nommés sur-le-champ (1649).

Il parut aussitôt plusieurs écrits pour décrier cette conclusion, que les partisans de Jansénius nommoient la trame et l'attentat de Cornet. Les plus remarquables furent celui que l'abbé de Bourzeis fit en latin, et l'ouvrage français qu'on attribua au célèbre docteur Arnaud. Le premier étoit intitulé : Propositions touchant la grâce, qui doivent être examinées au premier jour en Sorbonne; et l'autre : Considération sur l'entreprise de M. Cornet, syndic de la faculté, en l'assemblée du 1. er juillet. Arnaud, qui aimoit les superlatifs et les expressions dures, trouvoit que la dénonciation faite par le syndic, et la résolution prise par la faculté, étoient l'entreprise la plus irrégulière et la plus injuste qui pût entrer dans l'esprit. On peut dire avec assurance, malgré toute la réputation du personnage, qu'il ne fait ici qu'étourdir par de grands mots, ct qu'il y viole toutes les lois du jugement. On est donc l'irrégularité, où est l'injustice, quand un officier de la faculté, quand son inspecteur d'office lui désère une petrine qu'il croit hérétique, et dont, à ses yeux, on s'efforce d'infecter sa compagnie? Ce qu'il y a d'incontestablement injuste, d'infiniment contraire à tous les principes de la justice et de la charité chrétienne, c'est d'avoir creusé dans les intentions du syndie et des commis-

(An 1649.)

missaires

e conclutrame et celui que qu'on att intitulé : minées au n sur l'enemblée du xpressions c, et la réplus irré-. On peut rsonnage, ı'il y viole té, où est on inspecétique, et ?Cc qu'il aire à tous nne, c'est commissaires, comme ont fait, après Arnaud, tant d'écrivains du parti; c'est de donner à leurs paroles les interprétations les plus malignes; c'est de représenter généralement tous les contradicteurs du parti, comme des gens qui n'ont ni foi, ni religion, parce qu'ils n'ont pas celle qu'il s'est faite. Mais comme le ridicule est une arme en France, pour le moins aussi efficace que la calomnie, les historiographes du jansénisme sirent du docteur Cornet un jésuite de robe courte. Il ne tint pas à eux qu'on ne regardât pareillement comme autant de jésuites masqués, après l'archiduc Ferdinand, tout ce qu'il y avoit de personnages opposés à la doctrine de Jansénius, parmi les docteurs des universités, parmi les prélats du royaume, parmi les premiers magistrats, parmi les ministres et les princes même.

Comme il s'agissoit de confirmer au premier jour d'août, selon l'usage, la conclusion prise par la faculté le premier du mois précédent; les docteurs à qui elle déplaisoit, engagèrent le chancelier Loisel à renouveler une vieille prétention de ses prédécesseurs, en demandant à présider à l'assemblée. Cette chicane, dont il n'étoit pas difficile de pénétrer le motif, occasiona un débat fort long, qui n'aboutit qu'à rompre l'assemblée sans avoir rien fait. Cependant le parti, à la faveur du trouble, toujours avantageux aux sectes, fit ses propres affaires. Saint-Amour fit signer par soixante autres docteurs une requête qu'ils présentèrent au parlement, à l'effet d'appeler comme d'abus de la conclusion.

La requête sut mise au rapport du conseiller Broussel, homme intègre, mais de capacité médiocre, de caractère ardent, et l'un des plus bouillants frondeurs. Déjà le goût et l'intérêt avoit uni ensemble le parti du nouvel Augustin et celui de la fronde. Le premier président Molé entreprit cependant d'accommoder l'affaire; et l'on convint que pendant quatre mois les choses demeureroient dans l'état ou elles se trouvoient, afin de chercher les moyens d'établir une paix solide : mais la trève même ne sut pas observée.

Moins d'un mois après, courut dans Paris une censure imprimée des sept propositions, et signée par les commissaires examinateurs; ce qui mit aux champs Saint-Amour et ses consorts. Ils présentèrent une seconde requête, suppliant qu'on sit droit sur la première, et que ceux dont la censure portoit les noms, sussent assignés pour les reconnoître, ou les désavouer; ils obtinrent ce qu'ils demandoient. Les commissaires comparurent le 5 octobre, et déclarèrent que c'étoit à leur insu, et contre leur gré, qu'on avoit publié la censure. Sur quoi la chambre des vacations rendit un arrêt, portant que les parties seroient entendues à la première audience d'après la saint Martin, et cesseroient provisoirement d'agiter les matières contestées, jusqu'à ce que la cour en eût ordonné autrement.

Durant ce délai, les docteurs qui défendoient l'ancienne doctrine, et qui voyoient cet objet purement ecclésiastique à la merci d'un tribunal séculier, assurés au surplus qu'on formeroit autant d'incidents et d'obstacles nouveaux qu'ils feroient de démarches, ils abandonnèrent le jugement doctoral des nouvelles doctrines: mais ils prirent en même temps des mesures efficaces pour procurer une décision, d'autant plus affligeante pour leurs contradicteurs, qu'elle seroit irréformable. L'assemblée du clergé étoit indiquée pour le printemps de l'année 1650 : les principaux docteurs de la faculté conférèrent à ce sujet avec les prélats qui arrivoient pour le temps prescrit; et tous ensemble, après y avoir pensé mûrement, estimèrent la cause assez grave, et les troubles trop grands, pour attendre d'ailleurs que de la chaire de Pierre, le rétablissement du calme et de l'unité. Ce dessein ne fut pas proposé publiquement dans l'assemblée du clergé, parce qu'on n'y appréhendoit qu'avec trop de raison la gêne et les entraves que venoit d'éprouver la faculté de théologie : mais la lettre ayant été composée par Isaac Habert, ci-devant théologal de Paris, et pour lors évêque de Vabres, elle fut approuvée et signée par quatrevint-cinq évêques ou archevêques, auxquels il s'en joignit encore trois autres dans la suite, et on la fit partir sans délai. Comme cette lettre est, pour ainsi dire, le premier fil des poursuites juridiques du jansénisme, et un monument authentique des sentiments invariables de nos premiers pasteurs sur ces matières, nous avons eru devoir la rapporter en entier. La voici telle qu'elle se trouve dans les actes du clergé :

La foi de Pierre, très-saint Père, laquelle ne peut jamais manquer, demande avec grande raison, suivant la coutume re-

(An 1650.)

ure. Sur t que les ès la saint

matières trement. ancienne

astique à a'on fors feroient

toral des des meplus affli-

formable. itemps de nférèrent

mps presit, estimè-

nds , pour lissement publique-

réhendoit enoit d'é–

été com-, et pour

ar quatrepignit en-

nns délai. des pour-

thentique ir ces ma-La voici

ut jamais atume re• cue et autorisée dans l'Eglise, qu'on rapporte les causes majeures au saint Siége apostolique. Pour obéir à une loi si équitable, nous avons estimé qu'il étoit nécessaire d'écrire à Votre Sainteté, touchant une affaire très-importante qui regarde la religion. Il y a dix ans que nous voyons avec douleur la France agitée de troubles très-violents, au sujet du livre posthume de M. Cornélius Jansénius, évêque d'Ypres, et de la doctrine qui y est contenue. Ces mouvements devoient être apaisés, tant par l'autorité du concile de Trente, que par celle de la bulle d'Urbain VIII, d'heureuse mémoire, par laquelle il a prononcé contre les dogmes de Jansénius, et a confirmé les décrets de Pie V et de Grégoire XIII contre Baïus. Votre Sainteté a établi. par un nouveau décret, la vérité et la force de cette bulle; mais parce que chaque proposition en particulier n'a pas été notée d'une censure spéciale, quelques-uns ont encore trouvé lieu aux chicanes et aux subterfuges. Nous espérons que tous les moyens leur en seront ôtés, s'il plaît à Votre Sainteté, comme nous l'en supplions très-humblement, de définir clairement et distinctement, quel sentiment il faut avoir en cette matière. C'est pourquoi nous la supplions de faire l'examen, et de porter un jugement clair et certain de chacune des propositions suivantes, sur lesquelles la dispute est plus dangereuse, et la contestation plus échauffée. »

En cet endroit de la lettre, sont rapportées les cinq premières propositions telles qu'on les a lues ci-devant; après quoi elle continue ainsi: « Votre Sainteté a éprouvé depuis peu, combien l'autorité du saint Siége apostolique a eu de pouvoir pour abattre l'erreur du double chef de l'Eglise: la tempête a été aussitôt apaisée; la mer et les vents ont obéi à la voix et au commandement de Jésus-Christ. Ce qui nous engage à vous supplier, très-saint Père, de prononcer, sur lesens de ces propositions, un jugement clair et décisif, à quoi M. Jansénius, proche de sa mort, a soumis lui-même son ouvrage; de dissiper toute obscurité, de rassurer les esprits chancelants, d'empècher les divisions, de redonner à l'Eglise sa tranquillité et toute sa splendeur!.»

t Cette lettre est remarquable, surtout en ce que les quatre-vingt-cinq prélats qui

On voit par le seul contenu de cette lettre, tout ce qui engagea ce grand nombre d'évêques à l'écrire au pape, et en particulier ce qu'ils pensoient du livre de Jansénius. C'est donc injurier bien gratuitement ce qu'il y a de plus respectable et à raison de la dignité, et à raison de la vertu, que de dire avec l'effronterie scandaleuse de l'historien des jansénistes, que nos évêques firent cette démarche principalement pour se délivrer des importunités du père Vincent de Paul, moliniste et semipélagien. Cenx de la secte, qui de ce moliniste, ou de ce pélagien, veulent se faire un ami et presque un fauteur depuis qu'il est rangé au nombre des saints tout différents des leurs, devroient se souvenir, ou plutôt réfléchir que d'autres se souveinnent de ces injures sacriléges.

Le souverain pontife, instruit par la lettre des prélats français du péril que la foi couroit dans ce moment en France, établit une congrégation particulière pour prendre connoissance d'une affaire si importante, avec toute la maturité qu'elle requéroit. Il nomma commissaires, les cardinaux Roma, Spada, Ginetti, Cecetimi, Chigi, Pamphile; et pour secrétaire, Albissi, assesseur du saint office. Dès la première assemblée (1651) qui se tint chez le cardinal Roma, doyen du sacré collége, Spada fondé sur ce que la bulle d'Urbain VIII portoit que lansénius avoi t renouvelé la doctrine de Baïus, proposa de commencer par l'examen de ce qui s'étoit passé dans les affaires du bajanisme. Cet avis fut approuvé généralement. On rechercha dans les archives du saint office tout ce qui concernoit ce premier novateur; on en fit le rapport à loisir devant les commissaires établis pour le second, et ceux-ci confrontèrent soigneusement, quoique très-secrètement d'abord, la doctrine de l'un avec celle de l'autre.

Le parti ne s'oublioit point. La congrégation n'étoit pas encoreformée, que le docteur de Saint-Amour, aussi dévot qu Hersent, est venu de même à Rome pour le jubilé, qui après son expiration y retenoit encore le pieux pèlerin; Saint-Amour

la signérent, y reconnoissent que le jugement qu'ils sollicitent, sera décisif, assuré et irreformable. L'eglise gallirane alors ne suivoit pas encore la doctrine qui sera déclarre, comme ancienne, en 1682.

I Hist, du Jansen, sous l'an 1650.

t ce qui ene, et en par-C'est donc ectable et à de dire avec es 1, que nos r se délivrer ste et semide ce pélaleur depuis s des leurs, itres se sou-

ats français nce, établit sance d'une qu'elle rena, Spada, étaire, Alblée (1651) ré collége, ortoit que osa de comaffaires du rechercha oit ce pres commist soigneuine de l'un

oit pas enotqu Heraprès son nt-Amour

lecisif, assure rine qui sera

s'empressa d'écrire à ses correspondants de Paris, qu'il falloit agir avec bien de la vigueur, si l'on vouloit sauver les cinq propositions : il ne les flattoit pas; il les prévenoit au contraire qu'il y avoit peu de chose à espérer; parce qu'à Rome, leur disoit-il, on ne connoît presque pas la vraie grâce du Sauveur. Long-temps avant lui, Calvin avoit dit précisément la même chose. Ce langage fut constamment celui des sectaires du dixsepticme siècle aussi-bien que du seizième. A cet avis alarmant, ceux qui s'intéressoient à la défense de l'évêque flamand, ou plutôt à la fortune d'un parti qui étoit devenu le leur propre, se rassemblérent afin de concerter les mesures qu'on pouvoit prendre en des conjonctures si critiques. L'autorisation tirée de l'épiscopat, comme de la pierre angulaire du christianisme, fut toujours la ressource frauduleuse des sectes. Nos dogmatiseurs avoient déjà quelques evêques dans leur parti, mais en très-petit nombre : ils firent tout valoir pour en gagner d'autres ; et à sorce de leur crier qu'en portant à Rome l'assaire de Jansénius, on avoit donné atteinte aux priviléges de l'épiscopat, ils s'attachèrent onze évêques ou archevêques, savoir de Sens, d'Agen, de Comminge, de Valence, d'Orléans, de Saint-Papoul, de Lescar, de Châlons en Champagne, d'Amiens, d'Angers et de Banvais. Plusieurs de ces prélats allèrent d'abord déclarer au nonce, qu'ils ne prenoient aucune part à la réquisition des quatre-vingt-cinq évêques ; qu'ils la regardoient au contraire comme très-préjudiciable à leur autorité commune, puisqu'il leur appartenoit de prononcer en matière de foi, et de juger en première instance. L'archevêque de Sens sit en particulier la même protestation, et devint bientôt l'un des principaux zélateurs du parti. C'étoit le fameux Henri-Louis de Gondrin, dont les ennemis de la nouveauté ont dit beaucoup de mai, et les jansénistes fort peu de bien, tout accoutumés qu'ils étoient dès lors à ériger leurs partisans en docteurs de l'Eglise et en saints à miracles, quelle que fût la médiocrité de leur science et de leurs vertus : fâcheux préjugé pour ce prélat, de n'avoir pu obtenir une place dans le calendrier de Port-Royal, après avoir tant parlé de résorme et de morale sévère; après avoir entrepris de rétablir toutes les observances de la pénitence publique, avec une ardeur et une persévérance qui

ne pouvoient manquer d'avoir leur effet, si les paroles, sans l'exemple, faisoient impression.

Ce piclat entreprenant autant qu'inconstant se mit à la tête des prélats dyscoles, et tous ensemble écrivirent au pape une lettre véhémente contre celle de leurs quatre-ving-einq confrères, dont ils parloient avec la sincérité ordinaire du parti, comme si le nombre en eût été médiocre. Ils disoient au saint Père, qu'ils avoient appris que quelques prélats lui avoient écrit tonchant une affaire très-importante et très-épineuse; qu'outre les difficultés dont les questions de la grâce et de la prédestination sont remplies, il ne paroissoit pas qu'on fût dans le temps propre à terminer un différend de cette nature, et qu'ils ne pouvoient approuver le dessein de ces autres évêques; que si néanmoins on jugeoit à propos de décider, l'ordre légitime des jugements de l'Eglise universelle, joint à la coutume de l'église gallicane, vouloit que les plus grandes questions qui naissent dans le royaume, y fussent d'abord examinées par ses évêques; qu'à Rome ensuite, il faudroit reprendre l'affaire dès son origine. l'examiner tout entière, appeler et entendre les parties, comme il s'étoit pratiqué dans les congrégations de Auxilis; qu'autrement ceux qui seroient condamnés, se plaindroient avec raison de l'avoir été par les artifices et les calemnies de leurs adversaires; que si ces questions causoient beaucoup de trouble, ce mal provenoit uniquement de ce que les cinq propositions avoient été fabriquées à plaisir, et en termes ambigus; qu'ils voyoient peu d'inconvénients néanmeins à laisser continuer encore un peu de temps une dispute qui duroit depuis plusieurs siècles, sans que l'unité catholique en fût altérée.

En s'efforçant d'une manière si visible d'empêcher le jugement, les onze prélats ne laissoient point d'assurer qu'ils le désiroient au lieu de l'appréhender. C'est avec la même candeur qu'ils affectoient pour les libertés de l'église gallicane, un zèle plus elair-voyant que celui de leurs quatre-vingt-huit confrères, aussi éclairés qu'eux assurément, pour ne rien dire de plus; qu'ils réclamoient encore les anciennes décisions des papes et des conciles, et nommément du concile de Trente, que les amis de l'évêque d'Ypres onttoujours regardécomme une vaine assemblée de senolastiques, sourde à la voix du Saint-Esprit.

la tête ipe une confrècomme e, qu'ils rit tououtre les stination pspropre ouvoient anmoins agements gallicane, dans le ues; qu'à a origine, es, comme qu'autrevec raison urs adverrouble, cc popositions gus; qu'ils htinuer ens plusieurs

> er le jugeu'ils le dénême cangallicane, vingt-huit rien dire de s des papes te, que les e une vaine int-Esprit.

(An 1651.) Le docteur de Saint-Amour, qui avoit ménagé cette lettre, fut chargé de la présenter au pape (1651), et de suivre tout le cours de l'affaire, avec les docteurs de la Lane et Manessier, le licencié Angran, et le père Desmarcs, autrefois oratorien, qu'on lui associa pour cette agence. Ni la lettre, ni les manœuvres ne rompirent le dessein du pontife, quoique les députés du parti eussent eu tout le loisir de manœuvrersans gêne, puisqu'ils arrivèrent à Rome dix mois avant les docteurs Gallier, Loisel, et Lagaut, qu'on peut bien qualifier généralement députés du clergé de France, vu le grand nombre des évêques au nom desquels ils agissoient. Long-temps avant l'arrivée de ceux-ci, on avoit commencé à confronter les propositions extraites de Jansénius, avec celles de Baïus; mais depuis leur arrivée, on poussa le travail avec une activité beaucoup plus grande. Ils n'avoient pas eu le mois pour se délasser et se préparer, que le cardinal Roma, président de la congrégation, les fit appeler le onzième juillet 1652, huit jours après les députés jansénistes, pour signifier aux uns comme aux autres, qu'ils eussent à donner leurs mémoires. Les catholiques n'ayant rien à soutenir qui demandât du ménagement les fournirent aussitôt. Quant aux jansénistes, ils no jugèrent point à propos de faire la même diligence. Ils s'efforçoient de persuader aux Romains, et plus particulièrement aux religieux augustins, qu'on en vouloit à la doctrine de leur saint patron. D'un autre côté, ils faisoient entendre à ceux de saint Dominique, qu'on tendoit à décrier leur école. Ceux-ci conçurent en effet de vives alarmes, dont ils ne revinrent jamais parfaitement. En vain on leur remontra qu'en soutenant la grâce efficace par elle-même, ils n'en prétendoient pas moins que les préceptes sont possibles à ceux qui n'ont pas cette grâce : parce que Dieu leur donne celle qui suffit pour les accomplir, ou pour obtenir celle qui est nécessaire : il ne fut jamais possible de les bien rassurer.

La mort enleva dans ces entrefaites le cardinal Roma. Spada, devenu chef de la congrégation, assembla chez lui les autres commissaires le 24 septembre 1652, avec onze consulteurs. choisis parmi les plus habiles théologiens qu'on connût à Rome. C'étoient les Pères Candide, dominicain, maître du

sacré palais; de Pretis, aussi dominicain, commissaire du saint office; Visconti, général des augustins; Modeste de Ferrare. procureur général des cordeliers; Campanella, carme déchaussé: Wading, de l'observance de saint François; Corpinetti, procureur général des capucins; Ciria, de l'ordre des servites; d'Elbène, théatin; et Pallavicini, jésuite. Le pape leur adjoignit encore par la suite le père Bruni, augustin, et le

père Tartaglia, carme déchaussé.

Le premier objet des délibérations fut la manière dont se feroit l'examen, savoir si l'on examineroit les cinq propositions par rapport au livre de Jansénius, ou seulement en elle-mêmes, sans considérer autre chose que la signification propre des termes. Là dessus, on relut la lettre des quatre-vingt-cinq évêques; et comme elle portoit que la contestation rouloit tout entière sur la doctrine de Jansénius, et particulièrement sur les cinq propositions attribuées à ce prélat, qui d'ailleurs s'étoit soumis par avance au jugement du saint siège; les conmissaires furent d'avis qu'on les examineroit dans le livre, et le sens de Jansénius, autant qu'il pourroit se faire; c'est-àdire qu'il en seroit ainsi pour ceux des consulteurs qui auroient ce livre, encore rare; mais que ceux qui ne pourroient pas se le procurer, se contenteroient de les examiner en elles-mêmes. Instruits de cette résolution, les députés catholiques de France se transportèrent aussitôt chez le cardinal président, et lui représentèrent avec sagesse que ce n'étoit rien faire, si l'on ne qualifioit par les propositions par rapport au livre, qui étoit la source unique des disputes. Le cardinal sentit à l'instant la sagesse de l'observation; et après avoir pris néanmoins l'avis de plusieurs théologiens en réputation à Rome, il donna ordre à chacun des consulteurs de qualifier et d'examiner chacune des propositions, en tant qu'elles étoient de Jansénius. On eut soin de leur procurer à tous des exemplaires.

Ils travaillèrent sur ce pied-là avec toute la diligence et l'application possible. Les commissaires, non moins infatigables, donnèrent la même attention à la rédaction du travail. Depuis le premier jour d'Octobre de l'année 1652, jusqu'au vingtième de janvier de l'année suivante, il y eut vingt séances employées à opiner sur les cinq propositions; cinq pour la première, quatre pour la seconde, quatre pour la troisième, trois

pour la quatrième, et quatre pour la cinquième.

Pendant ce temps-là les députés jansénistes renouvelèrent sans sin leurs instances et leurs importunités auprès des cardinaux commissaires, auprès du pape même, auxquels ils présentoient supplique sur supplique, mémoires sur mémoires. asin d'obtenir, ce qu'ils envisageoient comme un coup de partie, que la congrégation, comme autrefois pour le système de Bannez et de Molina, prît une forme contentieuse, et que les matières s'y traitassent par voie de dispute. Toutes leurs tentatives et tous leurs artifices furent inutiles. Dejà le vicaire de Jésus-Christ mettoit une différence capitale entre les écarts des jansénistes et les opinions indifférentes soit des thomistes, soit des molinistes. Il vouloit absolument et sans retardement rendre la paix à l'Eglise troublée, scandalisée par le livre de Jansénius; et sur l'exemple même des congrégations de Auxiliis, où la forme contentieuse n'avoit servi qu'à prolonger l'affaire durant tant d'années, sans qu'on en pût venir à aucune décision, il tint inébranlablement pour la méthode la plus propre à procurer un jugement prompt et définitif: on offrit cependant aux députés jansénistes, de recevoir leurs défenses par écrit, de les entendre même en pleine congrégation; mais non pas d'une manière contradictoire avec leurs antagonistes; ce qu'ils rejetèrent, jusqu'à ce qu'ils sentissent l'absolue nécessité d'en passer par-là.

Les députés catholiques au contraire, dès qu'ils furent avertis de l'audience que le pape leur offroit, à l'effet de comparoître devant les commissaires, ils l'acceptèrent avec actions de grâces, et comparurent au jour marqué 27 janvier. Chacun d'eux fit son discours d'une manière fort simple, borné scrupuleusement à son sujet. Tout finit en une séance; après quoi le chef de la congrégation la convoqua au 3 de février, pour recevoir les suffrages, et savoir si les consulteurs n'y vouloient

rien changer.

Ce jour-là et le surlendemain, le secrétaire Albizzi lut ces suffrages, auxquels ceux qui les avoient donnés s'en tinrent ponctuellement; si ce n'est que quelques-uns d'entre eux qui n'avoient point encore qualifié les propositions dans le sens de Jan-

tin, et le dont se positions e-mêmes, opre des ingt-cina

du saint

errare,

me dé-

s; Cor-

rdre de**s** 

Le pape

uloit tout ement sur d'ailleurs les conie livre, et e; c'est-à-

lteurs qui i ne pourexaminer léputés ca-

le cardinal ce n'étoit par rapport Le cardinal

s avoir pris on à Rome, er et d'exa-

ent de Jankemplaires. iligence et

oins infatidu travail. , jusqu'au

ngt séances our la presénius, le sirent alors. Cependant le général des augustins, le dominicam, maître du sacré palais, et son confrère le commissaire du saint office, tous trois favorables à la nouvelle doctrine, déclarèrent qu'ils ne prétendoient point parler de Jansénius. On leur enjoignit expressément de se tenir prêts à le faire pour la séance du 27; et quand on en sut à ce terme, tous trois encore dirent, comme de concert, qu'ils n'étoient pas préparés. Le franciscain Wading, déclaré comme eux pour les cinq propositions, ne laissa pas de parler de Jansénius, le plus souvent pour l'excuser; mais sur la quatrième proposition, il convint ingénument que cet évêque y censuroit d'une manière scandaleuse l'opinion de ses contradicteurs.

Après cette révision des suffrages, comme quelques-uns des consulteurs n'avoient pas encore lu les écritures des agents du jansénisme, on leur marqua un temps suffisant pour les examiner à fond, et le pape fit prévenir les Jansénistes qu'il vouloit les entendre lui-même le 10 de mars. Dans l'intervalle, Innocent, qui s'étoit fait apporter les registres de la congrégation. prit aussi par lui-même connoissance des suffrages, et de tout ce qui s'étoit fait jusque-là. Au jour indiqué, les quatre cardinaux commissaires, Spada, Ginetti, Pamphile et Chigi, suivis des treize consulteurs et du secrétaire, se rendirent au palais du pontife, qui ouvrit la séance par l'invocation du Saint-Esprit. Après quoi, il dit d'une voix élevée, qu'il avoit examiné les suffrages des consulteurs, et qu'il s'étoit instruit de toute l'affaire; mais que pour la consommation d'une œuvre si importante, il croyoit devoir encore les entendre en personne, afin d'écarter jusqu'à l'ombre du soupço., et de se mettre en état. an moyen de l'assistance du ciel qu'il avoit ordonné d'implorer publiquement dans toute la ville, de rendre le calme à l'Eglise par une décision que les évêques de France, et une grande

Le pape ayant fini de parler, le sécrétaire, dans la même séance et dans quelques-unes des suivantes, relut les cinq propositions, en faisant à chacune quelques pauses, plus ou moins longues, afin que les consulteurs, qui tous parlèrent encore l'un après l'antre, donnassent de nouveau leur avis, fissent teurs observations, les additions, les suppressions, et tous les

partie de la chrétienté attendoient avec impatience.

regustins, e le comvelle docvelle docrede Janprêts à le
rme, tous
toient pas
ex pour les
us, le plus
position, il
me manière

ies-uns des s agents du · les examiu'il vouloit alle, Innongrégation, , et de tout ecardinaux , suivis des u palais du aint-Esprit. examiné les e toute l'afre si imporrsonne, afin ttre en étal. 🛭 d'implorer ne à l'Eglise une grande

ns la même
es cinq prous ou moins
rent encore
avis, fissent
, et tous les

changements qu'ils voudroient; ce qui n'alla cependant, pour la plupart d'entre eux, qu'à des censures plus fortes et plus expresses, ou à qualifier les propositions dans le sens de Jansénius, quand ils ne l'avoient pas encore fait. Pour les quatre consulteurs, qui défendoient les propositions, le général des augustins ne dit que sur la troisième ce qu'il en pensoit par rapport au sens de Jansénius; le maître du sacré palais ne s'en ouvrit que sur la première, et le commissaire du saint office. sur la prenière et la troisième. Le père Wading, au contraire, s'expliqua franchement sur toutes les propositions, en disculpant presque partout l'évêque d'Ypres. Tel est en substance l'état des suffrages, consigné dans l'original du procèsverbal qui en fut dressé; et telle n'est pas, à beaucoup près, la relation que les jansénistes, soit de mauvaise foi, soit par la précipitation d'un faux zèle, firent imprimer, d'après quelques copies des suffrages donnés en premier lieu, et que Saint-Amour inséra dans son journal, où l'on peut encore la voir. Vizzani, assesseur du saint office en 1657, confronta cet imprimé avec l'original romain; et suivant le rapport qu'il en fit dans la congrégation du 1.er juin, sur la première des cinq propositions, pour ne point parler des autres, il s'y trouva jusqu'à six de ces suffrages, où l'on mit ces mots : Dans le sens de Jansénius, elle est erronée, ou hérétique, ou approchant de l'hérésic.

Innocent X employa depuis le 10 de mars jusqu'au 7 avril, dix séances à entendre les consulteurs; et ces dix assemblées, tenues en moins d'un mois, durant quatre heures chacune, où il apporta une extrême attention, ne parurent point le fatiguer, à l'âge de quatre-vingts ans, ni même lui causer aucun ennui. Et comme l'ambassadeur de France, ainsi que la famille du pontife, le prioient de ménager un peu plus sa santé, il leur répondit qu'il s'estimeroit heureux d'achever sa vie en travaillant à une affaire d'où dépendoit la paix de l'Eglise et la sûreté de la religion. A la fin de ces séances, Innocent ordonna aux cardinaux en termes exprès, de voir entre eux dans une assemblée particulière, comment il étoit à propos d'en user avec les députés, qui tenoient pour Jansénius et les cinq propositions.

Le 21 d'avril 1651, les religieux de Prémontré, bien éloignés des travers de ceux des François qui recueilloient avec

une ardeur si étrange les crreurs belgiques, défendirent, assemblés en chapitre, d'enseigner nulle part dans leur ordre la doctrine de Jansénius. Doublement recommandables, en ce qu'ils se roidissoient tout à la fois contre l'exemple d'une partie de leurs confrères étrangers, et des Français leurs compatriotes. Il s'en faut bien que l'historien des jansénistes ait envisagé leur conduite sous ce point de vue. Les norbertins français. suivant lui, étoient alors aussi ignorants que ceux des Pays-Bas étoient savants. Mais tout le fondement de ce parallèle injurieux, c'est que plusieurs prémontrés flamands s'étoient d'abord déclarés pour les nouvelles opinions. Parmi les disciples du nouvel Augustin, on ne sauroit le répéter autant qu'il en est d'exemples, parmi les disciples du nouvel Augustin, l'habileté dépend du parti qu'on embrasse. Eloges ou invectives, réputation factice de capacité ou d'ignorance, de vice ou de vertu, tout porte sur ce pivot. Ainsi le même historien di' es religieux capucins, que ces bons pères avoient plus de z... que de lumières; qu'ils ne savoient pas même de quoi il s'aglissoit en défendant à tous leurs professeurs et prédicateurs, dans un chapitre général tenu à Rome l'année précédente, d'enseigner et de soutenir la doctrine de Jansénius, sous peine d'être privés de leurs emplois.

Les carmes déchaussés, pour avoir porté la même défense dans un chapitre général tenu à Charenton en 1646, et l'avoir confirmé de même en chapitre en 1649, ne sont plus que de bons pères du vieux Testament, peu instruits de la grave du nouveau. Ces deux mêmes années, les feuillants ayant encore fait et confirmé la même défense, on n'en fut pas surpris, dit l'historien aussi fécond en injures grossières qu'en ironies fades, parce que leur père Joseph, théologien vraiment estimable, étoit un demi-pélagien entété, et si ensorcelé du molinisme, qu'il ne voyoit que son Molina dans saint Augustin. Nous ne lui répliquerons pas, qu'il n'est lui-même qu'un demi-calviniste, ou qu'ensorcelé du jansénisme, il ne voit dans saint Augustin que son Jansénius: mais de cette réclamation unanime de tant d'ordres divers contre l'Augustin flamand,

<sup>1</sup> Hist. du Jansen. t. 1, p. 490.

(An 1651.)

nous conclurons que la doctrine en étoit donc bien nouvelle et bien scandaleuse dans l'Eglise.

Les aventures du cardinal de Retz, que le roi sit arrêter au temps où nous sommes parvenus, savoir le 19 décembre 1552, ont plus de rapport qu'on ne l'imagineroit de leur frivolité, aux affaires générales de la religion. Non-seulement l'église de Paris et la cour de Rome prirent beaucoup d'intérêt au sort de ce prélat, singulier, s'il en fut jamais : mais les zélateurs affectés du pur évangile et de la morale sévère, qui n'étoient l'une et l'autre qu'un jeu pour lui, applaudirent à son humeur inquiète et brouillonne, à ses factions et à ses fougues séditieuses; et quelquefois encore ils l'accuserent de trop de réserve. La fronde et le jansénisme, ou ce qui revient au même dans le cardinal de Retz, le libertinage et le rigorisme furent étroitement unis.

Jean-François-Paul de Gondi étoit entre dans l'état ecclésiastique avec les dispositions qu'y apportent la plupart des enfants des grands, quand ceux-ci ne consultent, en matière de vocation, que l'arrangement de leur famille. L'archevêché de la capitale que possédoit son oncle, incapable lui-même de le former à la vertu, fit tout son attrait pour l'état ecclésiastique. Cependant comme il étoit naturellement comédien, généreux d'ailleurs et de caractère aimable; au défaut des vertus de son état, il en prit quelques dehors qui trompèrent, ou détournèrent les regards du public. Des aumônes extraordi naires et faites avec art, lui gagnèrent les cœurs du peuple. Il captiva les curés et tous les ceclésiastiques, en les comblant d'honnêtetés. Quelques sermons d'éclat lui firent la réputation d'un Chrysostôme; et tout le monde sembloit avoir oublié l'hôtel où il alloit passer les nuits, lorsqu'il le voyoit figurer le jour en père de l'Eglise. Ce genre de célébrité néanmoins ne le satisfit pas long-temps.

En lisant les œuvres de Plutarque, comme il nous l'apprend lui-même, il avoit conçu la plus haute estime pour les chefs de parti. Les troubles survenus à Paris en 1648, lui fournirent l'occasion de jouer ce personnage, et il montra qu'il en avoit

t, asseme la docce qu'ils partie de natriotes. envisagé français, les Pays-

s'étoien**t** ni les diser autant uvel Au-Eloges ou

parallèle

rance, de nême hises avoient même de irs et prénnée pré-

ansénius,

e défense et l'avoir us que de gráce du nt encor**e** rpris, dit n ironies ent estidu moli-Augustin. e qu'un voit dans amation

lamand,

<sup>1</sup> Mem. du cardinal de Retz, t. 1, p. 238.

les talents. Les barricades qui donnèrent lieu à la guerre civile, furent son ouvrage. Le parlement ameuté rendit arrêt sur arrêt contre le cardinal Mazarin, brouillé avec le coadjuteur. Ce ministre tout-puissant fut poussé jusqu'à ne pouvoir plus trouver de sûreté pour sa tête, que hors du royaume: mais le Sicilien rusé eut bientôt sa revanche. Le coadjuteur ne marchoit dans Paris qu'avec un cortége de trois ou quatre cents gentilshommes, et autant de gros bourgeois armés. On lui sit des propositions éblouissantes, on le nomma cardinal, on dissipa ses désiances, on l'attira au Louvre; et le capitaine des gardes de quartier l'arrêta dans l'antichambre du roi, qui le sit rensermer à Vincennes. Dès lors Paris sut tranquille, parce que les frondeurs n'avoient plus de chef, et le Sicilien y reparut dans tout l'éclat de sa puissance.

Aussitôt le chapitre de Notre-Dame, vendu au coadjuteur, demanda, ou qu'on lui sît son procès, ou qu'on le mît en liherté; et comme la cour ne se pressoit pas de répondre, il prit le parti de chanter chaque jour une antienne publique pour la délivrance du prisonnier : mais le peuple demeurant tranquille, la dévotion se refroidit bientôt. Le mécontentement de Rome inquiéta davantage. On y prétendoit qu'il n'appartenoit qu'an saint Siége de juger les cardinaux. Sur quoi le pape s'intéressa vivement à la liberté d'un cardinal qui brouilloit l'état, après avoir vu d'un œil tranquille la tête d'un cardinal ministre mise à prix par des sujets révoltés. Cette partialité choqua la cour de France, au point de ne vouloir pas même entendre un légat envoyé pour traiter avec elle. Le pontife prit alors la résolution très-sage d'user de la plus grande circonspection; mais la mort de l'archevêque de Paris, à qui le coadjuteur son neveu succédoit de plein droit, jeta la cour de France dans un embarras tout nouveau.

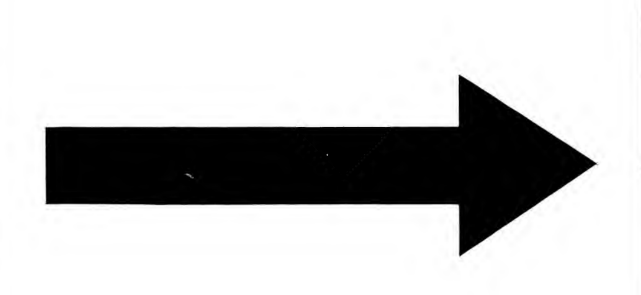
Elle proposa au prisonnier de donner sa démission, en échange de six abbayes considérables, et de se retirer à Rome. Il accepta sans délibérer, persuadé de l'insuffisance d'un acte daté du donjon de Vincennes, d'où l'on convint cependant de le transférer à Nantes, jusqu'à ce que le pape eût accepté sa démission. Mais le pape ne voulut jamais la recevoir, quelques instances qu'on lui pût faire, même de la part du cardinal, qui

coadjuteur, e mît en liépondre, il e publique demeurant ntentement l n'apparteuoi le pape i brouilloit un cardinal e partialité pas même Le pontife grande ciris, à qui le la cour de

hission, en er à Rome. d'un acte bendant de accepté sa , quelques rdinal, qui

(An 1652.) dans le fond étoit bien résolu de la révoquer dès qu'il seroit libre. Il s'ennuya cependant de la prison, et forma le dessein de s'en tirer à tout prix. Au moyen d'une corde et d'un bâton passé entre ses jambes, il descendit d'un bastion qui avoit quarante pieds de hauteur; et quatre gentilshommes qui l'attendoient, le mirent à cheval. Son projet concerté avec les amis les plus sûrs qu'il avoit dans le par ent, étoit de voler à Paris pour y exciter un soulèvement gen t quarante relais disposés sur la route l'y eussent co at qu'on eût entendu parler de sa fuite, si sa précipitat e ne l'eût arrêté tout court. Il n'étoit pas hors des faubour il tomba de cheval. et se rompit l'épaule. Il eut bien de la peine à gagner Mauve, à trois lieues de Nantes, pour y passer la nuit, durant laquelle se sentant hors d'état de s'aller mettre à la tête d'une faction, il changea tout son plan. Cinq cents gentilshommes rassemblés des terres du duc de Retz et du duc de Brissac, le conduisirent jusqu'à Marchecou, chef-lieu du duché de Retz, d'où il gagna Belle-Ile, puis la ville de Saint-Sébastien, à l'entrée de l'Espagne. Il eut cependant la délicatesse de ne point vouloir. aller à Madrid; faisant scrupule de se jeter parmi les ennemis étrangers du royaume, tandis qu'il ne respiroit que la révolte et la guerre civile : dans sa route même, il mit tout en usage pour engager la noblesse d'Anjou et de Poitou à prendre les armes pour le prince de Condé, qui étoit parmi les Espagnols. Il prit enfin le parti de s'embarquer et de passer à Rome, où Innocent X lui fit le meilleur accueil. Le chapitre de Paris n'eut pas plus tôt nouvelle de l'évasion, qu'il fit chanter le Te Deum en actions de grâces.

De Rome, le cardinal fugitif écrivit à ce chapitre et aux évêques de France, des lettres justificatives de sa conduite. Mais en pareilles matières, toute justification est regardée comme un nouveau crime qui aggrave le premier. La lettre circulaire qu'il adressoit aux évêques du royaume, fut prise en particulier pour un libelle tendant à troubler le repos de l'état, et comme telle brûlée sur la place publique par la main du bourreau. Elle venoit, suivant les mémoires de Joly, auteur non suspect, qui fut long-temps le conseil de ce prélat; elle venoit des dévots de Port-Royal, qui le croyant favorable à



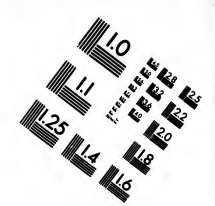
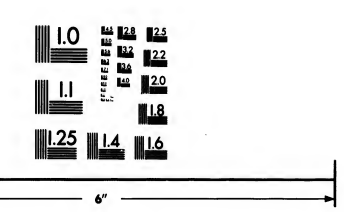


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



STATE OF THE STATE

Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

OTHER SERVICE OF THE SERVICE OF THE



leurs opinions, prenoient vivement son parti; quoiqu'au rapport du même écrivain, c'étoit l'homme du monde qui s'embarrassoit le moins de la religion. Le fameux réformateur de la Trappe, selon d'autres mémoires, l'abbé de Rancé, alors voué à la faction du cardinal, et grand ami des jansénistes les plus distingués, lui prêtoit sa plume quand il s'agissoit d'écrire contre le premier ministre. Quoiqu'il écrivît très-bien lui-même, il savoit trop l'art de brouiller, pour dédaigner de pareils secrétaires. Chassebras, curé de la Madeleine, qu'il établit son grand vicaire à l'occasion d'un jubilé, publioit de son côté force affiches et monitions qu'il tiroit de Port-Royal, et qui toujours portoient le nom de l'archevêque résidant à Rome. Il avoit à sa main, pour les signatures, le Houx, principal du collége des Grassins, homme de néant, illustré par le talent des faus saires, qu'il possédoit au degré suprême. Tout étoit sacrisié par l'avantage qu'en retiroient la fronde et le jansénisme. Chassebras fit tant d'usage de ces pieuses friponneries, qu'à la fin une sentence du Châtelet, donnée le 27 septembre 1655, le bannit à perpétuité, confisqua ses biens, et déclara ses bénéfices impétrables.

ét

un

eoi

rés

lice

οù

cha

par

plu

Les

dio

obli

pou

si p

pro

créc

ami

lui 1

La cour n'avoit pas plus tôt vu l'archevêque créer des grands vicaires, qu'elle en avoit demandé au pape, ainsi que des juges qui sissent incessamment le procès au prélat déserteur. Ce dernier article ne put avoir lieu, parce que le pontife exigeoit que l'archevêque fût entièrement rétabli, avant de lui nommer des juges, ce que la cour de France n'entendoit pas : mais il lui nomma pour grand vicaire, un des six sujets choisis par le cardinal Mazarin. L'archevêque y consentit d'abord, sur ce que ses bons amis lui mandèrent qu'on reconnoissoit par-là son autorité. Bientôt il lui prit un autre vertige, et il révoqua son consentement. Cette duplicité de conduite choqua vivement le saint Père : sur-le-champ il manda le cardinal, qui prenoit les eaux à Saint-Cassien. Le prélat ne douta point qu'il ne sût arrêté, s'il retournoit à Rome; la crainte de ne pas se tirer aussi heureusement du château Saint-Ange, que du fort de Nantes, lui fit à l'instant prendre la fuite, et chercher sa

Motifs de la conversion de l'abbé de la Trappe.

(An 1652.) sûreté bien loin au delà des Alpes (1656). Parvenu en Franche-Comté, les Espagnols et ses confidents lui conseillèrent d'aller se joindre et se concerter en Flandre avec le prince de Condé : mais ce bravache, qui dans tous ses écrits se donne pour un César, ne montra plus qu'une poltronneric qui lui faisoit peur de son ombre.

Il n'osoit gagner la Flandre, dans la crainte qu'on ne lui sit son procès en France, comme à un ennemi de l'état : il n'osoit se remontrer dans le royanme, où, sur le premier bruit de sa fuite de Rome, Mazarin avoit fait publier de rigoureuses détenses de le recéler. Il prit le parti de changer de nom, d'en faire changer à tous ses gens, d'errer de ville en ville et d'étourdir ses chagrins en s'abandonnant aux plaisirs les plus propres à opérer cet abrutissement : encore ne put-il suivre sans alarmes ce plan honteux. Il recut avis qu'il étoit guetté par la cour, et qu'il couroit risque d'être enlevé. Ce qui l'obligea de passer incognito l'hiver à Constance. Il parcourut ensuite une partie de l'Allemagne, d'où une incommodité qui étoit le fruit de son libertinage, le força de disparoître pour un temps. Guéri et non corrigé, il y rentra, et y scandalisa. comme auparavant. Sa longue perruque et ses habits chamarrés lui ouvrant les maisons fermées à la pourpre romaine, il supportoit aiscinent la privation d'honneurs remplacés par la licence. Si ses conquêtes étoient moins brillantes qu'à Rome, où il ne tint pas à lui qu'on ne crût une reine attachée à son char, il s'en consoloit par la facilité d'assouvir ses goûts rampants et ses penchants effrénés. Ses amis rougissoient d'une dissolution si flétrissante, et auroient souhaité qu'il montrât plus d'élévation et de sentiment, ou du moins plus de vigueur. Les jansénistes vouloient qu'il jetât un interdit général sur son diocèse, asin de mettre les esprits dans une sermentation qui obligeat la cour à plus de ménagement. Nous avons encore ici pour garant, son fidèle Joly : selon cet écrivain, qui l'a vu de si près, ils lui députèrent un nommé Saint-Gilles, pour lui proposer de faire cause commune avec eux, lui offrant leur crédit, leur bourse, et tout ce qui étoit au pouvoir de leurs amis, pourvu qu'il voulût en venir à un certain éclat, qu'on lui représentoit comme nécessaire pour faire mollir le gouver-

rap-'em∽ de la ouć à

s disontre ne, il ecrét son côté

et qui

me. Il u colnt des oit saaisme. ηu'à la 55, le

béné-

grands s juges ur. Ce rigeoit mmer nais il par le sur ce bar-là oqua

vive-

, qui

qu'il

as se

a fort

er sa

nement. Mais le cardinal, tout peu réfléchi qu'il étoit, en jugea beaucoup mieux : il le regarda comme un coup de désespoir qui mettroit un obstacle invincible à son accommodement avec la cour, et qui ne pouvoit servir qu'à des novateurs, dont les troubles et les désordres publics faisoient toute la ressource.

Il prit enfin la résolution d'envoyer au roi la démission pure et simple de son archevêché (1662). On lui permit après cela de revenir à Paris; on lui remit des sommes considérables provenues du séquestre de ses bénéfices, auxquelles on ajouta la riche abbave de Saint-Denis, avec une autre de moindre valenr, afin qu'il pût vivre convenablement, et payer ses dettes qui étoient immenses. Joly assure que le prélat en paya pour trois millions. Cet homme frivole parut alors sentir que les honneurs où il étoit parvenu, ne valoient pas ce qu'il lui en avoit coûté pour y parvenir. Réduit, après tant d'agitations et de troubles, à une vie paisible, avec un petit nombre d'amis, il signala les dernières années d'une vie très-peu chrétienne, par tous les procédés et la délicatesse même d'une vertu épiscopale. Il demanda au roi la permission de renvoyer à Rome le chapeau de cardinal. Le souverain pontife, à la persuasion du roi, lui ordonna de le conserver; mais on ne put l'empêcher d'aller ensuite se renfermer dans l'une de ses abbayes, pour y méditer à loisir les grandes vérités du christianisme, jusque-là si neuves pour lui. Cette démarche frappa au moi singularité, et parut admirable à d'autant plus de que ne faisant plus de jaloux, il n'avoit plus d'ennemis. Ainsi la médisance ne l'attaqua point publiquement : mais ce que la plupart vantoient comme un triomphe de la grâce, ne parut à quelques autres qu'un raffinement d'amour propre. Voilà où aboutit toute la célébrité que le cardinal de Retz s'étoit acquise en bravant les devoirs et les bienséances de son état. Toute la favenr d'une secte habile à colorer avantageusement jusqu'à ses momies, n'a pu empêcher les observateurs judicieux de le ranger à jamais parmi les esprits romanesques et faux, qui n'excitent que la risée ou la pitié.

Il falloit que le parti se sentît bien pressé, pour avoir recours à de pareils moyens de diversion. Rome à la vérité, poussoit vivement l'examen de la doctrine jansénienne; mais pu

foi

it avec ont les urce. n pure ·ès cela es proouta la dre vas dettes ya pour que les l lui en itions et d'amis, étienne, ertu épir à Rome iasion du pipêcher s, pour y jusque-là par sa ornes, nis. Ainsi ce que la e parut à Voilà où t acquise Toute la t jusqu'à

jugea

espoir

avoir rea vérité. ne; mais

eux de le

qui n'ex-

on y laissoit à ses défenseurs toute liberté pour la justifier canoniquement, s'il étoit possible. Les cardinaux assemblés le dix-huitième d'avril 1653, furent d'avis que le souverain pontife fit encore la démarche de leur offrir une audience publique en présence des commissaires et des consulteurs. Le nombre de ces agents partis successivement de France, étoit alors complet. Le docteur Menessier et le père Desmares, arrivés en dernier lieu, firent de nouvelles instances au saint Père, pour l'établissement d'une congrégation où l'affaire pût se traiter contradictoirement, c'est-à-dire, où ils pussent disputer avec les députés catholiques qu'ils nommoient leurs parties adverses. Le pape répondit en peu de mots, qu'il étoit inutile de revenir sur ce qu'il avoit réglé autrement; qu'il ne s'agissoit pas d'un procès où il y eût des parties, qualité que les autres députés n'avoient jamais prise; comme ils ne demandoient pas non plus d'être ouïs contradictoirement; que pour rendre la paix à l'Eglise, il étoit une voie meilleure que celle des disputes, où il n'y a point de fin; qu'ils vissent donc s'ils vouloient ou ne vouloient pas être entendus, sans parties et sans dispute; qu'au premier cas, il leur offroit de recevoir leurs écritures, et de les écouter avec patience autant qu'ils voudroient. Après avoir insisté encore quelque temps, ils acquiescèrent enfin à la ferme résolution du pontife, et ils eurent audience le 19 de mai.

L'abbé de la Lane qui parla le premier, sit d'abord une harangue préparée, qui dura trois quarts-d'heure. Elle tendoit à montrer que toute l'affaire des cinq propositions avoit été concertée pour anéantir la doctrine et l'autorité de saint Augustin. Il supposa les jésuites auteurs de ce beau dessein, ainsi que les députés des quatre-vingt-cinq évêques; assurant le pape, suivant l'expression de Saint-Amour 1, que c'étoit sans pudeur et sans foi qu'ils avoient traité cette matière toute de foi. Après avoir un peu repris haleine, ce harangueur inépuisable recommença un autre discours qui n'étoit pas préparé, ct qui dura près de deux heures : il y donna au pape une idée générale de cinq nouveaux écrits qu'il avoit à présenter; lut tout

<sup>1</sup> Journ. de Saint-Amour, p. 466.

entier et mot à mot le fameux écrit à trois colonnes, qui étoit

I'un des cinq 1.

Quand il eut fini, le père Desmares, verbiageur agréable, reprit la parole, et ne discourut qu'une heure et demie, parce que la nuit vint désobligeamment interrompre le cours de ses phrases doucereuses; assez à propos néanmoins pour ses auditeurs qui avoient besoin de sommeil. Le but de son discours étoit de montrer que la grâce efficace par elle-même, ou qui toujours fait agir et vouloir, est nécessaire pour tout bien; que toute autre grâce n'est pas la grâce de Jésus-Christ, mais une grâce pélagienne. Sur quoi l'on peut juger si les catholiques imposent aux sectateurs de Jansénius, quand ils leur reprochent de ne point admettre la grâce suffisante; et si les jansénistes, quelque nom qu'ils prennent, et en quelque terme qu'ils s'expliquent, sont bien sincères, quand ils s'efforcent de persuader qu'ils l'admettent. L'historien du parti assure que les deux orateurs reçurent de toutes parts des félicitations sur le triomphe de leur éloquence. On verra par la bulle qui parut douze jours après, à quoi il faut réduire ce triomphe. Avant de se retirer, ils présentèrent au pape leurs cinq nouvelles pièces d'écriture, dont la plus importante, à leur sens, étoit l'écrit à trois colonnes; elle n'importe pas moins à la justification du parti catholique. La première colonne contenoit les sens qu'ils reconnoissoient eux-mêmes pour hérétiques dans les cinq propositions. La seconde colonne proposoit le sens qu'ils attachoient à chaque proposition. Dans la troisième, ils marquoient un sens opposé au leur, et l'attribuoient aux molinistes. Nous ne rapporterons pas cette troisième colonne, dont le contenu n'est point avoué par les théologiens auxquels on l'impute, et qui d'ailleurs ne sit jamais le sujet de la contestation. Pour les deux premières, il n'est pas hors de propos de les présenter. Les voici, telles qu'elles se trouvent dans le journal! du député Saint-Amour, avec la substance de la préface qu'on avoit mise en tête, et qui n'est pas moins importante.

On y supplie d'abord le saint Père, de porter sur les cinq propositions un jugement qui suffise pour éclaireir et confirmer do

qu

do

Di

les

qu'

eux

<sup>1</sup> Journ. de Saint-Amour, p. 468. - 2 Ibid. pag. 469, etc.

ui étoit

réable, e, parce s de ses ses audiscours , ou qui ien; que mais une holiques r reproles janséme qu'ils t de perque les ns sur le qui parut he. Avant nouvelles ens, étoit la justifintenoit les ques dans it le sens sième, ils aux molinne, dont xquels on contestapos de les e journal.

> r les cinq confirmer

ace qu'on

la vérité, pour faire cesser les différends, et rétablir la paix dans l'Eglise. « Les évêques de France, lui dit-on, demandent à Votre Sainteté une décision expresse, seulement sur les choses qui sont en contestation entre nos adversaires et nous, et non pas sur les choses à l'égard desquelles il n'y a nulle dispute, nulle question, nulle difficulté. C'est pourquoi il est principalement du devoir de notre commission, d'exposer clairement aux yeux de Votre Sainteté ce qui est controversé de part et d'autre. Il est certain que la dispute qui s'agite au sujet de ccs propositions, n'a pas rapport à un sens étranger et mauvais qu'on pourroit leur donner, et que nous rejetons; mais à un sens légitime que nous défendons, et à la foi catholique qui s'y trouve contenue: et c'est sur les propositions prises dans leur sens légitime, que nous attendons un jugement définitif, clair et décisif. Afin donc qu'il n'y ait aucun lieu à l'imposture, ni à l'équivoque, nous exposons le plus clairement qu'il se peut faire, le vrai sens que nous attachons à ces propositions, et en même temps notre véritable croyance, qui tient le milien entre les erreurs de Calvin marquées d'une part, et les erreurs pélagiennes exposées de l'autre. »

#### PREMIÈRE PROPOSITION.

Quelques commandements de Dieu sont impossibles aux hommes justes, lors même qu'ils veulent et qu'ils s'efforcent, selon les forces qu'ils ont dans l'état où ils se trouvent; et la grâce qui les doit rendre possibles, leur manque.

Sens hérétique qu'on peut donner malicieusement à cette proposition, et qu'elle n'a pas, quand on la prend comme elle doit être prise.

Les commandements de Dieu sont impossibles à tous les justes, quelque volonté qu'ils aient, quelques efforts qu'ils fassent, même ayant en eux toutes les forces que donne Sens auquel nous l'entendons et nous la défendons,

Quelques commandements de Dieu sont impossibles à quelques justes qui veulent et qui s'efforcent foiblement et imparfaitement, selon l'étendue des forces qu'ils ont en Sens valviniste.

la grâce la plus grande et la plus efficace. Et ils manquent toujours durant leur vie, d'une grâce par laquelle ils puissent accomplir, sans pécher, seulement un commandement de Dieu.

Cette proposition est hérétique, calviniste et luthérienne, et elle a été condamnée par le concile de Trente. Sens janseniste.

c. ir

to

in

e

ce

ne

à l'

don

P

il n'

nece l'exe

Po

dans

romp en l'I

exemp

relle,

trouve

indélil

sculen trainte

eux, lesquelles sont petites et foibles : c'est-à-dire qu'étant destitués du secours efficace, qui est nécessaire pour vouloir pleinement, et pour faire ces commandements, leur sont impossibles, selon cette possibilité prochaine et complète, dont la privation les met en état de ne pouvoir effectivement accomplir ces commandements. Et ils manquent de la grâce efficace par laquelle il est besoin que ces commandements leur deviennent prochainement et entièrement possibles: ou bien ils sont dépourvus de ce secours spécial, sans lequel l'homme justifié, comme dit le concile de Trente, ne sauroit persévérer dans la justice qu'il a reçue, c'est-àdire, dans l'observation des commandements de Dieu

#### SECONDE PROPOSITION.

Dans l'état de la nature corrompue, on ne résiste jamais à la grâce intérieure.

Sens calviniste.

Dans l'état de la nature corrompue, on ne résiste jamais à la grâce intérieure et efficace, parce que la volonté de l'homme est purement passive Sens janséniste.

Onnerésiste jamais à la grâce de Jésus-Christ qui est précisément nécessaire pour chaque œuvre de piété: c'est-à-dire, elle n'est jamais frustrée de Sens calviniste.

Sens janséniste.

à l'égard de cette grâce efficace; et étant comme une chose inanimée, elle ne fait rien du tout: elle ne coopère point, et ne consent point librement.

l'effet pour lequel Dieu la donne effectivement.

Autre sens erroné que cette proposition peut recevoir: Dans l'état de la nature corrompue, on ne résiste jamais à la grâce intérieure, prise pour une simple lumière que Dieu donne à l'entendement, et pour une sollicitation qu'il fait à la volonté. La proposition ainsi entendue, est fausse et erronée; parce que cette grâce n'est pas la véritable grâce de Jésus-Christ, comme enseigne saint Augustin dans le livre de la grâce de Jésus-Christ.

Autre sens erroné: Dans l'état de la nature corrompue, on ne résiste jamais à la grâce intérieure de Jésus-Christ, quant à l'effet auquel elle dispose, lorsqu'elle est foible, et qu'elle donne seulement une volonté commencée.

### TROISIÈME PROPOSITION.

Pour mériter et démériter dans l'état de la nature corrompue, il n'est pas requis en l'homme une liberté qui l'exempte de la nécessité de vouloir, ou d'agir; mais il sussit d'une liberté qui l'exempte de la contrainte.

Sens calviniste.

Sens jansėniste.

Pour mériter et démériter dans l'état de la nature corrompue, il n'est pas requis en l'homme une liberté qui exempte de la nécessité naturelle, telle même qu'elle se trouve dans les mouvements indélibérés; mais il suffit d'être sculement délivré de la contrainte.

Pour mériter et déméritet dans l'état de la nature corrompue, il n'est pas requis en l'homme une liberté qui l'exempte d'une infaillibilité et d'une certitude nécessaire; mais il suffit qu'il ait une liberté qui le délivre de la contrainte, et qui soit accompagnée du jugement et de l'exercice de la

e jamais à

etites et

qu'étant

efficace,

vouloir

faire ces

ur sont tte possi-

mplète,

s met en

effective-

comman-

quent de

laquelle il

mmande-

ent pro-

ement pos-

at dépour-

spécial,

ie justifié, deTrente.

rer dans la e, c'est-à-

vation des

Dieu

ste.

isà la grâce est préciour chaque est-à-dire, rustrée de

Sens janséniste.

raison, si l'on considère précisément l'essence de la liberté et du mérite : quoiqu'à raison de l'état où nous sommes en cette vie. notre âme se trouve toujours dans cette indisférence par laquelle la volonté, lors même qu'elle est conduite et gouvernée par la grâce prochainement nécessaire et efficace par elle-même, peut ne vouloir pas. Cela est toutefois en telle sorte, qu'il n'arrive jamais qu'elle ne veuille pas, lorsqu'elle est actuellement secourue de cette grâce.

## QUATRIÈME PROPOSITION.

Les demi-pélagiens admettoient la nécessité de la grâce intérieure prévenante pour toutes les bonnes œuvres, même pour le commencement de la foi; et ils étoient hérétiques en ce qu'ils vouloient que cette grâce fût telle, que la volonté humaine pût lui résister, ou lui obéir.

# Sens calviniste.

La grâce prévenante de Jésus-Christ est telle, que le franc arbitre de l'homme étant mu et excité par elle, ne sauroit lui résister, encore qu'il le voulût: dire autrement, c'est parler en demi-pélagien.

# Sens janséniste.

de

gu

loı

cat

l'êt

on

do

liqu

leu

cine

ains

Les demi-pélagiens admettoient la nécessité de la grâce prévenante et intérieure pour commencer toutes les actions, même pour le commencement de la foi, et leurs sentiments étoient hérétiques, en ce qu'ils vouloient que cette grâce fût telle que la volonté lui obéît, ou la rejetât comme il lui plaisoit, c'est-à-dire, que cette grâce ne fût pas efficace.

## CINQUIÈME PROPOSITION.

C'est parler en demi-pélagien de dire que Jésus-Christ est mort, ou qu'il a répandu son sang pour tous les hommes sans en excepter un seul.

Sens calviniste.

Jésus-Christ est mort seulement pour les prédestinés, en sorte qu'il n'y a qu'eux seuls qui reçoivent la véritable foi et la justice, par le mérite de la mort de Jésus-Christ. Sens janséniste.

C'est parler en demi-pelagien, de dire que Jésus-Christ est mort pour tous les hommes en particulier, sans en excepter un seul, en sorte que par sa mort la grâce nécessaire au salut soit présentée à tous, sans exception de personne; et qu'il dépende du mouvement et de la puissance de la volonté, d'acquérir ce salut par cette grâce générale, sans le secours d'une autre grâce efficace par elle-même.

Il n'est aucun lecteur de bon sens et libre de prévention, qui ne reconnoisse dans cet exposé le jargon de l'erreur et de la mauvaise foi. Quelle entorse donnée généralement au texte des propositions? Que d'expressions ambiguës, de phrases guindées, de tours forcés, en particulier dans la seconde colonne, pour ramener le sens du jansénisme à une apparence de catholicité qui ne peut tromper que ceux qui veulent bien l'être! Mais à s'en tenir même à ce témoignage des jansénistes, on les convainc évidemment d'hérésie, ou de soutenir une doctrine condamnée solennellement par des decrets apostoliques reçus de toute l'Eglise. Voici comme on le prouve, par leurs propres aveux: Le sens condamné par le pape dans les cinq propositions, est leur sens propre, naturel et littéral, selon la signification ordinaire des termes qui les composent; c'est ainsi qu'ils s'en exprimèrent, quand les voyant condamnées

gråce innême pour n ce qu'ils maine pût

ère préa liberté

'à raison

nmes en

se trouve ifférence

até , lors

nduite et

âce pro-

re et effi-

, peut ne

toutefois

n'arrive

uille pas,

uellement

âce.

maine pût

ens admetle la grâce ieure pour es actions, nencement sentiments en ce qu'ils grâce fût lui obéît, il lui plaique cette cace. sans aucune distinction de sens, ils déclarèrent qu'ils les tenoient pour hérétiques au sens où elles avoient été condamnées. Or le sens qu'ils avoient exposé dans la seconde colonne, comme étant leur sens et celui de Jansénius, étoit encore de leur aveu, le vrai sens, le sens naturel et littéral. Le sens de la première colonne au contraire étoit un sens étranger, qu'on pourroit donner malicieusement aux cinq propositions, mais qu'elles n'ont pas si on les prend comme elles doivent être prises. Que conclure de là, sinon que le sens condamné est celui de Jansénius et des jansénistes?

Poussons plus loin contre des caméléons qui n'ont ni couleur, ni forme fixe, et qui veulent à tout prix faire tomber les foudres du Vatican sur des êtres de raison ou sur des fantômes. Le sens compris dans la seconde colonne, sens reconnu de tout le monde pour condamné par le pape, est le sens naturel et littéral des cinq propositions. Or le sens naturel et littéral des cinq propositions est le dogme de la grâce nécessitante : cette seconde assertion se trouve si souvent répétée dans les écrits des jansénistes, qu'on nous dispensera volontiers d'en faire les citations fastidieuses. Donc les foudres de Rome tombent sur le dogme de la grâce nécessitante et sur l'opiniâtreté notoire de ses défenseurs à le soutenir.

Que disoient-ils autre chose, quand, à la seconde colonne de la troisième proposition, ils déclaroient que, pour mériter et démériter, il sussit d'une liberté exempte de contrainte, et qui soit accompagnée du jugement, ou de la faculté judiciaire? Ils ajoutoient, à la vérité, que notre âme conserve une indissérence par laquelle notre volonté peut ne vouloir pas, lors même qu'elle est conduite et gouvernée par la grâce prochainement nécessaire : mais que signisioit au sond ce galimathias frauduleux? Ils s'en sont expliqués trop clairement pour qu'on puisse l'ignorer.

no

soi

nai

daı

Sai

inc

La puissance de ne vouloir pas qu'ils conservent à la volonté gouvernée par leur grâce prochainement nécessaire pour vouloir, est du même ordre que le pouvoir d'accomplir les préceptes dans les justes qu'ils privent de la grâce prochainement nécessaire pour les accomplir : pouvoir semblable à celui qu'un homme pourvu de force et de santé a de courir la poste les tendamlonne,
core de
ns de la
qu'on
, mais
ent être
nné est

ni counber les
ntômes.
nnu de
naturel
t littéral
ssitante:
dans les
ers d'en
me tomniniâtreté

colonne mériter ainte, et diciaire? indifférs même inement fraudun puisse

> volonté ur voules prénement à celui la poste

quand il manque de cheval. Le juste a de mênie, sans la grâce essicace, une partie de ce qu'il faut pour accomplir les préceptes; savoir la faculté du libre arbitre, la foi, et même la grâce habituelle; mais il manque d'une partie vraiment nécessaire, qui est la grâce efficace. Or qui s'avisera de lui dire alors qu'il peut néanmoins les accomplir, sinon l'insensé qui diroit sérieusement à l'homme qui manque de cheval, qu'il peut faire son voyage en poste? Peut-on se jouer plus manifestement du langage et du sens commun? En deux mots, de ces deux propositions contradictoires, il est impossible à ceux qui n'ont pas la grace efficace d'accomplir les préceptes, et il ne leur est pas impossible de les accomplir, quiconque ne tient l'une vraie que dans un sens impropre et non naturel, dès là tient l'autre vraie dans le sens naturel et propre des termes. Or, de ces deux propositions, la dernière, selon les jansénistes, n'est vraie que dans un sens non moins impropre que celle-ci : Un homme sans cheval peut courir la poste : donc ils tiennent pour vraie dans le sens propre et naturel, la première de ces deux contradictoires, savoir qu'il est impossible à ceux qui n'ont pas la grâce efficace de garder les préceptes. Et par une conséquence ultérieure, ils tiennent de même les quatre autres propositions pour vraies dans le sens propre et naturel; puisque, de leur propre aveu, ainsi que par la nature des choses, quiconque en admet une des cinq comme vraie dans le sens propre, les admei toutes dans ce même sens.

Aussi le docteur de Saint-Amour fut opiniâtrément d'avis qu'il falloit déclarer hardiment que les cinq propositions étoient bonnes; parce que rien n'étoit plus capable, disoit-il, de porter les Romains à les condamner, que de voir qu'on ne les soute-noit pas nettement, mais qu'on les condamnoit en partie, avec ceux qui les attaquent. Ses collègues moins confiants ne pensoient pas ainsi, et craignoient que toute leur bonne contenance n'empêchât point que les propositions ne fussent condamnées absolument et sans restriction. A la fin cependant Saint-Amour les entraîna dans son sentiment, à force de leur inculquer une raison qu'il appelle très-importante, et qui étoit

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Journ. p. 457 et 458. - <sup>2</sup> Hid. p. 526 et 527.

de donner au pape et aux cardinaux l'impression la plus avantageuse qu'il seroit possible de ces propositions, afin de mettre plus d'obstacle au penchant qu'ils pourroient avoir à les condamner. Voilà ce qui fit prendre aux députés la résolution d'appeler leur seconde colonne, le vrai et propre sens des cinq propositions, et la première colonne, un sens étranger, un sens qu'on ne pouvoit leur donner que malicieusement.

Inépuisables en subtilités et en distinctions, les jansénistes ont encore voulu attacher une double entente à ces mots si simples, sens propre et naturel des cinq propositions. Nous ne perdrons pas le temps à tenter en vain de les éclairer. Il nous suffit d'avoir fait sentir aux âmes droites que le siège apostolique, en prononçant sur les cinq propositions, en prenoit si bien le sens propre, qu'il étoit avoué tel par leurs défenseurs: sens d'ailleurs sur lequel seul Rome est dans l'usage. et même dans la nécessité de prononcer, à moins de vouloir faire illusion, et d'induire les fidèles en erreur, au lieu de les en préserver; ce qui seroit inévitable, si l'on condamnoit, relativement à un sens étranger ou impropre, soit une proposition, soit un livre catholique dans ce sens propre et littéral qui se présente naturellement à l'esprit du lecteur.

Reprenons le fil de la narration, et mettons fin, ou du moins sursoyons à ces discussions vétilleuses, dont nous sentons nousmêmes les inconvénients. Mais il est absolument nécessaire de démasquer jusqu'à un certain point la plus subtile peut-être de toutes les sectes, une secte qui survenue après toutes les autres, semble en avoir recueilli tous les artifices et tous les stratagèmes, qui renchérit sur tous leurs artifices, qui s'est mise en quelque sorte dans la nécessité d'être artificieuse et fourbe. en se tenant toujours extérieurement unie à la communion catholique, en faisant autant d'efforts pour s'ancrer dans le sein de l'Eglise, que l'Eglise en fait pour l'en arracher : raffinement de malignité où n'atteignit jamais, ni Calvin, ni Luther. Il nous faut done prémunir, dans la même proportion, les deux classes de lecteurs à qui cet ouvrage est principalement consacré. Il est à croire que la jeunesse ecclésiastique et studieuse ne trouvera rien de trop dans les préservatifs qu'on lui présente contre la plus subtile des hérésies. Quant aux

(An 1653.)

s avan-: mettre es consolution des cinq , un sens

nsénistes s mots si s. Nous clairer. Il e le siége s, en preleurs déns l'usage, de vouloir lieu de les mnoit, ree proposie et littéral

u du moins ntons noust nécessaire le peut-être es toutes les ct tous les ui s'est mise e et fourbe. communion erer dans le acher : raf-Calvin, ni proportion, principale-Esiastique et vatifs qu'on Quant aux

simples et pieux fidèles, qui veulent toutesois connoître leur religion dans ses principes; ce qui échapperoit à leur capacité, servira du moins à les tenir en garde contre une doctrine qui ne trouve de sûreté que dans les ténèbres dont elle s'enveloppe. Ainsi les bornes même de leur intelligence deviendront

en quelque sorte la sauve-garde de leur foi.

Le pape instruit, comme on l'a vu, de la manière de penser des jansénistes, fit demander aux députés catholiques s'ils désiroient à leur tour d'être encore entendus. La vérité procède simplement, et du premier abord se découvre tout entière. Ils déclarèrent, qu'ayant déjà manisesté leur croyance et celle de leurs commettants, ils n'avoient rien à dire de plus; sur quoi le pontise ne songea plus qu'à former sa décision, et ordonna de nouvelles prières dans les églises de Rome. Entre différents projets de bulle qu'on lui présenta, il choisit celui qu'avoient dressé de concert le cardinal Chigi et le secrétaire Albizzi, auxquels il avoit fait part de ses idées; mais il voulut encore leur dicter lui-même, de mot à mot, la censure de chacune des cinq propositions.

Il sit venir ensuite les cardinaux commissaires, pour la leur communiquer et prendre leur avis. De plus, il consulta tous les cardinaux versés dans ces matières, en les obligeant, sous

peine d'excommunication, à un profond silence.

Enfin le 31 de mai de cette année 1653, veille de la Pentecôte, après les premières vêpres, la bulle fut représentée au souverain pontife qui lui donna sa dernière sanction, et quatre copies en furent aussitôt tirées par les quatre notaires du saint office. Le jour même de la Pentecôte on la mit en plomb, dans la forme accoutumée; et au bout de huit jours pleins, elle fut affichée, tant à l'église de Saint-Pierre qu'au champ de Flore, place de Rome la plus fréquentée, et consacrée par l'usage à la publication solennelle des décrets pontificaux. Un des curseurs du saint-office l'y garda quelque temps à vue, puis la detacha, suivant la coutume établie, afin d'empêcher qu'on n'en tire des copies avant celles que le pape doit envoyer aux princes chrétiens. Après ces formalités, on fit passer la bulle à l'empereur, au roi très-chrétien, au roi de Pologne, au duc de Bavière, aux trois électeurs ecclésiastiques et autres princes du Rhin, à l'archiduc Léopold, gouverneur des Pays-Bas, à l'évêque de Plaisance, grand inquisiteur d'Espagne, et aux

évêques de France en commun.

Tout cela se fit si secrètement, que les députés jansénistes, quelque souci qui les agitât, n'en eurent une connoissance vague que dans la soirée du neuvième de juin, jour auquel la bulle fut affichée, sans savoir ce qu'elle contenoit. Ils s'en doutèrent assez, pour prendre la résolution de quitter Rome: ils firent demander leur audience de congé par l'ambassadeur de France, et ils l'obtinrent le treize juin, lendemain de la Fête-Dieu. Le pape, dans cette audience, ne laissa pas de les raiter avec affabilité. Il leur dit, qu'après avoir fait examiner les cinq propositions avec toute la diligence possible, par les plus habiles théologiens, et après s'être éclairci personnellement de la matière, sans épargner, ni soin, ni travail, il avoit cru devant Dieu en devoir porter le jugement qu'exprimoit sa bulle. Saint-Amour assure 1, qu'ils lui demandèrent s'il avoit prétendu par-là donner atteinte à la doctrine de saint Augustin et de saint Thomas, touchant la grâce efficace par elle-même, et qu'il répondit que la doctrine de saint Augustin avoit été trop approuvée par l'Eglise, pour pouvoir être blessée; qu'à l'éga-d des matières de la grâce, agitées l'espace de dix ans sous Clément VIII et Paul V, il n'avoit pas voulu l'examiner ni la discuter dans cette occasion ». Le même auteur ajoute que ce pontife avoit déjà dit au cardinal Pimentel, que c'étoit une chose très-assurée que ces propositions n'avoient rien de commun, ni avec saint Augustin, ni avec saint Thomas, ni avec la matière des congrégations de Auxiliis. Le pape, de son côté, leur demanda s'ils avoient lu la bulle; et comme ils eurent répondu qu'elle n'étoit pas encore parvenue entre leurs mains, il leur en exposa le contenu avec beaucoup de bonté. Sur quoi ils protestèrent de leur attachement pour le saint Siège apostolique. Ils se retirèrent en faisant assez bonne contenance, et partirent néanmoins quatre jours après.

ti

aı

CC

co

riγ

fue

sie

de

spe

ma éci for

Le seizième de juin, veille de ce départ, les députés catholiques eurent aussi une audience du pontife. Il leur expliqua

<sup>1</sup> Journ. page 534. - 2 lbid page 517.

l'éaux

stes, ance el la s'en ome; deur de la le les niner ar les

ar les
nelleavoit
oit sa
avoit
gustin
nême,
it été

qu'à
ix ans
miner
ijoute
c'étoit

en de as, ni e, de ne ils leurs

> onté. saint con-

> > atholiqua

tout le détail de son procédé en cette affaire, leur marqua spécialement le motif qui l'avoit dirigé dans le bon accueil fait à leurs antagonistes, et qui étoit de les ramener à la saine croyance. Quant à eux, défenseurs constants de la vérité catholique, durant une heure et demie que dura leur audience, il leur donna toutes les marques possibles d'une estime et d'une affection particulière. C'est ainsi que se termina l'affaire des cinq propositions à Rome, après un examen de plus de deux ans, savoir depuis le mois d'avril 1651, jusqu'à la fin de mai 1653. Il se tint pour ce seul objet près de cinquante congrégations, en présence tant du pape que des cardinaux commissaires. Il y en cut jusqu'à trente-trois dans les huit derniers mois. On ne peut voir qu'avec satisfaction la bulle qui en fut le résultat; bulle qui seule peut suffire contre tous les rameaux d'une hérésie qu'on a depuis reproduite sous tant de formes différentes. Elle est conçue en ces termes :

« Comme à l'occasion du livre qui a pour titre, Augustin de Cornélius Jansénius, entr'autres opinions de cet auteur, il s'est élevé, principalement en France, des disputes sur cinq de ses propositions; quantité d'évêques de ce royaume ont fait instance auprès de nous, afin qu'il nous plût d'examiner ces propositions déférées à notre tribunal, et de prononcer un jugement clair et certain sur chacune d'elles en particulier. Nous, qui au milieu des objets qui exerçent continuellement notre sollicitude, avons principalement à cœur que l'Eglise de Dieu, commise d'en haut à notre gouvernement, soit purgée des erreurs et des opinions perverses qui la mettent en péril, et comme un vaisseau sur une mer où la fureur des vents et des vagues a été calmée, elle puisse voguer en assurance, et arriver enfin au port désiré du salut; voyant l'importance de cette affaire, nous avons ordonné que les ciuq propositions fussent examinées soigneusement, l'une après l'autre, par plusieurs savants théologiens, en présence de quelques cardinaux de la sainte église romaine, qui se sont assemblés souvent et spécialement pour ce sujet. Nous avons revu à loisir et avec maturité leurs suffrages, donnés tant de vive voix que par écrit; et nous avons entendu ces mêmes docteurs discourir fort au long sur les propositions susdites, et sur chacune d'elles

en particulier dans plusieurs congrégations tenues en notre présence. Dès le commencement de cette discussion, nous avions ordonné des prières, tant particulières que publiques, pour obtenir le secours d'en haut, et nous les avons encore fait réitirer ensuite avec plus de ferveur. Nous-mêmes, après avoir imploré ardemment l'assistance du Saint-Esprit, enfin secourus de la faveur de cet Esprit divin, nous avons fait la déclaration et la définition suivante:

» Quant à la première de ces propositions, Quelques commandements de Dieu sont impossibles à des justes qui désirent et qui tâchent de les garder selon les forces qu'ils ont alors; et ils n'ont point de grâce par laquelle ils leur soient rendus possibles: nous la déclarons téméraire, impie, blasphématoire, frappée d'anathème, hérétique, et comme telle nous la condamnons.

» Seconde proposition: Dans l'état de la nature corrompue, on ne résiste jamais à la grace intérieure; nous la déclarons hérétique, et comme telle nous la condamnons.

ro

tre

de

se

pri

qu

d'e

qu

l'o

vel

cer

sur

tion

em

Sai

qui

» Troisième proposition: Pour mériter et démériter, dans l'état de la nature corrompue, on n'a pas besoin d'une liberté exempte de la nécessité d'agir; mais il sussit d'une liberté exempte de la contrainte: nous la déclarons hérétique, et comme telle nous la condamnons.

» Quatrième proposition: Les semi-pélagiens admettoient la nécessité d'une grâce intérieure et prévenante pour chaque action en particulier, même pour le commencement de la foi; et ils étoient hérétiques, en ce qu'ils prétendoient que cette grâce étoit de telle nature, que la volonté de l'homme avoit le pouvoir d'y résister, ou d'y obéir: nous la déclarons fausse et hérétique, et comme telle nous la condamnons.

» Cinquième proposition: C'est une erreur des semi-pélagiens de dire que Jésus-Christ soit mort, ou qu'il ait répandu son sang pour tous les hommes sans exception: nous la déclarons fausse, téméraire, scandaleuse; et si on l'entend en ce sens que Jésus-Christ soit mort pour le salut des seuls prédestinés, nous la déclarons impie, blasphématoire, injurieuse et dérogeante à la bonté de Dieu, hérétique, et comme telle nous la condamnons. DE L'ÉGLISE.

prévions pour it réiavoir ourus ration

comdésiils ont soient , blasne telle

ompue, clarons

r, dans liberté liberté que, et

ettoient chaque la foi; te gráce le pouet hé-

> ni-pélaépandu déclal en ce brédcseuse et e nous

« C'est pourquoi nous défendons à tous fidèles chrétiens, de l'un et de l'autre sexe, de croire, d'enseigner ou de prêcher, touchant lesdites propositions, autrement qu'il n'est contenu dans notre déclaration et définition présente, sous les censures et autres peines de droit ordonnées contre les hérétiques et leurs fauteurs. Nous enjoignons pareillement à tous les archevêques, évêques, comme aussi aux inquisiteurs de l'hérésie, de réprimer absolument et de contenir dans le devoir, par les censures et les peines susdites, tous les contredisants et les rebelles, implorant même contre eux, s'il en est besoin, le bras séculier. Et par ce jugement sur les cinq propositions, nous n'entendons pas approuver, en façon quelconque, les autres opinions qui sont contenues dans le livre ci-dessus nommé de Cornélius Jansénius. » Donné à Rome, le 31 de mai 1653.

Cette décision fut adressée en France, avec des brefs pour le roi et les évêques, au nonce Bagni, qui s'empressa de les présenter au monarque. Dès le jour suivant, quatrième de juillet, Sa Majesté donna un édit adressé à tous les prélats du royaume, pour la faire accepter. Ceux qui se trouvoient à Paris, s'assemblèrent chez le cardinal Mazarin, au nombre de trente, entre lesquels étoient les évêques de Châlons, de Valence et de Grasse, qui avoient signé la lettre écrite en faveur des cinq propositions, avant que Rome eût prononcé. Ils observèrent qu'aux termes des lettres patentes, l'intention du prince étoit de leur laisser la délibération libre; et cependant qu'il ne se bornoit point à les exhorter, mais qu'il les obligeoit d'exécuter la bulle; ce qui ne s'accordoit point avec la liberté qu'on déclaroit leur vouloir laisser. Sur leur remontrance, l'ordre fut aussitôt donné d'expédier des lettres patentes nouvelles; après quoi les prélats conclurent unanimement à l'acceptation. Quatre jours après, ils écrivirent au pape, pour l'assurer de leur adhésion sincère.

Dans cette lettre, datée du 15 juillet, ils disent que les contentions élevées en Flandre, menaçoient l'Eglise universelle d'un embrasement qui auroit causé la ruine entière des âmes, si Sa Sainteté, avec une vigueur soutenue de la puissance d'en-haut, qui seule pouvoit éteindre un si grand feu, ne se fût opposée au progrès de la subversion, qu'il s'agissoit de dogmes capi-

tanx, de cet amour incsfable que le Sauveur a pour tous les hommes, et du salut qui s'opère, tant par l'assistance de la grâce, que par les efforts libres de la volonté humaine, excitée et fortifiée surnaturellement; que les discussions de Jansénius avoient obscurci cette doctrine, mais que Sa Sainteté lui avoit rendu sa première splendeur, par le décret qu'elle venoit de porter, à la prière d'un grand nombre d'évêques de France, conformément à l'ancienne règle de la foi; qu'ainsi qu'Innocent 1. er avoit condamné autrefois l'hérésie de Pélage, sur le rapport qui lui avoit été envoyé par les évêques d'Afrique, Innocent X a condamné l'hérésie contraire, sur la consultation des évêques de France; et que l'Eglise catholique de ce tempslà s'étoit empressée de souscrire à la décision émanée de la chaire dont la communion fait le lien de l'unité; bien instruite. et par les promesses faites à Pierre, et par ce qui s'étoit passé sous tant de pontises, en particulier par les anathèmes qu'avoit lancés le pape Damase contre Apollinaire et Macédonius, que les jugements rendus par le vicaire de Jésus-Christ pour affermir la règle de la foi, sur la consultation des évêques, soit que leur avis y soit inséré, ou qu'il ne le soit pas, sont appuyés sur l'autorité divine et souveraine qu'il a sur toute l'Eglise, et à laquelle tous les chrétiens sont obligés de soumettre leur raison. La lettre finissoit ainsi : Puisque le roi de la terre, pour parler comme le saint pape Sixte III, s'est ligué avec le roi du ciel, Votre Sainteté peut s'assurer que le cœur des ennemis de la vérité étant brisé contre la pierre solide qui fait la base de l'Eglise, elle triomphera infailliblement de la nouvelle hérésie.

Il est dissicile de porter le respect pour le siége apostolique plus loin que ne le faisoient ces trente évêques de l'église gallicane, avec le cardinal Mazarin; en quoi ils ne croyoient pas faire plus que les évêques des premiers siècles, qui doivent servir de modèles à leurs successeurs. Le même jour, ils écrivirent à tous les prélats du royaume, pour leur apprendre ce qui s'étoit passé à l'arrivée de la bulle, et leur envoyèrent les lettres patentes qui en autorisoient la publication. L'évêque de Rennes porta la constitution en Sorbonne, le premier jour d'août, et elle y sut enregistrée d'un consentement unanime. La faculté consirma sa conclusion le premier de septembre, et

13

déclara que si quelqu'un dans la suite soutenoit quelqu'une des cinq propositions, il seroit exclus du corps, et son nom effacé du catalogue des docteurs. De plus, elle députa vingt docteurs au roi, pour remercier Sa Majesté de la bulle qu'il avoit obtenue, et pour lui répondre des sentiments de toute la compagnie. La bulle fut ensuite reçue par tous les ordres religieux, par toutes les communautés et toutes les universités du royaume. Ainsi la constitution d'Innocent X fut acceptée en France sans opposition, et presque sans exception. Il n'y eut que l'archevêque de Sens et l'évêque de Comminges qui se distinguèrent par des mandements aussi originaux que la singularité de leur conduite.

Mais si ces prélats imprimèrent quelque tache à l'Eglise de France, l'éclat avec lequel se fit à Poitiers la réception du décret apostolique, la couvrit avec avantage. Les habitants d'E phèse ne donnèrent pas plus de signes d'une sainte allégresse, après la définition du concile qui proscrivoit les impiétés du nestorianisme, que ceux de Poitiers à la vue du décret qui foudroyoit les restes mal déguisés du calvinisme et du fanatisme; et ils n'ont pas mieux mérité d'avoir place dans l'histoire. Filleau, avocat du roi, comparable à l'avocat Eusèbe, qui déféra Nestorius, avoit déjà fait rendre à Poitiers une sentence qui défendoit de soutenir et de publier les nouveautés de Jansénius. Le chapitre de la cathédrale n'eut pas plus tôt copie de la bulle, que, profitant de la vacance du siége, il défendit, sous peine de suspense et de privation des sacrements, de rien avancer qui pût y donner atteinte. L'université fit une conclusion, qui obligeoit tous les gradués à condamner avec serment les cinq propositions; et pour en rendre l'exécution plussolennelle, tout le corps, en habit de cérémonie, alla chez les dominicains. où l'on chanta le Te Deum; après quoi il se rendit processionnellement chez les augustins, où tous les membres de l'universite jurèrent sur les saints Evangiles, qu'ils observeroient l'engagement contracté par la conclusion dont on venoit de faire la lecture. Enfin l'on arrêta que tous les dimanches de cette annéelà, on diroit une messe solennelle pour le pontise qui avoit fait triompher la foi catholique des nouvelles erreurs, et que toute l'université y assisteroit.

tous ics

ce de la

, excitée

ansénius

ui avoit

enoit de

France,

u'Inno-

e, sur le

que, In-

sultation

e temps-

iée de la

instruite,

toit passe

qu'avoit

nius, que

pour af-

ques, soit

t appuyes

Eglise, et

ettre leur

erre, pour

le roi du

nnemis de

a base de

e hérésic.

bostolique

Eglise gal-

oient pas

i doivent

, ils écri-

rendre ce

yèrent les

vêque de

mier jour

unanime.

embre, et

En Espagne la bulle trouva partout une soumission parfaite. Dans les Pays-Bas, quoique soumis à cette couronne, on avoit tout lieu de craindre qu'une condamnation si précise des points capitaux de la doctrine de Jansénius n'éprouvât de grands obstacles, puisqu'on s'y étoit opposé si long-temps et si fortement à la bulle d'Urbain VIII, qui ne censuroit qu'en général le livre de ce novateur. Cependant elle n'y trouva pas la moindre contradiction : elle fut acceptée par le conseil de Brabant, par le clergé séculier et régulier, par les universités; et la publication s'en fit paisiblement jusque dans le foyer des erreurs qu'elle foudroyoit, c'est-à-dire à Louvain. Les autres nations chrétiennes, moins intéressées à ces questions, qui heureusement ne les avoient jamais agitées, ne laissèrent pas d'en admettre la décision d'une manière plus ou moins expresse, et sans aucune réclamation. D'où il suit nécessairement que, s'il est encore des voies légitimes pour l'éluder, il n'est plus aucun tribunal dans l'Eglise dont on ne puisse braver les jugements. C'est une maxime constante parmi les catholiques, avouée par le partisan 1 le plus déterminé de Jansénius, qu'une bulle dogmatique émanée du saint Siége, envoyée à toutes les églises, et acceptée d'une manière expresse dans les lieux où l'erreur est née, sans que les autres églises réclament, doit passer pour un jugement de l'Eglise universelle, et conséquemment pour un jugement insaillible et irréformable. Mais l'esprit de parti fait ses aveux ou ses désaveux, selon les temps et les rencontres.

SE

50

hé

roi

fai

cite

vin

les

tou

euty

rien

sim

étoi

deu

Dès

de d

tions pour

quoi

saint

Tous les gens de bien du royaume, ou, pour parler avec plus de précision, toutes les personnes pieuses, qui ne faisoient pas consister la piété dans la nouveauté de leurs pratiques et de leur doctrine, adhérèrent à la décision du chef de l'Eglise, avec une obéissance et une affection sincère, mais plus ou moins vive selon la vivacité plus ou moins grande de leur foi. De là le zèle extraordinaire que le saint fondateur de la mission, Vincent de Paul, témoigna constamment pour le triomphe de la vérité, mise enfin dans tout son jour par le vicaire de Jésus-Christ? Long-temps

<sup>1</sup> Quesnel, Trad. da l'Egl. Rom. tom. 1, p. 217 et 218. - 2 Vie de saint Vincent l. 2, c. 12.

aite. voit oints ands orteral le indre , par ublireurs ations eusen adse, et e, s'il aucun nents. ée par e dogglises, erreur r pour t pour e parli s ren-

c plus ent pas le leur ec une e selon extra-Paul, enfin temps

Vincent

avant que le pape eût prononcé, le saint avoit connu tout le dang er des nouvelles opinions. Il avoit même dressé une liste des erreurs de Jansénius condamnées dans les écrits des novateurs précédents, ou par les conciles, ou par les décrets des papes, et l'avoit communiquée au nonce, afin de l'intéresser de plus en plus à la conservation de la saine doctrine en France. Souvent il avoit conféré pour la même fin, avec le grand Condé, prince aussi distingué par l'étendue de son génie et de ses connoi ssances, que par ses qualités heroïques, et qui étoit plein de foi et de lumière, selon les expressions du saint, contre les erreurs de l'évêque d'Ypres. Il conféroit souvent aussi sur les moyens d'en arrêter le cours, avec le chancelier de France, avec le cardinal Mazarin et avec la reine mère, quand il eut cté appelé aux conseils. En toute rencontre, il s'efforçoit de faire sentir combien il importoit au bien de la religion et de l'état même, de ne conférer qu'aux sujets bien établis dans les sentiments communs de l'Eglise, les offices, les bénéfices, et spécialement les chaires de professeurs et de prédicateurs, qui sont comme les sources publiques où l'on va puiser les dogmes et les mœurs. Ainsi dans tous les temps où il s'est élevé quelque hérésie nouvelle, ou couverte d'un voile nouveau, on a vu paroître quelque homme de Dieu chargé principalement de lui faire face, et de lui arracher le masque. Vincent de Paul, suscité contre le jansénisme, ou contre les restes déguisés du calvinisme, comme autrefois Flavien de Constantinople contre les nestoriens, Cyrille d'Alexandrie contre les eutychiens, et tout particulièrement comme l'humble Sophrone contre les eutychiens, reproduits par les monothélites; Vincent n'omit rien pour remplir comme eux sa destination. Dans le rang de simple prêtre, dont son humilité lui persuadoit encore qu'il étoit indigne, il avoit pour l'intérêt général de l'Eglise une ardeur et une activité qui en communiquoit aux premiers prélats. Des qu'il eut appris qu'un bon nombre d'évêques avoient résolu de demander à Rome un jugement définitif sur les cinq propositions, il écrivit à quelques autres évêques de sa connoissance, pour les engager à se joindre aux premiers. Dans cette lettre, quoique circulaire et fort courte, on voit la justesse d'esprit du saint, et son habileté à saisir les motifs les plus pressants, aussibien qu'à prévenir les objections tant soit peu plausibles. Il leur représentoit vivement le danger d'une tolérance apparente, à la faveur de laquelle ces nouveautés pernicieuses s'accréditoient en tous lieux; qu'il n'importoit pas moins à l'honneur de l'église gallicane, qu'à la sûreté du saint dépôt, de détromper les Romains, prévenus que la plupart des évêques de France tenoient ces opinions; que la voie du recours à Rome, dans les conjonctures où l'on se trouvoit, étoit indiquée par le concile de Trente, qui s'en remet aux souverains pontifes pour juger des difficultés à naître au sujet de ses décisions.

me

noi

que

seu

sion

le s

stin

autr

cho

parc

doni

com

men

retar

cieus

malig

dégat

gueno

préter

trouve

croya

se van

plupai

Outre cette lettre circulaire, il récrivit en ces termes à l'un des prélats à qui elle avoit été adressée, et dont il n'avoit point recu de réponse : « Il y a quelque temps que j'ai eu la confiance de vous envoyer la copie d'une lettre, que la plupart de nosseigneurs les prélats du royaume désiroient envoyer à notre saint Père le pape, pour le supplier de prononcer sur la nouvelle doctrine; afin que si vous aviez pour agréable d'être de leur nombre, il vous plût de signer comme eux. N'ayant point eu de réponse, j'ai quelque appréhension qu'un libelle répandu de tous les côtés par les partisans de cette doctrine, pour détourner nosdits seigneurs de ce dessein, ne vous tienne en suspens. C'est pourquoi je vous supplie, au nom du Seigneur, de considérer l'étrange division que ces nouveautés mettent dans l'Eglise, dans les universités et dans le sein des familles. C'est un feu qui s'enflamme tous les jours, qui altère les esprits et qui menace l'Eglise d'un dommage irréparable, si l'on n'y remédie au plus tôt. De s'attendre à un concile uni versel, l'état des affaires présentes ne le permet pas. Vous savez le temps qu'il faudroit pour cela, et combien il en a fallu pour le dernier. Qui donc remédiera au mal présent? Il faut sans doute que ce soit le saint Siége, non-seulement parce que les autres voies manquent, mais parce que le concile de Trente, en sa dernière session, lui renvoie la décision des difficultés qui nattront touchant ses décrets. Or si l'Eglise se trouve dans un concile universel assemblé canoniquement, comme celui de Trente, et si le Saint-Esprit conduit cette Eglise, comme il n'est pas permis d'en douter, pourquoi ne suivra-t-on pas la

lumière de cet esprit divin, qui enseigne la conduite qu'il faut tenir dans ces occasions douteuses, et qui est de recourir au

souverain pontife.

» Si un évêque, continue le saint, pensoit devoir ne pas se déclarer sur des matières dont il doit être juge, on pourroit lui répondre que le recours au pape ne peut rien ôter au droit qu'il a de juger, puisque les saints lui ont autrefois écrit contre les nouvelles doctrines, et n'ont pas laissé d'assister comme juges aux conciles où elles ont été condamnées. Si quelques autres craignoient qu'une sentence tardive ou moins décisive du saint Père, n'augmentât l'audace des novateurs, je pourrois l'assurer qu'aussitôt qu'il verra, outre la lettre du roi, bien résolu à écrire sans délai, celle d'une bonne partie des évêques du royaume, il prononcera. Mais que gagnera-t-on à ce jugement, peut-on dire encore, puisque ceux qui soutiennent ces nouveautés, ne se soumettront point? Cela peut être vrai de quelques-uns qui ont été de la cabale de monsieur N. qui nonseulement n'avoit pas de disposition à se soumettre aux décisions du pape, mais qui ne croyoit pas même aux conciles; je le sais pour l'avoir beaucoup pratiqué : ceux-là pourront s'obstiner comme lui, infatués de leur propre sens. Mais pour les autres, séduits uniquement par l'attrait qu'ont pour eux les choses nouvelles, ou par les liens du sang et de l'amitié, ou parce qu'ils pensent bien faire; il y en aura peu qui n'abandonnent le parti, plutôt que de se révolter contre le père commun des fidèles. Or il est d'une importance infinie, de ramener au bon chemin tant d'âmes abusées, et d'empêcher sans retard que d'autres ne s'engagent dans une faction si pernicieuse. L'exemple d'un nommé Labadie est une preuve de la malignité de cette doctrine. C'est un prêtre apostat, qui passoit pour grand prédicateur, et qui, après avoir fait beaucoup de dégat, tant en Picardie qu'en Gascogne, s'est enfin rendu huguenot à Montauban. Dans un livre qu'il a publié touchant sa prétendue conversion, il déclare qu'ayant été janséniste, il a trouvé que la doctrine qu'on tient dans ce parti est la même croyance que celle qu'il a embrassée. En effet, les ministres se vantent dans leurs prêches, parlant de ces gens-là, que la plupart des catholiques sont de leur côté, et que bientôt ils en

ns à pôt, évêours : inrains s dé-

point

con-

pa-

upart yer à er sur d'être 'aya nt libelle ctrine, tienne u Seireautés ein des altère rable, le uni ssavez u pour

at sans

ue les

rente,

icultés

e dans

celui

nme il

pas la

auront le le. Après cela, que ne doit-on pas faire pour éteindre un feu qui donne cet avantage aux ennemis jurés de notre religion? Qui ne se jettera sur le monstre qui commence à ravager l'Eglise, et qui enfin la désolera, si on ne l'étouffe à sa naissance? Que ne voudroient point avoir fait tant de saints et z. lés évêques qui vivent aujourd'hui, s'ils avoient été du temps de Calvin? On voit maintenant la faute de ceux de ce temps-là qui ne se sont pas opposés fortement à une doctrine qui devoit causer tant de guerres et de calamités. Vous donc, monseigneur, qui enseignez et faites enseigner si religieusement dans votre diocèse la doctrine commune de l'Eglise, vous requerrez sans doute volontiers, que notre saint Père fasse voir la même chose partout, afin d'étouffer des opinions nouvelles, qui ont tant de ressemblance avec les erreurs de Calvin. Certes il y va de la gloire de Dieu, du repos de l'Eglise, et, j'ose le dire, de celui de l'état; ce que nous voyons plus clairement à Paris qu'on ne

peut l'imaginer ailleurs. »

Entre les évêques à qui ce saint écrivit sur le même sujet, il v en avoit deux, qui, par leur réponse faite en commun et non signée, lui parurent disposés à garder le silence sur les questions du temps. Rien de plus délicat que de traiter avec ces sortes de prélats, qui transforment communément en prudence, soit leur pusillanimité, soit leur politique, et qui, pour couvrir le foible de leurs raisons, se retranchent dans la prééminence de leur dignité, contre le zèle et la capacité de leurs subalternes. Vincent n'abandonna point pour cela la cause de Dieu; mais si d'un côté l'ardeur de sa foi le pressa de parler, d'exhorter et de proposer les vues que lui suggéroit l'Esprit saint; une humilité profonde et un respect singulier pour la dignité sacrée des évêques, le portèrent en même temps à se prosterner en esprit à leurs pieds, les suppliant de lui parde mer la liberté qu'il prenoit, et leur protestant d'un ton que partoit du cœur, qu'il les révéroit comme ses pères et ses maîtres, comme les princes et les oracles de l'Eglise, dont il tiendroit à honne a de voir approuver ce qu'il leur représentoit avec une entiès scamission. Cette seconde lettre est trop importante, tant per sa matière que par des marques signalées du génie et de la capacité de l'auteur, pour que sa longueur

le

dé

rei

rei

la ·

ľE

les

sou

la d

de s

pap

cett

(An 1653.) même nous dispense de la rapporter. Nous l'abrégerons néan-

« Sur ce que vous témoignez appréhender, dit-il d'abord, que le jugement de Sa Sainteté ne soit pas reçu avec la soumission que tous les chrétiens doivent à la voix du souverain pasteur, et que l'esprit de Dieu ne trouve pas assez de docilité dans les cœurs pour y opérer une vraie réunion; je vous représenterois volontiers qu'au temps où les hérésies de Luther et de ·Calvin, par exemple, ont commencé à paroître, si l'on avoit attendu, pour les condamner, jusqu'à ce que leurs sectateurs eussent paru disposés à la soumission et à la réunion, elles seroient encore au nombre des choses indifférentes à suivre ou à laisser, et auroient infecté beaucoup plus de personnes encore qu'elles n'ont fait. Si donc les nouveautés présentes, dont nous voyons les effets pernicieux dans les consciences, sont de même nature, nous attendrons en vain que ceux qui les répandent s'accordent avec les défenseurs de la doctrine de l'Eglisc: c'est ce qu'il ne faut point espérer, et ce qui ne sera jamais. Mais de différer d'en obtenir la condamnation du saint Siége; c'est donner au venin le temps de se répandre, et de dérober à bien des personnes, même de marque et d'une grande piété, le mérite de l'obéissance qu'elles ont protesté de rendre aux décrets du saint Père, aussitôt qu'elles les verroient. Elles ne désirent que de savoir la vérité, et en attendant elles demeurent toujours de bonne foi dans le parti, qui par-là s'accrédite et grossit à vue d'œil. Elles n'y sont attachées que par l'apparence du bien et de la réformation qu'on y prêche; ce qui est la peau de brebis, dont les loups, véritablement marqués dans l'Evangile, se sont toujours couverts pour abuser et séduire les âmes.

» Quant à ce qu'on objecte que la chaleur des deux partis à soutenir chacun son opinion, laisse peu d'espérance d'une réunion parfaite, à quoi l'on doit tendre; je réponds que dans la diversité et la contrariété des sentiments en matière de foi et de religion, il n'y a point d'autre moyen de se réunir, que de s'en rapporter à un arbitre légitime, qui ne peut être que le pape au défaut du concile. Celui qui ne veut point se réunir en cette manière, n'est capable d'aucune réunion, laquelle hors

pour rés d**e** fe à sa ints ct temps nps-là devoit

uerrez même rui ont y va de e celui

on ne

onsei-

t dans

sujet, il et non s quesvec ces idence, couvrir ninence subale Dieu;

, d'ext saint; dignité ectq sa 35 7 W 115

partoit naîtres , endroit it avec imporlées du ngueur de là n'est pas même à désirer, car les lois ne doivent jamais se réconcilier avec les crimes, non plus que le mensonge s'accorder avec la vérité. L'uniformité, entre les prélats surtout, seroit bien à souhaiter sans doute, pourvu néanmoins que ce tût sans préjudice de la foi; car il ne faut point d'union dans le mal, ni dans l'erreur; mais quand cette union se devroit faire, ce seroit à la moindre partie de revenir à la plus grande, et au membre de se réunir à son corps et à son chef; et voilà ce qu'on propose, puisque de six parties, il y en a au moins cinq qui ont offert de s'en tenir à ce que décideroit le pape au défaut du concile, qu'il est impossible d'assembler à cause de la guerre. Quand après cela il resteroit de la division, et, si l'on veut, du schisme, il s'en faut prendre à ceux qui ne veulent point de juges, ni se rendre à la pluralité des évêques, à quoi ils ne

désèrent pas plus qu'au pape.

» De là sort la réponse à une autre objection, savoir que chaque parti croit avoir de son côté la vérité et la raison; ce que j'avoue : mais l'on sait aussi que tous les hérétiques en ont dit autant, et que cela ne les a pas garantis des anathèmes lancés par les papes et les conciles. On n'a point trouvé qu'on dût employer une molle réunion à guérir le mal : on y a au contraire appliqué le fer et le feu, et quelquefois trop tard, comme il pourroit arriver ici. Il est vrai qu'un parti accuse l'autre de cette lenteur; mais il y a cette dissérence, que l'un demande des juges, et que l'autre n'en veut point; ce qui est un mauvais signe. Il ne veut point de remède de la part du pape, parce qu'il le sent possible; et il demande celui du concile, parce qu'il le voit impossible dans l'état présent des choses; et s'il pensoit qu'il fût possible, il le rejetteroit, comme il rejette le premier. La guerre, pour être allumée dans tous les états chrétiens, n'empêche pas que le pape ne juge avec toutes les conditions et les formes nécessaires, sur le choix même dequels le concile de Trente s'en rapporte à Sa Sainteté. Et quoi d'étonnant en ceci, après que les saints prélats de l'antiquité, même assemblés en concile, ont ordinairement consulté et réclamé la chaire pontificale dans les questions de foi, comme on le voit dans les écrits des Pères et dans les annales ecclésiastiques ? Or, de prévoir qu'on n'acquiescera point

amais se
ge s'acsurtout,
as que ce
n dans le
oit faire,
de, et au
ce qu'on
q qui ont
défaut du

a guerre.

ı veut, du

point de

uoi ils ne

avoir que raison; ce ues en ont anathèmes uvé qu'on on y a au trop tard, rti accuse , que l'un ce qui est la part du hi du conrésent des it, comme dans tous juge avec r le choix Sainteté. ts de l'annent conestions de ns les an-

cera point

à ce jugement; tant s'en faut que cela doive arrêter ou imprimer de la crainte, que c'est au contraire un moyen de discerner les vrais enfants de l'Eglise d'avec les opiniâtres.

« Quant au remède que vous proposez, de défendre étroitement à l'un et à l'autre de dogmatiser; déjà il a été essayé, et n'a servi qu'à donner pied à l'erreur. Se voyant traitée de pair avec la vérité, elle a pris ce temps pour se provigner, et l'on n'a que trop tardé à la déraciner. Cette doctrine n'étant pas seulement dans la théorie, mais dans la pratique, les consciences ne sauroient plus supporter le trouble et l'inquiétude que produit dans le cœur de chaque fidèle un doute tel que celui-ci: Jésus-Christ est-il mort, ou n'est-il pas mort pour moi? Il s'est trouvé ici des personnes qui, en voyant d'autres consoler des moribonds, et les exhorter à mettre leur consiance dans la miséricorde infinie d'un Dieu mort pour eux et pour tous les hommes, disoient à ces malades de ne s'y pas fier, parce que Notre-Seigneur n'étoit pas mort pour tous les hommes. Permettez-moi de vous représenter encore, que ceux qui font profession de ces nouveautés, voyant que l'on craint leurs menaces, les redoublent avec plus de hardiesse, et se préparent à une forte rébellion. Ils tirent de votre silence un puissant argument en leur faveur : ils se vantent, par un imprimé qu'ils distribuent de toutes parts, que vous êtes de leur opinion. Ceux au contraire qui se maintiennent dans la simplicité de l'ancienne croyance, s'affoiblissent et se découragent, en voyant qu'ils ne sont pas universellement soutenus. Et ne seriez-vous pas bien marri un jour, que votre nom eût servi, contre vos intentions qui sont toutes saintes, à confirmer les uns dans leur opiniâtreté, et à ébranler les autres dans leur foi? Derechef, il ne faut pas craindre que le pape ne soit pas obéi, comme il est bien juste, quand il aura prononcé: outre que cette crainte de la désobéissance auroit lieu pour toutes les hérésies, qu'il faudroit par conséquent laisser régner avec impunité, nous avons un exemple tout récent dans la fausse doctrine des deux chess prétendus de l'Eglise, qui étoit sortie du même atelier; dès quelle a été condamnée par le pape, on a obéi à ce jugement, et il n'est plus question de cette erreur. »

Quand on parle ainsi, il est rare qu'on ne fasse pas impres-

sion. Aussi l'humilité éclairée, ou l'humble capacité de Vincent, trouva grâce, et devant Dieu qui bénit ses desseins, et devant les évêques qui applaudirent, tant à la sagesse qu'à la pureté de son zèle : ils reconnurent et révérèrent en lui l'esprit des humbles et saints personnages de l'antiquité, tels que les Maxime, les Sophrone, les Antoine, qui du fond de leur retraite et des solitudes les plus profondes, voloient au secours de l'Eglise assaillie par les hérétiques, pour animer ou secon-

der le courage des premiers pasteurs.

Vincent encourageoit de même, jusqu'au-delà des monts. les docteurs commis par le clergé à la défense de l'ancienne doctrine, leur communiquoit ses vues et ses sentiments pour le bien de la religion, et les engageoit à l'informer du pli que prenoit l'affaire, comme de la chose du monde qui l'intéressoit le plus : correspondance précieuse dans toute son étendue, puisqu'elle donne à peu près le même degré d'autorité aux lettres des amis du saint, qu'à celles du saint même. Car enfin l'Eglise qui lui a décerné un culte public, ne canonisa jamais, ni les imposteurs, ni leurs fauteurs. Cette considération même à part, rien n'est plus digne de foi que ces pièces primordiales, qui, prenant l'affaire à son origine, ne peuvent la déguiser impunément, à moins d'avoir prévu, par un esprit prophétique, tous les plis qu'on lui donneroit par la suite. Quelques jours après la condamnation faite à Rome des cinq propositions de Jansénius, le docteur Hallier, qu'Innocent X fit ensuite évêque de Cavaillon, écrivit à saint Vincent cette lettre intéressante:

« Messieurs les jansénistes partent aujourd'hui de cette ville. Ils ont promis au pape d'obéir ponctuellement; mais j'ai des sujets de m'en défier, parce qu'ils ont dit à tous leurs affidés qu'ils n'étoient pas condamnés; que leur sens, qui est le même que celui de Jansénius, subsistoit toujours. Je sais qu'ils se rendront ridicules en tenant ce langage, Jansénius étant condamné, et les propositions, comme tirées de Jansénius; et même le sens donné à la cinquième proposition par les jansénistes, étant expressément et spécifiquement condamné, et leurs sens étant tous exclus, comme impertinents, par une condamnation absolue. Néanmoins cela témoigne un endur-

ti

Vincent, at devant a pureté sprit des que les leur reu secours ou secon-

monts, les enne docis pour le lu pli que rui l'intétoute son ré d'autoint même. e canonisa nsidération es primorvent la déesprit prouite. Quelcinq probcent X fit cette lettre

cette ville.
ais j'ai des
urs affidés
st le même
s qu'ils se
étant consénius; et
ar les janlamné, et
, par une
an endur-

cissement qui pourra procurer des partisans à l'erreur. C'est pourquoi il faut travailler à désabuser les personnes mal instruites. Je crains fort que M. de Saint-Amour ne s'en aille en poste, et ne rapporte les choses tout autrement qu'elles ne se sont passées, disant qu'ils n'ont pas été suffisamment entendus: à quoi l'on a déjà réparti plusieurs fois, qu'il n'a tenu qu'à eux de l'être, ayant eu la liberté d'informer de vive voix et par écrit les cardinaux de la congrégation et les consulteurs pendant une année entière : qu'ils ont eu communication de nos écrits, comme ils l'avouent eux-mêmes dans la harangue qu'ils ont prononcée devant le pape; qu'il étoit inutile de les entendre et nous aussi, puisqu'il ne s'agissoit que d'une doctrine prise du livre de Jansénius, que le pape a fait examiner soigneusement; qu'il étoit d'autant plus inutile de les entendre, qu'ils n'allèguent point d'autres moyens de désense, que ceux qui sont consignés dans Jansénius; que ce n'est pas la coutume, en condamnant un livre, de prendre d'autres lumières que celles qui viennent du livre même, et des personnes versées dans la matière dont traite ce livre; qu'on a offert aux jansénistes deux, trois, quatre, cinq audiences de nosseigneurs les cardinaux, et tout autant qu'il en seroit besoin, ce qu'ils ont refusé; que toutes les fois qu'ils ont donné des écrits, ils ont été hors du sujet, et n'ont tâché d'obtenir autre chose que de retarder, et, en retardant, d'empêcher que le pape ne prononçât contre les hérésies, asin de les semer tout à loisir.

» Pour ce qui est des moyens qu'ils emploient pour éluder la bulle, il ne faut que les connoître pour les condamner. Ils sont venus exprès pour défendre les propositions présentées au pape par nosseigneurs les évêques, et pour empêcher qu'elles ne fussent condamnées; ils ont voulu arrêter la censure de la faculté, quoique plus douce que celle de Rome; ils ont composé trois apologies pour Jansénius; ils ont interprété les propositions au sens de cet auteur : et les propositions en effet ne peuvent point avoir d'autre sens que celui de Jansénius, à moins de corrompre la signification des paroles qui les expriment. Le pape les condamne toutes comme hérétiques, et n'en peut souffrir aucune interprétation; par conséquent elles sont condamnées dans le sens qu'ils leur vouloient

donner, et qu'ils avoient présenté au pape. Car partout où le loi ne fait point de distinctions, nous n'en devons pas faire non plus: Ubi lex non distinguit, nec nos distinguere debemus. »

M. Lagaut, autre agent des catholiques, qui écrivit de Rome à saint Vincent, dans le même temps et sur le même objet, lui apprit de plus, qu'il y avoit eu des brigues très-fortes et des sollicitations de toutes sortes de personnes, même du premier rang, afin que le pape laissat l'affaire indécise; que les députés jansénistes n'avoient cherché qu'à traîner en longueur, et avoient dit eux-mêmes qu'ils vouloient occuper jusqu'à vingt audiences; qu'ils en avoient eu huit ou neuf du pape, où, sans jamais dire un mot de ce dont il s'agissoit; et qu'invectivant à perte d'haleine contre les jésuites, ils s'étoient amusés à prouver que ces pères étoient auteurs de plus de cinquante hérésies; qu'Innocent X, qui, au rapport des jansénistes, se soucie peu des jésuites, avoit été révolté de cet acharnement; et qu'au sujet particulier de la fameuse harangue des agents du parti, il avoit dit avec autant de mépris que d'indignation, que ce n'étoit qu'une invective forcenée contre les jésuites. On apprend encore par cette lettre qu'Innocent X fut persuadé qu'il avoit reçu dans ces discussions une assistance particulière et très-sensible du Saint-Esprit; qu'il s'étonnoit lui-même de la facilité avec laquelle il avoit saisi et retenu tout ce que les théologiens avoient dit en sa présence ; et qu'un matin s'étant recommandé à Dieu, il avoit fait venir incontinent un de ses secrétaires, et lui avec dicté, dans cette seule matinée, toute la rédaction de la bulle.

Quand ce jugement définitif fut divulgué à Paris, saint Vincent, dont le zèle très-actif n'avoit toutefois, ni amertume, ni saillies imprudentes, alla rendre visite à quelques docteurs, aux supérieurs de quelques maisons religieuses, et à différentes personnes en place, qui avoient paru les plus vives pour la cause de l'Eglise, afin de les exhorter à user de la modération propre à faciliter le rapprochement du parti convaincu. Il les supplia dese contenir jusque dans les témoignages de leur joie, et surtout de ne rien avancer, ni dans les discours publics, ni dans les entretiens particuliers, qui pût aggraver les humiliations des partisans de la doctrine condamnée, de peur de les aigrir

out où le faire non bemus.» de Rome objet, lui rtes et des u premier e les déigueur, et qu'à vingt e, où, sans vectivant à s à prouver hérésies: soucie peu ; et qu'au du parti, il n, que ce es. On ap-

suadé qu'il

ticulière et

i-même de

ce que les

ns'étant re-

n de ses se-

e, toute la
, saint Vinertume, ni
docteurs,
différentes
burla cause
ion propre
les supplia
ie, et sures, ni dans
umiliations
e les aigrir

et de les aliéner davantage, au lieu de les convertir. Passant des paroles aux effets, il s'en alla visiter à Port-Royal ceux qui s'y retiroient d'ordinaire, les félicita de la soumission qu'ils marquèrent d'abord, au moins pour la montre, à la décision du saint Siége, leur parla fort confidemment, et leur donna de grands témoignages d'estime aussi-bien que d'affection. C'est de là, sans doute, que certains visionnaires du parti, si accoutumés à s'enorgueillir de leurs recrues imaginaires, ont poussé le ridicule jusqu'à se faire un ami de saint Vincent. Le saint alla voir ensuite quelques personnes de condition, les plus notables du parti, qui lui promirent toute soumission pour le jugement du chef de l'Eglise.

Mais ces sollicitations charitables, et la plupart des promesses qu'elles arrachèrent, n'eurent pas l'effet qu'on espéra d'abord. Le déguisement, les subterfuges, les palliatifs dont les tenants principaux de la nouveauté coloroient leur obstination, prévalurent en beaucoup d'esprits sur toutes les exhortations de la charité, et sur les agitations mêmes de leur conscience, effrayée des voies tortueuses où on les engageoit. Un ami du saint, qu'avoient presque séduit, tant l'austérité qu'on affichoit dans le parti, que les grandes aumônes qui s'y faisoient, vient un jour lui demander s'il n'y avoit pas moyen de composer avec des personnes si charitables et si vertueuses. « Eh quoi, lui dit-il, veut-on les pousser à bout? Ne vaudroit-il pas mieux faire un accommodement de gré à gré? Ilsy sont disposés, et il n'ya personne de plus propre que vous à tempérer l'aigreur qui est de part et d'autre, et à procurer une bonne réunion. »

Vincent, quoique toujours d'avis qu'on devoit user de modération, et même d'une grande indulgence envers les sectateurs de la nouvelle doctrine, vouloit néanmoins de la fermeté, ayant pour principe qu'une hérésie nouvelle est un mal qu'on ne doit, ni flatter ni pallier. « Lorsqu'un différend est jugé, répondit-il, il n'y a point d'autre accord à faire que de suivre le jugement rendu. Avant que ces messieurs fussent condamnés, ils ont fait tous leurs efforts pour que le mensonge prévalût sur la vérité: alors ils ne vouloient entendre à aucune composition, et prenoient le dessus avec tant de hauteur, qu'à peine osciton leur résister. Depuis que le saint Siége a prononcé sur ces opinions, à leur désavantage, les écrivains qui ont fait tant de livres et d'apologies pour les défendre, n'ont encore ni proféré, ni écrit aucun mot pour les désavouer. Quelle union pouvons-nous donc faire avec eux, s'ils n'ont pas une intention sincère de se soumettre? quel tempérament peut- on apporter à ce que l'Eglise a décidé? Ce sont des matières de foi, qui ne doivent, ni souffrir d'altération, ni admettre de composition; et par conséquent nous ne pouvons pas les ajuster aux sentiments de ces messieurs. C'est à eux de soumettre les lumières de leur esprit, et de se réunir à nous par une même croyance, et par une soumission sincère au chef de l'Eglise. Sans cela il n'y a rien à faire, que de prier Dieu pour leur conversion. »

Le saint, voyant qu'il n'y avoit rien à gagner sur des esprits qui ne prenoient conseil que de leur propre sens, s'appliqua tout entier à prémunir contre la séduction ceux qui avoient persévéré dans la simplicité de l'ancienne doctrine; et, comme l'ordre de la charité le demandoit, il donna ses premiers soins aux membres de la congrégation dont il étoit l'instituteur et le chef. Il leur parla plusieurs fois en communauté, pour les établir solidement dans les bons principes, il leur défendit les livres des partisans de la nouveauté, de soutenir directement ou indirectement leur doctrine, ni aucune opinion qui pût la favoriser. Si après cela il en rencontroit quelqu'un qu'on reconnût y adhérer tant soit peu, il le retranchoit aussitôt, comme un membre gangrené qui n'étoit propre qu'à infecter les autres. Après avoir pourvu à la sûreté de sa congrégation, il étendit son zèle à plusieurs monastères, surtout de religieuses, qui lui doivent, après Dieu, leur ferme attachement à la sainte croyance. Il vouloit qu'on se déclarât ouvertement contre des nouveautés expressément proscrites par l'Eglise, regardant comme un vrai scandale de dissimuler à ce sujet, et plus encore de se tenir dans une espèce de neutralité. Si c'est un mal, disoit-il, d'oublier les lois de la charité et de la modération à l'égard des personnes engagées dans l'erreur, et de juger témérairement d'aucune d'elles ; c'est un autre mal plus dangereux, de vouloir, par une fausse charité, bien juger de ceux qu'on doit tenir pour hérétiques : ce n'est pas seulement témérité, mais iniquité, mais impiété, de ne pas condamner

(An 1653.)

»
des esprits
s'appliqua
ni avoient
et, comme

ce, et par

la il n'y a

uteur et le , pour les r défendit nir direccune opi-

niers soins

roit queletranchoit copre qu'à sa congrésurtout de

råt ouverspar l'Euler à ce

attache-

té et de la erreur , et emal plus

eutralité.

juger de eulement ndamner ceux que l'Eglise condamne, et à plus forte raison de les disculper; d'accuser par conséquent l'Eglise même, et de condamner les jugements qu'elle prononce par la bouche de son chef et de ses prélats.

On voit par ces traits de la vie de saint Vincent de Paul, ainsi que par toutes les histoires du temps, qu'il en fut de la constitution du pape à l'égard des jansénistes, comme des canons du dernier concile œcuménique à l'égard des calvinistes et des luthériens, c'est-à-dire, que ces décisions, démandées de part et d'autre, ne trouvèrent qu'une rébellion scandaleuse dans presque tous ceux qui étoient imbus des erreurs, ensin déclarées telles par l'Eglise. Il se trouva néanmoins parmieux quelques âmes droites et généreuses, qui prirent le parti d'une soumission vraiment exemplaire, et d'une rétractation formelle. Les plus célèbres surent le père Wading, de l'ordre de saint François, et l'abbé de Bourzeis.

Le père Wading, quoiqu'établi consulteur pour ces discussions, s'étoit laissé prévenir en faveur des nouveautés qu'il poursuivoit d'office, et il avoit soutenu hautement la cause de Jansénius et des jansénistes, jusqu'au moment de la décision. Mais sitôt que le vicaire de Jésus-Christ eut prononcé, il ne balança point à revenir sur ses pas; et peu content de renoncer en secret à son propre sens, il s'essorça, par une rétractation publique, d'effacer les impressions que son premier écart pouvoit avoir laissées. Après y avoir dit, selon le moins suspect des auteurs :, Ensin le pape vient de publier une bulle, où chacune des cinq propositions est frappée de différentes censures, il ajoute en catholique bien décidé: Si avant cette décision quelqu'un en a jugé autrement, sur quelque raison ou quelque autorité de docteurs que ce puisse être ; il est obligé présentement de captiver son esprit sous le jong de la foi, suivant l'avis de l'apôtre..... Je déclare donc, poursuit-il, que c'est ce que je fais de tout mon cœur, condamnant et anathématisant toutes les propositions susdites, dans tous et chacun des sens où Sa Sainteté a voulu les condamner, quoiqu'avant cette décision j'aie cru qu'on les pouvoit soutenir, selon certain sens, de lu

<sup>.</sup> Desense de l'Eglise Rom. par le P. Quesn 429.

manière que je l'ai expliqué dans les suffrages que l'on peut voir. L'abbé de Bourzeis, l'un des principaux soutiens du parti, en faveur duquel il avoit composé tant d'ouvrages, dignes d'une meilleure cause, fit aussi sa rétractation; et s'il médita plus long-temps sa démarche, ce ne fut que pour l'exécuter avec autant d'édification qu'il avoit pu donner de scandale, comme on le verra dans son temps, avec le détail que mérite un procédé si généreux. Mais ces exemples d'une humilité véritable et d'une foi sincère eurent peu d'imitateurs.

La foule des jansénistes cependant, et surtout les importants du parti, protestoient qu'ils se soumettoient sincèrement à la bulle d'Innocent X; qu'ils tenoient, avec le souverain pontife, les cinq propositions pour des véritables hérésies; qu'ils les condamnoient dans tous les mauvais sens qu'il y avoit condamnés; qu'ils ne vouloient pas même les défendre à l'avenir, sous prétexte qu'elles pouvoient avoir le sens de la grâce efficace par elle-même, dans lequel ils les avoient défendues avant la censure, et que le pape avoient déclaré de vive voix n'avoir pas en vue dans leur condamnation. D'où ils concluoient pour imposer aux simples, que les propositions étant déterminées par le pape même à n'avoir plus désormais ce sens-là, ils n'avoient plus aucun intérêt à les défendre, ou à ne pas approuver la constitution quant aux points de droit : et voici l'origine de la fameuse distinction du droit et du fait, dont il ne se présentera que trop d'occasions de parler dans la suite. Voyons pour le moment si les protestations qu'on vient d'entendre étoient bien sincères, relativement même aux seuls points de droit, c'est-à-dire, à la qualification des cinq propositions prises en elles-mêmes, et sans rapport au sens naturel qu'elles peuvent avoir dans le livre de Jansénius. Qu'on nous passe encore, avant de quitter ce chapitre, quelques mots de discussion : ils sont nécessaires pour l'entier éclaircissement des faits historiques, et pour en tirer le fruit qu'on doit chercher dans l'histoire

Pour s'éclaircir à ce sujet, il est deux manières de procéder, dont l'une générale, et à la portée de tous les lecteurs, tire ses preuves de l'histoire et de la conduite des jansénistes : l'autre, qui les tire de leurs écrits, seroit aussi fastidieuse que peu digne de l'histoire, si l'on ne se bornoit à quelques-uns de ses peut voir.
du parti,
es, dignes
s'il médita
cuter avec
le, comme
te un proé véritable

les imporincèrement verain ponsies; qu'ils avoit cone à l'avenir, a grâce essit défendues de vive voix concluoient étant déteris ce sens-là, à ne pas apet voici l'odont il ne se uite. Voyons t d'entendre uls points de sitions prises elles peuvent encore, avant ion: ils sont historiques, l'histoire de procéder, teurs, tire ses stes : l'autre, ise que peu

es-uns de ses

traits les plus marqués et les moins vétilleux. On oppose d'abord la conduite et le langage que tinrent les partisans de Jansénius avant leur condamnation, à ce qu'ils écrivirent et pratiquèrent depuis. Avant la publication de la bulle d'Innocent X, ils convenoient avec leurs adversaires du sens naturel qu'ont les cinq propositions, ils le soutenoient comme orthodoxe, ils l'attribuoient eux-mêmes à Jansénius, et les deux partis indistinctement demandoient une décision sur ce sens unique. Autrement, d'où seroit venue l'inquiétude des jansénistes de Paris, sur le sens des cinq propositions, quand elles furent déférées à la Sorbonne? A quoi bon se seroient-ils donné tant de mouvements pour empêcher la faculté d'en prendre connoissance. D'où seroient provenus leurs alarmes, plus grandes encore quand les propositions furent dénoncées au pape, et d'où les manœuvres qu'ils pratiquèrent pour les garantir de la censure? Ils s'en expliquèrent trop clairement alors, pour pouvoir ensuite persuader autre chose. Dans les Considérations sur l'entreprise du syndic Cornet, ouvrage attribué à leur grand Arnaud, et avoué de tout le parti, ne disentils pas qu'on poursuit la condamnation des plus saintes et des plus constantes maximes de la grâce; et que les propositions taxées d'hérésie par leurs adversaires, ont été puissamment défendues contre ces accusations frivoles?

Que signifie ensuite l'empressement des députés jansénistes à briguer, comme on le voit par le journal de Saint-Amour. des suffrages à Rome pour les propositions? les louanges qu'ils donnent à trois ou quatre consulteurs qui leur étoient favorables? les plaintes qu'ils font de ce qu'on crioit à l'hérétique, quand quelqu'un de ces consulteurs parloit en faveur des propositions? Or ces consulteurs, unis d'intérêts et de sentiment avec les députés jansénistes, défendoient les propositions dans leur sens propre et naturel. Outre la généralité de la règle, par laquelle quiconque approuve ou condamne une proposition, est censé l'approuver ou la condamner dans le sens propre et littéral des termes qui l'énoncent, à moins qu'il ne déclare expressément le contraire; ces consulteurs ont marqué très-

<sup>1</sup> Page 38.

distinctement, au moins sur quelques-unes de ces propositions, que c'étoit ce sens-là qu'ils prétendoient justifier. Sur la première, par exemple, d'où dérivent toutes les autres, le père commissaire du saint office opina qu'eu égard à la valeur des termes dont elle étoit composée, et en les prenant dans leur signification propre, usuelle et ordinaire, elle n'étoit nullement censurable.

Mais ce sens propre et naturel, au jugement de ces examinateurs, aussi-bien que des agents dont ils étoient les organes, ne différoit point pour eux-mêmes du sens de Jansénius. qu'ils se persuadoient être aussi le sens de saint Augustin. C'est pourquoi on les vit dans quelques congrégations haranguer à genoux devant le pape, afin de le détourner, comme ils s'en expliquoient à lui-même, de condamner saint Augustin sous le nom de Jansénius, en condamnant les cinq propositions : tant ils étoient persuadés que de condamner ou d'absoudre ces propositions dans leur sens propre et naturel, c'étoit condamner ou absoudre Jansénius. Aussi voit-on que le père Wading n'appelle Saint-Amour et ses adjoints, que les sorbonistes qui défendent la cause de Jansénius; prenant pour une même chose de défendre Jansénius, et de soutenir les cinq propositions dans leur sens propre et littéral. De là vient qu'en faisant sa rétractation, il protesta, dans les termes de l'apôtre, que, pour se soumettre à la bulle, il captivoit son entendement sous le joug de la foi. S'il avoit pensé que la condamnation tombât sur un autre sens que celui de Jansénius, qu'il avoit uniquement défendu, comme le sens littéral et le plus naturel des propositions; qu'eût-il eu besoin de captiver son entendement, pour adhérer à cette condamnation? On ne parle ainsi que dans les rencontres, où, malgré les raisons qui paroissent convaincantes, on renonce à son jugement propre, et l'on sacrifie toutes ses lumières à la foi. Ce raisonnement aura plus de force encore, par rapport à la rétractation de l'abbé de Bourzeis, à qui l'on peut également l'appliquer, et qui étoit mieux initié que le père Wading dans les mystères du parti.

Concluons donc sans crainte, que, si tous les jansémstes avoient été d'aussi bonne foi que ces deux-ci, ils se seroient expli-

positions, ur la prees, le père valeur des dans leur nullement

ces examis organes, Jansénius, Augustin. ons haraner, comme t Augustin q proposir ou d'aburel, c'étoit que le père e les sorboat pour une nir les cinq vient qu'en de l'apôtre, n entendela condaménius, qu'il l et le plus aptiver son on? On ne raisons qui ent propre, isonnement actation de pliquer, et es mystères

> jansénistes oient expli

qués de la même manière. C'est une chose notoire, que l'abbé de Bourzeis, aussi-bien que le père Wading, n'a jamais rien soutenu au sujet des cinq propositions, qui n'ait été approuvé, adopté, soutenu par le reste du parti; rien que tout le parti ne re. gardât comme sa propre doctrine, rien qu'il n'attribuât comme eux, à saint Augustin et à Jansénius. Si donc les autres jansénistes avoient pu, sans changer d'opinion, souscrire sincèrement à la bulle d'Innocent X, ce père et cet abbé l'auroient pu aussibien qu'eux; puisque le reste des jansénistes n'a rien dit pour se défendre d'avoir soutenu la doctrine condamnée par cette bulle, que ces deux-ci n'eussent droit de dire avec autant et plus de raison. Les voilà néanmoins qui avouent de bonne foi qu'ils ont soutenu la doctrine hérétique des cinq propositions, et qui se croient obligés à une rétractation, pour pouvoir certisier, sans parjure, qu'ils se soumettent aux décisions du saint Siége; tandis que les autres nient hardiment qu'ils aient jamais rien dit, ni écrit de contraire à ces décisions, et qu'ils soient tenus de se rétracter avant d'y souscrire. Sur quoi on peut les prendre dans leurs propres paroles, et les mettre en contradiction avec eux-mêmes.

Il y avoit deux langages dans le parti, l'un pour le public, et l'autre pour les adeptes : tandis qu'on faisoit des protestations publiques d'une soumission sincère à la bulle, comme à une censure juste et légitime d'assertions vraiment hérétiques, auxquelles on témoignoit ne prendre aucun intérêt; on parloit bien différemment dans les mémoires secrets, et dans les lettres qu'on écrivoit en confidence. C'est ce que démontre quantité de leurs écrits, et particulièrement une foule de lettres qui sont relatées dans le journal de Saint-Amour, demeuré secret, quant à cette partie, jusqu'à l'année 1662. Avant même que le pape eût prononcé, ils étoient dans les dispositions les plus défa vorables à l'égard du jugement attendu : Si cette condamnation, disoit alors Saint-Amour lui-même, se faisoit autrement que nous ne la demandons, (ce qui est arrivé en effet,) elle seroit informe, inouie, contre toutes sortes de règles et d'équité, et se détruiroit d'elle-même. Si elle se fait contre les formes,

<sup>1</sup> Journ. de Saint-Amour, pou. 85 col. 2.

dit-il dans le même temps à l'ambassadeur de France, qui lui demandoit si l'on s'en tiendroit à la décision du pape!; si elle se fait contre les formes, sur les idées d'Albizzi, ou de quelques autres aussi mal intentionnés, et aussi ignorants, (ce qui est encore arrivé suivant les préventions de Saint-Amour, ) on n'y déférera nullement, on n'y aura nul égard. Entre ses correspondants disposés comme lui, l'un lui mandoit qu'il étoit hors d'apparence de pouvoir trouver à Rome des juges assez instruits, ou même assez affectionnés à la vérité, et assez dégagés d'intérêt pour prononcer en sa faveur. Un autre lui écrivant de Rome même, après lui avoir dit que le pape étoit horriblement prévenu, qu'on ne pouvoit rien espérer de bon, que tout tendoit au mal, c'est-à-dire, à la censure des propositions : Est-il possible, s'écria-t-il, que la vérité soit si mal servie, dans un lieu où elle devroit siéger comme dans son trône! Un autre encore lui écrivoit de Paris en ces termes : C'est commettre la vérité à ses ennemis, que de la soumettre à des personnes qui, avec les meilleures intentions qu'on puisse leur prêter, n'auront jamais les lumières et les connoissances requises pour pénétrer les matières dont il est question 2.

Après la publication de la bulle, différents amis de Saint-Amour lui écrivoient, toujours du même ton, que les personnes un peu intelligentes n'avoient pas grand respect pour cette censure; tant ils y voyoient de partialité, de passion et d'injustice; que ce sera toujours imprudence de faire discuter une cause devant un juge qui n'entend pas les termes de la matière dont il s'agit; que c'étoit un défaut de générosité dans un évêque de France, de ne point imiter ceux des prélats flamands qui ne vouloient pas recevoir la décision du pape: que les personnes intelligentes avoient bien prévu que Rome ne feroit qu'un coup fourré. C'est le même langage dans bien d'autres écrits des jansénistes, particulièrement dans celui qui a pour titre: Dessein des jésuites présenté aux évêques. L'auteur s'efforce d'y prouver d'une manière doctrinale et soutenue, que le jugement d'Innocent X sur les cinq propositions, n'a point été rendu selon les règles de l'Eglise, mais sur un

86

ta

<sup>1</sup> Ibid. p. 138. col. 2. - 2 Ibid. p. 264, 419, 440, 523, 553, 554, 556, 559.

principe erroné; et que ce pontise ne s'y est porté que par politique, et par le vain désir de donner du relief à son pontisseat. Dans une lettre de Gilbert, sameux janséniste slamand, au sameux Arnaud, on accuse Alexandre VII d'avoir élargi la blessure que son prédécesseur avoit faite à l'Eglise, et qui n'étoit pas encore bien fermée<sup>2</sup>.

Nous n'avons pas dissimulé qu'avant l'examen des cinq propositions à Rome, les jansénistes avoient publié qu'elles étoient susceptibles de plusieurs sens, les uns catholiques, les autres hérétiques; et qu'ils se plaignoient qu'on leur attribuât injustement les sens hérétiques : mais il ne faut pas non plus laisser ignorer que durant l'instruction de la cause, les députés du clergé de France eurent grand soin d'expliquer par écrit, tant aux théologiens consulteurs qu'aux cardinaux commissaires, le sens précis et déterminé qu'eux et leurs commettants avoient toujours regardé comme le sens naturel, littéral et uniquement propre des cinq propositions, le seul qu'ils attribuoient à Jansénius et aux jansénistes, et sur lequel seul ils demandoient le jugement du saint Siége. Ce point de fait est porté jusqu'à l'évidence par un de leurs mémoires, que Saint-Amour lui-même nous a transmis dans son journal3. Ainsi, pour savoir si jusque-là on étoit convenu de part et d'autre en quoi consistoit le sens de Jansénius et des jansénistes, il ne faut que lire ce mémoire, capable tout seul de convaincre pleinement qu'on ne leur attribue rien qui ne soit tiré de leurs écrits avec une exactitude scrupuleuse. On s'y assurera sans ombre de doute, que les mêmes dogmes, précis et déterminés par les catholiques, lorsqu'ils en demandoient la qualification, étoient alors reconnus de chaque côté pour le sens et la doctrine de Jansénius, et qu'il n'y avoit de contestation que pour la manière dont cette doctrine devoit être qualifiée. On sent assez que ces longs traits de discussions ne sauroient trouver place dans cet ouvrage, qui déjà peut-être n'en paroît que trop chargé au commun des lecteurs; mais nous avons indiqué les sources, et les curieux pourront y re-

ue tout
itions:
e, dans
ne! Un
st comles per-

se leur

ices re-

ui lui

si elle

quel-

ce qui

r,) on

orres-

it hors

sez iu-

égagés

crivant

rrible-

e Saintles perect pour ssion et discuter es de la ité dans prélats

u pape; e Rome ans bien elui qui s. L'auet sou-

6, 553.

sitions, sur un

<sup>1</sup> De la foi humil. part. 2, pag. 21, 22, 35, 41. — 2 Secrets du parti, troisième édition, p. 55. Relat. sommaire, p. 9. — 3 Journ. de Saint-Amour, p. 284, etc.

courir sans peine. Finissons par une observation générale, qui dans le fond est sussisante, et que tout le monde pourra

goûter aussi-bien que saisir.

Le principe général, d'où dérivent naturellement et nécessairement les cinq propositions dans leur sens littéral et uniquement propre, n'est autre chose que le dogme désespérant de la grâce nécessitante, ou en termes plus radoucis, la nécessité prétendue de faire le bien, et l'impossibilité de faire le mal sous l'impulsion de la grâce, ainsi que la nécessité de pécher, et l'impossibilité de bien faire sous l'impulsion de la concupiscence. De la suit nécessairement la première des cing propositions, qui renferme toutes les autres, c'est-à-dire, l'impossibilité, même pour le juste, de faire le bien, ou d'observer les préceptes, toutes les fois qu'il n'a pas une grâce qui les lui fasse observer d'une manière irrésistible, et qui peut lui manquer. Et selon cette doctrine désespérante, il ne laisse pas alors d'encourir l'indignation de son Dieu, et de mériter les peines éternelles. Voilà donc le chrétien, et le juste même, danné pour une action qu'il n'a pas été en son pouvoir de ne pas faire. Mais cette impuissance, dit-on avec Bèze et Calvin, ne peut lui servir d'excuse, parce qu'il l'a contractée par le péché du premier père. Les coryphées du parti, loin de rougir du reproche qu'on leur faisoit d'emprunter cette maxime des calvinistes, répliquoient avec ironie, qu'il falloit leur reprocher encore que Bèze et Calvin disoient avec eux, qu'il y a un seul Dieu en trois personnes; égalant en quelque sorte le principe fondamental du calvinisme et du luthéranisme, aux vérités fondamentales de la religion. Ils allèrent jusqu'à dire en termes exprès, que ce qu'on leur reprochoit comme le fondement de l'hérésie de Calvin, savoir la nécessité de pécher, et l'impossibilité d'obéir aux préceptes, dans ceux qui les transgressent depuis la chute du premier homme, étoit au contraire le fondement unique et l'âme de toute la religion de Jésus-Christ 1.

Combien d'autres traits de ressemblance n'a-t-on pas remarqués entre les derniers hérésiarques et leurs compilateurs? Ce n'est qu'en imposant à Luther et à Calvin, qu'Arnaud a

<sup>1</sup> S. Aug. Vict. Confer. 1, p. 14.

générale, e pour**ra** 

et nécesal et unisespérant la nécesire le mal le pécher, la concuing propol'impossibserver les les lui fasse i manquer. alors d'enpeiraes éterlanıné pour e pas faire. in, ne peut le péché du ugir du reme des calr reprocher y a un seul e le principe aux vérités re en termes ndement de et l'impossiransgressent raire le fonsus-Christ 1. -on pas repmpilateurs?

ju'Arnaud a

mis de la différence entre eux et lui, sur ce qu'il y a d'essentiel dans la matière de la grâce et de la liberté. Il n'en diffère que par la manière artificieuse dont il s'exprime, ainsi que ses disciples, pour empêcher qu'on ne voie au moins du premier coup d'œil, que sa doctrine est frappée des mêmes anathèmes. Tout est égal entre les uns et les autres, à la bonne foi près; en quoi il est manifeste que les évangélistes de Wittemberg et de Genève l'emportent sur ceux d'Ypres et d'Utrecht.

Que signifie, par exemple, la nécessité conditionnelle, et non absolue, dans le langage des nouveaux évangéliques de Isollande, ennemis si déclarés de l'équivoque et de la restriction mentale? On ne l'eût jamais imaginé, si quelques-uns de leurs oracles ne nous eussent appris que, sans égard, ni à la nature des choses, ni à l'usage universel des termes, ils appeloient nécessité absolue, celle qui détermine au bien par une grâce qu'on ne peut plus perdre, telle que les bienheureux l'ont dans le ciel; et nécessité conditionnelle, celle qui y détermine par une grace que l'on peut perdre encore, telle que les justes l'ont durant cette vie 1. Par-là, toute la dissérence entre les bienheureux et nous, quant à la nécessité d'agir, ne consiste qu'en ce qu'ils sont toujours déterminés au bien, et que nous le sommes quelquefois au bien, et quelquefois au mal, selon l'impression de la grâce, ou de la concupiscence, qui prédominent tour à tour. D'où il ne nous est pas plus possible de résister à l'une ou à l'autre, qu'aux bienheureux de résister à la nécessité où la vision béatifique les met d'aimer Dieu. One signifie encore le pouvoir absolu, et non relatif, médict et non immédiat, radical et substantiel, mais non pas actuel ou prochain, qu'on laisse à la volonté pour résister à la grâce ou à la concupiscence? Sans examiner la valeur de tous ces pouvoirs, ou plutôt de ces termes sans objet et de pur manége, on a fait une comparaison qui montre toute la mauvaise foi de leurs inventeurs. Le pouvoir absolu, radical et réel que la volonté sans l'impulsion de la grâce, ou de la concupiscence, a de leur résister, est parfaitement semblable à celui qu'un homme fort et naturellement agile, mais étroitement garrotté,

<sup>1</sup> S. Aug. Viet, Conf. 5, p. 20. Arnaud, a Apolog. de Jans. p. 29.

a d'obéir au maître qui lui ordonne de marcher et de courir. Il a, dans sa force et la bonté de ses jambes, le pouvoir, ou la faculté naturelle de marcher : mais relativement à la situation où il se trouve, et à l'ordre du tyran qui le presse, n'est-il pas dans la plus grande impuissance d'obéir, de quelque nom qu'on la nomme? C'est ainsi que la volonté subjuguée par la concupiscence, conserve, avec sa nature, le pouvoir d'obéir à la grâce, mais un pouvoir relatif à la situation où elle ne se trouve pas; c'est-à-dire, qu'elle pourroit résister à la concupiscence, si la concupiscence ne l'attaquoit point; ou, ce qui est la même chose, qu'elle pourroit triompher de son ennemi, si cet ennemi n'existoit plus. Telle est la simplicité du langage des rigoristes, qui déclament avec tant d'ostentation contre le

langage à double entente.

Concluons, et pour toutes les classes de lecteurs auxquelles nous sommes redevables, rappelons en substance, et réduisons au raisonnement le plus simple tout ce qu'ils viennent de lire. Les partisans de Jansénius ont cru avant la bulle d'Innocent X, ce qui a été soutenu dans les congrégations préalables, par les quatre consulteurs qui favorisoient leur doctrine, et ce qu'ont depuis rétracté, tant l'abbé de Bourzeis, que le père Wading : or ces consulteurs ont soutenu, comme ils le déclarent en termes exprès, les cinq propositions dans le sens propre et naturel, qui est le sens condamné; et c'est aussi ce qu'ont rétracté le père Wading et l'abbé de Bourzeis, qui sans cela n'auroient rien eu a rétracter : c'est donc ce que croyoient les jansénistes avant la bulle. Mais ce qu'ils ont défendu comme leur propre doctrine, ils l'ont aussi défendu et regardé comme la doctrine de Jansénius, n'ayant jamais distingué l'une de l'autre : or ils ont défendu, comme leur propre doctrine, les cinq propositions prises dans leur sens propre et naturel; ils reconnoissoient donc alors, que ce même sens étoit celui de Jansénius. Sur quel principe l'oat-ils nié depuis l'e'est à eux de répondre. Cessons d'aggraver leur crime, et le châtiment déjà si terrible qu'il mérite, en leur présentant, à pure perte, la lumière qu'ils abhorrent. Il suffit bien de ce que nous avons dit, pour prémunir les âmes droites contre les impostures et la séduction.

## LIVRE SOIXANTE-DIX-SEPTIÈME.

DEPUIS LA CONDAMNATION DU JANSÉNISME EN 1653, JUSQU'A LA BULLE d'ALEXANDRE VII EN 1656.

Di l'on pouvoit justement se plaindre de l'Eglise, pour les décisions qui n'y rétablissent pas la paix et qui ne sont pas suivies d'une soumission universelle, il n'en est aucune contre laquelle on ne pût crier à l'imprudence, au contre-temps, au trouble et au scandale. Mais la bulle d'Innocent X n'eut que le sort qu'avoient eu autrefois les décisions de Nicée, d'Ephèse, de Calcédoine, et plus près de nos temps, celles de Trente, qui, bien loin de réunir les esprits, donnèrent lieu à une animosité et à une opiniâtreté plus grande qu'auparavant. Ce pontife eut-il pour cela tort de décider? Peut-on même penser que sa décision fut inutile? L'expérience de tous les temps n'est-elle pas au contraire une forte présomption, que sans ce frein les progrès de l'erreur et les troubles mêmes auroient été plus grands? Au moins on les lui eût justement reprochés, s'il fût demeuré dans un silence qui eût eu l'air de la connivence; au lieu qu'on ne peut plus les imputer qu'à l'obstination des réfractaires. La constitution d'Innocent X a du moins été suivie de ces deux bons effets; savoir qu'il ne s'est presque plus trouvé personne, hormis les calvinistes déclarés, qui ait soutenu ouvertement les cinq propositions, et que ceux qui tenoient toujours au fond de cette doctrine, ont été obligés de recourir à des subtilités inintelligibles pour la plupart des sidèles, trèssuspectes dès là aux âmes droites, et beaucoup moins dangereuses qu'auparavant pour tout le monde.

Sur différents écrits publiés dans ce goût, nos pasteurs reconnurent sans peine qu'on tendoit à éluder la sentence apostolique, et à rendre inutile ce qui s'étoit fait. Les prélats qui se trouvoient à Paris se rassemblérent à ce sujet, et choisirent huit commissaires des plus éclairés d'entr'eux, à l'effet de con-

courir. r, ou la ituation st-il pas ue nom ée par la l'obéir à le ne se concuı, ce qui ennemi, langage contre le

axquelles éduisons it de lire. ocent X, es, par les ce qu'ont Wading: larent en propre et ju'ont résans cela croyoient défendu et regardé gué l'une doctrine, naturel; t celui de t à cux de ment déjà rte, la lu-

avons dit.

ures et la

sidérer (ce sont les termes de la délibération) les interprétations diverses, et les autres évasions inventées pour rendre la bulle inutile 1. Suivant la même relation, écrite par ordre de l'assemblée, qui la fit imprimer après l'avoir révisée, on rechercha, on lut et l'on examina les textes de Jansénius qui se rapportent à chacune des einq propositions. Cependant, continue la relation, on apporta de la part des jansénistes une instruction imprimée, pour montrer que les propositions n'étoient pas dans Jansénius, et même qu'il enseignoit le contraire dans ses ouvrages. Ils présentèrent aussi un mémoire imprimé, tendant à prouver que le dessein de leurs adversaires étoit de faire condamner la doctrine de saint Augustin, par la condamnation des sentiments de Jansénius. Ces pièces furent encore examinées avec le plus grand soin par les prélats commissaires. Après dix séances d'un travail assidu, ils déclarèrent en pleine assemblée que les cinq propositions, condamnées par la bulle d'Innocent X, étoient véritablement dans le livre de Jansénius, qui les enseignoit, qui les expliquoit, qui s'efforçoit de les prouver, et de répondre aux objections; que bien loin d'imposer à sa doctrine, ou de l'altérer, elles n'exprimoient pas entièrement le venin qui est répandu dans toute la suite de son gros volume. D'où ils conclurent que, les condamnations se faisant suivant la signification propre des paroles et le sens des auteurs, il étoit indubitable que les cinq propositions avoient été condamnées dans leur sens propre, qui est celui de Jansénius; c'est-à-dire que les opinions et les dogmes de cet évêque sur la matière qui est contenue dans les cinq propositions, et qu'il a plus amplement étendue dans son Augustin, étoient condamnées par la bulle. En quoi, poursuit-on, l'on ne sauroit trop applaudir à la sagesse du pape, si conforme à l'exemple de ses prédécesseurs, et des saints conciles, qui, en condamnant les hérésies, ont d'ordinaire nommé les auteurs; asin que tout ce qu'ils en soutiennent dans leurs livres, demeure égalcment anathématisé au sens qu'ils le soutiennent, malgré l'obstination de leurs sectateurs à se persuader que ce sens est orthodoxe. Tous les doutes et les allégations contraires ne tendent

Actes du elergé, an 1654, p. 8.

toient coune sauroit l'exemple n condams; afin que

le sens des

ns avoient

i de Jansć-

cet évêque

ositions, et

gré l'obstis est orthone tendent

eure égale-

(An 1654.) qu'à l'anéantissement de la constitution : car si les propositions, comme ceux-ci le prétendent, ne sont pas condamnées dans le sens de Jansénius, mais seulement dans un sens vague, indéfini, et que selon leur signification propre, ils soient susceptibles d'un sens orthodoxe aussi-bien que d'un sens hérétique, la bulle n'est plus qu'une illusion, et le différend subsiste au même état qu'il étoit avant que Rome eût parlé.

Quant à la conformité prétendue des dogmes de Jansénius avec ceux de saint Augustin, et par conséquent avec ceux de l'Eglise romaine, les commissaires eurent soin d'ajouter que le saint évêque d'Hyppone étoit ouvertement contraire aux subtilités de l'évêque d'Ypres, qui les citoit en sa faveur, à l'exemple des hérétiques anciens et modernes, tous également jaloux d'appuyer leurs crreurs du témoignage des Pères aussi-bien que des Ecritures, et spécialement de saint Augustin; ce qui n'avoit point empêché les papes et les conciles de proscrire les faux dogmes dans tous les temps. Sans se horner à ces observations générales, on lut dans l'assemblée les passages de saint Augustin que les défenseurs de Jansénius alléguoient sur chacune des propositions, et d'où ils concluoient qu'en les condamnant on condamnoit la doctrine de ce Père : sur quoi les commissaires, après avoir fait remarquer la mauvaise foi avec laquelle ces apologistes citoient et contournoient les passages de Jansénius, montrèrent que saint Augustin n'étoit pas moins conforme aux décisions de la bulle, qu'opposé aux opinions de Jansénius; que le docteur de la grâce avoit incontestablement enseigné sur cette matière ce qui appartient véritablement à la règle de la foi ; que s'il avoit ajouté des questions moins importantes, et laissées indécises par le décret apostolique d'où il tire son autorité supérieure, le malheur de Jansénius étoit que les assertions exprimées par les cinq propositions n'étoient pas du nombre des indécises ; qu'il n'y avoit point eu d'auteur catholique qui eût interprété saint Augustin ausens de Jansénius, avant Michel Baïus, condaniné en cela par les papes Grégoire XIII et Pic V; enfin que le concile de Trente, juge légitime de la tradition catholique, comparant ensemble les différents passages de saint Augustin, en avoit expliqué le vrai sens, par les endroits où ce profond docteur s'étoit plus

clairement énoncé. Il fut donc arrêté qu'on déclareroit, et i on déclara en effet, par voic de jugement, sur les pièces produites de part et d'autre, que la bulle avoit condamné les cinq propositions, comme étant de Jansénius. L'assemblée manda ce jugement au pape, et en écrivit aussi à tous les prélats du royaume.

On voit que le clergé pénétroit dès lors l'artifice des nouveaux sectaires, qui, en faisant profession de condamner les cinq propositions, se ménageoient la liberté de soutenir tout ce qu'ils avoient cru jusque-là, sous prétexte que la doctrine de Jansénius, à laquelle ils demeuroient attachés secrètement. n'avoit reçu aucune atteinte. Et comme ils eurent encore offert de recevoir la censure des propositions en quelque sens qu'elles pussent avoir, pourvu qu'on ne dît pas qu'elle eût été faite au sens où Jansénius les enseignoit, en rejeta cet expédient avec mépris. Outre l'absurdité qu'il y avoit à les condamner, en quelque sens qu'elles pussent avoir, puisque, selon ceux qui faisoient cette offre, elles pouvoient avoir un sens catholique; on sentit que ces termes généraux tendoient toujours à rendre inutile la condamnation, qui dans la bulle est expresse et très-claire contre la doctrine de Jansénius. On jugea donc ce tempérament contraire à la paix même, à l'union des esprits qu'on recherchoit, parce qu'elle ne pouvoit s'établir sur l'ambiguité, source la plus commune des divisions, mais sculement sur l'unité et la simplicité de la foi. A ce sujet, la sage et savante assemblée releva les artifices divers dont avoient usé les anciens hérétiques afin de surprendre la religion des évêques, et comment dans ces accords pernicieux, où l'on s'étoit rapproché des déserteurs de la foi sous prétexte de leur faciliter le retour, l'Eglise avoit toujours perdu de ses droits, et l'hérésie augmenté ses forces. On cita ces paroles mémorables de saint Jérôme touchant l'accord de Rimini : On a consacré la prévarication sous le nom de l'unité; et l'on conclut, comme sit le même Père contre les pélagiens, à ne point se priver, pour une paix feinte, des avantages qu'avoit conservés la guerre.

Le pape ayant reçu la lettre de cette assemblée, en témoigna la plus grande satisfaction, et fit expédier un bref adresse à l'assemblée générale que le clergé du même royaume devoit

(AN 1654.)

mner les enir tout doctrine ètement, core ofque sens

le eût été et expéles conue, selon un sens

ient toubulle est nius. On

ie, à l'ue pouvoit des divi-

la foi. A es divers rendre la rnicieux,

prétexte lu de ses

paroles Rimini:

; et l'on ns, à ne qu'avoit

**émoigna** dresse å e devoit tenir dans peu. Il y comble d'éloges le zèle et la piété de nos prélats; il approuve et confirme tout ce qu'ils venoient de juger au sujet de la bulle; il déclare en termes exprès, que, par sa constitution du trente-unième de mai 1653, il avoit condamné dans les cinq propositions la doctrine de Cornélius Jansénius, contenue dans son livre intitulé Augustinus. Après cela, croira-t-on que les écrivains de la plus grande autorité dans le parti, et le père Quesnel même aient en le front d'avancer, qu'il ne paroît par aucun acte authentique que le livre. de Jansénius ait été examiné? Ont-ils donc présumé que le mensonge, proféré avec assurance, auroit la vertu de prévaloir contre ce témoignage, aussi notoire que formel, du pape et des évêques?

Le pontife dans son bref commandoit aux prélats, outre l'exécution de sa bulle, celle d'un décret qu'il avoit donné depuis, et qui portoit condamnation de quarante ouvrages déjà publiés pour la défense de l'Augustinus. De ce nombre étoit l'écrit à trois colonnes, présenté autrefois à Rome par les agents du parti, et devenu assez fameux pour mériter cette censure expresse; les deux apologies composées par Arnaud en faveur de Jansénius; le traité de la Grâce victorieuse par l'abbé de la Lane; la Lettre pastorale de l'archevêque de Sens avec le mandement de l'évêque de Comminges, et le Catéchisme de la grâce, attribué au docteur Faydeau par l'historien même du jansénisme. Ce bref fut lu et reçu avec applaudissement, dans une assemblée particulière, au défaut de la générale qui n'avoit pu commencer aussitôt; mais on écrivit incontinent à tous les prélats du royaume, pour lui donner connoissance des intentions du saint Père, et pour arrêter l'un des plus grands maux dont l'Eglise pût être affligée; c'est ainsi qu'on s'en exprimoit : on les pria de faire souscrire le bref, ainsi que la constitution, pour tous les chapitres, pour toutes les universités, pour toutes les communautés séculières et régulières, exemptes ou non exemptes, par les curés et tous les bénéficiers, généralement par toutes les personnes qui pouvoient intéresser la sollicitude pastorale, de quelque qualité et condition qu'elles pussent être. On se fit un devoir, dans tout le royaume, de suivre ce jugement épiscopal, confirmé par un bref du saint Père.

Parmi tant d'ouvrages condamnés en cette rencontre, la jus. tification de chaque censure seroit une tâche immense que nous ne tenterons pas de remplir; mais on pourra juger du reste sur ce que nous avons à dire, et mieux encore sur ce que les ennemis jurés de la foi romaine ont dit du Catéchisme de la grace. La flétrissure qu'il avoit essuyée à Rome, fut pour les calvinistes une raison de lui faire le même accueil que les partisans de Jansénius. On a déjà vu que Samuel Desmarais. professeur de la théologie calvinienne à Groningue, avoit publié une traduction latine de ce catéchisme, avec de grands éloges pour le courage qu'avoit signalé Jansénius en défendant la cause de Baïus. Il réduisit ensuite la doctrine de ce livre en thèse, et la fit soutenir publiquement, comme entièrement conforme aux décisions du synode calviniste de Dordrecht. A l'éloge de Jansénius, il ajouta celui de l'abbé de Saint-Cyran, et avec plus de complaisance encore, celui du docteur Arnaud. qui, dit-il, s'étoit proposé de rétablir la pénitence publique, d'abroger l'usage de la fréquente communion introduite par les jésuites, et d'associer saint Paul à saint Pierre dans la fondation de l'église romaine; ce qui a fort déplu, poursuit-il, aux adulateurs de l'évêque de Rome, parce que la succession de Pierre tout seul est l'unique fondement sur lequel il établit ses droits chimériques.

Les partisans de la nouvelle doctrine sentirent combien ces éloges, donnés par un ennemi déclaré de la religion de leurs pères, pouvoient les décrier auprès de ceux qui avoient encore quelque attachement à la foi. Pour en prévenir les suites, ils publièrent trois lettres en réponse aux imputations prétendues du théologien protestant : mais toutes les personnes impartiales sentirent parfaitement, que dans celui-ci la bouche parloit de l'abondance du cœur, et qu'il applaudissoit avec ingénuité aux disciples de Jansénius, comme à de nouveaux disciples de Calvin, dans l'un des points capitaux où cet hérésiarque avoit été combattu jusque-là par tous les docteurs formés dans le sein de l'Eglise catholique, il n'y a pas plus de bon sens à vouloir accuser Desmarais de vision, qu'à inculper ici sa malignité. Tout ce qu'il y avoit de plus habiles gens parmi les calvunistes, tenoient la même langage que lui. Les jansénistes, dit

e, la jus· que nous reste sur e les enne de la pour les e les paresmarais, avoit pue grands en défenle ce livr**e** tièrement drecht. A nt-Cyran, r Arnaud, publique, oduite par ans la fonuit-il, aux

ombien ces on de leurs ient encore suites, ils prétendues impartiales parloit de ingénuité disciples de rque avoit nés dans le sens à vouici sa malimi les calsénistes, dit

cession de

l établit ses

entr'autres le ministre Jurieu, se sont entièrement rapprochés de nous sur la matière de la grâce: mais en se rapprochant de nous, ils ont travaillé à nous é'oigner d'eux; et pour se justifier d'être calvinistes, ils nous attribuent des pensées, nonseulement que nous n'avons pas, mais qu'avec une mauvaise foi insigne ils savoient très-bien que nous n'avions pas. Bayle a, après leur avoir reproché de soutenir avec chaleur qu'ils n'étoient pas calvinistes, ajoute que pour s'en défendre ils n'usent que d'artifices et de distinctions mal fondées.

Le bref d'Innocent X, écrit en date du 29 septembre 1654, à l'assemblée du clergé de France, fut le dernier trait de son zèle contre les novateurs de ce royaume, qui cependant étoient encore bien éloignés de se rendre dociles, ou seulement de demeurer tranquilles. Ce pontife, âgé de plus de quatre-vingts ans, fut emporté par la mort, la nuit du 6 au 7 janvier de l'année 1655, onzième de son pontificat. Quoiqu'il se trouvât fort maldepuis le 27 décembre, personne n'osoit, comme il n'est que trop ordinaire avec les grands, lui annoncer que sa fin étoit proche. Enfin le cardinal Azolina obligea le confesseur de Sa Sainteté à lui en porter la nouvelle. Innocent la reçut avec une fermeté qui édifia tout le monde. Il fit venir le père Oliva. jésuite, alors son prédicateur et depuis général de la compagnie, afin de l'assister dans ses derniers moments. Ayant aperçu près de son lit le cardinal Sforce : Vous voyez, lui dit-il, où aboutissent toutes les grandeurs du souverain pontificat. Pendant trois jours, il fit tenir les portes du palais ouvertes, afin que tous les fidèles indistinctement pussent voir le même spectacle ; après quoi, il expira dans de grands sentiments de piété. Innocent X, avec du feu et de la vivacité, avoit beaucoup de sagesse, de discernement et d'élévation d'esprit. Il étoit inebranlable dans ses résolutions; mais il ne les prenoit qu'après les avoir méditées mûrement. Magnifique dans les dépenses nécessaires, il se tenoit en garde contre les superflues; haïssoit le luxe, vivoit très-frugalement. Sans fouler ses sujets qu'il aimoit avec tendresse, et auxquels il faisoit rendre une exacte justice, il laissa des épargnes dont il y avoit peu d'exem-

<sup>1</sup> Esprit de M. Arn. t. 2, p. 4. - 2 Diction, au mot Jansen.

ples. On ne disconvient pas qu'il n'ait accordé trop d'empire sur lui, et trop de part dans le gouvernement, à sa belle-sœur, Olimpia Maldachini, et à la princesse de Rossane sa nièce; ce qui a donné lieu aux ennemis de sa personne, ou de ses décrets, de répandre du louche jusque sur ses mœurs : mais quel est le pape exempt de crime, au jugement des sectaires qu'il a condamnés? A tout autre tribunal, Innocent X, comme tant de souverains pontifes, seroit sans défauts peut-être, s'il avoit

été moins sensible aux intérêts de ses proches 1.

Quelques mois avant son décès, mourut, le 8 septembre 1554, un simple religieux, dont la mémoire ne mérite pas moins de trouver place dans les fastes de l'Eglise, que ce qu'il y a de plus élevé dans la hiérarchie. Le père Pierre Claver, de la compagnie de Jésus, ne mérite pas seulement cette distinction à raison de ses vertus béroïques, déclarées telles par un bref du pape Benoît XIV, relatif à sa canonisation, mais par le caractère tout particulier de son zèle 2. La partie du genre humain la plus outragée et la plus avilie en fut l'objet. et Carthagène d'Amérique en fut le théâtre. Cette ville, pourvue d'un bon port sur le golfe du Mexique est l'entrepôt de tout ee que l'on tire pour l'Europe, tant du Mexique que du Pérou, du Potosi et de tous ces riches parages. C'est comme le rendez-vous général de toutes les nations commerçantes, en particulier pour la traite des nègres. On y voit sans cesse arriver des navires, où ces malheureux captifs sont entassés, sans lit, sans vêtements, plongés dans leurs ordures, et toujours chargés de chaînes; ce qui, joint à la mauvaise nourriture, leur cause des maladies, des chancres et des ulcères si infects, qu'ils n'en peuvent eux-mêmes supporter l'odeur. En un mot, il n'est point de bêtes de somme aussi maltraitées qu'eux; d'où il arrive que plusieurs aiment mieux s'étouffer, ou se laisser mourir de faim, que de traîner une vie si

te

2 Vie du P. Claver , l. 2.

<sup>2</sup> Sous le pontificat d'Innocent X, vers l'an 1646, un grand nombre de Syriens jacobites, c'est-à-dire eutychiens, abandonnérent leurs erreurs par les soins des capucins, et se réunirent à l'église romaine. Le principal fut l'archevêque d'Alep, qui devint le chef de ces nouveaux catholiques de Syrie. Il fut confirmé par le saint Siège, et il est regardé comme patriarche catholique d'Antioche. (Art de verifices dates.)

l'empire
e-sœur,
nièce; ce
décrets,
nel est le
il a cone tant de
s'il avoit

bre 1554, as moins ce qu'il ce Claver, cette distelles par ion, mais partie du ut l'objet, ette ville, l'entrepôt Mexique ages. C'est ions com-On y voit eux captifs s leurs orà la maucres et des pporter l'oaussi malmicux s'éune vie si

ibre de Syriens r les soins des vêque d'Alep, né par le saint (Art de verif. désespérante; d'autant plus que d'impitoyables maîtres, lorsque pour cause d'infirmités, ou de vieillesse, on n'en peut plus tirer de services, les abandonnent souvent à leur malheureux sort, comme des animaux devenus inutiles. Ce qu'il y a de plus déplorable, c'est qu'on ne prend guère plus de soin de leurs âmes que de leurs corps; et sous tous les points de vue, on ne fut jamais plus en droit de s'écrier: A quoi ne porte point la soif de l'or!

A la vue de ces horreurs, le père Claver, à qui le père de tous les hommes avoit donné un attrait particulier et une vraie tendresse pour les nègres, fut pénétré de la plus vive compassion, et conçut le dessein de se consacrer tout entier à leur service. Tous les pauvres et les malheureux furent bientôt l'objet de son zèle, qu'il se soucioit peu d'exercer pour les riches, à qui ce genre de secours ne manque jamais : mais les nègres eurent toujours la part principale à sa charité; et l'on peut dire qu'il se dévoua et se consuma, durant quarante ans, pour leur soulagement et pour leur salut. Quand il fit sa profession solennelle de religion, aux vœux ordinaires, il ajouta celui de se consacrer à jamais au service des nègres, et signa : Pierre, esclave des nègres pour toujours. Jamais vœu si difficile peut-être ne fut prononcé, et jamais vœu ne fut mieux gardé.

Dès qu'il arrivoit au port un vaisseau chargé de nègres, ce tendre missionnaire y couroit, après s'être muni d'eau-de-vie, de biscuits, de fruits de conserves même et de plusieurs autres mets recherchés, pour leur faire fête et les soulager, comme une mère auroit pu faire à l'égard de ses enfants. Son premier soin étoit de leur ôter la persuasion où sont la plupart d'entr'eux, qu'on ne les amène que pour employer leur graisse à caréner les vaisseaux, et leur sang à teindre les voiles. Il leur faisoit entendre que c'étoit là un artifice de l'esprit malin, pour les rendre malheureux en ce monde et en l'autre; qu'on ne les amenoit, au contraire, que pour les délivrer de l'esclavage infernal, et leur procurer une félicité qui n'auroit point de fin; que dès ce monde, il leur serviroit toujours de protecteur, de défenseur et de père. Mais quoi qu'il pût leur dire, ou leur faire dire par ses interprètes, son air tendre et engageant, son affection qui paroissoit dans toutes ses manières

et je ne sais quel attrait sympathique mis par le ciel entre le pasteur et les qu'il lui commettoit, étoient plus éloquents que tous les discours, et lui attachoient ces pauvres gens dès le premier abord. Il achevoit de les gagner, en leur distribuant les petits rafraîchissements qu'il avoit apportés. Aussi avoit-il coutume de dire, qu'il falloit en premier lieu leur parler de la main. Des amis vertueux l'entendoient, et lui envoyoient toutes les provisions convenables. Après avoir gagné la confiance des nègres, il travailloit à les gagner euxmêmes à Dieu. Il s'informoit d'abord de tous les enfants nés pendant le voyage, afin de leur conférer le baptême. Il visitoit ensuite, pour la même sin, les adultes qui étoient dangereusement malades. Il caressoit tous les malades généralement, pansoit et nettoyoit lui-même leurs plaies, leur portoit la nourriture à la bouche, les embrassoit avec tendresse avant de les quitter, quelque dégoûtants qu'ils fussent, et les laissoit aussi enchantés de cet accueil charitable, qu'ils s'y étoient peu attendus.

Au jour du débarquement général, il revenoit accompagné d'anciens nègres, de la même nation que les nouveaux venus. Il donnoit la main à ceux-ci, pour les aider à descendre sur le rivage; il prenoit les malades entre ses bras, et les portoit sur des voitures qu'il leur avoit fait préparer; il n'y en avoit aucun à qui il ne donnât quelque marque particulière de sa bienveillance. Il ne les quittoit point qu'il ne les eût tous conduits à leur destination; et quand ils étoient logés, il alloit encore les visiter les uns après les autres, les recommandoit instamment à leurs maîtres, et leur promettoit de revenir bientôt, sans jamais les oublier.

Il s'agissoit ensuite de recueillir, pour le salut de leurs âmes, le fruit de ces charités corporelles; et voici comment il s'y prenoit. Après être convenu avec ses interprètes des heures convenables pour l'instruction, il partoit au moment précis, ayant à la main un bâton terminé en forme de croix, un crucifix sur la poitrine, et sur l'épaule une besace qui contenoit un surplis, une étole, différentes images, et tout ce qui étoit nécessaire pour soulager les infirmes. Dès qu'il étoit arrivé, il entroit avec un visage gai dans leurs cases. Ce sont des es-

entre le lus élopauvres en leur pportés. mier lieu nt, et lui rès avoir ner euxnfants nés Il visitoit ingereusenent, panla nourrirant de les aissoit aussi ent peu at-

iccompagné eaux venus. endre sur le s portoit sur avoit aucun de sa bienous conduits alloit encore doit instamenir bientôt,

e leurs âmes, mment il s'y s des heures ment précis, oix, un cruui contenoit ce qui étoit étoit arrivé, sont des espèces de magasins, ou plutôt d'étables humides, obscures et dénuées de tout. Quoiqu'elles puissent contenir plusieurs centaines de nègres, leur multitude les réduit à être entassé les uns sur les autres, sans autre lit que la terre. Le mauvais air, qui dans un pays chaud surtout s'exhale de tant de corps naturellement infects, en rend le séjour insupportable : il est peu d'Européens qui puissent y passer une heure, sans tomber évanouis. Mais le père Claver sembloit y prendre ses délices, uniquement attentif au prix des âmes rachetées du sang de Jésus-Christ. Il y élevoit une espèce d'autel, où il plaçoit quelques tableaux frappants, du crucisiement, par exemple, de l'enfer, du paradis, pour donner à ces esprits grossiers quelque idée de nos mystères. Il arrangeoit lui-même ensuite des chaises pour ses interprètes. Afin que les nègres aussi pussent entendre commodément les instructions, il alloit chercher des bancs, des planches, des nattes; et il faisoit tout cela d'un air si content et si affectueux, que ces pauvres esclaves ne savoient comment témoigner leur reconnoissance. On eût dit qu'il n'étoit là que pour les servir; qu'il étoit l'esclave des esclaves mêmes. S'il en apercevoit quelqu'un dont les ulcères, par la puanteur ou la simple vue, incommodoient les autres, il le couvroit de son manteau, ou lui en faisoit une espèce de siége, dans la crainte qu'il ne fût assis trop durement. Souvent il le retiroit si rempli d'ordures, qu'il falloit le laver sept à huit fois. Pour lui, uniquement occupé du soin de gagner les âmes, il l'eût remis comme il le retiroit, si ses interprêtes ne l'en eussent empêché.

Pour peu qu'on ait de foi, l'on conçoit aisément l'abondance des bénédictions que Dieu répandoit sur le ministère d'une charité et d'une abnégation si parfaite. Quoique la plupart des nègres, tant par crainte que par ignorance, obéissent facilement à leurs maîtres qui leur ordonnent de se faire chrétiens; il en est cependant, surtout parmi les mieux faits et les plus robustes, ceux de Guinée par exemple, qu'une certaine fierté, ou une stupidité farouche rend presque intraitables. Il s'en trouve encore qui sont extrêmement attachés à des pratiques superstitieuses de l'idolâtrie ou du mahométisme. Mais il n'y en avoit point qui ne se rendit aux empressements et à la

persévérance de leur saint pasteur. Au reste, il ne s'agissoit point avec lui d'embrasser le christianisme, comme à l'ordre des marchands, qui s'embarrassoient peu, après le baptême, de ce que ces sortes de néophytes pouvoient croire et pratiquer. Il ne se contentoit pas de les faire chrétiens de nom. ou de profession : il vouloit qu'ils fussent de vrais fidèles . instruits et fermes dans la foi, réglés dans leurs mœurs, pieux même et vertueux. En effet, dans cette portion dégradée et presque entièrement abrutie du genre humain, il forma des modèles de vertu, et présenta des exemples capables de confondre les Européens les mieux instruits. Et par un second prodige, ces hommes, dont le seul aspect fait presque révoquer leur origine en doute, qui se prévalent des bons traitements et des bienfaits contre leurs bienfaiteurs mêmes; qui ne sont répulés sensibles qu'à la rigueur et aux coups; il leur inspira de la reconnoissance, de la vénération, une confiance et une tendresse filiale. Voilà ce que peut opérer la grâce, et la grâce toute seule, sur des cœurs à peine susceptibles des impressions de la raison et du sens humain.

Mais que de peines, que d'assiduité, quelle patience admirable ne fallut-il pas pour faire germer ces fruits de salut dans une terre si ingrate! Que n'en coûta-t-il point à ce laborieux pasteur pour donner seulement la première notion de nos divins mystères à des esprits lourds et bouchés, qui ne conçoivent rien de ce qui ne tombe pas sous les sens! Pour les choses même sensibles et les plus simples, pour leur apprendre à faire le signe de la croix, il en falloit répéter la formule à un seul, dix, quinze et vingt fois. Il passoit au suivant, et c'étoit à recommencer, comme s'il n'avoit encore rien dit. Il les prenoit ainsi l'un après l'autre, presque toujours avec la même peine, et toujours avec la même patience, la même douceur, et avec beaucoup de caresses pour ceux qui montroient tant soit peu d'application. Il s'agissoit ensuite de cultiver les premières semences de religion qu'il avoit jetées dans leurs âmes. Tous les jours il alloit les visiter dans leurs loges; il leur répétoit l'instruction de la veille, il les préparoit pour celle du lendemain. Les jours de fête, il les alloit chercher lui-même pour la messe, et les co :duisoit à l'église, où il avoit eu soin de préagissoit à l'ordre aptême, et pratile nom, èles, inrs, pieux gradée et orma des s de conn second jue révons traitees; qui ne s; il leur confiance grâce, et es des im-

nce admisalut dans orieux pasnos divins oivent rien oses même à faire le à un seul, 'étoit à reles prenoit ême peine, ur, et avec nt soit peu premières mes. Tous ar répétoit du lendeme pour la om de préparer des bancs et des nattes, afin de les garantir de l'humidité. Mais toutes les peines qu'il se donnoit pour les instruire n'approchent pas de ce qu'il lui en coûtoit pour les disposer comme il faut aux sacrements de pénitence et d'eucharistie. Aux approches d'une grande fête, il avoit soin de les avertir, et de réveiller dans leurs cœurs tous les bons sentiments qu'il leur avoit inspirés. Le jour de la fête, il se trouvoit au confessionnal dès trois heures du matin, et il y restoit jusqu'à la dernière messe, qu'il disoit habituellement pour eux, se tenant honoré d'être l'aumônier des membres de Jésus-Christ les plus méprisables selon le monde. Tant qu'il se présentoit quelque nègre, il ne recevoit point d'autre pénitent; et si quelques dames, pleines de confiance en ce saint directeur, se mêloient dans la foule, il leur disoit qu'elles pouvoient sans peine trouver d'autres confesseurs, mais que les pauvres négresses en manqueroient sans lui. Si ces dames vouloient absolument qu'il les entendît, elles étoient obligées d'attendre que les nègres eussent passé.

En se consacrant ainsi à leur service, il n'omettoit ricn pour les contenir dans les bornes du devoir, et les empêcher d'oublier leurs obligations. Il alloit partout où il croyoit pouvoir les rencontrer, et il n'en rencontroit pas un seul, qu'il ne lui donnât quelque avis assorti à la circonstance. S'il en voyoit s'écarter de la bienséance du christianisme, il prenoit un air et un ton de maître, qui les faisoient plier sur-le-champ. L'autorité qu'il s'étoit acquise sur leur esprit, et l'amour qu'ils lui portoient dans le cœur, les faisoient obéir sans peine comme sans réplique. Sa vue seule étoit un frein capable d'arrêter et de faire revenir les indociles. Les plus vicieux même ne le rencontroient pas sans se jeter à genoux pour lui demander sa bénédiction. On a vu des blasphémateurs, dans le plus grand feu de l'emportement, tomber à ses pieds, et baiser la

terre sous ses pas.

Autant il étoit terrible dans ces rencontres, autant il étoit bon partout ailleurs; et il ne se rendoit terrible, qu'autant qu'on le savoit bon. Il étoit craint, parce qu'il étoit aimé, et qu'il méritoit de l'être. On savoit qu'il ne respiroit que le bonbeur de ses chers nègres, ou du moins la diminution de leur malheur; il alloit sans cesse les consoler dans leurs afflictions. parcouroit à toute heure, sous un soleil brûlant, les habitations champêtres les plus éloignées. Il les secouroit dans tous leurs besoins, les soulageoit dans leurs maladies. leur portoit non-seulement des remèdes, mais tous les aliments qu'il savoit le plus de leur goût. Souvent il se tenoit des heures entières dans les places et les carrefours, afin d'amasser des aumônes et différentes provisions qu'il mettoit dans un panier, et leur portoit sur son dos, comme le dernier des esclaves. S'il en trouvoit qui craignissent d'être punis de leurs maîtres, pour avoir occasioné quelque perte par leur négligence ou autrement, il couroit demander grâce avec les plus vives instances; et si des maîtres avares la lui refusoient, il cherchoit partout des aumônes, pour les dédommager de leurs pertes. S'il apprenoit qu'on en traitât d'autres avec une sévérité barbare, il alloit trouver les maîtres, et n'épargnoit ni remontrances, ni prières, ni promesses, pour les exciter à la compassion. Entendoit-il, en passant, les cris lamentables de ceux qu'on châtioit? son cœur étoit déchiré, il accouroit avec alarme, et ne se calmoit point qu'il n'eût fait cesser les coups.

Pour ceux qu'on tenoit en prison, ou dans les chaînes, il se faisoit un devoir particulier de les visiter assidument; et sachant qu'ils manquoient de tout, il leur portoit tout ce qu'il imaginoit pouvoir les consoler, sans oublier le tabac qui fait leurs délices. Il s'intéressoit à leurs plaisirs mêmes, quand ils étoient innocents : il passoit avec les plus malheureux prisonniers des heures entières, occupé à leur adoucir leurs peines, et à leur en faire tirer profit pour l'éternité. Par ses discours, accompagnés de manières tendres et de toutes sortes de bons ostices, il en empêcha une infinité de se faire mourir euxmêmes, comme ils n'y sont que trop enclins. Quand la prison duroit long-temps, il se transportoit chez les maîtres, et les conjuroit au nom de Jésus-Christ mort pour tout les hommes, de ne pas précipiter ces malheureux dans le désespoir et l'enfer, Il leur promettoit, et s'en rendoit en quelque sorte caution, qu'à l'avenir ils auroient lieu d'en être contents; et ces malheureux, pour faire honneur à la parole de leur père, s'efforçoient de réparer leurs fautes par une exactitude et une diligence toute nouvelle.

Tous les travaux occasionés par la traite des nègres, dont il arrivoit quelques vaisseaux chaque semaine, et souvent plusieurs jours de suite, ne suffisoient point encore au zèle de leur apôtre. Sans jamais les perdre de vue, et toujours dévoué principalement à leur salut, il trouvoit encore du temps pour les prisons publiques, pour l'hôpital où l'on tenoit les personnes atteintes des affreuses maladies causées dans ces régions par un libertinage sans frein 1, et pour y renfermer des lépreux encore très-communs dans ce climat. Après ce qu'on lui a vu faire auprès des nègres, on ne sera point étonné qu'il fit son partage, et en quelque sorte ses délices, de ce qu'il y avoit de plus dégoûtant et de plus horrible dans l'hôpital : mais le récit un peu soutenu des actes héroïques qu'il y renouveloit vingt fois le jour, révolteroit la délicatesse de la plupart des lecteurs. Nous n'estiterons que peu de traits détachés, et encore trèsadoucis. de les malades, il s'en trouva un si défiguré, si pourri et si infect, que les autres n'en pouvant supporter l'o deur, ni même la vue, on l'avoit traîné dans une loge à l'écart. Le père Claver l'y alla chercher; et après l'avoir salué avec une tendre affection, il s'assit si près de lui, qu'il avoit le visage presque appuyé sur un bras du malade. Comme il en découloit un pus affreux, le malade le pria lui-même de se mettre un peu plus loin : mais l'homme de Dieu lui répondit gaiement qu'il n'en étoit point du tout incommodé, baisa dévotement ses plaies, et resta deux heures entières dans la même posture, pour le consoler et lui inspirer des sentiments chrétiens. Il continua long-temps de le visiter chaque jour, et lui prédit ensin qu'il recouvreroit une pleine santé, en lui recommandant de ne plus pécher à l'avenir. Il guérit en effet ; ce qui ne put arriver sans miracle, suivant la persuasion de tout le monde; et, par un miracle plus heureux encore, sa vie fut depuis aussi réglée qu'elle avoit été dissolue.

Ce fut principalement dans le Lazaret, ou l'hôpital des lépreux, que le père Claver trouva un champ assorti à l'héroïsme

ictions,
habitabit dans
ies, leur
aliments
s heures
r des aupanier,

aves. S'il res, pour ou autrenstances; it partout b'il appre-

e, il alloit ni prières, endoit-il, àtioit? son se calmoit

aînes, il se ent; et saut ce qu'il ac qui fait quand ils ux prisonrs peines, discours, es de bons burir euxl la prison tres, et les hommes, ir et l'ene caution, ces mal-

c, s'effor-

<sup>1</sup> Vie du P. Claver, 1. 3.

de sa charité. On n'y voyoit que des cadavres vivants, dont les chairs étoient souvent consumées jusqu'aux os. La violence du mal faisoit tomber aux uns le nez, ou les oreilles, la moitié du visage, un bras même, ou une jambe. Les autres étoient couverts de chancres et d'apostèmes qui faisoient horreur à voir, et qui exhaloient une infection insupportable. Ce triste lieu étoit presque sans secours pour l'âme ainsi que pour le corps. On se bornoit à y dire une messe basse à la hâte les jours de fête; après quoi l'on se déroboit précipitamment à l'air contagieux qu'on y respiroit. Si quelque prêtre zélé venoit pour assister les moribonds, il succomboit après en avoir administré deux ou trois, et il étoit obligé de se retirer promptement. Un champ si abhorré des autres ouvriers devint le lieu de plaisance de notre incomparable missionnaire. Les jours destinés à la récréation de ses confrères, étoient ceux qu'il consacroit de préférence aux lépreux, parce qu'il trouvoit alors plus de loisir et plus de liberté. Son plaisir étoit encore de se priver de son repas, un peu meilleur ce jour-là que les autres, et de le porter aux plus malades.

En arrivant, il assembloit ceux qui étoient encore en état de marcher, se mettoit à genoux au milieu d'eux, récitoit des prières qu'ils répétoient après lui, leur faisoit quelque instruction, puis s'asseyoit sur une pierre pour les confesser. Quand l'air étoit un peu froid, il les enveloppoit de son manteau, et faisoit appuyer sur ses genoux ceux qui ne pouvoient se tenir commodément d'une autre manière, c'est-à-dire, ceux dont tous les membres étoient ulcérés, et dont la vue seule faisoit reculer tout le monde. De là il se transportoit dans les loges écartées, où l'on renfermoit ceux qui, par l'infection de leurs plaies invétérées, étoient insupportables même aux autres lépreux. Là, il leur donnoit lui-même à manger, leur portoit les morceaux à la bouche quand ils avoient perdu l'usage de leurs bras; et quand il en voyoit quelqu'un plus dégoûté, il mangeoit lui-même, et du même plat, afin de lui donner de l'appétit. Il nettoyoit ceux qui ne le pouvoient faire eux-mêmes; il pansoit leurs plaies, il les manioit avec plus de complaisance que s'il eût touché des perles ou des fleurs, il les baisoit tendroment; et, cc qu'on admire dans quelques saints, qui eurent

le courage d'appliquer une fois leur bouche sur des ulcères dont la vue leur avoit soulevé le cœur, c'est ce que le père Claver a fait plus de mille fois; c'est ce qu'il faisoit journellement, et cent fois par jour. Pour nettoyer à fond ces horribles plaies, après en avoir dégagé l'ouverture, il y appliquoit la bouche et la langue, et en tiroit ainsi tout ce qui en pouvoit retarder la guérison.

Ce n'est pas qu'il fût naturellement moins délicat qu'un

Ce n'est pas qu'il fût naturellement moins délicat qu'un autre : il étoit d'une maison des plus distinguées parmi la noblesse de Catalogne, et avoit été élevé avec la délicatesse accoutumée dans ces sortes de conditions. Doué même d'un esprit peu commun, de sentiments nobles, d'une grande facilité et de beaucoup d'acquis dans les lettres, il n'y avoit point de rang si élevé dans le ministère à quoi il n'eût pu prétendre. Son gout pour l'abjection, pour cette mortification prodigieuse, et contre nature en quelque sorte, ne dût donc rien au naturel, et fut en entier l'ouvrage de la grâce. Le cicl, pour le manisester, permit qu'un jour la nature lui sit sentir ses révoltes. Le père ayant été appelé par un marchand pour confesser un de ses nègres, il trouva ce malade étendu dans un coin, où on l'avoit jeté, pour délivrer les autres de son infection. Il étoit si couvert de pus et de pourriture, qu'il avoit moins l'air d'un homme encore vivant, que d'un cadavre déjà corrompu. Le marchand, et quatre autres Espagnols suivirent de loin le confesseur, pour voir les effets de sa charité singulière, dont ils avoient entendu parler. A la première vue de cet objet hideux, le missionnaire fut saisi d'horreur, et son premier mouvement fut de reculer; mais au même instant, confus de sa lâcheté, il se retire à l'écart, prend une rude discipline, puis retourne vers le malade, s'en rapproche à genoux, baise chacune de ses plaies, en prolongeant sur les plus dégoûtantes, le confesse, et reste encore long-temps après pour le consoler.

Il ne faut pas demander si les pénitents d'un pareil confesseur entroient dans les sentiments qu'il leur suggéroit. Il n'y avoit point de cœurs si endurcis, point de pécheurs si désespérés, qu'il ne vint à bout de réduire. On avoit mis au Lazaret un homme attaqué d'un mal extraordinaire, et tout-à-fait inconnu. Les yeux lui rouloient dans la tête, ses membres se roi-

es étoient horreur à . Ce triste 1e pour l**e** a hâte les nent à l'air élé venoit voir admiprompteint le licu Les jours ceux qu'il il trouvoit oit encore -là que les e en état de

écitoit des ue instrucser. Quand nanteau, et nt se tenir ceux dont eule faisoit s les loges n de leurs autres léportoit les ge de leurs é, il maner de l'apx-mêmes ; nplaisance hisoit tenqui eurent dissoient avec une violence effrayante: il avoit moins l'air d'un malade que d'un démoniaque. Remedes naturels et surnaturels, tout fut employé à pure perte. Si on lui parloit de se confesser, il ne répondoit que par des injures. Lui présentoit on le crucifix? il détournoit la tête en désespéré. Le père se présente; et à peine il a dit quelques paroles, que le malade, aussi doux qu'un agneau, demande les sacrements, les reçoit avec de grandes marques de repentir, et il persévéra jusqu'au dernier soupir dans les sentiments d'une âme solidement convertie.

Il y avoit au même lieu un malade inquiet, agité, taciturne, abîmé dans une humeur noire; il ne vouloit entendre parler, ni de confession, ni de religion. C'étoit un moine apostat, qui après avoir paru avec honneur dans les meilleures chaires. s'étoit abandonné à un libertinage excessif, où il croupissoit depuis long-temps. De toutes les conversions, c'étoit là sans doute une des plus difficiles. Elle ne le fut pas plus que les autres pour notre saint confesseur. L'apostat devint un pénitent si contrit, si courageux et s: humble, que partout il s'accusoit publiquement d'avoir été le plus grand des scélérats : ajoutant qu'il n'avoit pas moins fallu qu'un saint pour l'arracher à l'enfer. Ce n'est pas le seul pécheur de cette dure espèce, à qui Dieu fit grâce par le ministère de l'apôtre des nègres : il s'en trouva plusieurs autres, qui après cinq, sept, dix ans d'apostasie, et de tous les crimes où celui-ci précipite. ne pouvant tenir contre la force et l'onction de ses paroles, rentrèrent pénitents dans leur cloître, où ils devinrent des modèles de régularité et de ferveur.

Il en sut de même des malsaiteurs condamnés au dernier eupplice, et les plus révoltés contre la consession, contre tous les signes de la religion, des endurcis les plus décidés, des hérétiques anglais et hollandais, amenés prisonniers de guerre à Carthagène, des mahométans mêmes, des insidèles et des blasphémateurs les plus impies. Quand tous les autres prêtres de la ville n'avoient pu les réduire, on recouroit au père Claver. Il se prétoit à tout : la grâce et le succès l'accompagnoient partout; il consommoit lui seul tout ce que les autres ensemble n'avoient pu qu'ébaucher. Les travaux de la ville

(An 1654.)

té, taciturne, dre parler, ni apostat, qui ures chaires, il croupissoit c'étoit là sans s plus que les evint un pénipartout il s'acdes scélérats: nt pour l'arrade cette dure le l'apôtre des rès cinq, sept, ni-ci précipite, le ses paroles, devinrent des

nés au dernier on, contre tous is décidés, des niers de guerre nfidèles et des autres prêtres puroit au père cès l'accompaque les autres ux de la ville

ne suffisoient point encore à l'immensité de son zèle: il opéroit les mêmes prodiges dans les missions de la campagne, travaillant sans interruption, ne mangeant presque jamais durant le jour, et retournant le soir à la maison, il se contentoit d'un morceau de pain de blé d'Inde, avec quelques patates grillées, ou d'un peu de biscuit au sel et à l'eau, sous prétexte que ces aliments étoient les meilleurs pour son estomac. Retiré dans sa chambre après ces fatigues, il prenoit une rude discipline, passoit trois ou quatre heures en oraisen, et prenoit enfin un court sommeil à terre, ou sur des planches, enveloppé dans son manteau.

On lui attribue quantité de miracles, des prédictions d'événements les plus extraordinaires, des guérisons de toute espèce, des résurrections de morts assez bien attestées, pour qu'on les ait insérées dans le procès de sa canonisation. Mais le plus grand de tous sans doute, c'est le prodige de sa mortification, et comme celui-ci n'est pas moins incontestable qu'il paroît incroyable, il rend tous les autres au moins vraisemblables. Que n'aurions-nous donc point encore à rapporter d'une vie qui ne fut qu'un tissu de merveilles en tout genre? Mais craignons d'interrompre trop long-temps le récit des faits qui sont d'un intérêt général pour l'Eglise, si toutefois nous l'avons interrompu en présentant un objet d'édification qui ne fait pas moins d'honneur à l'Evangile, que ses plus brillants triomphes.

Trois mois après la mort du pape Innocent X, le cardinal Fabio Chigi, né à Sienne d'une illustre maison, lui succéda le 7 avril 1655, sous le nom d'Alexandre VII. Il eut le suffrage de tous les conclavistes, à la seule exception du cardinal Rosetti, qui le haïssoit mortellement. Jamais souverain pontifene reçut l'adoration du sacré collége avec plus de modestie. Loin de faire éclater la joie, dont on est si peu maître en ces rencontres, il ne témoigna que de la douleur, et versa des larmes qu'on eut tout lieu de croire sincères. Il n'envisageoit que la pesanteur du brillant fardeau qu'on lui imposoit, et le premier éclat de la tiare, si éblouissant pour tant d'autres, ne lui offrit que des épines. Il se familiarisa néanmoins peu à peu avec elle, et avec le temps il parut se consoler de la porter.

Dans la première année de ce pontificat, la reine Christine de Suède abjura le luthéranisme à Inspruck, où elle passoit pour se rendre à Rome, et reprit avec éclat l'ancienne religion de ses pères. On n'avoit jamais cru dans son royaume qu'elle tînt fort à la croyance vulgaire. En effet, cette princesse n'estimoit point assez son pays natal pour s'attacher sans examen à la religion qu'on y professoit. Elle avoit d'ailleurs trop de pénétration, pour ne point apercevoir le vice radical de la réforme, qu'un peuple, jouet de l'ignorance et de la séduction. avoit embrassée sur la parole d'un moine apostat. C'est pourquoi elle n'en fit jamais grande estime. Quoiqu'elle n'ait abjuré l'erreur qu'à l'âge de vingt-huit ans, elle a voulu apprendre au public quelle y avoit renoncé dès qu'elle avoit eu l'usage de la raison. C'est ce qu'elle obligea Bayle de publier, pour réparer l'imprudence qu'il avoit commise, en donnant pour un reste de protestantisme une lettre qu'elle avoit écrite au sujet des rigueurs exercées contre les huguenots par le roi Louis XIV 1. Il est difficile de concilier un témoignage si authentique avec le certificat allégué par Baillet, portant que la providence s'étoit servie du philosophe Descartes, et de Chanut son ami, pour donner à Christine les premières lumières que la grâce et la miséricorde divine perfectionnèrent ensuite. Bayle atteste au contraire, que cette princesse sit la première ouverture de son dessein au jésuite Macedo, qui accompagnoit l'ambassadeur de Portugal en Suède; qu'elle l'envoya depuis à Rome, avec une lettre pour le général de sa société, à qui elle demandoit deux jésuites italiens, afin de s'éclairer avec eux sur les points qui lui faisoient encore quelque peine; et que les pères Malines et Casate achevèrent en effet ce que Macedo avoit commencé.

Christine, avant son abjuration, avoit abdiqué la couronne en faveur de son cousin Charles-Gustave, comte palatin de Deux-Ponts, et arrière-petit-fils du grand Gustave Vasa. Ensuite elle fit beaucoup de voyages en Flandre, en France, en Allemagne, en Italie, reparut même en Suède, et enfin se fixa jusqu'à sa mort dans la capitale du monde chrétien. Partout elle

Nouvel. de la répub. des Lettr. Janv. 1687. - 2 Diction. sous le mot Macedo.

(An 1655.) se montra semme d'un esprit peu commun, amie des habiles gens en tout genre, protectrice généreuse des lettres, avide de connoissances, instruite, au moins superficiellement, de tout ce qui est à la portée de l'esprit humain. Partout aussi elle parut inégale dans sa conduite, singulière dans ses goûts et ses ajustements même, affectant toute les manières des hommes. accusant la nature de s'être méprise en la faisant femme, et la justifiant d'autant mieux, qu'elle prenoit plus à tâche de la démentir. Il est plus qu'inutile à nos fins d'examiner si Christine, avec les travers de son sexe, en eut aussi les foiblesses. On sait que la religion ne décide pas toujours des mœurs, et que pour être catholique sincère, on n'est pas toujours parfait chrétien.

Tandis que la lumière de la foi triomphoit dans l'âme de Christine, des erreurs grossières du Nord, la secte plus absurde encore des préadamites prenoit naissance au sein de la nation la plus chrétienne et la plus éclairée. Sur quelques paroles de saint Paul écrivant aux Romains, Isaac de la Peyrère, natif de Bordeaux, encreprit de prouver (1655) qu'il y avoit eu deux creations d'hommes; la première au commencement du monde, lorsque Dieu, selon ce visionnaire, créa dans toutes les parties du monde à la fois des hommes et des femmes, d'où sont provenus les gentils; l'autre long-temps après, quand Dieu créa Adam, pour être le père de son peuple particulier, ou du peuple juif. Ce dogmatiseur s'appuyoit principalement sur ce passage mal interprété: Avant la loi, le péché étoit dans le monde, mais le péché n'étoit pas imputé, parce qu'il n'y avoit point de loi. Il prétendoit que ces paroles ne pouvoient pas s'entendre de la loi de Moïse, puisque l'histoire sacrée nous assure que le crime de Caïn, celui des Sodomites et quantité d'autres avoient été punis dans ces premiers temps; et qu'ainsi elles devoient s'entendre d'une loi donnée à Adam : d'où il concluoit qu'avant Adam il y avoit des hommes, à qui les péchés n'étoient pas imputés. Comme ces folles spéculations intéressoient peu les passions humaines, elles ne firent pas grande fortune. La Peyrère lui-même, deux ans après les avoir mises au jour, les abjura aux pieds d'Alexandre VII.

Il n'en sut pas ainsi des visions de George Fox, qui dans

ristine passoit eligion qu'elle e n'esxamen trop de : la réuction, t pour-

t abjuré

orendre

l'usage r, pour nt pour crite au r le roi e si auit que la :Chanut ères que

ensuite. remière pagnoit a depuis é, à qui vec eux ; et que

Macedo

onne en e Deux-Ensuite en Allefixa jusbut elle

Macedo.

l'Angleterre abandonnée à l'esprit de schisme et d'égarement, donna vers le même temps l'origine à la secte insensée des quakers ou trembleurs, qui l'ont qualifié apôtre de premier ordre, et glorieux instrument dans la main de Dieu. Cet artisan du village de Dreton au pays de Leicester, dépourvu de tout talent pour les sciences, parlant même très-mal sa langue naturelle, jouet de son imagination déréglée et de son humeur noire, sortit tout à coup de sa boutique, et se dit suscité du ciel pour réformer le genre humain. Il annonçoit, d'un air et d'un ton de prophète, que tous les hommes avoient abandonné les voies de Dieu, et n'avoient rien laissé sans atteinte, ni dans la doctrine, ni dans les mœurs. La singularité du personnage 1 attira un grand concours; et parmi des peuples qui n'avoient rien de fixe dans leur religion, l'illuminé eut bientôt fait assez de prosélytes pour former une secte en règle. Encouragé par ces succès, et n'aspirant plus qu'à les affermir, il donna ses rêves pour des révélations, ses convulsions pour des ravissements extatiques, et publia des guérisons miraculeuses qu'il disoit avoir été opérées par ses prières.

A son exemple, tous ces fanatiques se croyoient autant d'organes de l'Esprit de Dieu; et du milieu de leurs assemblées, dont tous les rites se réduisoient à une morne taciturnité en attendant l'effusion de l'Esprit saint, il s'élevoit, tantôt un homme, tantôt une femme ou un enfant, pour annoncer les ordres du ciel, qu'on écoutoit avec respect. Marguerite Fell, épouse de Fox, devint un des personnages les plus célèbres de la secte par ses prédications. Ces prédicateurs de tout sexe, de toute condition ou de tout métier, entroient audacieusement dans les temples, où interrompant les prédicants ordinaires, ils débitoient une doctrine tout opposée, et révoltoient le peuple contre les ministres. Il y en eut qui coururent les rues et les places publiques, couverts d'habits ridicules, affectant une voix lugubre, poussant quelquefois des cris et des hurlements af-

Fox, qui n'avoit appris d'autre état que celui de cordonnier, s'étoit vêtu de cuir depuis les pieds jusqu'à la tête. Ayant comparu à Darbi devant les juges, il les prêcha si fort sur la nécessité de trembler devant le Seigneur, que le commissaire qui l'interrogeoit, s'écria qu'il avoit affaire à un quaker, mot qui en anglais signifie trembleur : dès lors on donna ce nom à la secte.

r et d'un onné les i dans la onnage 1 n'avoient fait assez aragé par

ses rêves issements ı'il disoit itant d'or-

semblées, turnité en tantôt un oncer les erite Fell , élèbres de t sexe, de mentdans es, ils déle peuple ues et les t une voix ments af-

> vêta de cuir il les prêcha ire qui l'ingnific trem-

(An 1655.) freux, décriant les magistrats, et prédisant la ruine prochaine du royaume. Le gouvernement se contentoit de les faire arrêter comme des gens atteints de manie, et on leur rendoit la liberté dès qu'ils vouloient promettre de se contenir. On fit néanmoins fustiger un certain Taylor, comme blasphémateur : et il avoit eu l'impiété de souffrir que les troupes qui le suivoient le qualifiassent de roi d'Israël, de soleil de justice, de fils unique de Dieu, et qu'à son entrée dans Bristol on criât devant lui : Hosanna fils de David.

Ce parti fanatique fit néanmoins des progrès considérables : il n'entraîna pas seulement la populace ignorante, mais bien des personnes qui ne manquoient ni de fortune, ni de naissancc, ni même de connoissances et de génie. Guillaume Penn entre autres, fils d'un vice-amiral d'Angleterre, et encore plus distingué par ses talents que par sa naissance, se jeta dans cette secte dont il devint l'ardent protecteur, et il lui procura la tolérance qu'elle n'avoit pu obtenir jusque-là 1. A cette fin, il publia plusieurs écrits, où il insistoit fortement sur le dogme de la tolérance universelle, qui déjà n'avoit point de bornes parmi les sujets des états britanniques, sinon pour la religion de leurs pères. On se laissa prendre à l'incorruptible probité qu'affectoient ces sectaires, à l'esprit de concorde et de fraternité qui rendoit les biens communs entre eux, à la simplicité de leurs manières, de leurs tables et de leurs vôtements. Ils se faisoient remarquer par la sévérité même de leurs visages, par la gravité, par la froide lenteur de leurs discours, par où ils prétendoient montrer leur horreur, non-seulement du mensonge, mais de tout propos hasardé. L'usage du serment étoit absolument interdit parmi eux ; et ils condamnoient toute guerre généralement,

Après différents voyages en France et en Irlande, Penn étant de retour chez le vice-amiral son père, au lieu de se mettre à genou devant lui, et de lui demander sa bénédiction, suivant l'usage des anglais, il l'aborda le chapeau sur la tête et lui dit : Je suis fort aise, l'ami, de te voir en bonne santé. Le père crut que son fils étoit devenu sou : il s'aperçut bientôt qu'il étoit quaker. Il mit tout en usage pour obtenir de lui qu'il allat voir le roi et le duc d'Yorck, le chapeau sous le bras, et qu'il ne les tutcyât point. Penn répondit que sa conscience ne le lui permettoit pas. C'est des quakers, dont les philosophistes modernes, et surtout Voltaire, ont vante la doctrine, en haine de celle de l'Eglise, qu'est venn, dans certaines familles, l'usage d'y tutoyer père et mère.

comme une fureur plus propre aux bêtes féroces qu'à des créatures raisonnables.

Ils vouloient que toutes choses fussent communes entre les hommes; qu'un homme ne pût avoir d'autorité sur un autre. et que personne ne sut appelé maître, ou seigneur; qu'on ne saluât point en se découvrant, en disant vous au lieu de toi, ni en usant d'aucune marque d'honneur. Quant à la foi, ils reietoient les prières publiques, tout culte extérieur, tous les sacrements, et suivoient les principes ou la pratique des anabaptistes par rapport au baptême. Ils soutenoient que l'âme est une partie de Dieu; que Jésus-Christ n'a point d'autre corps que son corps mystique, ou son église; que nous sommes justifiés par notre propre justice, et qu'il n'y a point d'autre vie, ni d'autre gloire à espérer, que celles de ce monde. Quelques-uns d'entre eux ont porté le fanatisme jusqu'à se dire le Christ, et Dieu même. D'autres se disoient semblables à Dieu, comme étant animés substantiellement du même esprit que Dieu. Tous prétendoient que chaque personne trouve en soi des lumières en abondance, pour entendre l'Ecriture et pour se conduire dans les voies de Dieu. Par ce trait seul, il est évident que cette nouvelle secte d'anabaptistes aussi-bien que la première, doit son origine à la malheureuse réforme, où le sens particulier est l'interprète des livres sacrés, et l'arbitre souverain de la religion. L'apologie que Barclay a faite des quakers, ne prouve que les variations et les contradictions des croyances qui ont pour guide ce sens particulier. A la honte de l'esprit humain, ces extravagants sectaires se sont propagés jusqu'à nos jours 1. Ils

En 1791, les quakers envoyèrent une députation à l'assemblée nationale de France. Miraheau fut chargé de lui répondre; et, chose digne de remarque, il crut devoir résuter leurs principes, en ces termes : « Vous ne prêtez pas de serment, dites-vous; mais vous vous trompez : un serment n'est qu'une promesse saite à Dieu; la conscience d'une âme pure est un temple de la divinité; et, en prononçant sur votre conscience, vous saites intervenir Dieu dans vos paroles... Le sang humain n'est jamais versé par vous sur la terre : touchante philosophie! mais prenez garde; ne seriez-vous pas dans une erreur que la vertu vons cache? Auriez-vous permis que ces hordes de sauvages, qui errent dans les déserts de l'Amérique, enssent porté le massacre dans la pacifique Pensylvanie; qu'ils cussent égorgé vos semmes, vos enfants, vos vieillards, plutôt que de sauver ces vies si chères, en donnant la mort à des meurtriers? » « On sait, dit Feller, qu'un écrivain trop sameux a comparé le christianisme naissant à la secte des quakers. Un si ctrange parallèle pourroit soite

e nationale de parque, il crut s de serment, omesse faite à en prononçant e sang humain prenez garde; us permis que ussent porté le mes, vos enant la mort à a comparé le pourroit fire

iours 1. Ils

(An 1655.) sont en assez grand nombre en Hollande, aussi-bien qu'en Angleterre, et jusque dans le Nouveau-Monde, en Pensylvanie surtout.

Les novateurs de France, plus circonspects dans leur marche. n'en alloient pas moins droit à leur but, c'est-à-dire, à l'anéantissement de la tradition, et par conséquent de presque toute la foi chrétienne. C'est à quoi tendoient deux lettres qui furent publices alors par le docteur Arnaud, afin de persuader que l'infaillibilité de l'Eglise ne s'étendoit point au sens des auteurs dont elle entreprenoit de juger : deux pièces capitales dans l'histoire du jansénisme, et devenues aussi fameuses que le furent autresois les trois chapitres dans l'histoire des nestoriens. Arnaud, parvenu à l'âge d'environ quarante ans, et à toute la considération d'un chef de parti, demeuroit néanmoins dans le silence, depuis près de deux ans qu'Innocent X avoit donné sa constitution: au moins son nom ne paroissoit-il point dans les ouvrages publiés pour soustraire à l'anathème le livre de Jansénius. Il rompit enfin le silence, ou l'incognito, par une lettre imprimée qui portoit son nom, et qui étoit adressée à une personne de condition, au sujet d'un refus d'absolution, fait au duc de Liancourt dans la paroisse de Saint-Sulpice. Le confesseur avoit cru ne pouvoir se conduire autrement, à l'égard même de ce pénitent distingué, à moins qu'il ne donnât des marques d'une soumission sincère aux dernières décisions de l'Eglise, et qu'il ne sît cesser le scandale de ses liaisons intimes avec les réfractaires . Arnaud prit de là occasion de défendre sa cause, avec celle de ses amis : il dit au uom d'eux tous 2, qu'ils sont bien éloignés d'être tombés dans quelque

soupçonner qu'il avoit lui-même de fortes dispositions au quakérisme. Quand la secte des quakers aura subjuge les philosophes et les rois; quand elle aura detruit toutes les autres religions, et cela dans un siècle aussi éclairé que celui d'Auguste; quand, durant dix-huit siècles, elle aura eu le suffrage de tous les bons esprits; elle aura pour elle un grand argument. C'est à ceux qui savent apprécier des possibilités et pressentir l'avenir, à prononcer si le fanatisme des trembleurs aura jamais ces succès. »

<sup>\*</sup> Ce prêtre qui se nommoit Sicoté, déclara au duc qu'il ne pouvoit lui donner l'absolution, à moins qu'il ne retirât sa petite fille de Port-Royal, qu'il ne congédiat l'abbe de Bourzeis, qui étoit encore alors dans le parti, et qu'il ne rompit tout commerce avec ces messieurs. (D'Avrigny.)

<sup>2</sup> Lettr. d'Arn. du 24 fevr. 1655.

erreur; puisque d'une part ils condamnent sincèrement les cinq propositions censurées par le pape, en quelque livre qu'on les puisse trouver, sans exception d'aucun; et que de l'autre ils ne sont attachés à aucun auteur qui forme des opinions nouvelles, et qui parle de lui-même touchant les matières de la grâce, mais

à la seule doctrine de saint Augustin.

On répondit à cette lettre par différents écrits, où l'on prétendoit qu'une parcille manière de condamner les cinq propositions n'étoit pas suffisante; que l'auteur et ses amis, particulièrement ceux qui avoient soutenu par des écrits publics la doctrine de Jansénius, nommément condamnée par la bulle, étoient obligés de donner des preuves certaines et précises de leur soumission; qu'ils devoient confesser et désavoucr de bonne foi l'erreur où ils avoient été avant la décision du saint Siége; déclarer en outre le livre de Jansénius bien condamné. et renoncer à la doctrine qui en étoit exprimée par les cinq propositions. On ajoutoit que cette déclaration étoit surtout indispensable depuis que le clergé de France, assemblé si solennellement, avoit jugé que l'intention du chef de l'Eglise étoit de condamner les cinq propositions, comme extraites du livre de Jansénius, et dans le sens enseigné par Jansénius; et plus encore depuis que le souverain pontife lui-même, par un bref exprès, avoit approuvé le jugement de ces prélats. D'où l'on concluoit qu'à bon droit on tenoit pour suspecte la déclaration des jansénistes, jusqu'à ce qu'elle fût conforme à celle du pape et des évêques.

A ces écrits, Arnaud repliqua par une seconde lettre, adressée à un duc et pair. Il y prend ouvertement la désense du livre de Jansénius, qu'il soutient n'avoir jamais enseigné les cinq propositions, forgées, ajouta-t-il, par les partisans des sentiments contraires à ceux de saint Augustin. En cela, il se contredisoit si manifestement, qu'on ne sait s'il faut l'attribuer, ou à un mensonge prémédité, ou à un désaut de mémoire. Oublioit-il qu'avant la censure des cinq propositions, en parlant de la première, il avoit dit en termes exprès, qu'elle étoit tirée presque mot à mot du livre de M. l'évêque d'Ypres; et de plus

<sup>1</sup> Lettre d'Arnaud du 10 juillet 1655.

ù l'on préing propois, particupublics la ar la bulle, précises de savouer de ion du saint condamné, par les cinq stoit surtout semblé si sol'Eglise étoit gites du livre inius; et plus , par un bref its. D'où l'on a déclaration celle du pape

conde lettre, nt la défense s enseigné les partisans des En cela, il se nt l'attribuer. rémoire. Ous, en parlant lle étoit tirée es ; et de plus

(An 1655.) qu'elle y étoit justifiée par un si grand nombre de passages trèsclairs de saint Augustin, qu'il n'y avoit personne assez opiniâtre pour la contester : ? On pourroit tirer le même aveu pour toutes les autres, soit de ses propres écrits, soit des éloges qu'il a donnés aux écrits de ses amis divers, et de l'abbé de Bourzeis en particulier; et il les reconnoît toutes l'une après l'autre pour être de Jansénius, dont il cite les livres et les chapitres qui les contiennent, au moins équivalemment, dans le sens propre et littéral où elles ont été condamnées. Mais il suffit de l'aveu donné à la première, dont les quatre autres sont des conséquences naturelles, et comme les branches diverses d'un même arbre. C'est ce que nous avons déjà fait toucher au doigt, et ce qu'ont reconnu les défenseurs de Jansénius, sans en excepter Arnaud lui-même, et tout particulièrement le cardinal de Noailles, dans la condamnation de l'Exposition de la Foi. D'ailleurs elles ne sont, toutes les cinq, que des conséquences du système des deux délectations invincibles, que l'évêque d'Ypres établit comme le fondement de toute la doctrine de saint Augustin touchant la grâce. On peut voir comment Dupin les en déduit, dans l'analyse qu'il a faite de l'Augustinus 2 : ce docteur n'est pas un arbitre suspect aux jansénistes.

Arnaud sentant fort bien le foible de sa cause, et sachant que sa lettre couroit risque d'être censurée en Sorbonne. écrivit au pape pour parer ce coup, et soumit au jugement du saint Père la lettre que poursuivoit la faculté. Grand nombre de théologiens, scandalisés qu'on justifiat hautement un livre déjà condamné par deux papes, et par les évêques du royaume. et qu'on renouvelât clairement la première des cinq propositions, d'où s'inféroient toutes les autres, portèrent leurs plaintes au syndic de la faculté, et celui-ci dénonça la seconde lettre du docteur Arnaud dans une assemblée publique, puis demanda qu'on nommât des commissaires pour l'examiner. Le parti, par l'organe du bouillant Saint-Amour, mit aussitôt en œuvre le subterfuge que l'auteur s'étoit ménagé en écrivant au saint Père, et sit une opposition formelle à l'examen de la lettre, sous

Consider, sur l'entrepr. de M. Cornet. - 2 Hist. eccl. du xvii. siècl. toin. p. p. 23 ct 24.

prétexte que la faculté ne devoit pas prévenir le jugement du souverain pontife. On délibéra, tant sur la proposition du syndic, que sur l'opinion de Saint-Amour; et il fut résolu, à la plu-

ralité des voix, que la lettre seroit examinée.

Alors quantité de docteurs, au nombre d'environ soixante. se joignirent, sans plus rien feindre, au sieur de Saint-Amour : ils présentèrent requête au parlement contre la conclusion de la faculté, et quelques jours après, Arnaud en appela comme d'abus, dans toutes les formes. Il récusoit en même temps la plupart des examinateurs nommés, sons les prétextes ordinaires aux novateurs en pareil cas, c'est-à-dire, comme étant ses adversaires, ou ses parties. Il y eut une requête particulière dressée par la cabale, pour faire casser l'élection du sieur Guyart, syndic depuis peu, et trop bon catholique pour ne point causer de soucis. On y requéroit encore, que de chaque maison des religieux mendiants, connus pour très-attachés à la foi romaine, il n'y eût que deux docteurs qui eussent voix délibérative. Jusque-là il n'y avoit rien de réglé, ou du moins d'arrêté à ce sujet. Le parlement, sans avoir égard à des défaites qui mettroient à l'abri tous les sectaires et toutes les sectes, rendit un arrêt par lequel il étoit ordonné qu'il seroit incessamment passé outre à l'examen de la lettre en question par les commissaires nommés.

La faculté, pour être autorisée par un tribunal si respectable au parti, n'en fut guère plus tranquille. Les factieux ne cherchèrent qu'à mettre le trouble dans les assemblées, qu'à y faire perdre le temps, quand ils ne pouvoient pas les rompre à faire naître incident sur incident, à traiter de matières qui ne revenoient point au sujet en question, à parler avec une prolixité qui pût lasser la compagnie, et retarder à jamais le terme de la délibération. M. de Péréfixe, alors évêque de Rhodez, fut obligé de recourir au roi contre ces désordres; et le chancelier de France eut ordre d'assister aux assemblées. Sa présence contint un peu les factieux; mais ils se plaignirent sourdement que la cour vouloit engager la faculté à faire une censure royale, et non pas ecclésiastique; quoique le chancelier n'cût point d'autre vue, comme ils'en expliqua hautement, que de procurer la liberté des suffrages, et de faire observer n soixante, nt-Amour: nclusion de pela comme ne temps la s ordinaires tant ses adparticulière on du sieur que pour ne de chaque

gement **du** 

du syndic,

eussent voix ou du moins rd à des détes les sectes, oit incessamstion par les

s factieux ne mblées, qu'à s les rompre matières qui ler avec une r à jamais le s évêque de lésordres; et semblées. Sa plaignirent é à faire une le chance-hautement, lire observer

les règles prescrites par la compagnie. Si les factieux ensuite opinèrent avec plus de modération, ils ne le firent pas avec moins de longueur; ce qui obligea la faculté d'arrêter enfin, à la pluralité des suffrages, que le temps d'opiner pour chacun de ses membres ne passeroit pas une demi-heure. Pour cette cause, ou sous ce prétexte, les partisans d'Arnaud prirent le parti d'abandonner les assemblées, et n'y reparurent plus depuis, à l'exception des docteurs Mincé, Copin, Poacher et

Drugeon.

Avant cela, le sieur Arnaud avoit écrit, avec de grands signes de respect et de déférence, à la faculté; la révérant, disoit-il, comme sa mère, et la suppliant de lui marquer en quoi la lettre qu'elle examinoit étoit répréhensible. Quand il avoit appris ensuite qu'un grand nombre de docteurs avoit déjà opiné, et que la pluralité ne lui étoit rien moins que favorable, il leur avoit écrit une seconde fois, protestant qu'il n'auroit point parlé dans sa lettre au duc et pair, comme il y parloit, s'il avoit prévu qu'on lui en dût faire un crime; qu'il voudroit ne l'avoir point écrite, et qu'il demandoit pardon au pape et aux évêques de l'avoir fait. Devenu plus sier par la levée de bouclier des soixante docteurs qui avoient abandonné les assemblées, il fit signifier à la faculté un acte juridique, portant qu'il ne la pouvoit reconnoître pour juge légitime, avec protestation de nullité contre tout ce qui s'y étoit fait et s'y feroit dans la suite. Il exposoit en même temps les raisons importantes qu'il croyoit avoir d'en agir ainsi, et dont les aboyeurs du parti étourdirent tout le royaume aussitôt après la censure. Elles se réduisoient presque toutes aux chicanes déjà confondues par l'arrêt qui autorisoit à poursuivre le plaignant. On voit par-là qu'il étoit bien éloigné de se soumettre purement et simplement à ce que la faculté prononceroit, comme elle l'avoit exigé en répondant à sa première lettre, conçue en termes si respectueux.

Elle continua donc ses délibérations, malgré la retraite des partisans de l'accusé, et malgré la récusation particulière qu'il sit encore de quelques-uns de ses juges. On ne crut point devoir désérer à des réclamations qui mettroient tous les sectaires à l'abri des censures d'un concile même excuménique, si l'en

y avoit égard, c'est-à-dire, si tous ceux que les accusés regardent comme leurs parties n'y avoient, ni séance, ni voix délibérative. Le docteur Arnaud, disposant des suffrages de plus de soixante de ses confrères, ne pouvoit manquer d'avoir cause gagnée, si tous ceux qu'il appeloit ses parties, ou ses ennemis. étoient exclus des assemblées. Il est vrai qu'il ne récusa d'abord que huit ou dix docteurs; mais il pouvoit alléguer la même inimitié pour récuser tous les autres, parce que les premiers n'étoient ennemis que de sa doctrine, et que les autres n'en avoient pas moins d'aversion. Enfin, après plus de vingt séances, les decteurs au nombre, non pas de huit ou dix, comme le parti s'en est plaint, mais de cent trente, y compris sept évêques ou archevêques, condamnèrent ce qu'il avoit plu à l'accusé d'appeler question de fait, c'est-à-dire qu'ils prononcèrent que sa lettre, en ce qu'elle nioit que le venin des cinq propositions se trouvât dans le livre de l'évêque d'Ypres, étoit téméraire, scandaleuse, injurieuse au pape et aux évêques de France, et donnoit même sujet de renouveler entièrement la doctrine de Jansénius, si expressément condamnée.

Il y eut encore dix séances pour ce que le parti appeloit question de droit; et voici de quoi il s'y agissoit. Tandis qu'Arnaud prétendoit que, ni Jansénius, ni ses partisans ne tenoient à la doctrine condamnée dans les cinq propositions, il en renouveloit la première, et par conséquent toutes les autres, dans la lettre même où il s'efforçoit d'établir son paradoxe; car, dans cette lettre fameuse à un duc et pair, il avançoit en termes formels, que l'Evangile et les saints docteurs nous montrent dans la personne de saint Pierre, un juste à qui la grâce, sans laquelle on ne peut rien, a manqué dans une occasion où l'on ne peut dire qu'il n'ait point péché : d'où il suit évidemment qu'il y a des commandements impossibles à des justes, selon leurs forces présentes, et qu'alors ils n'ont point de grâce qui les leur rende possibles. Cette proposition fut déclarée téméraire, impie, blasphématoire, frappée d'anathème et hérétique. En même temps il fut arrêté que si dans la quinzaine l'auteur ne se soumettoit à la censure, et ne la souscrivoit, il seroit retranché du corps de la faculté, et rayé du catalogue des docteurs.

(An 1655.)

egardent
lélibérae plus de
pir cause
ennemis,
a d'abord
la même
niers n'én avoient
unces, les
e le parti
évêques
a l'accusé
èrent que
ppositions

méraire,

rance, et

ctrine de

loit quesu'Arnaud ioient à la en renoues, dans la car, dans en termes montrent râce, sans on où l'on idemment tes, selon de grâce clarée tée et héréquinzaine crivoit, il catalogue

Le coupable, avec la fierté qu'il respiroit, ne put qu'infiniment souffrir de cette humiliation; mais l'orgueil l'emporta sur le chagrin, et il ne put jamais se déterminer à reculer. En vain la faculté, qui en réprouvant sa doctrine vouloit épargner sa personne, l'exhorta dans les termes les plus engageants à se soumettre à elle, comme à une bonne mère, et à rejeter les nouveautés pernicieuses qui l'empêchoient d'honorer un Dieu Sauveur, d'un même esprit, d'un même cœur et d'une même bouche avec elle : il préféra invinciblement à l'unité et la fraternité catholique, le malheureux honneur de figurer en chef de parti. Mais pour empêcher, ainsi que s'exprimoit la faculté, que cette doctrine, qui telle gu'une peste avoit déjà infecté beaucoup d'esprits, ne fit de plus grands progrès, elle ordonna qu'à l'avenir on n'admettroit aucun aspirant aux grades, ni même aucun des docteurs aux assemblées et aux fonctions doctorales, qu'ils n'eussent auparavant souscrit à la censure du réfractaire; statuant encore, que si quelqu'un osoit approuver, soutenir, enseigner, prêcher, ou répandre par écrit les propositions censurées dans sa lettre, il seroit chassé irrémissiblement de la faculté; de plus, que cette censure seroitimprimée et affichée, afin que tout le monde sût combien la sacrée faculté abhorroit cette doctrine pernicieuse et pestilentielle. La censure fut relue et confirmée le premier de sévrier 1655, et signée le dix-huit. Alors les quatre docteurs, Mincé, Copin, Porcher et Drugeon, qui avoient jusque-là servi constamment Arnaud, crurent devoir moins à l'amitié qu'à la vérité et à la conscience, et signèrent comme les autres. La censure fut envoyée aux docteurs absents, tant à Paris que dans les provinces, et il fallut que chacun d'eux la signât, ou se vit privé de tous les droits de la compagnie.

Jamais plaideur condamné n'injuria ses juges avec plus d'emportement qu'Arnaud et ses recors, après cette sentence. C'étoient, à leur sens, des hommes capables des plus hautes injustices et des excès les plus inhumains, des violateurs de toutes les lois de l'équité et de l'humanité, des juges iniques et fac ieux qui avoient conspiré la perte d'un innocent, des misérables sans conscience et sans religion, qui renouveloient toutes les impiétés et les horreurs du brigandage d'Ephèse. Et

ces clameurs outrageantes ont retenti pendant plus d'un siècle. Peruis que la faculté a chassé le grand Arnand et tant d'illustres docteurs, disoit leur dernier prophète, Dieu l'a livrée à un esprit de vertige qui l'empêche de rien faire même de raisonnable. Qu'on n'imagine pas cependant que cette meldidiction, passée des pères aux enfants, soit bien difficile à lever. Il ne faut, pour s'affranchir de ce péché originel, que démentir la censure, et reconnoître que la plupart des chrétiens vivent et meurent sans avoir de grâces suffisantes pour faire leur salut; que le juste transgresse les préceptes, faute de la grâce nécessaire pour les observer. En effet, durant la courte éclipse que souffrit la foi, ou le zèle de la Sorbonne, le parti changea de langage à son égard : il n'a renouvelé ses injures, il ne l'a qualifiée de cadavre et de corps sans âme, que depuis qu'elle a réparé l'unique variation qu'en matière de foi l'on puisse

reprocher à cette première école du monde chrétien.

Outre les clameurs vagues et les invectives, le docteur condamné et ses complices voulurent employer le raisonnement pour leur justification: ils prétendirent que la proposition censurée au sujet de saint Pierre, étoit mot pour mot de saint Augustin et de saint Jean-Chrysostôme. Malheureusement leur machine principale ne se trouve étayée que sur une critique évidemment fausse : tant sont grossières les bévues où l'esprit de parti fait donner les génies même du premier ordre et de la plus prosonde érudition. Gar nous conviendrons les premiers, que tel fut le sieur Arnaud et plusieurs de ses partisans, Gependant le sermon prétendu cent vingt-quatrième de saint Augustin, d'où ils disoient leur fameuse proposition tirée, est reconnu par tous les bons critiques pour n'être point de ce Père : les bénédictins même l'ont rejeté, comme une pièce apocryplie, dans l'édition qu'ils ont donnée de ses œuvres. Au reste ce sermon-là même ne porte pas que Dieu abandonna totalement saint Pierre, mais qu'il l'abandonna en quelque sorte, subdeseruit; c'est-à-dire qu'il ne lui donna pas une grâce forte, spéciale, et, si l'on veut, efficace. Explication parfue ment d'accord, au moins avec la doctrine du saint évêque d'Ily sone, selon qui Pierre n'aurois point péché, s'il n'avest a sucune grace : car qui est-ce mi pèche, dit-il dans son harté si au-

(An 1655.)

cteur cononnement sition cent de saint ement leur ne critique où l'esprit ordre et d**e** s les prepartisans, e de saint tion tirée, oint de ce pièce apo-, Au reste na totaleque sorte, face forte, farment one, . aucune rice si authenthique du libre arbitre, qui est-ce qui pèche en faisant ce qu'il ne peut éviter! P. L'auteur même du sermon cité suppose que Pierre avoit eu la présomption de compter mourir pour Jésus-Christ par les forces de son libre arbitre, indépendamment de toute grâce. Ainsi dans la pensée de cet auteur, c'étoit Pierre qui d'abord avoit manqué à la grâce, et non pas la grâce qui avoit manqué à Pierre. De même, selon trois ou quatre sermons incontestablement de saint Augustin!, Pierre ne renia lâchement, que pour avoir présumé superbement, pour avoir compté, non sur le secours divin, mais sur le libre arbitre; parce que celui qui présume de ses forces, est renversé même avant le combat. La présomption de Pierre, suivant les propres termes du docteur de la grâce, fut l'épée dont le perça l'ennemi du salut.

Pour saint Jean-Chrysostôme, il n'est pas croyable qu'Arnaud l'allègue sérieusement en sa faveur après que Jansénius a dit nettement que ce Père avoit tiré sa doctrine sur la grâce d'Origène, premier auteur du pélagianisme, et que les jansénistes ont traduit généralement en pélagiens les Pères de l'église orientale. Mais comment saint Chrysostôme en particulier auroit-il supposé le prince des apôtres totalement abandonné de la grâce, lui qui ne reconnoît pas cet abandon dans les juifs, pour le temps même où il est marqué dans l'Ecriture, qu'ils ne pouvoient croire parce que Dieu les avoit endurcis? Ils ne pouvoient croire, reprend ce Père; c'est-à-dire qu'ils ne le vouloient pas. Il est assez ordinaire en effet qu'on prenne la ferme détermination de la volonté pour la puissance même, comme lorsqu'on dit: Je ne puis aimer cet homme, parce qu'on est déterminé à le haïr.

Il est visible qu'Arnaud et sa troupe ont voulu faire la même illusion, et se couvrir du manteau d'une école respectable, quand ils ont avancé qu'ils nes'écarteroient point du sentiment des thomistes. Lémos, Alvarès et tous les vrais thomistes établissent une grâce aussi générale, que l'est la lumière pour tous les hommes, un secours vraiment suffisant, quoiqu'inef-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aug. de Lib. Arb. lib. 3, c. 18. — <sup>2</sup> Serm. 147, 153, 224, 285. — <sup>2</sup> Jans. Lib Prown.

sicace: au lieu que les jansénistes tournent ce secours en dérision, et parlent du thomisme avec le dernier mépris, quand il ne leur importe pas de faire autrement. Témoin Jansénius. leur père et leur oracle, qui se moque de la prédétermination physique, comme d'une spéculation frivole et profane, qui a été ecueillie des philosophes païens, et qui n'a servi qu'à mettre la confusion dans la doctrine de saint Augustin: témoin le dur abbé de Saint-Cyran, qui osa dire que saint Thomas avoit ravagé la véritable théologie : témoin Pascal, qui insulte en tant de manières aux dominicains sur leur grâce suffisante, et des sarcasmes duquel il résulte en substance, que cette grâce est une pure sottise. Arnaud et ses apologistes, comme tous les défenseurs de pareilles causes, n'étoient, ni constants, ni conséquents dans leurs moyens de désense. Mettant à tout usage leur heureuse distinction du fait et du droit, tantôt ils disoient que la Sorbonne avoit mal pris la pensée de l'auteur, qui ne différoit pas du sentiment des thomistes, et qu'ainsi elle avoit erré dans le fait; tantôt qu'elle avoit condamné une proposition qui étoit de saint Augustin et de saint Chrysostôme, et qu'elle avoit erré sur le droit. Elle auroit donc erré en même temps, et sur le même objet, tant sur le fait que sur le droit; ce qui est manifestement contradictoire, puisque de ces deux suppositions l'une détruit l'autre. Car ou elle avoit bien pris le sens de la proposition condamnée, ou elle l'avoit mal pris : point de milieu. Or si elle l'a bien pris, et qu'il soit véritablement celui des Pères, elle a erré sur le droit, mais non pas sur le fait; si au contraire elle l'a mal pris, clle a erré sur le fait, et non passur le droit. Mais sursoyons, avec nos rusés novateurs, à une manière de procéder qui ne peut avoir d'attrait que pour un petit nombre de lecteurs.

Ĉ'est sur ce ton dogmatique et sérieux qu'on avoit traité jusqu'ici les questions du temps, déjà fort sèches d'elles-mêmes; et le raisonnement, non plus que la raison, n'avançoit pas beaucoup les affaires du parti. Il eut donc recours à d'autres armes; il attaqua le Français par son foible, c'est-àdire, par la peur du ridicule; il fit succéder la plaisanterie à

in

ir.

<sup>1</sup> Lib. 6, c. 2.

avoit traité hes d'elleson, n'avanc recours à le, c'est-àaisanteric à

ur le fait, et

novateurs,

it que pour

(AN 1655.) la dispute, et choisit parfaitement sa plume; il y en avoit en abondance dans la société des savants de Port-Royal, écrivains d'un génie, ou du moins d'un goût supérieur à tout ce qu'on avoi admiré jusque-là dans les autres compagnies lettrées. Dès l'année 1627, le neveu des mères Agnès et Angélique Arnaud, Antoine le Maître, âgé de vingt-neuf ans seulement, et déjà très-distingué par son éloquence dans le barreau, s'étoit retiré à Port-Royal-des-Champs, pour y passer le reste de ses jours dans la solitude et la méditation des vérités éternelles. Il y sut suivi par deux de ses frères, dont l'un, célèbre sous le nom de Saci, acquit cette célébrité par une quantité d'ouvrages qui l'ont mis au rang des bons écrivains de son siècle. Leur exemple y attira peu après cinq ou six autres personnages. tant séculiers qu'ecclésiastiques, pour qui la pénitence, ou la réforme avoit le même attrait. On y vit ensin le patriarche de la nouvelle doctrine, Antoine Arnaud, d'Andilly son frère aîné, Pascal, Nicole, Lancelot, Sainte-Marte, le Tourneux. Singlin, directeur des frères, Hamon, leur médecin, et grand nombre d'autres, qui formèrent, comme on a vu, une espèce de Thébaïde au centre du royaume. Il y avoit encore bien des savants, tels que Baillet et Tillemont, qui, sans habiter le désert, avoient une liaison intime avec ceux qui s'y étoient enterrés. Mais les solitaires faisoient de longues oraisons, lisoient à genou les divines Ecritures, récitoient en commun les difsérentes beures de l'office, à la fin desquelles ils se prosternoient comme les pénitents des premiers siècles. Ils rétablirent l'ancienne abstinence de l'Avent, et l'usage de ne faire qu'un repas sur le soir pendant le carême. Ils avoient tant d'horreur du luxe, que la plupart portoient des habits de paysan. Ils s'appliquoient au travail des mains, et à différents métiers qu'ils avoient appris, comme de menuisier, de serrurier, cordonnier: ils ne dédaignoient pas même de manier la truelle et de porter le mortier, soit pour réparer la clôture du monastère, soit pour construire des cellules aux frères qui survenoient de jour en jour.

On sait aussi and is avoient des occupations tout autrement intéressantes. L telier principal étoit celui des écrivains, qui er, vailloient à répandre les nouvelles opinions. Port-Royal, en

un mot, devint le foyer où se brassèrent toutes les armes offensives et défensives du jansénisme. On avoit bien choisi son emplacement, à six lieues de la capitale, et à trois de la cour. assuré qu'on étoit d'ailler es des propriétaires du lieu, préparés de longue-main par les suggestions mystiques de l'abbé de Saint-Cyran, et liés de parenté aux solitaires les plus considérables. Le peuple et les grands, les ecclésiastiques et les laïques accoururent de Paris et de Versailles, pour admirer une manière de vivre si merveilleuse. Le refus qu'on fit de recevoir les visites de quelques seigneurs et de quelques dames du premier rang, fut, comme on le sentoit fort bien, un nouvel aiguillon pour la curiosité dévotieuse. Elle n'étoit pas absolument repoussée : les solitaires parloient au moins par truchement aux femmes de qualité, et quelquefois par eux-mêmes, afin de mieux réussir à les arracher aux vanités du siècle. Quelquesunes partagèrent en effet les saintes douceurs de cette solitude. La duchesse de Luines persuada au duc son mari de quitter la cour, et de bâtir le château de Vaumurier, au voisinage et sur le fonds même de l'abbaye. Ils firent aussi construire un beau dortoir pour les religieuses. Le duc et la duchesse de Liancourt y faisoient des apparitions fréquentes, et de temps en temps d'assez longs séjours. Ceux-ci contribuèrent à faire bâtir un corps de logis entier dans la première cour. La princesse de Guémené, la marquise de Sablé et d'autres dames de pareille distinction, résolues à passer leur vie dans une retraite un peu moins sauvage, se firent construire des appartements dans les dehors de la maison de Paris, unie sous une même abbesse à celle des champs. Enfin le goût de la retraite, ou la doctrine de Port-Royal, saisit jusqu'aux princes du sang : ces habiles solitaires rangèrent au nombre de leurs amis le prince de Conti, la princesse son épouse, et la duchesse de Longueville sa sœur. Après cela, il seroit inutile de faire mention du marquis de Coislin, du baron de Siint-Ange, des sieurs de Bagnols, de Bernière, de Pontis, et l'une infinité d'autres protecteurs encore considérables par leur naissance ou par leur fortune. On peut observer en passant, que la primitive église, à Jérusalem, du temps des apôtres, n'étoit pas tout-à-fait composée de pareils disciples.

le

ra

les

ati bi

 $\mathbf{ph}$ 

sci

pu

pa:

pa

en

On sent qu'après ce renfort de patrons opulents, la truelle rmes ofdevint assez inutile entre les mains des solitaires lettrés, à qui ioisi son l'on ne manqua point de persuader que la plume devoit occula cour. per sans partage leur précieux loisir, et à qui l'on assura des préparés moyens convenables pour faire ces éditions qu'on admire abbé de encore. Ils se mirent donc à produire cette foule d'ouvrages considémagnifiquement imprimés, bien pensés, bien écrits, d'un style s laïques toujours approprié au sujet, d'un ordre facile et d'une méthode une manaturelle, en un mot, ces chefs-d'œuvre du goût et de l'art. evoir les où il n'est rien à désirer pour la forme. Plût à Dieu qu'on pût ı premier dire la même chose du fond! Mais combien de ces ouvrages où aiguillon il ne resteroit presque rien, si l'on en retranchoit tout ce qui ment reest dit en faveur des dogmes éphémères, reconnus enfin gément aux néralement pour hérétiques, dans les lieux mêmes ouils avoient , afin de pris naissance, et fait une première illusion? Combien de uelquestraits qui n'avoient que le mérite du moment, qui n'intéressolitude. soient les esprits qu'à raison de la fermentation, ou de la maliquitter la gnité qui les agitoit? Et dans presque tous ces ouvrages, si ige et sur ingénieux, si achevés, quelle sécheresse, quelle aride froideur. e un beau quel vide pour le cœur et pour la tendre piété! Non, jamais Liancoart on se sentit mieux qu'en les lisant, que l'onction de l'Esprit en temps saint est de tous les dons d'en-haut le plus incommunicable à bâtir un l'esprit de schisme et d'erreur. ncesse de e pareille te un peu

dans les

abbesse à

doctrine

s habiles

brince d**e** 

Longue-

ntion du

rs de Ba-

tres propar leur

ve église,

fait com-

Ceux qui les avoient mis au jour parurent sentir eux-mêmes une partie de ces inconvénients. Pour y parer, pour attirer tout le monde par les productions des talents de tout genre qu'ils rassembloient dans leur société, ils s'exercèrent sur toutes les matières tant profanes que sacrées, qui présentent quelque attrait à l'esprit humain. La grammaire et la rhétorique, aussibien que la théologie et la controverse, la logique, la métaphysique, la géométrie, la morale, la critique, la traduction, la littérature ancienne et moderne, grecque et latine, toutes les sciences en un mot, ils les embrassèrent; et dans chacune, ils publièrent des ouvrages qui firent oublier tous ceux qu'on avoit donnés jusque-là, et que n'ont point effacés ceux qui ont paru depuis. En un mot, ce sont eux qui ont contribué principalement à fixer le goût du plus bel âge des lettres modernes; en sorte que les ornements et la correction même qu'y ont

ajoutés les esprits minutieux du siècle suivant, ne sont qu'une surcharge qui étouffela belle nature, ou un fard et une afféterie qui la font disparoître. Chacun des solitaires étoit employé à la composition, selon le genre et la mesure de son talent. Les uns fouilloient les monuments anciens, déchiffroient les pièces originales, lisoient les Pères et les saints docteurs, les auteurs modernes ainsi que les anciens, et en faisoient le dépouillement: les autres mettoient ces collections en ordre et préparoient le plan qu'elles devoient remplir ; usant de leur expérience et de la connoissance qu'ils avoient du monde, pour pressentir les effets que le tour et la forme, autant que la valeur des choses, pourroient produire. Les plumes habiles étoient chargées de la rédaction et de la diction. Il en venoit ensuite qui, sans avoir le génie de l'invention, avoient celui du tact, et faisoient une première correction, qu'un conseil entier révisoit encore, et à quoi il mettoit la dernière main. Il s'en trouvoit aussi qui se bornoient à l'humble fonction de copistes, avec un esprit de concorde et de dépendance, qui ne se présumeroit pas de l'association la plus catholique, mais qui n'a rien que d'ordinaire parmi les gens de parti. C'est ainsi qu'en peu d'années la société de Port-Royal parvint à se faire, dans la république des lettres, une renommée plus grande et aussi-bien méritée que celle de toutes les autres sociétés savantes.

Et quels services n'eussent pas rendus tant d'hommes également habiles et laborieux, si les circonstances du temps et l'intérêt des opinions qu'ils avoient adoptées, ne les eussent engagés en des disputes qui consumèrent la plus grande partie de leur inestimable loisir! C'est la réflexion d'un magistrat, très-judicieuse sans doute, mais qui ne suffiroit point dans la bouche d'un ministre de l'Eglise. Que de services, ajouteronsnous, n'auroient-ils pas rendus à cette Eglise, et combien n'auroient-ils pas ajouté à leur propre gloire, s'ils s'étoient livrés aux mêmes travaux pour soutenir la foi que pour la combattre, s'ils avoient autant travaillé pour établir l'autorité de l'apostolat, que pour l'infirmer par la subtilité de leurs distinctions et de leurs sophismes! Car enfin il en faut revenir aux principes fondamentaux de la foi chrétienne. Ou Port-Royal et ses

(An 1655.)

ainsi qu'en

à se faire,

s grande et

ociétés sa-

mmes égau temps et les eussent ande partie magistrat, nt dans la jouteronsbien n'auient livrés ombattre; de l'apoistinctions aux prinoyal et ses adhérents, avec toute la sévérité de leur morale, leur vie pénitente, contemplative, et, si l'on veut, angélique, avoient embrassé l'hérésie; ou tout le reste de l'Eglisc, qu'ils contredisoient avec opiniâtreté, étoit dans l'erreur en matière de foi. Or si un angemême, nous dit saint Paul, nous ann once un autre évangile, ou nous l'explique autrement que l'Eglise; ce ne peut être qu'un ange de ténèbres, à qui nous devons dire anathème. Jusques à quand oubliera-t-on qu'il ne faut pas juger la doctrine par les personnes, mais des personnes par la doc trine? Ouiconque n'écoute pas l'Eglise, en quelque manière qu'elle juge à propos de nous parler, et quelque vertueux que soit ou paroisse celui qui refuse de l'écouter, il ne doit plus

être pour nous qu'un païen et qu'un publicain.

Les plus fervents et les plus savants des solitaires de Port-Royal, étoient néanmoins ceux qui marquoient le plus d'ardeur pour accréditer la doctrine condamnée, tant par le vicaire de Jésus-Christ que par les autres successeurs des apôtres. Pascal, dont le nom seul fait un éloge complet dans la ligne des lettres, fut choisi par la société pour remplir le dessein qu'elle avoit pris de varier la scène, de faire succéder la farce à la controverse, et de mettre les rieurs de son côté. Il y réussit parfaitement (1656), au moyen de ses dix-huit lettres, nommées Provinciales, parce que les dix premières furent adressées à un homme de province, savoir au sieur Perrier, conseiller de la cour des aides à Clermont en Auvergne. Si le succès des quatre premières fut grand, celui des suivantes passa tout ce que le parti même attendoit, à l'exception des dernières qui sont plus sérieuses, et d'ailleurs remplies d'injures qui ne peuvent intéresser qu'une méchanceté noire et grossière. Les trois premières et les deux dernières, sont des apologies ouvertes du jansénisme et des jansénistes. La première tend principalement à justifier la proposition d'Arnaud touchant le péché de saint Pierre, et à tourner en ridicule la doctrine de Sorbonne, particulièrement au sujet du pouvoir prochain que la grâce suffisante, selon cette école et toutes les écoles catholiques, nous donne pour faire le bien et pour éviter le mal. Dans la seconde lettre, il attaque directement cette grâce suffisante, et raille à toute outrance l'école des thomistes, dont on le vit peu

après emprunter le manteau. Il y traite leur sentiment de bizarre, d'inintelligible, de contradictoire, et leur conseille d'annoncer à son de trompe, que par le mot de grâce suffisante ils entendent une grâce qui ne suffit pas. Il fait d'eux une troupe d'hypocrites et de suborneurs, qui, pour sauver leur crédit, déguisent leur doctrine sur des points essentiels à la foi, en admettant une grâce suffisante donnée à tous les hommes, quoiqu'ils soient bien persuadés qu'une pareille grâce n'est qu'une chimère. La troisième lettre est contre la censure des principes d'Arnaud, qui paroissoit enfin. Dès la dixseptième et la dix-huitième, il revient sur la prétendue question de fait, et soutient que ni Jansénius, ni les jansénistes n'ont jamais enseigné les erreurs des cinq propositions, mais seulement la doctrine des thomistes : déjà il oublioit qu'il en avoit parlé comme d'une absurdité et d'une extravagance.

Les grands hommes le sont rarement à tous égards, et bien souvent même ils ont un côté plus foible que les esprits d'un ordre commun. Pascal, grand géomètre, orateur sublime, littérateur accompli, en un mot, génie presque universel et créateur en bien des genres, n'écrivoit sur d'autres matières qu'en aventurier, et sans faire grande attention aux règles même de la probité. Nous apprenons de ses propres complices, car l'iniquité n'est pas toujours d'accord avec elle-même; nous apprenons de bons jansénistes, qu'on ne peut guère compter sur son témoignage, soit à l'égard des faits qu'il rapporte sans les avoir constatés, soit à l'égard des conséquences qu'il en tire, et des intentions qu'il attribue à ses adversaires; parce que sur des fondements faux ou très-incertains, il établissoit, disent-ils, des systèmes qui ne subsistoient que dans son imagination.

n

so

qu

Ont-ils tort de s'exprimer ainsi? Qu'on juge du reproche qu'ils lui font, par exemple, de charger à faux ses adversaires, ou, ce qui revient au même, de ne point connoître leurs écrits; qu'on en juge sur ce qu'il avance dans sa dix-huitième lettre, que jusque-là on s'étoit toujours opiniâtre à refuser de dire quel étoit le sens de Jansénius, qu'on prétendoit avoir été

Lettre d'un Ecclésiastique à un ami , pag. 81 et 82.

(An 1656.)

aver leur tiels à la tous les ille grâce

a censure s la dixlue quesinsénistes ons, mais

t qu'il en gance.
s, et bien prits d'un blime, litel et créa-

ères qu'en même de es, car l'inous ap-

e compter porte sans s qu'il en

res; parce tablissoit, s son ima-

reproche lversaires, irs écrits; me lettre, er de dire avoir été sondamné dans les cinq propositions. Sur quoi donnant carrière à son talent pour l'ironie, il fait de grands remercîments à l'un de ces jésuites qu'il traduit en imbécilles, d'avoir ensin déclaré que le sens de Jansénius étoit le dogme de Calvin, touchant la nécessité d'agir. Or ce bon père, tout stupide qu'on le figuroit, fit voir en répondant à cette dix-huitième lettre, qu'entre bien des ouvrages qu'il avoit publiés antérieurement contre Jansénius et ses sectateurs, il n'y en aveit pas un seul où il n'eût déclaré et prouvé au long, que leur erreur capitale consistoit dans ce dogme. Pascal ne connoissoit pas mieux plusieurs écrits importants de son propre parti : au moins est-il impossible de lui sauver en ceci la honte de l'ignorance, autrement qu'en le faisant passer pour un fourbe; puisqu'au rapport de Saint-Amour ' et des autres jansénistes députés à Rome, les députés catholiques réduisoient au dogme de Calvin toute l'erreur de Jansénius et des cinq propositions.

Ignorance pareille, ou pareille imprudence de la part du docte et pieux Pascal, au sujet de la bulle même d'Innocent X, ou des examens dont elle fut le résultat. Il dit avec la plus grande assurance, que ce pape fit examiner précisément si les cinq propositions étoient hérétiques, et non pas si elles étoient de Jansénius. Imposture déjà confondue par ce que nous avons rapporté de cet examen, et qu'Alexandre VII successeur d'Innocent X, sous lequel il avoit assisté à toutes les congrégations en qualité d'examinateur, a qualifiée avec indignation de mensonge insigne. Nouveau trait de mauvaise foi, si le nom d'ignorance est inalliable en toute matière avec celui de Pascal: sa lettre dix-septième dit précisément que c'est par les jésuites qu'Innocent X se laissa persuader que la doctrine de Jansénius étoit celle des cinq propositions. Il est néanmoins constant, qu'entre les treize consulteurs établis par ce pontife, il n'y avoit qu'un seul jésuite; et que ce jésuite fut si modéré à l'égard de Jansénius, que les agents du parti lui en ont fait honneur, et ont cherché à en tirer avantage 2. Il est constant, par vingt traits du journal de Saint-Amour, que les jésuites n'avoient point de crédit auprès d'Innocent, qu'il ne les ména-

<sup>\*</sup> Journ. de Saint-Amour, p. 432 et 433. - 2 Suffragia Censor.

geoit en aucune occasion, qu'aucun d'eux n'étoit bien dans son esprit, et, pour me servir de la noble expression de ce journaliste, que nul d'entr'eux n'étoit dans le calendrier de ce pape. Pascal avance encore et fait dire à un dominicain, dans sa seconde lettre, que les jésuites avoient attaqué la doctrine des thomistes, dès le commencement de l'hérésie de Luther, c'est-à-dire, plus de vingt ans avant qu'il y eût des jésuites au monde, plus de quarante avant l'époque assignée par les dominicains à la naissance du molinisme, et près de soixante avant la première contestation de ces deux écoles.

Mais comment Pascal seroit-il d'accord avec les autres écrivains, lui que toute sa justesse géométrique n'a pu sur ces nouveaux dogmes accorder avec lui-même? Il soutient dans sa dix-huitième lettre, que les jansénistes ont toujours rejeté l'opinion de Calvin touchant la nécessité de pécher; et il avoit dit en termes exprès dans la seconde, que les jansénistes veulent qu'il n'y ait aucune grâce suffisante qui ne soit aussi efficace; qu'ils veulent que toutes les grâces qui ne déterminent pas effectivement la volonté à agir, soient insuffisantes pour agir. Mais la géométrie ne lui apprenoit pas, que de n'admettre nulle grâce suffisante, hors celle qui fait agir effectivement, et de soutenir la nécessité calvinienne de pécher, ce n'est qu'une seule et même chose, ou que ce sont deux choses tellement inséparables, que le plus mince théologien, catholique ou hérétique, ne les a jamais séparées. Aussi tous les théologiens de son bord, quand ils ont voulu persuader qu'ils ne tenoient point ce dogme scandaleux, n'ont pas manqué de feindre qu'ils tenoient une grâce suffisante. Mais combien de personnages, pour être éclairés en matière profane, soit littéraire, soit politique ou civile, ont cru tout savoir, et ont fait, comme Pascal, des bévues pitoyables en matière de religion!

m

fo

pı

po

pre

plu

sor

ten

bel de

de

les : den

fut I.

La morale étoit plus à sa portée; et c'est dans sa cinquième lettre, ainsi que dans les neufs suivantes, où tympanisant la morale des jésuites, et battant leurs casuistes en ruine, il commence proprement à être divertissant. Voilà ce qui a fait le succès prodigieux des lettres provinciales, qui bien souvent enchantent ceux même qui en connoissent le faux. Quant à la plupart des lecteurs, peu inquiets d'approfondir les faits, pourvu

a dans de ce de ce , dans octrine uther, ites au les dooixante

res écries noudans sa jeté l'oil avoit stes veniussi eferminent tes pour admettre ment, et st qu'une ment inou héréogiens de tenoient lre qu'ils onnages, soit poe Pascal,

> nquième nisant la , il coma fait le souvent uant à la , pourvu

(AN 1655.) que l'auteur les réjouisse, ils le tiennent quitte du reste. De ce caractère étoient sans doute madame du Plessis-Guénégaud, et l'abbé de Rancé son ami, qui contribuèrent autant que personne à faire valoir ces calomnies ingénieuses. D'ailleurs cet abbé, comme il est ordinaire, se déclaroit d'autant plus haut pour la morale sévère qu'affichoit l'auteur, qu'il la pratiquoit moins alors. Le président Perrault, l'un des plastrons du satirique français, fut aussi le grand panégyriste des Provinciales. Dans le parallèle que cet académicien, si cruellement célébré. a fait des anciens et des modernes, il prononce touchant ces lettres, que tout y est pureté dans le langage, noblesse dans les pensées, solidité dans les raisonnements, finesse dans les railleries, et que l'art du dialogue s'y trouve tout entier. Ce seroit prendre le change, après des écrivains judicieux en toute autre chose, mais peu en garde ici contre l'esprit de partialité, que de ne pas souscrire dans presque toute son étendue à un jugement, qui fut celui du public, autant que du louche appréciateur des anciens. Dans un ouvrage qui étincelle de toutes les beautés de son genre, de grâces, de sel et de finesse, qui force l'admiration et les applaudissements, qui tire des ris de ceux même qui sont l'objet de ses risées, où tout est peint avec une force et une aisance qu'on n'avoit pas encore rassemblées; reprendre dans ce chef-d'œuvre quelques incorrections grammaticales, quelques constructions mauvaises, ou peu régulières, et y vouloir l'exactitude apprêtée d'un Bouhours; c'est juger par les ongles, d'un port auguste, ou d'un beau visage, par la pointe des cheveux. Disons tout 'd'un mot, c'est décrier son propre goût, que de ne pas goûter le style de Pascal. Mais la plupart des sectes ont pu se glorisier de ce genre de mérite. Le sombre Calvin lui-même se fit un style qu'aucun français contemporain n'a peut-être égalé. En Allemagne, sans parler du bel esprit de Mélanchton, Luther, le bourru Luther, au sein de cette nation encore tout inculte, a néanmoins trouvé l'art de donner de l'aménité à son rude idiome. Pascal ans doute les a laissés l'un et l'autre bien loin derrière lui : c'est ce que demandoit la différence des temps et des lieux, à quoi l'enfer fut toujours soigneux de proportionner ses piéges.

L'habile auteur des Provinciales est donc parfaitement fidèle

aux impressions du génie et aux règles de l'art. En est-il de même pour le fond des choses, ou pour les lois de la vérité? Semblable en ce point aux poètes comiques, qui outrent les caractères pour frapper davantage, ou aux peintres du genre grotesque, qui ne conservent que les premiers traits de leurs personnages, et font tout le reste d'imagination; il fait parler à sa mode les théologiens qu'il veut diffamer, leur fait dire tout ce qui revient à son but, et souvent le contraire de ce qu'ils disent en effet, creuse dans leurs intentions, et leur en attribue non-seulement de très-légèrement présumées, mais d'aussi contraires à sa propre connoissance, qu'au sens naturel des passages où il feint de les apercevoir. Après quoi il argumente à son aise, il pose des principes, il tire des conséquences, et il anime le tout par de sublimes invectives. Voilà ce qui a pu faire exalter la solidité de ses raisonnements par l'académicien, qui ne faisoit pas plus de cas des dialogues de Platon, que de ceux de Tabarin. Avouons cependant que toute la forme d'un raisonnement solide se rencontre dans ceux des Provinciales: on n'y désire qu'une chose; c'est la vérité. Sans cela néanmoins, que devient la solidité?

L'auteur y altère, y dénature, et force ordinairement les passages de ses adversaires, les mutile, ou y ajoute selon qu'il convient à ses vues, les présente isolés lorsqu'ils sont accompagnés de correctifs essentiels, supprime ce qui suit ou précède, et qui est nécessaire pour en faire prendre le vrai sens. On sent assez qu'il n'est pas praticable d'établir ici, par une induction complète, la justice de tous ces reproches : il faudroit pour cela un volume beaucoup plus considérable que celui où sont consignées toutes ces calomnies. Nous n'en pouvons rapporter que peu d'exemples, pris au hasard, et suffisants néanmoins pour faire juger du reste. Du traité de l'aumône par le jésuite Vasquez, chapitre quatrième, l'auteur des Provinciales conclut généralement dans sa sixième lettre, que selon les casuistes de la société, les personnes les plus riches, sans en excepter les rois, sont déchargées de l'obligation de faire l'aumône, comme n'ayant point de superslu; et dans ce chapitre-là même, Vasquez dit expressément, que les laïques. les ecclésiastique, et surtout les bénéficiers, sont obligés d'as-

(An 1656.)

-il de érité ? ent les genre e leurs arler à re tout e qu'ils ttribue ssi cones pasnente à es, et il ui a pu micien, , que de me d'un

nciales:

ela néan-

ment les elon qu'il t accomou préyrai sens. par une s: il faurable que n'en pouet suffide l'auuteur des ettre, que is riches, gation de t dans ce s laïques. igés d'as-

sister les nécessiteux, au moins du superflu de leur état. et quelquefois du nécessaire. Vasquez, en un mot, bien loin d'être relâché sur la matière de l'aumône, paroîtroit plutôt outré en quelques points. On lit à la vérité dans son livre, ces mots que rapporte Pascal: A peine trouvera-t-on que les gens du monde et les rois même aient du superflu; et conséquemment il est rare qu'on soit obligé de faire l'aumône, si l'on n'est tenu à la faire que de son superflu. Mais ce que Pascal a soin de supprimer, c'est que Vasquez combat ici l'aveuglement des riches, qui trouvant rarement qu'ils aient du superflu, et prévenus que jamais ils ne doivent prendre sur leur nécessaire pour les pauvres, se déchargent de toute obligation de les assister. C'est pourquoi il ajoute dans le même chapitre, qu'ils sont obligés, dans les nécessités considérables, d'y subvenir, non-seulement au moyen du superslu de leur état, mais aux

dépens même de leur nécessaire.

Voici une imposture encore plus forte, et, si l'on peut appeler la chose par son nom, une vraie coquinerie, quel qu'en soit le véritable auteur. Valentia, jésuite aussi-bien que Vasquez, enseigne précisément d'après saint Thomas, que, suivant l'asage autorisé par l'Eglise, on peut sans simonie donner un bien temporel pour en avoir un spirituel, et un bien spirituel pour un temporel, pourvu qu'on ne donne pas le bien temporel comme un payement du bien spirituel, mais comme une compensation gratuite, ou comme un motif qui porte à donner par reconnoissance le bien spirituel. Ainsi donne-t-on de l'argent à un prêtre pour ses messes, des aumônes aux pauvres pour avoir leurs prières, des rétributions aux prédicateurs et aux différents ministres des autels. Comme tout cela est d'une pratique généralement reçue, et conforme aux principes de tout ce qu'il y a jamais en de docteurs, il falloit faire dire quelque chose de plus à Valentia. On suppose donc, dans la sixième des Provinciales, que ce jésuite a pris ce biais pour sauver les résignations simoniaques; et on lui prête ces mots latins dont il n'y a pas la première syllabe dans l'auteur, et qu'on cite en lettres italiques, afin de les rendre plus remarquables : Non tanquam pretium beneficii, sed tanquam motivum ad resignandum, non pas comme un payement du bénésice, mais comme un motif qui fasse résigner. Après quoi vient le pathétique et les invectives contre ce casuiste, qu'on accuse du dernier égarement en morale. Il ne falloit que des yeux pour découvrir la friponnerie, et il y en eut bientôt quelques-uns d'ouverts. C'est pourquoi le faussaire, dans les éditions suivantes, a retranché son insâme addition; mais le coupétoit porté; et combien peu de personnes résorment leur pre-

mier jugement!

Encore un tour d'imposteur et de saussaire, contre le père Bauni, toujours un jésuite, et que toutefois nous ne prétendons pas justifier sur d'autres articles. Dans la cinquième des Provinciales, on reproche à ce casuiste d'avoir enseigné qu'on ne doit point refuser l'absolution aux pénitents qui demeurent dans l'occasion prochaine d'offenser Dieu, s'ils ne peuvent en sortir sans quelque incommodité; qu'on peut même rechercher ces sortes d'occasions, directement et pour ellesmemes, quand on y trouve un avantage, soit temporel, soit spirituel, ou pour soi, ou pour le prochain. Bauni avoit d'autres torts, et ses délateurs n'en étoient que plus odieux de le charger à faux : mais Bauni, dans l'endroit même qu'on cite, déclare en termes exprès, que l'occasion dont il parle ne doit être ni mauvaise de soi, ni prochaine. Nous omettons les autres impostures : qui en fait une en peut faire des milliers, et se rend indigne de toute croyance dans l'esprit des personnes sensées et impartiales pour qui seules nous écrivons. Erre qui le voudra : ce seroit prostituer la vérité, que de la présenter à qui tire son lucre de l'erreur.

Pascal se crut innocent de ses imputations sausses, pour n'avoir employé que les extraits qu'on lui mettoit en main, saus
examiner s'ils étoient conformes, ou contraires à la vérité; et
dans cette incertitude, il parle comme s'il n'en avoit aucune.
De sa téméraire supposition, il tire encore les conséquences les
plus outrées et les plus injustes, reproche partout à ces casuistes, cités au hasard, d'avoir corrompu les plus saintes maximes de l'Evangile, et introduit le relâchement dans l'Eglise,
on plutôt le déréglement absolu des mœurs. Les citations sussent-elles exactes, encore faudroit-il pour en tirer ces conséquences, faire voir que les auteurs cités n'ont pas seulement

et

Sa

(An 1656.)

e le père étendons des Proqu'on ne emeurent e peuvent même reour ellesorel, soit voit d'auieux de le ju'on cite, rle ne doit ons les aunilliers, et personnes . Erre qui présenter à

, pour n'amain, sans a vérité; et bit aucune. quences les tà ces casaintes mais l'Eglise, tations fusces conséseulement Adopté l'erreur, mais qu'ils l'ont enfantée; que l'autorité des docteurs plus anciens ne leur a pas imposé, mais qu'ils ont imposé à tous les autres; sont, ou les seuls, ou du moins les premiers coupables. Sans cela tout le fond des Provinciales porte à faux. Peu de gens sont en état de les examiner en détail, d'entrer dans la discussion d'une infinité de passages, e d'approfondir des questions qui demandent autant de sagacité que de loisir : mais tout le monde sent qu'il est injuste d'imputer tout ce qui s'est jamais fait de mauvaises décisions à un ordre assez moderne, qui n'a point pris d'autres opinions, que celles qu'il trouvoit établies, et communément enseignées dans les écoles catholiques. On peut ne pas lui faire grâce pour s'être égaré, quoiqu'en suivant les chemins battus; mais on ne peut l'accuser que d'égarement, et non pas d'y avoir frayé la

route, puisqu'il a fermé la marche.

Sans perdre le temps en détails, allons droit au fait, ou à la source empoisonnée, d'où l'auteur des Provinciales prétend que découlent tous les relâchements et tous les désordres qui affligent l'Eglise universelle. Est-ce la compagnie, si contraire et si odieuse à toutes les sectes, qui a donné naissance au monstre du probabilisme, à qui l'on fait enfanter tous les autres? Avant qu'elle fût née elle-même, Barthélemi de Médina, de l'ordre de saint Dominique, avoit dit dans ses Expositions dorées, mises au jour avec l'approbation de son général et l'applaudissement de tout son ordre : C'est mon sentiment que, dès qu'une opinion est probable, il est permis de la suivre, quoique l'opinion contraire soit plus probable. Avant qu'aucun jésuite eût écrit, eût ouvert la bouche sur le probabilisme, Salonius, de l'ordre de saint Augustin, avoit dit que c'étoit la doctrine la plus commune et la plus autorisée, et une foule de docteurs de tout pays, de tout rang, de toutes les universités, prêtres séculiers, religieux, évêques avoient avancé et confirmé la même chose. Avant, avec et après Escobar, Sanchez, Vasquez, Emmanuel Sa, Tolet, Suarez, tous noms diffamés dans l'école jansénienne, et la plupart vantés dans les écoles catholiques; le dominicain Jean Nider, dans son livre consolatoire de l'Ame timorée, et ses confrères Sylvestre Prieras, Jean-Baptiste Hacquet, Mercado, Louis Lopez, Fran-

cois Victoria, Jean Ildefonse, Baptiste Alvarez lui-même si prôné par les disciples de Jansénius; les évêques Maldère et Bonacina, Isambert, Duval et Gamaches, professeurs renommés en Sorbonne; Bail, docteur célèbre de la même faculté; du Metz, casuiste d'office au séminaire des nicolaïtes, tous ces théologiens d'écoles et d'états divers étoient autant de probabilistes, la plupart très-zélés. On pourroit ajouter que les casuistes les plus maltraités par leur équitable censeur, sont ceux qui ont resserré cette doctrine dans les bornes les plus étroites; qu'ils ont même été les premiers à la combattre. Car enfin Comitolus étoit leur confrère, et c'est de lui que Nicole, sous le nom de Wendrok, a tiré ce qu'il a dit de meilleur sur cette matière: mais il a eu grand soin de sup-

primer en cette rencontre le nom de jésuite.

Ce n'est pas que nous prétendions autoriser le probabilisme, dont nous sento et craignons trop le danger; mais de tant d'autorités, ne voit-on pas conclure, ou qu'on l'avoit pu soutenir autrefelle sens se jouer de la conscience et de la religion, ou que cette accusation devoit tomber indistinctement sur tous ceux qui l'avoient soutenu, ou du moins qu'on ne devoit pas l'approprier à ceux qui ne l'avoient point inventé? Du reste, jusqu'à présent l'Eglise n'a pas jugé à propos de prononcer sur le fond de cette question. Elle a décidé contre les rigoristes de secte et de cabale, qu'on n'est pas toujours obligé de suivre le sentiment le plus sûr; mais elle n'a jamais prononcé contre ceux qui, hors la matière des sacrements et de la foi chrétienne, suivroient, de deux opinions véritablement probables, celle qui pourroit l'être moins. Elle a condamné ceux qui disent qu'on peut suivre une opinion probable, quelque foible que soit sa probabilité, soit extrinsèque, soit intrinsèque; et peut-on ne pas applaudir à cette sévérité, contre un relâchement qui saute aux yeux! Mais elle n'a rien défini contre ceux qui veulent, à la probabilité qu'ils admettent, des fondements solides, et qu'il ne s'y trouve rien de contraire, ni à l'Ecriture, ni à la tradition, ni à l'évidence naturelle, ni aux lois positives, ni aux sentiments communs des docteurs.

Malgré toutes ces conditions, requises par les casuistes qu'on

in

ême si dère et urs reême laolaïtes, autant ajouter enseur, rnes les nbattre. lui que a dit de de sup-

ibilisme, s de tant 'avoit pu religion, ment sur ne devoit enté? Du s de procontre les ars oblige nais proments et véritablele a connion prorinsèque, sévérité, elle n'a qu'ils adouve rien 'évidence muns des

stes qu'on

(AN 1656.) ridiculisoit, le libelle, à la faveur du style et de la plaisanterie, eut un cours prodigieux à Paris, dans les meilleures villes de nos provinces, et bientôt après dans toutes les parties de l'Europe, au moyen de l'élégante traduction latine de Wendrok ou Nicole, et de ses notes encore plus malignes que le texte. Il ne se vengea pas seulement de la société, dont il fit regarder, en bien des endroits, les docteurs comme autant de corrupteurs de la morale et d'infâmes pelagiens; mais, ce qui importoit alors sur toute chose, il fit une heureuse diversion en faveur des dévots de Port-Royal, poursuivis comme hérétiques : la chimère du pélagianisme imputé à leurs adversaires, sit passer aussi pour un fantôme le jansénisme qui se montroit à face découverte dans leurs écrits. L'étour dissement néanmoins ne sut pas genéral, ou ne le fut pas long-temps. Le parlement de Provence fut des premiers à s'opposer à la séduction, en faisant brûler les Provinciales, comme remplies de calonnies, de faussetés, de suppositions et de diffamations. Plusieurs évêques ensuite s'empressèrent à les censurer; et dès le 6 septembre de l'année 1657, la deuxième seulement de leur âge, elles furent condamnées par le souverain pontife. Trois ans après, le roi les fit examiner à fond, avec les notes de Wendrok, et les Desquisitions de Paul Irénée, autre nom de guerre de Nicole. Sur le rapport qui s'en sit, il intervint un arrêt du conseil, qui ordonnoit de les faire lacérer et brûler par la main du bourreau. Port-Royal rangea aussitôt ces évêques et ces juges parmi les pélagiens de sa création.

Pendant que la société de Port-Royal s'attiroit ainsi l'animadversion des deux puissances, deux sociétés bien différentes, suscitées par l'ange tutélaire de la France, dans le péril qu'y couroit la religion, y soutenoient puissamment l'ancienne foi, non-seulement par leurs leçons solides et leurs pieux écrits, mais par l'exemple de la ferveur qui a coutume d'animer les institutions naissantes. Si dans ces deux associations, nommées de Saint-Sulpice et de Saint-Nicolas du Chardonnet, on ne donna point en spectacle, comme à Port-Royal, tous les talents du Lycée, et toutes les pénitences de la Thébaïde; on y vit régner la simplicité de la foi, la piété sans apprêt, la modestie et la douceur, la concorde. la cordialité fraternelle un tempérament admirable de réserve et d'aménité dans le commerce du prochain; la manutention de la doctrine reçue, de la discipline établie, des augustes cérémonies de l'Eglise, en un mot, tout ce qui pouvoit édifier les fidèles sincères, et rappeler ou entretenir dans le clergé l'esprit véritable du sacerdoce.

Adrien Bourdoise, instituteur du séminaire de Saint-Nicolas, né dans le Perche, de parents pauvres, mais vertueux, avoit déjà conçu toute l'excellence de la dignité sacerdotale, et pris les idées qui pouvoient former un parfait ecclésiastique, lorsqu'à l'âge de vingt ans il commença ses études. Il ne s'engagea dans les ordres que par un commandement exprès de ses supérieurs, et il justifia constamment cette vocation par ses œuvres. Depuis son ordination jusqu'à sa mort, il allia les exercices de la plus tendre piété, avec les fonctions les plus laborieuses du sacerdoce, et le zèle pur d'un apôtre. Sa charité fut immense, et le fit entrer, avec saint Vincent de Paul, dans toutes les entreprises qui se firent de son temps pour l'instruction des peuples et pour la perfection de l'état clérical. Sur les saintes notions qu'il avoit puisées dans le concile de Trente, il jeta le premier plan des séminaires, qui, à l'imitation de celui qu'il établit à Saint-Nicolas du Chardonnet, se sont répandus dans le royaume : il contribua même à l'établissement de celui de Saint-Sulpice. Missions, conférences, catéchismes, rien n'épuisoit l'immensité de son zèle; et l'activité en dura autant que sa vie, qu'il termina saintement en 1655, agé de soixanteonze ans.

Le séminaire de Saint-Sulpice eut pour instituteur et fondateur, Jean-Jacques Olier, sils d'un maître des requêtes. Il sit ses études à Paris, où il étoit né, prit le degré de bachelier en théologie; et montrant dès lors une piété peu commune, avec un respect tout particulier pour le saint Siége romain, centre de l'unité catholique, il sit le voyage de Rome et de Notre-Dame de Lorette. De retour en sa patrie, il se lia étroitement avec saint Vincent de Paul, qui étoit l'appui de toutes les sociétés vertueuses, et le mobile universel des entreprises avantageuses à la religion. Après avoir reçu l'ordre de prêtrise, il se livra aux travaux des missions, exerça particulièrement

son ten vais gèr nou vie moi nou prol prod réfo com aussi juter aussi vue

cette

Re le bie avec : toire, vertu minai qu'il i villag après esprit de lui appliq signal priren régula les ve tion p supéri donné gonve

temps

son zèle en Auvergne, où il possédoit l'abbaye de Pibrac. Il tenta de rétablir la régularité dans cette maison; mais les mauvaises dispositions de ceux qui craignoient la réforme, l'obligèrent de revenir à Paris au bout de six mois. Pour attirer de nouvelles bénédictions sur ses travaux, il prit une forme de vie tout apostolique, quitta son carosse et tout ce qui avoit la moindre apparence du faste séculier, puis recommença de uvergne, et les nouvelles missions dans la même province prolongea durant dix-huit mois consécutifs un succès prodigieux. Il se transporta peu après ( ane pour y réformer un monastère de religieuses; et 's qui l'accompagna dans cette commission délicate, part ur le moins aussi admirable. Le cardinal de Riehelieu le fit nommer coadjuteur de l'évêque de Châlons-sur-Marne, et lui en envoya aussitôt le brevet; mais le généreux missionnaire, qui avoit en vue des récompenses bien différentes, refusa invinciblement cette dignité.

Rempli de cet esprit principal du sacerdoce, qui voit en grand le bien de l'Eglise; animé d'ailleurs par ses rapports intimes avec saint Vincent de Paul, et avec le pieux général de l'Oratoire, le père Condren, il s'associa plusieurs ecclésiastiques de vertu éminente, et entreprit avec eux d'établir un premier séminaire qui pût servir de modèle et de leçon permanente à ceux qu'il institueroit dans la suite. L'établissement se fit d'abord au village de Vaugirard; mais le fondateur ayant été nommé peu après à la cure de Saint-Sulpice, qu'il accepta dans le même esprit qui lui avoit fait refuser d'être évêque, il appela auprès de lui ses pieux coopérateurs avec leurs élèves. Les uns furent appliqués au service de la paroisse, qui commença aussitôt à signaler sa piété entre toutes les églises de la capitale; les autres prirent la direction du séminaire, où la décence cléricale, la régularité, la ferveur, le zèle de la maison de Dieu, et toutes les vertus sacerdotales, ne contribuérent pas moins à l'édification publique. Cet établissement fut consirmé par l'autorité des supérieurs ecclésiastiques, et par des lettres-patentes du roi, données en 1645. La réputation de ce séminaire, toujours bien gouverné, alla toujours croissant ; en sorte qu'il devint en peu de temps comme l'école de l'épiscopat, et la source principale où

olas, ivoit pris iorsagea upé-

erce

dis-

un

ap-

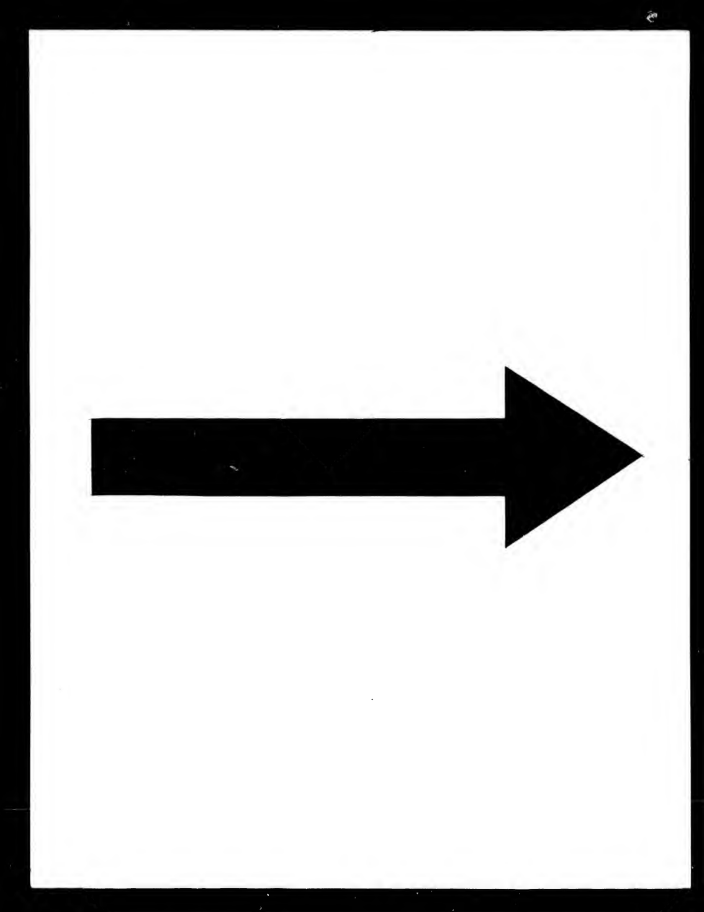
vres.
es de
es du
ense,
s eni des
intes
eta le

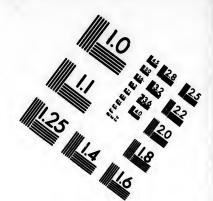
qu'il dans ui de n'éutant

fon-Il fit er en avec entre otrement s les rises

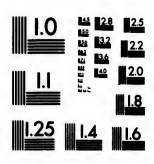
rise.

nent





**IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)** 



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

CIM FIM GENTLE



l'église de France a puisé jusqu'à nos jours pour remplir digne-

ment ses plus beaux siéges.

L'infatigable supérieur de Saint-Sulpice établit encore des séminaires également estimables, à Nantes, à Viviers, au Puy en Velay, à Clermont en Auvergne, et à Quebec dans l'autre hémisphère. Il fournit des missionnaires pour accompagner une colonie qui alloit habiter l'île de Mont-Réal, dans la nouvelle France, et pour travailler à la conversion des habitants naturels de ce pays sauvage. Il reprit lui-même les fonctions de missionnaire, après une maladie qui l'avoit engagé à se démettre de sa cure, sit une mission générale dans le Vivarais, et rétablit l'exercice de la religion catholique dans la ville de Privas, d'où elle étoit bannie depuis plus de trente ans. Attaqué ensuite d'une apoplexie, qui le rendit paralytique de la moitié du corps, il soutint, parses exhortations et ses exemples, par ses soins et par ses confreres, les grandes œuvres auxquelles il ne pouvoit plus s'appliquer lui-même : enfin, plein de mérites à l'âge de quarante-neuf ans, et généralement vénéré, il mourut saintement le deuxième d'avril 1657. Outre les fruits si abondants de ses travaux extérieurs, il a laissé des ouvrages de piété qui sont pleins de Dieu, et dont les personnes versées dans la vie intérieure font beaucoup d'estime.

Le zèle de la foi et de la discipline même la plus sévère, s'étendoit du sein lumineux de la catholicité jusque dans les régions convertes encore des ombres de l'infidélité et de la superstition. Animés d'une sainte émulation, les religieux des ordres divers, occupés du salut des âmes, sembloient se disputer la gloire de braver en plus grand nombre, tant les périls que les travaux de l'apostolat, et d'étendre l'empire de l'Eglise jusqu'aux extrémités les plus lointaines de l'univers. Mais quelle que fût leur ardeur pour le progrès de l'Evangile, ils n'en étoient pas moins attentifs, dans la Chine en particulier, à le transmettre dans toute sa pureté, sans aucun mélange des superstitions du pays. Quelques-uns même parurent pousser jusqu'au scrupule leur délicatesse à ce sujet. On a vu que le père Moralès, de l'ordre de saint Dominique, avoit obtenu à Rome un décret contre les honneurs que rendent les Chinois,

encore des iers, au Puy dans l'autre ipagner une la nouvelle ints naturels de missiondémettre de , et rétablit Privas, d'où nsuite d'une du corps, il s soins et par pouvoit plus 'âge de quat saintement idants de ses iété qui sont s la vie inté-

s sévère, s'éque dans les lité et de la religieux des loient se distant les périls ppire de l'Einivers. Mais Evangile, ils n particulier, mélange des irent pousser a vu que le voit obtenu à t les Chinois,

(An 1656.) tant à leurs parents défunts, qu'à leur philosophe Confucius, et qu'il avoit représentés comme superstitienx.

Plusieurs autres missionnaires de différents ordres n'en jugeant pas ainsi, le père Martini, jésuite, crut devoir repasser en Europe, pour instruire le souverain pontife de l'état exact et véritable des choses. Il exposa que dans ce qu'on avoit qualifié de sacrifices, il n'y avoit aucun sacrificateur, ni aucun ministre de secte idolâtre, mais uniquement des philosophes qui s'assembloient avec leurs écoliers, pour reconnoître le plus célèbre et le plus ancien docteur de la nation, comme leur premice maître, avec des cérémonies qui, par leur institution même, n'étoient que de police, et qui se terminoient à un honneur purement civil. Quant aux honneurs rendus généralement aux morts dans la Chine, il ajouta que l'endroit où on les honoroit étoit partout une salle ordinaire, et jamais un temple; que les Chinois n'attribuoient aucune divinité, aucune puissance aux: âmes des morts; qu'ils ne leur demandoient et n'en espéroient rien; qu'en un mot, il n'y avoit rien en tout cela qui tînt du sacrifice ni d'un culte religieux. Sur ces remontrances, la congrégation du saint office rendit un décret qui permettoit aux Chinois convertis de pratiquer les cérémonies chinoises à l'égard de Confucius et de leurs parents défunts, en protestant, pour plus de sûreté, contre ce qu'il pouvoit y avoir de superstitieux 1.

A l'exemple de saint Grégoire le Grand, qui permit aux Anglais convertis nouvellement de conserver des usages fort singuliers, mais indifférents à la religion 2, Alexandre VII crut qu'il y avoit de la sagesse à tolérer en Chine des cérémonies publiques, dont le retranchement pouvoit mettre un obstacle invincible à la propagation de la foi, dans un empire aussi jaloux que celui-là de ses anciens usages. Comme ce pape fit insérer dans son décret les raisons qu'avoit alléguées Moralès pour obtenir celui du pontise précédent, le dernier obtenu sut regardé par la plupart des missionnaires, même dominicains, comme un jugement contradictoire et définitif. Quelques-uns néanmoins se plaignirent à Rome, de ce qu'on débitoit en Chine

<sup>1</sup> Mem, Chron. an. 1645 et 1656. - 2 Bed. Hist. Angl. l. 1, c. 30.

que le premier décret étoit révoqué: sur quoi la congrégation générale de l'inquisition en donna un nouveau, portant que ceux d'Innocent et d'Alexandre subsistoient l'un et l'autre selon leur forme et teneur, c'est-à-dire, selon la diversité des circonstances et des allégations faites pour les obtenir. C'étoit là tout ce que Rome alors pouvoit sagement ordonner, sur des témoignages tirés de si loin, absolument contraires l'un à l'autre, et tous deux suspects de partialité: d'ailleurs la matière étoit d'une délicatesse extrême sous son double rapport, soit au progrès de la foi qu'on pouvoit arrêter, soit à la superstition que l'on risquoit d'autoriser. Chaque missionnaire cependant ayant la liberté d'agir suivant ses lumières et sa conscience, tout fut assez tranquille dans la mission, jusqu'à l'arrivée de ceux qui survinrent en 1684, revêtus de la qualité de

vicaires apostoliques.

Les missions de Syrie, moins renommées que celles de Chine, et remplies par des missionnaires d'état ou de génie plus conciliant, étoient aussi beaucoup plus paisibles : au moins n'eurent-elles guère à souffrir que les avanies des ennemis déclarés de la foi, emportés de temps en temps par leur insatiable cupidité, ou par les fougues passagères de leur haine contre le nom chrétien, et surtout contre les catholiques romains. Les Pères de saint François, nommés en O pères de la Terre-Sainte, sont comme les curés propres de Lutèles du rit latin en Syrie et en Palestine : ceux de la compagnie de Jésus, toujours si unis avec les franciscains par la profession de la même doctrine et du même respect pour la chaire de Pierre, remplissoient avec le même concert les fonctions apostoliques. Cette bonne intelligence donna lieu aux missionnaires jésuites de former cinq établissements principaux, comme autant de chefslieux, d'où les ouvriers évangéliques se répandoient dans un certain district, pour y cultiver avec ordre la vigne du Seigneur. Il y en avoit deux dans les deux ports les plus fréquentés de la Syrie; savoir, Tripoli et Seyde, qui est l'ancienne Sidon; deux dans les deux villes principales de cette vaste province, Alep et Damas; et le cinquième au bourg d'Antoura, dans le Kesroan.

La mission d'Alep, autrefois Iliérapolis, l'une des villes

(An 1656.)

grégation ortant que et l'autre versité des ir. C'étoit er, sur des res l'un à urs la maer rapport, oit à la suissionnaire s et sa consqu'à l'araqualité de

e celles de u de génie : au moins nnemis déar insatiable aine contre omains. Les de la Terreu rit latin en us, toujours même doce, remplisques. Cette jésuites de nt de chefsent dans un gne du Seis fréquentés nne Sidon ; e province, ira , dans le

e des villes

principales de l'empire ottoman, sut la première établie, et peut se regarder comme la mère des autres 1. Ce fut en 1625, que le pape Urbain VIII, sur l'avis de personnes judicieuses et zélées pour le bien de l'Eglise, conçut qu'il étoit nécessaire d'envoyer au plus tôt des missionnaires dans ces contrées, si l'on vouloit prévenir le dépérissement entier de la vraie foi dans les lieux où le Sauveur des hommes l'avoit établie. Il s'adressa au général de la compagnie de Jésus, qui étoit comme un corps de réserve où le chef de l'Eglise recouroit à coup sûr dans les besoins qui pressoient. On lui donna d'abord deux hommes laborieux, qu'on destina pour la ville d'Alep, renommée pour sa beauté, pour sa population d'environ deux cent mille âmes, pour le riche commerce qu'on y fait de tout ce que la Perse et l'Inde ont de plus précieux, et par le caractère de ses habitants doux, spirituels, et beaucoup plus polis que ceux des autres villes ottomanes. Cependant les contradictions et les croix ne leur manquèrent point : la prison et le bannissement furent les premiers fruits qu'ils recueillirent de leur apostolat; ce qui ne servit qu'à redoubler leur courage et leur espoir même, dans la persuasion où ils étoient que jamais l'œuvre du Seigneur ne réussit mieux qu'après avoir été plus contredite. Mais comme à peine arrivés, on les avoit chassés et contraints à se rembarquer pour l'Europe, ils se retirèrent à Constantinople, où, par la protection de l'ambassadeur de France, et la puissante recommandation du roi, informé de leurs revers, ils obtinrent un ordre absolu du grand seigneur, à l'effet d'exercer leur ministère en toute liberté. De retour à Alep, ils furent traduits de nouveau devant le bacha, et accusés comme perturbateurs du repos public : mais ce nouveau gouverneur, qui les avoit connus à Constantinople, fit comparoître avec eux leurs accusateurs qu'inspiroit le seul esprit de schisme et de libertinage; et regardant ceux-ci avec un visage terrible: Vous êtes des imposteurs, leur dit-il; je connois parfaitement ces religieux; j'ai signé moi-même l'ordre qu'ils tiennent du grand seigneur : je ferai mettre aux fers le premier d'entre vous qui les inquiétera. Il dit ensuite aux missionnaires, avec beaucoup

<sup>1</sup> Lettr. Edif. édit. de 1780, t 1, lett. 2. p. 119 et suiv.

de bonté : Soyez bien tranquilles, je vous prends sous ma protection; vous n'avez rien à craindre. Alors ils se livrèrent avec une entière liberté aux fonctions de leur ministère; et par leur assiduité, surtout à instruire la jeunesse, par leurs soins à lui faire prendre une forme de vie réglée, par leur charité magnanime à secourir les malades durant la peste qui s'alluma peu après dans toute la ville, ils gagnèrent l'affection des fidèles et des infidèles, des négociants anglais et hollandais, aussi-bien que de la nation et du consul de France, qui enfin leur donna sa chapelle avec le titre de ses chapelains, pour qu'ils fussent en quelque sorte sous la sauve-garde du droit des gens : ce que le roi Louis XIV confirma dans la suite, par un brevet en forme, qui les mettoit sous la protection toute particulière du roi très-chrétien. En peu d'années le nombre des catholiques devint très-grand parmi les chrétiens grecs, maronites et arméniens: on le porte à cinquante mille, sans compter beaucoup d'Européens que le commerce attire dans cette ville opulente.

d

et

tj.

q

М

re]

pa

spe

pre

dèl

ret

en

tio

n'e

de

con

tiaı

dit

mai

d'a

par

sign

reli

les

La mission d'Antoura, au pays propre des Maronites, c'est-à-dire, dans les montagnes du Liban, fut établie en 1656. C'est une merveille que la persévérance de cette petite nation dans la foi catholique, au milieu des infidèles, des schismatiques, et des hérétiques de toute espèce. Elle tire son nom et son attachement à l'ancienne croyance, du saint abbé Maron, qui prit naissance en Syrie dans le quatrième siècle, et qu'il ne faut pas confondre avec un fameux monothélite du même nom, et presque du même temps. Celui qu'honorent si justement les Maronites, se sanctifia dans la vie cénobitique, et dirigea un grand nombre de disciples dans la même carrière. La réputation de sa sainteté fut si grande, que saint Jean-Chrysostôme lui écrivit du lieu de son exil, asin d'obtenir par son entremise le courage dont il avoit besoin dans les persécutions qu'il souffroit. La lettre de ce saint abbé au pape Hormisdas, et le livre qu'il présenta au concile de Calcédoine, sont des monuments authentiques de son zèle pour la vraie foi.

Après sa mort ses disciples bâtirent, près du fleuve Oronte, un second monastère; et pour le rendre plus recommandable,

<sup>1</sup> Lettr. Edif. t. 1, p. 238 et suiv. Ibid. p. 109, etc.

ils lui donnèrent le nom du saint abbé qu'ils pleuroient. Ils ajoutèrent le même nom à celui de Jean que portoit le nouveau supérieur qu'ils se choisirent, et qui s'opposa au progrès de l'hésésie avec le même succès. Il la fit abjurer à plusieurs, et défendit si bien sa nation contre les entreprises des hérétiques et des schismatiques qui l'environnoient de toute part qu'elle demeura seule en Orient inviolablement et universellement attachée au centre de l'unité catholique. Cet abbé Jean Maron fut le premier institué patriarche des Maronites par le saint Siége romain. Depuis ce temps-là jusqu'à nos jours, ses successeurs n'ont pas manqué de s'adresser à Rome, après leur élection, pour la faire confirmer, et pour obtenir le pallium.

La fidélité de cette nation doit paroître d'autant plus merveilleuse, qu'elle forme un contraste plus frappant avec la religion monstrueuse des Druses, leurs voisins, et en grande partie leurs maîtres. Ceux-ci néanmoins se disent descendus des Français qui, du temps des croisades, marchèrent à la conquête de la Terre-Sainte. Quelques écrivains vont jusqu'à spécifier leur origine, et la manière dont ils se sont établis. Ils prétendent qu'un comte de Dreux ayant été défait par les infidèles, les restes de sa troupe s'enfuirent dans les montagnes, s'y retranchèrent, s'y multiplièrent, et prirent le nom de Druses, en mémoire de leur chef. D'autres soutiennent que cette nation, avant les croisades, portoit déjà le nom de Druses; ce qui n'empêcheroit pas qu'elle ne se fût, au moins en partie, formée de ces croisés français, incorporés avec les naturels du payscomme son affection constante pour la France et pour le chris. tianisme le fait présumer. L'un de ses principaux seigneurs se dit même de la maison de Guise, et prend le titre de duc.

Quelque fondée que soit leur prétention, leur égarement en matière de religion montre bien sensiblement qu'il n'est point d'acception des personnes auprès du Seigneur, et qu'il est parfaitement libre de ses dons. Tandis que les Maronites se signaloient par une persévérance de tant de siècles dans une religion abandonnée par des renégats de même sang qu'eux; les Druses, qui se disoient issus de héros chrétiens, se disant

1a pro-

at avec

ar leur

ıs à lui

nagna-

na peu

lèles et

si-bien

donna

fussen t

ns: ce

evet en

ière du

oliques

t armé-

aucoup

ulente.

onites,

16561.

e nation

nismati-

nom et

Maron,

et qu'il

u mėme

si jus-

bitique,

carrière.

nt Jean-

enir par

s perse-

pe Hor-

cédoinc,

rraie foi.

Oronte,

andable,

E Lettr. Fdif, tom. 2, p. 273, etc.

toujours chrétiens, n'en conservoient le nom que pour le déshonorer avec plus de scandale. Leur religion n'est plus qu'un composé monstrueux des observances qu'ils ont retenues du christianisme, et de celles du mahométisme qu'ils ont adoptées, soit par leur commerce avec les Turcs, soit plutôt par la crainte de leur inimitié, et d'une entière oppression. Quoiqu'ils aient la circoncision, et qu'ils portent le turban, toujours ils lisent l'Evangile avec un respect extraordinaire. Ils n'ont aucune vénération pour Mahomet; ils rejettent les principaux articles de sa loi, et particulièrement la pluralité des femmes. En un mot, ils ont toujours l'âme chrétienne, et beaucoup plus d'affection pour les chrétiens que pour les musulmans : mais leur attachement inviolable à leurs usages, et à l'uniformité qu'ils s'y sont prescrite, joint à leur maxime de ne rien entendre et de ne raisonner jamais sur la religion, paroît leur fermer sans retour le chemin du salut. Comme ils habitent la même contrée, et sont plus puissants que les Maronites, dont la plupart ne sont que leurs fermiers; les désordres qu'on sent devoir régner parmi des chrétiens dégénérés d'une manière si déplorable, formoient un des plus dangereux écueils pour le salut de ceux qui vivoient sous leur dépendance. Ce fut là l'un des principaux motifs pour l'établissement de la mission d'Antoura, dont l'exécution fut manifestement l'œuvre de la Providence.

af

ap

ap

qu

to

vu

me

cre

ten

des

àŀ

fas

lui

la c

cré

en

mei

les

bras

spir

aille

jésu

eut

tout

géne

les d

con

saint les n

faiso

Le pasteur destiné à recueillir ce précieux troupeau, et à le préserver des piéges qui l'environnoient, étoit un négociant natif de Marseille, nommé Lambert, et alors résidant à Seyde en Syrie, où déjà il y avoit une mission fondée, et une congrégation ou confrérie très-fervente. Entre ces congréganistes, Lambert se distinguoit par une piété et une régularité de conduite qui faisoient l'édification de tous les autres, et l'admiration des infidèles : mais le Seigneur lui demandoit quelque chose de plus que cette prédication muette. Par les rapports qu'il avoit avec les missionnaires, il apprit qu'on devoit établir une mission à Ispahan, capitale du royaume de Perse, et il se sentit inspiré de s'associer à une entreprise où il s'agissoit du salut de tant de peuples, et d'un accroissement

Lettr. Edif. tom. 1, p. 220, etc.

e désqu'un ues du adoppar la Quoiujours n'ont cipaux mmes. aucoup lmans: uniforne rien oît leur itent la dont la sent dere si déle salut l'un des Intoura, vidence. u, et à le égociant à Seyde ne conongrégaégularité utres, et

mandoit

. Par les it qu'on

raume de

prise où

issement

si considérable de l'empire de Jésus-Christ. Après y avoir pensé mûrement, et consulté les personnes les plus dignes de sa confiance, il ne douta point qu'il ne fût appelé, comme autrefois saint Matthieu, à la vie apostolique. Il mit ordre à ses affaires, laissa ses dernières volontés par écrit à un ami vertueux, et partit pour aller joindre les missionnaires de Perse.

Les voies de la Providence n'aboutissent pas toujours au terme que se propose la piété même. Lambert, qui se croyoit appelé en Perse, fut conduit par divers incidents sur la côte orientale de d'Inde, près de l'ancienne ville de Méliapour. appelée aujourd' hui San-Thomé, du nom de saint Thomas que l'on croit y avoir enduré le martyre. Conduit ainsi au tombeau de cet apôtre, il soupçonna que Dieu avoit sur lui des vues particulières qui lui seroient révélées au pied d'un monument si saint. Il se prosterna sur la pierre où tout le pays croyoit que l'apôtre avoit souffert le martyre, y demeura longtemps en oraison, et y revint plusieurs jours consécutifs, priant des heures entières, répétant sans fin ces mots de Saul, appelé à l'apostolat des nations : Seigneur, que voulez-vous que je fasse? Celui qui exauce toujours les vœux des âmes droites, lui parla au cœur, et lui donna un grand désir d'entrer dans la compagnie de Jésus. Lambert n'étoit pas un esprit léger et crédule : il consulta un religieux de saint Augustin qui vivoit en réputation de sainteté, et qui passoit pour extraordinairement versé dans les voies de Dieu. Ce saint di coleur, après les délais et tous les examens convenables, lui conseilla d'embrasser sans retard le nouveau genre de vie qui lui étoit inspiré; et, pour obvier aux difficultés qu'on lui pourroit faire ailleurs, d'aller en droiture à Rome s'adresser au général des jésuites. Sans plus délibérer, Lambert s'embarqua pour l'Italie, eut une navigation très-heureuse, fit sa demande, en exposant tout ce qui l'autorisoit, et fut reçu dans la compagnie par le général qui le voulut conduire lui-même au noviciat. Après les deux années d'épreuves ordinaires, et le cours des études convenables aux fonctions qu'il devoit remplir, il recut les saints ordres, puis partit avec deux jeunes compagnons pour les missions du Levant, où la connoissance qu'il avoit du pays faisoit présumer qu'il seroit plus utile.

Ils s'embarquèrent tous trois sur un navire qui prétendoit aborder, soit à Seyde, soit à Tripoli; mais la Providence qui avoit toujours conduit Lambert par des voies couvertes, continuant de même, permit que le bâtiment fût jeté par une tempête sur les côtes d'Antoura. A la vue d'un vaisseau porté sur une plage qui n'avoit ni port, ni commerce, les habitants d'alentour le prirent pour un pirate; et sans rien entendre autre chose que leur prévention, ils se saisirent des trois missionnaires et de quelques autres passagers, qu'ils conduisirent chez le commandant de la contrée. Cet officier, nommé Abunaufel, interrogea Lambert et ses deux compagnons. Ils lui dirent avec simplicité ce qu'ils étoient, et lui montrèrent les patentes de leur général, qui les déclaroient religieux de la compagnie de Jésus, envoyés aux missions de Syrie.

Leurs soucis firent bientôt place à la plus douce assurance. Abunausel, maronite le plus riche et le plus distingué des montagnes de l'Anti-Liban, en étoit encore le chrétien le plus vertueux, et le plus zélé catholique. Né dans une condition ordinaire, au milieu des Barbares, et sous le joug de la tyrannie, son âme avoit une élévation digne du trône. Son génie supérieur savoit rendre à Dieu ce qui étoit à Dieu; à César ce qui étoit à César, et servir encore des puissances étrangères, sans jamais causer d'ombrage à la Porte ottomane. Ainsi, du consentement, et avec l'applaudissement même du grand seigneur, fut-il prié par les Vénitiens d'être leur consul, et pourvu encore par Louis XIV du consulat de la nation française. Le prince des Druses, malgré la différence énorme de son christianisme avec celui d'Abunaufel, le révéroit comme son père, l'écoutoit comme son oracle, et lui laissoit le soin d'exercer la justice sur les chrétiens du pays. Mais établi juge de son peuple par le prince, il en étoit le père par sa bonté, et toujours il eut le secret de maintenir l'autorité sans l'appesantir, et de la rendre aimable sans l'énerver. Honoré des plus grands potentats, il retraçoit en Orient la noble simplicité des premiers patriarches, et l'hospitalité généreuse du père des croyants. Il tenoit table ouverte, non pas seulement pour les personnes considérables du canton, mais pour des étrangers sans crédit, pour tous les passants, et surtout pour les panvres qu'il traitoit

va se m ço pa po on

dé

les

lieu

C

gén piég vie, par le pr de p tique la cu expre assig

ton p

l'env

vous
je ne de mérite
dant s
qu'on
portra
de la r
vives,

2 Lette

(An 1656.)

endoit ce qui , conar une u porté abitants itendre ois misuisirent né Abu• . Ils lui rent les ax de la

surance. igué des n le plus ondition tyrannie, nie supéar ce qui ères, sans du conrand seiet pourvu caise. Le on chrisson père, d'exercer ke de son é, et touppesantir, us grands premiers oyants. Il personnes ns crédit, 'il traitoit

comme ses enfants. Il alloit à leur rencontre, il les recherchoit avec soin, et, avec une sorte d'inquiétude, il entroit dans le détail de leurs besoins ; il comptoit au nombre des jours mauvais ceux qui n'avoient pas fourni d'exercice à sa charité. Sa sensibilité sur tout ce qui intéressoit la religion, est inexprimable. Il ne pouvoit entendre parler des violences qu'exercoient de temps en temps des mahométans brutaux, sans répandre des larmes; et quand on en paroissoit surpris : « Je porte, répondoit-il, tous les chrétiens dans mon cœur; peuton leur faire quelque plaie sans me blesser moi-même? Oui, malgré la distance des lieux, je ressens tous les coups qu'on décharge sur eux dans le bagne de Constantinople 1. Tels sont les cœurs que la grâce du christianisme forme encore dans les lieux où depuis tant de siècles tout conspire à l'étouffer.

Outre les vertus, le ciel avoit pourvu Abunausel de tout le génie nécessaire pour protéger la vraie religion, au milieu des piéges où il se trouvoit avec elle; et pour conserver sa propre vie, dès là si précieuse, jusqu'à l'âge avancé où il la couronna par une mort sainte et paisible. Comme il passoit partout pour le protecteur des chrétiens, il quittoit rarement les montagnes, de peur de tomber entre les mains de quelques Turcs fanatiques. Cependant un seigneur puissant de cette nation eut la curiosité de voir un chrétien si célèbre, et lui dépêcha un exprès pour le prier de se trouver à un rendez-vous qu'il lui assignoit. Abunausel, en homme d'esprit, prit la chose sur le ton plaisant, se défendit poliment de cette entrevue, et chargea l'envoyé de la lettre suivante.

« Seigneur, vous pouvez désirer de me voir, parce que vous ne me connoissez pas; et moi, parce que je me connois, je ne dois avoir nulle envie de me montrer, et assurément je ne mérite pas l'honneur que vous me voulez faire. Je suis cependant si flatté de votre invitation, qu'au défaut d'un personnage qu'on vous a tant vanté, je veux au moins vous présenter son portrait, que voici au naturel. Ma taille est un peu au-dessus de la médiocre; j'ai la tête grosse, le front large, les couleurs vives, la barbe épaisse, le nez court et gros, mais on trouve

<sup>1</sup> Lette. Rdif. tom. 2, pag. 283, etc.

qu'il ne sied pas mal à mon visage; et mes yeux, plus qu'à fleur de tête, font dire que j'ai le regard sier. En un mot, ceux qui veulent me flatter, disent que dans l'air et le port j'ai quelque chose de grand: mais tout ce que je puis dire moimême, c'est que je tiens beaucoup de certains personnages qu'on voit sur des médailles rouillées, ou sur de vieilles tapisseries. Jugez maintenant, Seigneur, si l'on doit être curieux de voir un pareil homme, ou du moins si cet homme doit avoir la passion de se montrer: nous ne pouvons que perdre l'un et l'autre à cette entrevue. »

nı

pr

an

re

pas

leu

me

mo

fort

Sair

voi

d'y

le p

que

dép:

l'en!

friq

à l'a

٠L

Avec ce degré d'intelligence, Abunaufel comprit sans peine que les corsaires prétendus étoient des missionnaires qui lui étoient envoyés par la Providence; et, pour la seconder, il résolut d'établir une mission chez les Maronites des montagnes, qui participoient difficilement aux fruits des autres missions. Il leur donna un emplacement dans son propre domaine, c'està-dire, dans la partie du Liban qu'on nomme Kesroan, au bourg d'Antoura, situé entre la ville de Bérite et l'ancienne Gibaïl, où se façonnoient les bois de cèdre qu'Hiram, roi de Tyr, fournit à Salomon pour le temple de Jérusalem. Il leur céda un terrain spacieux, pour une chapelle, une maison avec un jardin, et sit tous les frais de construction. Antoura signifie en arabe source d'eau de roche, et porte ce nom parce qu'il est voisin d'une montagne pierreuse, d'où jaillit une fontaine abondante qui porte la fraîcheur et la fécondité dans tout le voisinage. L'établissement de cette mission procura des avantages inestimables. L'air y étant fort sain contribuoit beaucoup au rétablissement des missionnaires après leurs courses pénibles dans les montagnes. Mais ce qui étoit d'un tout autre avantage, c'est que cette contrée, presque toute chrétienne catholique, fournissoit un asile assuré contre les persécutions qui s'élevoient dans les alentours. Les mahométans, qui après avoir embrassé le christianisme, ne pouvoient s'attendre, dans les lieux plus ouverts, qu'au dernier supplice, trouvoient au moins là un premier refuge, jusqu'à ce qu'on pût les faire passer sous une autre domination.

Des chrétiens même d'Europe y recueilloient au besoin tous les fruits de la charité, qui, de ces fervents Maronites,

ns peine s qui lui ler, il réntagnes, missions. ne, c'estroan, au ancienne m, roi de m, 11 leur ison avec ra signifie arce qu'il e fontaine ns tout le des avanhoit beaurs courses tout autre hrétienne rsécutions qui après ndre, dans avoient au t les faire

au besoin Iaronites,

(An 1656.) ainsi que des premiers sidèles, ne saisoit qu'un cœur et qu'une âme. De ce nombre fut une Hollandaise catholique, dont les aventures passeroient pour romanesques, si elles n'étoient attestées par les plus graves missionnaires qui en avoient été les témoins, en particulier par le célèbre père Nacchi, maronite de naissance, que son mérite extraordinaire fit instituer supérieur général des missions de Syrie et d'Egypte 1. Un jeune Turc de Damas, fait captif en mer par les Maltois, passa au service d'un seigneur espagnol, qui le prit en affection, le fit instruire dans la foi, et l'engagea par ses bons traitements à se faire chrétien. Huit ou dix ans après, il partit avec lui pour la guerre qui se faisoit en Flandre; et comme le jeune Turc eut fait remarquer en lui d'excellentes qualités, et surtout celles que demande le métier des armes, son maître, devenu son ami et son ardent protecteur, lui obtint une compagnie de cavalerie. A la fin de la campagne, le nouveau capitaine, âgé d'environ vingt-cinq ans, alla passer à Bruxelles son quartier d'hiver. La réputation de sa bonne conduite, son esprit et sa politesse lui ouvrirent les meilleures maisons; il se lia particulièrement avec une dame catholique d'Amsterdam, qui étoit venue avec sa fille passer quelque temps à Bruxelles. Quand il crut avoir acquis leur estime, il demanda la fille en mariage, et l'obtint. L'époux et l'épouse furent dix ans ensemble, au bout desquels seulement ils eurent un fils.

Alors ce mari perside, qui se disoit toujours Espagnol, témoigna confidemment et très-secrètement à sa femme qui étoit fort pieuse, un désir ardent de faire le pèlerinage de la Terre-Sainte, lui promettant de la mener ensuite en Espagne pour voir sa famille, et prendre connoissance des biens qu'il feignoit d'y posséder. Ils concertèrent si bien leur embarquement avec le patron d'un vaisseau hollandais qui faisoit voile pour l'Italie, que la mère même de l'épouse abusée ne l'apprit qu'après leur départ. Cependant le vaisseau qui portoit le père, la mère et l'enfant, fut rencontré par des Barbaresques sur les côtes d'Afrique. L'Espagnol prétendu, sous prétexte de mettre sa femm2 à l'abri d'une insulte, demanda à s'aboucher avec leur com-

<sup>1</sup> Lettr. Edif. tom. 1, p. 255, etc.

mandant, passa sur son bord, lui conta ses aventures, et le convainquit que tout son dessein étoit de rentrer dans sa vraie patrie, pour y pratiquer en liberté la religion de ses pères. Il retourne à son épouse, il lui fait entendre qu'ils arriveront bien plus tôt à Jérusalem en changant de navire, qu'en allant avec le Hollandais relâcher en Italie, et l'engage à le suivre, malgré ses répugnances et le secret pressentiment qu'elle avoit de ses malheurs. Elle alla jusqu'à Alger, sans trop savoir ce qui en arriveroit : mais dans cette ville, et à mesure qu'elle approchoit du terme, à Alexandrie, à Alep, elle s'en instruisit davantage. Malgré les ménagements et toutes les précautions de son mari, elle découvrit qu'il ne fréquentoit que les musulmans, qu'il faisoit la prière avec eux, et qu'il alloit secrètement aux mosquées. Ensin elle reconnut qu'elle étoit femme d'un Turc, malheureuse à jamais loin de sa patrie, réduite à passer le reste de ses jours parmi des barbares, dont les mœurs, les usages, et la religion surtout, lui faisoient horreur. Le faux Espagnol, de son côté, lui avoua sa naissance, sa religion, le motif de sa sortie d'Europe, et de son pèlerinage simulé à Jérusalem : mais comme il avoit pour elle autant de tendresse que d'estime, il lui protesta qu'il ne la gêneroit jamais dans les observances du christianisme; qu'il ne seroit au contraire occupé que du soin de la rendre heureuse, et qu'il en auroit des moyens abondants dans le lieu de sa naissance, où il alloit rentrer en possession de grands biens.

L'infortunée hollandaise, sans pouvoir proférer une parole, s'abandonna intérieurement à la providence divine, et se laissa conduire par cet indigne époux qui redoubloit en vain ses attentions pour lui plaire et pour adoucir ses chagrins. Pour comble de misère, le bruit s'étant répandu que le faux Espagnol apportoit avec lui beaucoup d'or et d'argent, il fut assassiné dans la ville d'Alep. Celui qui ne délaisse jamais les àmes sidèles, ne laissa point celle-ci dépourvue de tout secours. Des femmes maronites venues du mont Liban, où elles devoient bientôt retourner, lui proposèrent d'aller habiter avec elles dans ce pays presque tout catholique, où elle pratiqueroit sa religion en toute liberté, et où rien ne lui manqueroit, ni pour elle, ni pour son ensant. Dans son affreuse position,

ses ais soi pie par larr ann

nite

con

ell

et de trou
Une
duite
dans
firme
toucl
insup
toute
sort i
patie
doule
sentit

rer et ans, n erreus charm vint u

croire

<sup>·</sup> Ibid

(An 1656.) elle saisit avec actions de grâces la ressource que le ciel lui présentoit, et parvint avec ses charitables compagnes au bourg d'Antoura, où ce bon peuple s'empressa de lui faire oublier ses cruelles aventures. Une veuve pieuse, et des plus à son aise, la prit chez elle, et en eut constamment le plus grand soin. L'Européenne, de son côté, édifia tout le monde par une piété angélique, et par la conduite la plus exemplaire. Elle parloit de ses malheurs avec une résignation qui tiroit les larmes des yeux de tous ceux qui l'entendoient. Après quelques années passées ainsi, il se présenta une occasion et une compagnie convenable, pour retourner avec son fils dans le sein de sa famille; et tant les missionnaires que les fervents Maronites, la pourvurent de tout ce qui étoit nécessaire pour faire commodément son long voyage.

Dans cette aimable nation, dans ce doux asile de l'innocence et de la simplicité primitive, outre ces vertus paisibles, il se trouvoit des âmes fortes, et capables des plus grandes choses. Une femme bien née, nommée Josephe Vonni, y avoit été réduite par le malheur des temps et des circonstances, à se réfugier dans un village près de Seyde 1. Elle étoit fort âgée, très-infirme; et son corps se couvrit tellement d'ulcères, qu'en la touchant même pour la soulager, on lui causoit des douleurs insupportables. Son extrême pauvreté cependant la privoit de toutes les commodités de la vie. En un mot, la rigueur de son sort fut telle qu'il la falloit, pour faire éclater la merveille de sa patience et de sa tranquillité inaltérable dans les plus violentes douleurs. Jamais il ne sortit de sa bouche une parole qui ressentit la tristesse. Une douce sérénité régnoit perpétuellement sur son front, et son humeur étoit d'une égalité qui eût fait

croire son corps incapable de souffrances.

Entre ses voisines qui venoient la consoler, ou plutôt l'admirer et s'édifier, il y avoit une jeune personne de dix-huit à vingt ans, née de parents musulmans, et nourrie dans leurs grossières erreurs; mais elle avoit le cœur pur, les vues droites; et charmée des vertus qu'elle découvroit dans la malade, elle devint une de ses compagnes les plus assidues. Se trouvant un

:Onraic s. II ront llant vre, tiovs

ir ce 'ellc uisit tions

usulment d'un

s, les faux on, le à Jédresse

ns les traire auroit

alloit

arole, et se n vain grins.

faux il fut ais les ours.

s deravec ique-

croit, ition,

<sup>1</sup> Ibid. p. 231, etc.

jour seule avec cette malade admirable : Comment peut-il se faire, lui dit-elle, que sans cesse en proie aux plus cruelles douleurs, vous ne vous plaigniez jamais, et que vous paroissiez toujours contente? « C'est, répondit la Maronite, que je ne porte pas seule le poids de mes souffrances : le Dieu que jadore, et qui est seul adorable, me soutient par sa grâce, et me fait connoître qu'elles me rendent agréable à ses yeux. Il a souffert lui-même infiniment davantage pour le salut de mon âme : mais vous avez le malheur, ajouta-t-elle, d'ignorer ces vérités consolantes, quoique vous ayez autant de part que moi à ses souffrances.» Quel est donc oe Dieu qui a souffert pour moi, reprit la jeune personne? Je veux absolument le connoître. « Je vous l'apprendrai quand il vous plaira, répliqua la Maronite. » La musulmane, frappée de ce discours, revint souvent conférer avec la malade, qui l'instruisit de tous nos grands mystères et des principales vérités du christianisme.

Dans ces entrefaites, il se présenta un parti avantageux pour la jeune fidèle. Son père l'agréa, donna sa parole, et le proposa aussitôt à sa fille, comme une affaire conclue, qu'il ne s'agissoit plus que d'exécuter. La fille employa toutes les raisons qu'elle put imaginer pour lui faire changer de résolution : mais le père qui avoit un grand intérêt à contracter cette alliance, et qui regardoit la résistance de sa fille comme un déshonneur pour lui, comme une rébellion contre l'autorité paternelle, méprisa toutes ses remontrances, toutes ses instances et ses larmes. Pour toute réponse, il la menaça de la chasser de chez lui et de l'abandonner à jamais, si elle n'obéissoit au plus tôt. Un de ses oncles, à qui elle eut recours et témoigna une répugnance invincible pour le mariage, fit en vain tout ce qu'il put pour engager le père à ne point forcer l'inclination de cette fille aînée, et à marier la cadette en sa place. Pendant cette espèce de négociation, la vierge courageuse, après avoir reçu le baptême avec le nom de Marie-Thérèse, alloit assidument et fort secrètement rendre compte de tout ce qui se passoit à la Maronite, qui achevoit de l'instruire : la sainte malade la fortifia dans ses résolutions, lui enseigna la pratique des vertus les plus propres à la situation où elle se trouvoit, et lui fit con-

m

V

vi

m

m

CO

ch

qu

de

pli

ter

noître le prix, tant des persécutions, que de la mort même en-

durée pour Jésus-Christ.

-il se

dou-

ssiez

e ne

dore,

e fait

ıffert

ime :

érités

souf-

reprit

vous

» La

**nférer** 

et des

pour

pro-

ie s'a-

aison**s** 

: mais

iance,

nneur

nelle.

et ses

e chez

us tôt.

répu-

'il put

te fille

espèce

e bap-

et fort a Ma-

ortifia

us les

Son père, qui pendant quelques jours l'avoit laissée tranquille pour lui donner lieu de faire ses réflexions, ne mit plus de bornes à son ressentiment, quand il vit ses délais inutiles. Il prit d'abord le parti de marier sa cadette avec un appareil qu'il pensoit devoir causer un chagrin mortel à l'aînée, devenue l'objet de sa haine: mais cette haine devenant plus violente a mesure qu'il la satisfaisoit; comme on prenoit le café chez lui, il en fit donner une tasse empoisonnée à la nouvelle chrétienne, qui mourut ainsi martyre de la virginité, et tout à la fois de la religion qui la lui rendoit si chère. Peu satisfait encore, il fit jeter le corps dans un puits. On ajoute que le ciel vengeant lui-même la vertu et la nature si horriblement outragées, le Turc dénaturé mourut subitement peu de jours après son crime.

On vit des évêques et des patriarches, à l'exemple de cette fille magnanime, passer d'un schisme aussi damnable que l'infidélité à la foi catholique, et souffrir les plus indignes traitements, pour l'avoir professée avec autant d'éclat que de persévérance 1. Le patriarche d'Alep, Ignace Pierre, reçut quatrevingts coups de bâton sous la plante des pieds, et fut ensuite mis aux fers dans une étroite prison, avec l'archevêque de la même ville, Denys Reskallah. Ils n'en sortirent que pour être conduits au château d'Adané, et renfermés dans un affreux cachot pour le reste de leurs jours. L'archevêque en j entrant mourut des fatigues de la route. Le patriarche lui survécut de quelques mois; mais avec des infirmités continuelles, et des incommodités qui lui rendirent ce reste de vie beaucoup plus dur que la mort. Avant d'expirer, il renouvela dans les termes les plus expressifs sa profession de foi, déclarant qu'il se mettoit sous les pieds du successeur de saint Pierre, et qu'il mouroit enfant de l'église catholique, apostolique et ro-

Après ce martyre, et par la vertu qui lui fut commune avec ceux des premiers temps de l'Eglise, les patriarches grecs de

<sup>4</sup> Ibid. p. 138, etc.

Damas et d'Alexandrie rentrèrent dans le sein de l'unité catholique. Leur exemple, joint à celui du patriarche d'Alep, fut d'autant plus efficace, qu'ils étoient tous trois en grande réputation, pour leur capacité, pour la pureté de leurs mœurs, et pour leur rare probité. Celui d'Alexandrie se rendit à la lumière dès qu'elle eut lui à ses yeux, et il envoya aussitôt sa profession de foi au pape, qu'il déclaroit reconnoître et révérer comme le vicaire de Jésus-Christ et le chef de l'Eglise universelle. Cyrille, patriarche de Damas, le plus puissant et le plus accrédité de tous ceux du Levant, différa davantage à prendre son parti: mais dès lors il traita les missionnaires avec bonté, les vit souvent; et, loin de s'opposer à la conversion de ses ouailles schismatiques, il favorisoit de tout son pouvoir leur retour à l'église romaine. Il témoignoit même savoir mauvais gré à ses prédécesseurs de s'en être séparés. Enfin une heureuse tribulation lui fit tomber le bandeau des yeux. Devenu personnellement l'objet de l'une de ces avanies quisont si fréquentes sous le gouvernement turc, et mis dans la prison du sang; c'est-à-dire parmi les criminels destinés à la mort, il conçut vivement la vanité des biens et des honneurs périssables. Il se tira néanmoins de ce péril, et recouvra sa liberté au prix de six bourses, ou de neuf mille francs. A peine étoit-il rentré dans sa maison, qu'il reçut un bref du pape, qui le remercioit des marques d'estime qu'il donnoit à l'église romaine, le conjuroit, comme son frère en Jésus-Christ, de profiter lui-même des moyens de salut qu'il procuroit à son peuple, et lui rappeloit ces touchantes paroles de l'Evangile : Que sertà l'homme de gagner tout le monde, s'il vient à perdre son âme? A la voix du premier pasteur, accompagnée de la voix intérieure de la grâce, le patriarche ne balança plus : il assembla les missionnaires pour leur déclarer sa résolution, et envoya sa profession de foi au souverain pontife, avec son bâton pastoral en témoignage de soumission au vicaire de Jésus-Christ.

Le patriarche des Maronites mérites ans doute, quoiqu'à d'autres égards, une attention aussi particulière que ceux dont nous venons de parler. On n'en peut revenir qu'avec une complaisance toujours nouvelle à ce qui touche cette nation intéressante. La résidence de ce prélat est au monastère de Cannobin,

re m  $T_1$ M ce vil cè de fur d'i rep leu me for sur dan cou fati nasi

sa

hauf vaut dans est coplus Il so les o frate.

trai l'án

L

0ut uet u-0~ er rus re é, ses ur ais ise )n→ tes g; çut se de tré ioit on-

me ≱pme la ure les SA

ral auous ai-

esin,

(Am 1656.) situé dans les montagnes les plus escarpées du Liban, pays sauvage et presque impraticable aujourd'hui, mais encore tout couvert des vestiges respectables de la pénitence et de la piété solitaire, qui autrefois y fut si florissante. Voici ce que nous en apprennent deux missionnaires qui l'avoient parcouru, en recherchant, à l'exemple du bon pasteur, les brebis égarées au milieu de ces déserts et de ces précipices 1. Ils partirent de Tripoli dans le mois d'octobre, ayant pour conducteur trois Maronites. Au bout de quatre jours de marche continue, tout ce qu'ils purent faire, ce fut d'arriver à dix heures du soir au village d'Argès, situé au pied du Liban, à six lieues des fameux cèdres. Il leur fallut passer le reste de la nuit dans une cabane de roseaux, où ils furent continuellement tourmentés par un vent furieux et des plus piquants. Le lendemain, après avoir refusé d'interrompre leur course apostolique, et de prendre quelque repos chez le seigneur du village d'Antourin, qui étoit venu à leur rencontre, ils essuyèrent un orage affreux, qui en un moment perça leurs habits, et qui dura deux heures. La pluie qui formoit sous leurs pieds une rivière glaciale, n'étoit que neige sur les monts voisins. Ils ne pouvoient avancer, sans marcher dans la boue jusqu'à mi-jambe, et trouver des torrents où ils couroient un danger continuel de se noyer. Enfin, après des fatigues et des difficultés incroyables, ils arrivèrent au monastère de Marserkis, où l'épuisement de leurs forces les contraignit de séjourner? Les carmes qui l'habitent une partie de l'année, s'empressèrent à leur donner tous les soulagements dont ils avoient besoin.

Ce monastère est au pied d'un rocher qui s'élève à pic à une hauteur prodigieuse, et qui n'est accessible qu'aux aigles et aux vautours, qu'on y voiten grand nombre. Les grottes pratiquées dans le rocher font une bonne partie de la maison, qui néanmoins est commode, et même assez belle. La chapelle est une grotte plus spacieuse, aussi propre que si elle avoit été taillée au ciseau. Il sort du roc une fontaine abondante, qui fournit l'eau à tous les offices, et porte la fécondité dans le jardin avec une agréable fratcheur. Ce séjour est délicieux en été; mais les neiges et les

Lettr. Edif. tom. 1, p. 279 et suiv.

frimats du Liban le rendent si dur en hiver, que les carmes l'abandonnent depuis les premiers froids jusqu'à Pâques, pour se

retirer à Tripoli.

De Marserkis, il n'y a qu'une lieue jusqu'aux cèdres, qu'on apercoit de fort loin, quoiqu'il y en ait peu de grands aujourd'hui. On n'en compte au voisinage de Marserkis, qu'une douzaine d'une grandeur extraordinaire ; mais ceux-ci ont jusqu'à six brasses de contour. Il en est quelques-uns qui, après s'être un peu élevés sur un seul tronc, se partagent en cinq ou six corps d'arbres, chacun d'une telle grosseur, que deux hommes peuvent à peine les embrasser : et lorsque leurs rameaux se confondent au haut de leurs tiges, ils forment un volume dont nos arbres d'Europe ne sauroient donner une idée. Leur hauteur n'est pas moins étonnante. Les cèdres les plus petits et les plus jeunes sont en grand nombre au même lieu. Tous couvrent une plaine assez spacieuse, qui fait comme le sommet de cette première montagne, et qui est environnée de monts encore plus hauts, toujours couverts de neige; ce qui rend l'air de cette plaine si froid, que personne ne la veut habiter, quoique la situation en soit charmante. Autrefois le Liban étoit partout couvert de cèdres, mais on n'en trouve plus aujourd'hui que dans ce canton, et sur une montagne voisine de Cannobin.

Au pied des plus gros cèdres, il y a quatre autels de pierre où le patriarche des Maronites vient chaque année célébrer, avec toute la solennité possible, la fête de la Transfiguration. Il est accompagné d'un grand nombre d'évêques, de prêtres, de religieux, suivis pour l'ordinaire de cinq ou six mille fidèles qui s'y rendent de toutes parts. Ce n'est pas que les Maronites imaginent, comme l'ont avancé quelques historiens, que la transfiguration de Notre-Seigneur se soit faite en ce lieu-là: leur office porte en termes exprès qu'elle se fit sur le Thabor. Mais le Thabor fait partie des chaînes de montagnes qu'on appelle Liban et Anti-Liban. Le Liban s'étend depuis les sources du Jourdain, jusqu'au mont Carmel sur les bords de la Méditerranée. L'Anti-Liban, ainsi nommé parce qu'il fait face au Liban, est plus avancé dans les terres, et séparé du Liban proprement dit, par des plaines qui s'étendent jusqu'au-

et Ils

du

dé

leu

ne

de

delà de Damas.

(An 1656.)

ase

'on uroulu'à être orps oeu-

fonnos
iteur
plus
rent
cette
icore
ir de

oique

pard'hui
obin.
pierre
brer,
ion. ll
es, de
idèles

onites
que la
u-là:
abor.
qu'on
is les
bords

e qu'il aré du gu'au-

Les deux missionnaires allèrent de Marserkis au monastère de Saint-Elisée, qui n'en est éloigné que d'une lieue. Il est situé au pied d'une montagne dont l'aspect a quelque chose de lugubre, sur le bord du fleuve Nahr-Gadischa, qui veut dire le saint fleuve. Ce sont les larmes des saints pénitents, retirés autrefois sur les bords de ce torrent, aux eaux duquel elles se méloient, qui lui ont fait donner ce nom. Il coule dans une gorge, ou plutôt dans un précipice, qui n'a qu'environ soixante pieds de largeur, et qui est bordé de part et d'autre d'une chaîne de rochers, dans tout son cours de cinq à six lieues. Ces rochers contiennent un grand nombre de grottes profondes, qui étoient autant de cellules de solitaires qui ne vouloient avoir que Dieu pour témoin de leur pénitence. La vue des grottes et du fleuve, dans cet affreux désert, inspire encore la componction. Le monastère de Saint-Elisée qu'on y voit aujourd'hui, et qui est composé de vingt religieux maronites, nommés alépins, est encore digne des plus beaux temps, quoiqu'il soit assez moderne. Il futétabli par un saint prêtre du pays, nommé Abdula, sous la direction des missionnaires jésuites. Abdula, comme les saints abbés des temps anciens, fut tiré malgré lui de son monastère, pour être fait évêque.

Les moines alépins font deux années de noviciat. Jamais ils ne mangent de viande, et ils jeûnent avec beaucoup de rigueur. Ils sont très-pauvrement habillés. Ils chantent matines à minuit, font beaucoup d'oraisons, de méditations, de pieuses lectures, et célèbrent tous les offices avec une ferveur et une modestie exemplaire. Ilsemploient une partie du jour à la culture des terres et aux offices domestiques. Chaque jour, le matin et le soir, ils rendent compte de leur conscience au supérieur. Ils observent leur règle avec une exactitude scrupuleuse, et particulièrement celle du silence. Rarement voient-ils les gens du dehors, et jamais les femmes, qui n'entrent pas même dans leur Eglise. Si quelque religieux vient à se rélâcher, ou à se déranger, le supérieur, qui a le pouvoir de les dispenser de leurs vœux, le fait retirer, eût-il dix ans de profession. Qui ne reconnoît ici la vertu de la foi romaine, et les heureux effets de la solitude apostolique jusque dans les retraites les plus ob-

seures et parmi les nations les plus dégradées?

En allant de ce monastère à Cannobin, sur un espace de deux bonnes lieues, on voit les restes de plusieurs monastères anciens, qui ne sont plus que des ruines. Il y en avoit quelques-uns sur des rochers si escarpés, qu'on ne peut comprendre comment on y montoit. Il reste une chapelle très-proprement taillée dans le roc, et qui conserve deux autels, l'un avec l'image de la sainte Vierge, et l'autre avec l'image de saint Antoine. A côté de la chapelle, et dans le même roc, on voit encore des cellules aussi étroites que le pourroient être des tombeaux.

Ensin les deux missionnaires arrivèrent au monastère de Cannobin, où ils trouvèrent le patriarche des Maronites, qui les reçut avec la plus tendre affection, et les fit toujours manger à sa table : mais les règles de la frugalité ne furent certainement pas enfreintes. Des légumes apprêtés à l'huile, quelques raves et un poisson salé, avec un pain noir et fort sec, firent tout leur régal. Pour ce qui est du vin, on n'en boit point de meilleur en Europe. Le patriarche montra au missionnaire une chambre qu'on n'ouvre qu'avec un respect religieux, depuis qu'on y a logé des commissaires délégués par les papes Grégoire XIII et Clément VIII, tant pour faire recevoir le concile de Trente par les Maronites, que pour leur faire condamner en synode les erreurs d'un conciliabule schismatique du Levant. Les religieux sont en petit nombre à Cannobin, pauvrement logés, et encore plus pauvrement vêtus et nourris. Le patriarche avec les religieux et quelques évêques maronites, qui sont habituellementauprès de lui, vivent tous fraternellement avec une simplicité et une régularité admirable. Les moindres fautes sont punies sévèrement. Le monastère, tout pauvre qu'il est, exerce généreusement l'hospitalité envers tous les passants. L'habit du patriarche est rouge doublé, d'une fourrure sur les bords; et sous cet habit, ou casaque à l'orientale, il porte une soutane couleur de pourpre : mais toute la pompe se réduit à la couleur; du reste, la modestie n'y peut pas être plus rigoureusement observée. L'église du monastère, qui passe pour avoir quatorze cents ans d'ancienneté, est dédiée à la sainte Vierge. C'est une vaste grotte, dont on a fait une église assez belle : la peinture même n'y est pas épargnée. Les cellules des moines sont aussi des grottes, voisines de l'église.

SI

vi

ra.

to

Mi

cel

y f

op

cor

par

con

prê

la r

se f

lir.

çois

385

e de tères ruelndre ment mage oine. acore eaux. re de s, qui anger taine⊶ elques firent oint de

re une depuis s Gréconcile lamner evant. rement riarche ui sont nt avec s fautes u'il est, assants. are sur

il porte réduit rigouuravoir Vierge. elle : la moines

A un jet de pierre de Cannobin, est la chapelle de sainte Marine, pour qui toute la contrée conserve une vénération extraordinaire. Personne n'y révoque en doute ce que les historiens racontent de cette vierge habillée en moine, et accusée d'une faute que son sexe lui rendoit impossible, sans vouloir faire la preuve si facile de son innocence. La chapelle où l'on honore aujourd'hui sa vertu, qui ne fut reconnue qu'à sa sépulture, est la grotte où elle accomplit, dans un silence héroïque, son humiliante et longue pénitence.

A deux lieues de là sculement, est le monastère de Saint-Antoine: mais, pour y parvenir, il faut traverser une montagne presque impraticable. Ce monastère est situé sur la pente fort rude d'un rocher, qui s'élève en pointe jusque dans la région des nues. Il est composé de trente moines alépins, entre lesquels il y a douze prêtres. Abdula, leur instituteur, et leur supérieur immédiat avant sa promotion à l'épiscopat, continua, quoiqu'évêque, à y résider, et à y mener la vie d'un saint : il étoit logé comme le dernier des moines; et tout austère qu'est leur vie, il vivoit beaucoup plus austèrement qu'aucun d'eux. Il en étoit distingué uniquement par son habit de couleur violette. Comme ce monastère occupe un espace considérable, attendu le nombre des grottes nécessaires pour en loger tous les moines, il y a deux églises, dont la grande propreté fait tout l'ornement : on y trouve encore plusieurs chapelles détachées, qui sont autant de grottes, dont l'une dédiée à saiut Michel, a quelque chose d'auguste. Elle a trois autels, et deux cellules de réclusion pour les moines, qui vont successivement y faire leurs exercices spirituels. Sur la croupe de la montagne opposée, il y a deux autres grottes, où deux religieux mênent constamment la vie d'anachorètes. Ils ne sortent jamais, ils ne parlent à personne, si ce n'est au supérieur, pour lui rendre compte chaque jour de leur conscience. Ils sont tous deux prêtres, et disent la messe dans une petite chapelle creusée dans la montagne.

Sur ce qu'on a vu jusqu'ici des missions de la Syric, on peut se former une idée des fruits de salut qu'on y pouvoit recueil· lir. Il ne s'agissoit point à la vérité, comme pour saint François Xavier, ou saint Louis-Bertrand, de baptiser par milliers les idolâtres convertis, et moins encore de conquérir à Jésus-Christ d'immenses provinces et des royaumes entiers : mais toujours importoit-il souverainement d'y conserver la vraie foi parmi les chrétiens qui la tenoient encore, de les préserver de la contagion du schisme et de l'hérésie, et de faire rentrer dans le sein de l'Eglise plusieurs de ceux qui en étoient sortis. Par les œuvres même les plus obscures, telles que le baptême secret des enfants moribonds, l'instruction des esclaves et le service des pestiférés, les apôtres modernes du Levant introduisoient dans le royaume de Dieu quantité d'âines qui ne lui sont pas moins chères que celles des premiers potentats. Quoiqu'il soit presque inutile et même téméraire de tenter en Turquie la conversion des mahométans, il y reste encore un champ vaste à défricher, dans les fausses églises qui le partagent d'ailleurs. Sans parler du schisme des Grecs, les hérésies de Nestorius et d'Eutychès, après tant de siècles écoulés depuis leur origine, y exercent encore leur ravage; le nestorianisme, principalement en Syrie, d'où il s'est étendu dans l'Asie la plus reculée; l'eutichianisme dans l'Egypte, et jusque dans l'empire d'Ethiopie, au sein de l'Afrique.

Les eutychiens ne sont plus guère connus en Egypte que sous le nom de coptes, qui est celui de jacobites, abrégé ct corrompu par les Sarrasins. Ils le tirent du moine Jacques ou Jacob, surnommé Zanzale, qui fut disciple du fameux eutychien Sévère, patriarche intrus d'Antioche. Les Arabes lui ont encore donné le surnom de Burdaï, qui veut dire habillé de bardes ou couvertures de chameaux; parce qu'au moyen de cet extérieur humilié, cet hypocrite, ordonné furtivement archevêque, parcourut la Syrie et l'Egypte, établissant en tous lieux des évêques, des prêtres et des diacres imbus de ses erreurs. Les coptes cependant ne tiennent pas la confusion des deux natures en Jésus-Christ, au sens d'Eutychès. Ils disent au contraire anathème à cet hérésiarque grossier: mais trop grossiers eux-mêmes pour comprendre que ces deux natures peuvent être distinguées sans être séparées, qu'elles sont unies en demeurant chacune ce qu'elles étoient avant l'union hypostatique, ils veulent que par cette union, elles soient devenues un seul principe actif de toutes les opérations du fils de Dieu

u

(An 1656.)

Jésus-: mais raie foi rver de er dans tis. Par me set le sertroduilui sont 10igu'il Curquie chainp nt d'ail-

de Nes-

uis leur

ie, prin-

plus re-

l'empire

pte que brégé ct ques ou ix eutys lui ont abillé de en de cet t archeus licux erreurs. ies deux lisent au op grosres peuunies en hypostaevenues

de Dieu

fait homme; de manière que celles de ses actions qui répondent aux nôtres, ne soient pas seulement divines, parce qu'elles tirent leur excellence de la divinité, mais parce qu'elles en émanent : d'où ils soutiennent, dans les mêmes termes que les premiers eutychiens, qu'il n'est en Jésus-Christ qu'une opération et qu'une volonté; ce qui emporte nécessairement l'unité de nature. Au reste, on trouve à peine un copte entre mille, qui veuille ou puisse raisonner: un entêtement stupide

fait toute leur religion.

Ce qui soutient le zèle et l'espoir des missionnaires, c'est qu un schisme de douze cents ans n'a pu entièrement effacer dans l'esprit de ces aveugles sectaires le respect qui est dû au siége apostolique. Le patriarche qui se glorifie d'être successeur de saint Marc, disciple de saint Pierre, reconnoît que le pape est successeur de saint Pierre même. Bien plus, ils célèbrent tous les ans, par une fête solennelle et très-particulière, la supériorité de saint Pierre sur les autres apôtres. S'ils ne disent pas dans leur symbole, que le Saint-Esprit procède du Père et du Fils, ils ne se formalisent en aucune manière de nous l'entendre confesser dans le nôtre. Ils ignorent absolument la dispute que nous avons là-dessus avec les Grecs; et s'ils avoient à prendre parti, il y a toute apparence qu'au moins par haine contre ces melquites ( c'est ainsi qu'ils les nomment), ils se rangeroient de notre côté. Ils reconnoissent, avec tous les hérétiques du Levant, la présence réelle et permanente du Seigneur dans l'eucharistie, la nécessité de la confession secrète et détaillée, et l'institution des sept sacrements par Jésus-Christ. Ils sont des prières, des aumônes et d'autres bonnes œuvres, afin d'obtenir le soulagement et la délivrance des âmes sorties de ce monde sans avoir entièrement satisfait pour leurs péchés. Ils retiennent le culte des saints, avec une dévotion très-particulière pour la mère de Dieu : ils ont plus de vénération même que nous pour les saintes images; et comme leur aversion constante pour les Grecs atteste qu'ils n'en ont jamais pris les observances, il est clair qu'elles sont de première antiquité dans l'église d'Alexandrie. C'est ainsi que se manifestent les vues de la Providence sur des sectes, éternisées en quelque manière afin de rendre un témoignage éternel à tant de points importants de la foi

ortholique. Ainsi n'est-il plus rien que de lumineux dans cet or le étonnant de l'Evangile: Il est nécessaire qu'il y ait des hérésies.

Mais cette florissante église d'Alexandrie, ou d'Egypte, cette première école de la science du salut, cette vive image de l'Eglise triomphante, avec laquelle ses légions de solitaires, plus semblables à des anges qu'à des mortels, la faisoient confondre, étoit tombée dans un avilissement égal à son antique splendeur; et ceux qui en avoient été le plus bel ornement, en étoient devenus le plus grand opprobre. Les monastères autrefois si saints et si nombreux des Antoine, des Pacôme, des deux Macaire, et de tant d'autres instituteurs de la vie parsaite, ne fournissoient plus que peu d'abris épars et ruineux à des moines sauvages, ignorants, superstitieux, hérétiques et schismatiques endurcis. Tels étoient néanmoins les saints et les oracles des chrétiens du pays, encore plus dégénérés que leurs guides. Pour réussir auprès de ceux-ci, ou pour en être seulement écoutés, les missionnaires, avant toute chose, devoient gagner l'estime ou la bienveillance des moines, et pour cela les aller visiter avec des fatigues incroyables dans les sables et les roches arides, où ils sont cantonnés à l'orient et à l'occident de la plaine d'Egypte.

Ce pays singulier à tant d'égards, et dont il faut se représenter l'assiette pour prendre une idée des courses et des travaux de ses nouveaux apôtres, ce théâtre des merveilles et de la toute-puissance humaine, si l'on peut s'exprimer ainsi, s'étend du midi au nord, depuis la dernière cataracte du Nil jusqu'à l'embouchure de ce fleuve dans la Méditerranée sur une longueur de plus de deux cents lieues, et vingt à vingt-cinq lieues seulement de largeur, si ce n'est au-dessous du Caire, où s'élargissant toujours, durant un espace de trente-cinq lieues, il en a bien cent de largeur sur les rivages de la Maditerrande . mais pour tout ce qui est au-dessus, on peut dire, relativement à sa richesse et à sa puissance, qu'il n'a que cinq à six lieues de largeur, puisqu'il n'y en a pas davantage en culture. Ainsi l'opulente Egypte n'est que la vallée du Nil, bordée au levant et on couchant d'une double chaîne de montagnes : tout le reste क्रोटार क्षा un terrain désert, et de tout temps inculte. De là et de

er vi-

oches

de la reprées traet de i, s'éil jusr une

re, où ieues. ance . ement ues de si l'o-

t-cinq

ant et reste et de

(AN 1656.) son ancienne magnificence, constatée jusqu'à nos jours par ses monuments superbes, on peut se former quelque idée de sa sécondité prodigieuse, provenant des inondations annuelles du Nil, qui couvre au loin ses rives d'un sable noir et très-fin, où tout croît presque sans culture. On peut aussi par-là concilier les idées si disparates du sol merveilleux de l'Egypte, et de tant de déserts dont il est question dans l'histoire des soli-

taires innombrables qui l'habitoient.

Les plaines arides et sablonneuses de Scété, le mont de Nitrie, l'île de Tabène, la Thébaïde orientale et les rochers voisins de la mer Rouge, étoient les retraites les plus peuplées de ces anges terrestres, ou de ces célestes mortels. Des bords de la branche la plus occidentale du Nil, dans la Basse-Egypte, après une heure de chemin par une riche et charmante campagne, on entre dans les sables du désert de Scété, qui s'étend environ trois journées, d'orient en occident, entre le cours du Nil et la Lybie, et autant du midi au septentrion, entre le mont de Nitrie et le voisinage de la Méditerranée. On y comptoit autrefois plus de cent monastères, et plus de cinq mille tant cénobites qu'anachorètes, du nombre desquels étoient les saints hommes Macaire l'Ancien ou l'Egyptien, et Macaire le Jeune ou l'Alexandrin, Ammon, Arsène, Apollon, Pambon, Sérapion, Poemen, Daniel, Moïse le Noir et Jean le Petit, tous immortalisés par leur vie angélique, et par des merveilles réservées aux thaumaturges. Il n'y reste aujourd'hui que quatre monastères, si même on peut donner ce nom à des espèces de retranchements d'environ cent pas en carré, avec une chapelle très-pauvre, une bibliothèque qui consiste en trois ou quatre coffres pleins de manuscrits poudreux, quelques ahris pour les personnes et pour les provisions de bouche, et une tour ou donjon pour servir de refuge contre les incursions des Arabes. Le premier de ces monastères, qui conserve le nom de saint Macaire l'Ancien, n'a pour toute communauté qu'un supérieur moine et prêtre, un portier aussi moine, et deux diacres séculiers. Deux de ces monastères sont un peu plus nombreux: ils comprennent douze à quinze sujets, tant prêtres que simples moines et séculiers reçus par ordre du patriarche copte. Le supérieur est toujours prêtre, et religieusoment obéi :

O

11

g

le de

de

50

re

II l'E

tri

fai tal

no

vie

ph

je s

tou

lui

pec

mo

à le dan

On peut dire que ces solitaires sont de fort bonnes gens. à hérésie près. Tous les soirs, avant de se retirer dans leurs cellules, ils se prosternent devant le supérieur, pour accuser leurs fautes, et recevoir sa bénédiction. Sa volonté qui les dirige et qui les occupe, est leur principale règle. Ils passent des temps considérables au chœur, le jour et la nuit, et ils travaillent des mains dans les intervalles. On leur dit la messe tous les dimanches, ainsi que les mercredis et les vendredis des quatre eunes de l'année. Pour la nourriture et l'habillement, ils se conforment aux gens de la campagne. Dans chacun de ces monastères, on voit les ruines de deux ou trois églises, de plusieurs dortoirs, de différents offices, et d'un très-grand nombre de cellules, dont il en reste cà et là quelques-unes. Dans celui de saint Macaire en particulier, il reste encore, d'une très-grande église ruinée, cinq autels, et cinq dômes soutenus par une vingtaine de colonnes d'un beau marbre, mais d'un ordre gothique.

Pour réunir sous un même point de vue tout ce qui peut donner une idée des ravages que le schisme et l'hérésie ont faits dans une église autresois si florissante, nous ne serons pas difficulté de placer ici quelques faits isolés qui n'ont eu leur exécution que dans les années suivantes. C'est en de pareilles rencontres que l'ordre des choses peut se présérer à celui des temps.

En visitant ces monastères, le père Sicard, observateur aussi intelligent que zélé missionnaire, reconnut plus de cinquante autres monastères bien marqués, mais ruinés et presque tous détruits. Au monastère de Notre-Dame de Suriens, le plus beau des quatre qui subsistent, le spectacle de la vie dure et mortifiée des solitaires qui l'habitoient, rendue inutile pour le ciel par leur attachement au schisme et à l'hérésie, perça le cœur de cet homme apostolique. Le supérieur, qui le reçut avec de grandes démonstrations d'amitié, le fit diner au réfectoire, où, pour tout festin, on servit une vaste jatte remplie de lentilles farcies de pain. Le spir, on leur sert tantôt un plat de

<sup>.</sup> Lettr. Edif. tom. v, p. 20 et sniv.

ns, à leurs cuser lirige

:uso-

emps. nt des s diuatre ıls se s mo-: plu-

mbre lui de rande vingnique. i peut it faits is pas

u leur

reilles ui des raussi uante e tous e plus ure et

our le rça le recut réfecolie d**e** lat de marc de cannes à sucre, tantôt des oignons seus ou détrempés dans l'eau salce, et d'autres mets semblables, c'est-à-dire, dont le moindre désaut est d'être insipides. Il en est dont la seule odeur est insupportable, au moins pour les Européens. Ces moines ne boivent jamais de vin, et prennent rarement du café. lls couchent tout habillés : des nattes étendues sur le plancher leur servent de lit. Le jour est partagé tout entier entre la psalmodie et le travail des mains; cependant ils sont gros et gras.

pleins de force et de santé.

Le missionnaire employa les heures du jour et de la nuit qui leur étoient libres à les entretenir des vérités catholiques. pliant son style et ses procédés à leur génie, et s'étudiant à gagner leur affection. Il leur disoit, par exemple, qu'ils se gardassent bien de s'arrêter à l'idée fausse qu'ils avoient des Francs, c'est-à-dire des Latins. «Que signifie le nom de copte, leur demanda-t-il? N'entendez-vous point par-là un disciple des bienheureux Athanase et Cyrille, un vrai serviteur du fils de Dieu fait homme, un enfant respectueux de la sainte Eglise son épouse? Comme ils en convinrent sans balancer; eh bien. reprit-il, quoique Franc, je suis copte, et plus copte que vous. Il ne vous appartient pas de vous dire disciples des Pères de l'Eglise, dont vous n'avez jamais lu les livres. La véritable doctrine des Pères a été corrompue par vos faux prophètes, et ces faux prophètes vous ont enseigné leurs erreurs pour la véritable doctrine des Pères. Vous avez cru imprudemment ces nouveaux docteurs sur leur parole, sans examiner s'ils n'étoient pas, comme le dit l'Evangile, de ces hommes ennemis qui viennent semer l'ivraie parmi le bon grain. Pour moi, d'autant plus touché de votre malheur, que vous le connoissez moins, je suis accouru, comme un bon frère, à votre secours. » Tous, avec un visage où l'inquiétude et la joie se peignoient tour à tour, et par des mouvements animés de la tête et des mains, lui répondirent qu'il étoit le très-bien venu.

Alors il tira l'Evangile traduit en arabe, et le porta par respect, selon la coutume du pays, sur sa tête et à sa bouche. Les moines tendirent aussitôt les mains pour le prendre et le baiser à leur tour. Le missionnaire le retira brusquement, et le cacha dans son sein, en leur disant qu'ils étoient indignes de portor

la main sur des vérités qu'ils fouloient aux pieds, avec les préceptes divins qu'elles exprimoient; et d'une voix éclatante : Sachez, ajouta-t-il, que le doigt de Dieu a déjà gravé dans ce saint livre l'arrêt de votre condamnation. Sommes-nous donc rebelles à l'Evangile, s'écrièrent-ils avec alarme? « Lisez, répliqua le ministre évangélique; lisez et voyez vous-mêmes : n'est-il pas écrit : Ne jugez point , et vous ne serez point jugés? Par quelle témérité osez-vous donc, vous et vos pères, depuis tant de siècles, juger et condamner ceux qui révèrent le saint concile de Chalcédoine? Dioscore et ses adhérents étoient-ils au-dessus des lois évangéliques? Ils ont eu, ces corrupteurs des divines Ecritures, ils ont eu l'audace de violer la foi de l'Eglise; mais l'Eglise a puni leur attentat, en les rejetant de son sein. Sont-ils donc aujourd'hui plus dignes de votre croyance que les saints Chrysostôme, Grégoire, Basile et tant d'autres divins docteurs que le ciel vous avoit envoyés pour vous diriger dans la foi, et pour la répandre dans tout l'univers par leurs doctes écrits? Mais prétendez-vous que vos jeunes et vos veilles vous mettront à couvert des foudres de l'Eglise et de la réprobation du ciel? Ignorez-vous que, sans la vraie foi, qui seule nous fait enfants de Dieu, et cohéritiers de Jésus-Christ, il est impossible de plaire au Seigneur, et de se soustraire à la sévérité de ce juge formidable des vivants et des morts? » Les solitaires furent si touchés, que le plus ancien et le plus accrédité d'entre eux se leva sur-le-champ, et dit avec ingénuité, que le Franc avoit raison, et qu'on ne devoit accuser personne d'hérésie, que d'après le jugement de l'Eglise catholique. Tous applaudirent à ce bon vieillard, qui depuis continua toujours, et non pas sans succès, à soutenir la vraie foi.

Le père Sicard prêcha les vérités évangéliques même à ces Arabes ou brigands qui courent perpétuellement le pays pour détrousser les voyageurs, et piller dans les habitations où ils peuvent s'introduire. A peine sorti du monastère, il fut rencontré par une troupe de ces coureurs, qui, du premier abord, lui demandèrent de l'argent. Je n'en porte point, dit-il d'un ton ferme. Donnez-moi donc au moins, reprit l'un d'entre eux, de l'onguent pour une blessure qui me fait grand mal. C'est par ces remèdes que les missionnaires trouvent le plus facile

c les prétante : Saé dans c**e** ous donc Lisez, ré--mêmes : int jugés P es, depuis nt le saint étoient-ils orrupteurs r la foi de ant de son crovance nt d'autres ous diriger eurs doctes eilles vous éprobation le nous fait est impossévérité de s solitaires lité d'entre e le Franc d'hérésie, us applau-

nême à ces pays pour lions où ils il fut renhier abord, dit-il d'un entre eux, mal. C'est plus facile

urs, et non

(An 1656.) accès auprès de tous ces peuples. Il lui en donna; et toute la troupe accourant à lui comme à un habile médecin, chacun lui expliqua ses maux. Après en avoir soulagé plusieurs : «Vous avez tous, leur dit-il, une maladie beaucoup plus dangereuse, et personne cependant ne m'en demande le remède; cette maladie funeste est le malheureux penchant qui vous entraîne au brigandage et à tant d'autres crimes, qui vous rend odieux à Dieu et aux hommes, et qui vous conduira infailliblement, si vous ne changez de vie, à un feu dévorant, où brûleront vos corps et vos âmes pendant toute l'éternité. » Ils écoutèrent avec une attention et un air touché, qui donnèrent lieu d'espérer que la semence du salut germeroit au moins dans le cœur de quelques-uns d'entre eux.

Les malheureux peuples de l'Egypte n'entendent presque jamais parler des vérités du salut; et si on les entretenoit de religion, ce n'étoit que pour la défigurer par des fables et des fictions superstitieuses, qui n'en inspiroient que le mépris. Les curés, aussi-bien que les moines, étoient plongés dans l'ignorance la plus crasse. Le missionnaire rencontra cependant à Girgé, capitale de la Haute-Egypte, un curé nommé Joseph, infiniment plus éclairé que les autres, et véritablement homme de bien : tandis que ses collègues toléroient tous les vices, et bénissoient même sans scrupule les mariages des hommes qui abandonnoient leurs femmes pour en épouser d'autres, celui-ci s'étoit formé et cultivoit avec soin un petit troupeau de vrais sidèles, qui avoient l'hérésie d'Eutychès en horreur, et qui honoroient par leurs mœurs la pureté de leur foi. Il les présenta au missionpaire, qui les exhorta tendrement à la persévérance, et augmenta leur petit nombre par des conversions nouvelles avant de les quitter. Il apprit long-temps après que ce prodige d'édification continuoit au milieu de la corruption générale.

Il alla visiter ensuite, dans la Basse-Thébaïde, les monastères autrefois si célèbres de Saint-Antoine et de Saint-Paul ermite, dont les moines avoient toujours un grand ascendant sur l'esprit des peuples. Il eut une consolation nouvelle au village de Bajadić, sur la rive orientale du Nil. Les habitants, tous chrétiens, sans aucun mélange de mahométans, le reçurent avec tout le respect et toute la tendresse que des enfants auroient pu avoir pour leur père, et marquèrent la plus grande docilité pour ses instructions. Il ne leur accorda néanmoins qu'un jour, à leur grand regret : il passa le fleuve sur le soir, pour aller coucher dans l'ancien monastère de Saint-Jean-le-Petit, qui n'en est qu'à une lieue. Ce monastère n'en a plus que le nom. Des familles chrétiennes s'y sont établies, et y ont pratiqué autour de l'église une cinquantaine de maisons. Près de là commencent les grottes fameuses de la Thébaïde, creusées sur un espace de quinze à vingt lieues, dans une chaîne de montagnes dont le Nil baigne le pied, et ne s'éloigne ordinairement que d'une demi-lieue, ou d'une petite lieue tout au plus. C'est de là que les anciens rois d'Egypte ont tiré les granits et les marbres précieux qu'ils employoient à leurs superbes monuments, et ce furent ces carrières abandonnées que choisirent pour deme ures les anges terrestres qui ne vouloient plus être comptés au nombre des humains.

Par delà cette chaîne de montagnes, et une plaine aussi déserte que stérile, le monastère de Saint-Antoine est situé au pied du mont Colzim, qui forme une nouvelle chaîne sur les rives occidentales de la mer Rouge:. Il n'y a qu'une petite lieue de distance directe entre ce monastère et celui de Saint-Paul; il n'y a même d'intervalle que l'épaisseur d'une roche, entre la grotte du saint et celle de saint Antoine, qui toutefois marcha deux jours entiers, suivant le récit de saint Jérôme, pour aller de l'une à l'autre; mais ces rochers accessibles tout au plus aux chamois, et aux tigres qui leur donnent la chasse, sont si impraticables pour les hommes les plus vigoureux, qu'il leur faut huit à dix heures de marche pour arriver au même point par les gorges de la montagne. Ces deux monastères, et tout ce qui les environne, n'offrent qu'une perspective affreuse, qui force en quelque manière à se dégoûter de toute la nature, pour ne plus s'attacher qu'au Gréateur. Le monastère de Saint-Paul, placé au cœur du mont Colzim, pour ainsi dire, regarde l'orient du côté des rives charmantes de la mer Rouge, éloiguée de deux à trois lieues seulement; mais des coteaux arides et noircis par un soleil brûlant, lui en dérobent la vue. Les

<sup>1</sup> Lettr. Edif. tom. v, pag. 167 et suiv.

aussi déé au pied les rives lieue de -Paul; il entre la marcha our aller au plus e, sont si ıu'il leur me point , et tout affreuse, nature, de Saintregarde ge, éloix arides vue. Les

(An 1656.) deux monastères ne sont que des espèces de redoutes carrées, murées solidement, et fort élevées : on n'y voit pas même de porte. La crainte où l'on y est continuellement du brigandage des Arabes, fait qu'on n'y entre que par une haute fenêtre, dans un grand panier, au moyen d'un câble et d'une poulie. Dans l'enceinte, qui est de neuf ou dix arpents pour le monastère de Saint-Antoine, on trouve d'abord une cour, où sont les cellules avec la chapelle, puis un jardin qui fournit aux moines des herbages et des légumes. Le monastère de Saint-Paul est moins spacieux, et les moines moins nombreux qu'en celui de Saint-Antoine, où toutefois ils ne sont qu'au nombre de quinze, dont seulement deux prêtres, y compris le supérieur.

Leur habillement est une chemise de laine blanche, une tunique de serge de laine brune, un capuchon et un manteau noir. Ils ne portent point de bas, et quittent leurs souliers pour entrer à l'église. Ils observent les trois vœux de religion. et un silence rigoureux. Jamais ils ne mangent de viande, au moins dans le monastère, ne boivent de vin qu'aux fêtes les plus solennelles, jeunent toute l'année, excepté le samedi, le dimanche et le temps pascal, récitent debout les heures canoniales, se prosternent cent cinquante fois tous les soirs, vont au chœur à minuit, et se couchent tout vêtus sur une simple natte. Parmi ces moines, il y en a quelques-uns qui font profession d'une vie plus parfaite que les autres, et pratiquent beaucoup plus d'austérités. Ceux-ci font, entre autres choses, trois cents prosternations chaque nuit, et les hôtes ne leur parlent jamais. Ils sont distingués par un scapulaire, qu'ils nomment l'habit angélique, et dont les extrémités sont toutes tissues de croix. Une vie encore si pénitente, malgré la dégradation de ces solitaires, nous rend bien croyables les merveilles qu'on nous raconte de leurs pères, les Paul, les Antoine, les Hilarion, les Macaire et les Pacôme.

Mais ces vertus n'en sont plus qu'un simulacre, qui nourrit l'orgueil de leurs enfants jusque dans la dégradation honteuse où les ont réduits le schisme, l'hérésie et l'impiété, ou l'ignorance crasse, qui leur fait chercher dans la magie l'art de faire :les miracles. Bouffis de présomption, et prévenus jusqu'à l'ab-

surdité contre la croyance catholique, ils n'entendent qu'avec mépris les enseignements les plus propres à dissiper leurs ténèbres. Tout ce que put le missionnaire, fut de leur faire naître quelques doutes, en leur mettant sous les yeux l'Evangile qu'ils respectent beaucoup, et en leur expliquant les passages qui sont le plus visiblement contraires à leurs erreurs. Il vit à son retour le monastère de Tabène, situé près de l'île de même nom, que forme le Nil. Il n'y trouva plus de moines, mais un amas prodigieux de bâtiments écroulés, qui ne laissent pas douter du grand nombre de disciples que l'histoire attribue à saint Pacôme. Voilà dans quel aveuglement se trouvoit plongé l'œil même de l'Orient, l'école autrefois si lumineuse des Clément, des Origène, des Cyrille, de l'immortel Athanase; et la nation la plus fameuse par les monuments de son génie, ne l'étoit plus que par le prodige de son ignorance et le délire de son opiniâtreté.

C'est néanmoins dans la même route, et sans craindre le terme où elle avoit abouti, qu'au sein d'une des nations modernes les plus éclairées, s'engageoient de plus en plus chaque jour ces hommes superbes qui préséroient leur sens propre à l'autorité du premier pasteur, et de tous les prélats unis à leur chef. La tortuosité seule de leur marche ne devoit-elle pas leur en faire craindre le terme? Avant que les cinq propositions fussent condamnées, leurs défenseurs, comme on l'a vu, les avoient constamment entendues, avec leurs adversaires, dans un seul et même sens, qu'ils défendoient comme le sens propre de Jansénius, auteur du livre où pour lors ils ne nioient point qu'elles se trouvassent en termes au moins équivalents:. Ni eux, ni personne, soit en Flandre, soit en France, n'avoit jusque-là paru douter qu'elles ne continssent l'abrégé de la doctrine de Jansénius. On a vu aussi qu'après leur condamnation ce fut tout autre chose. Alors ils mirent au jour une foule d'écrits, tendant à prouver que la doctrine condamnée dans les cinq propositions n'étoit pas celle de Jansénius, c'est-à-dire, tendant à éluder la décision du saint Siège, et à rendre nul tout ce qu'il avoit ordonné. Ce qu'ils firent ensuite, marque

ь

de

m

cla

CO

po:

du

me. put

<sup>·</sup> Hist. des eing Propos. liv. 2,

qu'avec irs ténère naître Evangile passages i. Il vit à de même mais un seent pas ttribue à it plongé des Cléase; et la génie, ne

délire de

aindre le ons mos chaque propre à nis à leur e pas leur positions a vu, les ires, dans ns propre ent point ents1. Ni avoit jusle la docamnation ne foule née dans st-à-dire. ndre nul , marque évidemment que tel étoit leur but. Ils proposèrent de recevoir la bulle, et la condamnation des cinq propositions, en quelque sens qu'elles pussent avoir, pourvu qu'on ne dit pas qu'elle étoit faite au sens que Jansénius les enseignoit : contradiction palpable, puisqu'en condamnant ces assertions dans tous les sens possibles, ils eussent condamné le sens catholique, dont suivant eux elles étoient susceptibles: mais par ces termes vagues, ils ne prétendoient que répandre des ombres sur la condamnation de Jansénius, qui est expresse et très-claire. Dans la bulle d'Innocent X, dès la première phrase, le livre de Jansénius y est nommé et représenté, avec ces cinq propositions, comme la source des altercations qui agitoient la France; et dans la dernière le pontife ajoute encore, qu'en ne censurant que cinq articles dans le livre susdit, il n'entend point du tout approuver les autres opinions qu'il renferme.

L'offre fut rejetée par les prélats assemblés en 1654, comme un de ces tempéraments pernicieux, par où l'expérience avoit trop fait connoître que l'hérésie ne cherche qu'à induire dans le piége ceux qui composent avec elle. L'assemblée déclara au contraire en termes formels, et par voie de jugement, que la bulle avoit condamné les cinq propositions comme étant de Jansénius; qu'elles en sont véritablement tirées, et condamnées dans leur sens propre qui est celui de Jansénius. Elle en informa aussitôt le saint Père, par une lettre que remit l'évêque de Lodève, qui se trouvoit à Rome. Le pape, après avoir témoigné une extrême satisfaction de cette conduite, fit expédier un bref qui combloit d'éloges le zèle et la sagesse des évêques de l'assemblée, approuvoit et confirmoit ce qu'ils avoient déclaré au sujet de sa bulle; déclarant lui-même que par cette constitution il avoit prétendu condamner, dans les cinq propositions, la doctrine de Cornélius Jansénius, contenue dans son livre intitulé Augustinus.

Ce bref, reçu avec respect d'abord dans une assemblée du 20 mai 1655, le fut de même et beaucoup plus solennellement l'année suivante, dans l'assemblée générale, où aux députés ordinaires se joignirent tous les prélats qui se trouvoient

Actes du Clergé, du 23 mars 1654.

à Paris; en sorte qu'elle pouvoit être égalée, comme il est marqué dans ses actes, à un concile national. On y pronunca, conformément au bref d'Innocent et à la délibération de l'assemblée précédente, que la bulle de ce pontife avoit condamné dans les cinq propositions la doctrine du livre de Jansénius. intitulé Augustinus, qui n'est point du tout de saint Augustin. On renouvela et on confirma ce qui avoit été résolu dans l'assemblée susdite pour pleine exécution de cette bulle, et l'on statua que les évêques qui négligeroient de la faire recevoir et souscrire avec le bref, après les ordres qu'ils en avoient recus de cette assemblée, ne seroient plus admis aux assemblées générales, provinciales, ni particulières du clergé. On écrivit ensuite au souverain pontife, qui étoit alors Alexandre VII. pour lui rendre compte de ce qui s'étoit fait pour l'exécution

de la bulle et du bref de son prédécesseur.

Le pape Alexandre, bien convaincu que les jansénistes, qu'il observoit depuis long-temps, ne tendoient qu'à sauver les erreurs proscrites, crut pouvoir au moins guérir les préventions des âmes droites. Il avoit une connoissance particulière de tout ce qui s'étoit fait à Rome durant l'examen des cinq propositions, ayant été l'un des principaux commissaires qu'Innocent v avoit employés, en sorte qu'il devoit mieux savoir que personne les intentions de ce pontife et le sens de sa bulle. Il estima donc ne pouvoir différer d'en instruire les fidèles, et donna, le 16 octobre de cette année 1656, une nouvelle constitution, par laquelle il confirmoit de point en point celle d'Innocent X, qu'il inséra même dans la sienne. Il y qualifie d'abord d'enfants d'iniquité, et de perturbateurs du repos public, ceux qui ont le front de soutenir, au grand scandale des fidèles, que les cinq propositions ne se trouvent point dans les écrits de Jansénius, mais qu'elles ont été fabriquées à plaisir, ou qu'elles n'ont pas été condamnées au sens de cet auteur. Il assure au contraire, comme témoin de tout ce qui s'étoit fait dans cette cause, que ce qui regarde Jansénius y avoit été examiné avec une exactitude à laquelle il n'étoit pas possible d'ajouter. En conséquence, et asin de couper court à tous les doutes qui pourroient naître à l'avenir, il approuve et renouvelle la constitution, déclaration et définition d'Innocent X;

l est mea, l'asamné nius, istin. s l'asi l'on oir et reçus ablées serivit e VII,

cution

nistes, sauver révenculière es cinq qu'Insavoir bulle. fidèles, ouvelle nt celle qualifie public, fidèles, s écrits si**r , o**u teur. Il toit fait été exable d'aous les renouent X; déclare et définit lui-même que les cinq propositions sont extraites du livre de Jansénius, intitulé Augustinus, et condamnées dans le sens où cet auteur les enseigne. Il condamne de nouveau ce livre, et tous les ouvrages imprimés ou manuscrits qu'on a faits, ou qu'on pourra faire pour en soutenir la doctrine condamnée. La précision et les précautions ne pouvoient guère se pousser plus loin; elles parurent presque outrées d'abord : on verra qu'elles n'étoient pas encore suffisantes.

## LIVRE SOIXANTE-DIX-HUITIÈME.

DEPUIS LA BULLE D'ALEXANDRE VII EN 1656, JUSQU'A L'ÉLECTION DE CLÉMENT IX EN 1667.

🔾 ve les partisans des nouveautés proscrites demandent qu'on leur montre dans Jansénius les assertions condamnées, et se ferment les yeux pour ne les y point voir, c'est un aveuglement de plein gré, qui ne peut que les conduire aux derniers précipices. Pour le catholique, il suffit que l'Eglise ait parlé : il marche en assurance à la faveur de cette lumière, et regarde toutes les autres comme des lueurs trompeuses qui ne pourroient que l'égarer. Depuis la constitution d'Alexandre VII, les jansénistes eux-mêmes, après avoir soutenu, dans un si grand nombre d'écrits, que la doctrine condamnée dans les cinq propositions n'étoit pas celle de Jansénius, sentirent, au moins pour un temps, que ce paradoxe n'étoit pas soutenable : mais ils trouvèrent aussitôt un autre faux-fuyant dans leur distinction fictive du fait et du droit. Forcés de convenir que l'Eglise avoit cru voir la doctrine des cinq propositions dans le livre de Jansénius, ils soutinrent qu'elle s'étoit trompée sur cet espèce de fait, et qu'elle n'est point infaillible en jugeant du sens d'un livre, parce qu'elle peut errer en prononçant sur les faits.

On n'incidentera point ici sur l'abus qu'ils font des termes, quand ils appellent questions de fait celles qui regardent le sens des livres: on peut s'accommoder à l'usage qui a prévalu sans préjudice néanmoins du sentiment qui tient, avec beaucoup plus de raison, que c'est là proprement et véritablement une question de droit. Les jurisconsultes, dont les théologiens ont emprunté ces termes, n'appellent question de fait, que celle où il s'agit de savoir si une chose a été faite, si tel crime, par exemple, a été commis; au licu qu'ils nomment question de droit, toutes celles où il s'agit du sens de

LECTION

nt qu'on es, et sc iveugledernier**s** it parlé : regarde ne pour-·VII, les si grand les cinq au moins le : mais distincl'Eglise s le livre ir cet est du sens t sur les

termes, ardent le prévalu ec beauéritableles théostion de été faite, nomment sens de la loi, quand il est douteux. Ainsi donc en matière de foi, quand il s'agit du sens de l'Ecriture qui en est la loi ou la règle, et du sens des Pères, ou du vrai fil de la tradition, qui n'y doit pas moins servir de règle que l'Ecriture; toutes ces questions, à proprement parler, ne sont que des questions de droit. Si toutefois on veut restremdre ce nom aux questions où il s'agit de savoir si telle assertion est vraie ou fausse, catholique ou hérétique, alors la question touchant le livre de Jansénius peut s'appeler question de fait, mais seulement à un certain égard; et sous tout autre rapport, elle demeure question le droit : question de fait, en tant qu'on demande, non pas si tel sens est catholique, ou hérétique, mais si c'est le sens naturel de telle et telle proposition : question de droit, en tant que ce n'est pas là un de ces faits purement personnels à qui le nom de fait a été déterminé par l'usage, tandis qu'on n'a distingué que raisonnablement entre les questions de fait et les questions de droit.

Le fait ainsi entendu est donc inséparable du droit; et si l'Eglise décide infailliblement les questions de droit, comme tout le monde en convient, elle prononce sur ces questions de fait avec la même infaillibilité, comme tout le monde par-là même est obligé d'en convenir. Si au contraire elle peut errer sur ces faits, elle erre de même, et ne pourra pas même ne point errer à l'égard du droit en mille rencontres. En un mot, si l'Eglise peut se tromper à l'égard des faits dogmatiques, toute la tradition, qui fait le fondement de la foi, est anéantie parce que la tradition ne consiste que dans l'assemblage de ces sortes de faits, savoir que tel et tel père dans chaque siècle a eu tel sentiment sur tel point de doctrine. Voilà tout ce qu'il faut entendre par l'inséparabilité du fait et du droit ; question si fameuse dans les disputes janséniennes, et assez mal entendue ou mal présentée par bien d'autres auteurs. Mettons la chose en exemple, pour nous accommoder au goût du lecteur qui aime peu la controverse. L'église romaine a proposé autrefois certains articles à croire contenant sa doctrine touchant la grâce contre les pélagiens, et a déclare par la bouche du pape saint Célestin, que cette doctrine est la même qu'a soutenue saint Augustin dans ses œuvres contre ces héré-

tiques : voilà un droit et un fait, ou ce qu'on veut nommer un fait, bien marqués l'un et l'autre et bien distingués. Tels articles contiennent la doctrine de l'Eglise; c'est le point de droit : la doctrine contenue dans ces articles est la même qu'enseigne saint Augustin; c'est le point de fait. Mais tous deux sont joints dans cette proposition : tels et tels articles de saint Augustin contiennent la doctrine de l'Eglise. Or, en vertu de la déclaration des papes, le droit et le fait, selon les partisans de Jansénius, sont tellement liés l'un à l'autre, qu'ils ne peuvent plus se séparer. Il est indubitable, disent-ils par la bouche d'Arnauld2, que l'Eglise, en approuvant la doctrine de saint Augustin, ne s'est pas trompée dans l'intelligence du sens de ce Père. Or, supposé ce fait non contesté, que l'Eglise a bien entendu la doctrine de saint Augustin, et qu'elle l'a approuvée, la doctrine de ce saint se trouve inséparablement attachée à celle de l'Eglise; de telle manière, que c'est aujourd'hui la même chose, de juger si une opinion est ou n'est pas de saint Augustin, que de juger si elle est vraie ou fausse, orthodoxe ou erronée.

Voilà donc l'inséparabilité du droit et du fait, clairement établie par les jansénistes, en faveur de la doctrine de saint Augustin : mais par le même raisonnement, elle est établie avec la même solidité contre la doctrine du Jansénius; car il est hors de doute que l'Eglise a aussi-bien saisi le sens de Jansénius que celui de saint Augustin. Nulle raison pour ou contre l'un, qui ne soit pour ou contre l'autre. Supposez donc ce fait indubitable, que l'Eglise a bien entendu la doctrine de Jansénius, et quelle l'a condamnée, la doctrine de cet évêque devient nécessairement opposée à celle de l'Eglise de telle manière qu'ici c'est désormais la même chose de juger si une opinion est ou n'est pas de Jansénius, que de juger si elle est fansse ou vraie, erronée ou orthodoxe. L'Eglise peut-elle décider plus sûrement de la conformité de sa doctrine avec celle du saint évêque d'Hippone, que de son opposition avec celle de l'évêque d'Ypres? Ce seroit renverser tous les principes du raisonnement, aussi-bien que de la foi, que de le prétendre.

m

CO tra

<sup>1</sup> Cone. Araus. II. Capitul. Coelest. - 2 Refut. du P. Annat. page 6, etc.

mer un articles lroit : la enseigne ux sont aint Auvertu de parlisan**s** ne peubouche de saint ens de ce se a bien prouvée, ittaché**e** à ırd'hui la s de saint rthodoxe

lairement e de saint est établie us; car il hs de Janou contre onc ce fait e de Janvêque detellc mager si une si elle est ut-elle déavec celle ec celle de ncipes du brétendre.

6, etc.

Le coryphée du jansénisme l'a senti lui-même. Il y a de certains faits, dit-il généralement , dont on conclut nécessairement la vérité d'une doctrine; et ce sont ceux qui contiennent la tradition de l'Eglise. Par exemple, il s'ensuit de ce que les Pères ont enseigné unanimement une doctrine comme de foi, que cette doctrine est de foi. Ainsi est-il clair, poursuit-il, que l'Eglise étant infaillible dans la décision des dogmes, elle l'est aussi dans la décision de ces sortes de faits, qui s'ensuivent nécessairement des dogmes, et qui sont les moyens nécessaires par lesquels elle arrive à la connoissance des vérités de foi. En effet, l'inseparabilité du droit et du fait, telle qu'on la doit à présent concevoir, a lieu partout où l'Eglise a réuni ces deux choses: car si elle a pu se tromper sur le sens, soit de Jansénius. soit de saint Augustin, touchant la matière de la grâce; elle a pu méconnoître encore le sens du même Père, et de chacun des autres, au sujet de la présence réelle, de la divinité de Jésus-Christ, de la trinité même, et de tous nos mystères. Elle ne pourroit donc plus nous garantir la tradition d'aucun dogme attaque par les hérétiques, et toutes les verités chrétiennes flotteroient au gré du doute et de l'incertitude qui anéantissent la

Instruite de ses obligations et des droits nécessaires pour les remplir, l'Eglise en mille rencontres, et dans tous les siècles, ne s'est pas contentée de proscrire les faux dogmes des hérétiques; mais elle a flétri leurs livres, et a exigé une soumission d'esprit entière et sans réserve à ses censures, sans séparer le sens des livres condamnés d'avec les hérésies qu'elle anathématisoit. Ainsi Eusèbe de Nicomédie et Théognis de Nicée furent contraints, au concile de Nicée, de souscrire à la condamnation d'Arius, dans le sens de cet hérésiarque, qu'ils prétendoient qu'on entendoit mal. Ainsi le concile d'Ephèse condamna les écrits de Nestorius, comme ouvertement contraires à la foi de l'Eglise; et Jean d'Antioche, avec une multitude d'évêques orientaux qui jugeoient orthodoxe le sens de ce prélat, ne fut reçu à la communion catholique, qu'après avoir souscrit à cette condamnation. Ainsi Théodoret, au con-

Arn. ibid.

cile de Calcédoine, fut encore obligé de dire anathème à Nestorius, à sa doctrine et à ses désenseurs. Ainsi le patriarche Jean II de Constantinople ne fut admis à la communion de l'église romaine, qu'après avoir signé le formulaire du pape Hormisdas, et anathématisé, tant Acace que ses autres prédécesseurs hérétiques. Ainsi le cinquième concile général condamna les écrits de Théodore de Mopsueste, du célèbre Théodoret, évêque de Cyr, d'Ibas, évêque d'Edesse, et dit anathème à ceux qui refusoient de les anathématiser eux-mêmes. Ainsi le concile de Latran, sous le saint pape Martin I, condamna tous ceux qui ne rejetteroient pas de cœur et de bouche Théodore de Pharan, Cyrus d'Alexandrie et Sergius de Constantinople, avec leurs écrits hérétiques. Ainsi la bulle de Martin V, approuvée du concile de Constance, enjoignit à tous les évêques de traiter comme hérétiques, ceux qui auroient la présomption de défendre les livres on les personnes de Wiclef, de Jean Hus et de Jérôme de Prague. Ainsi donc estil bien constaté, et plus qu'on ne le demandoit peut-être, que l'Eglise s'est toujours crue en droit de condamner les erreurs. non-pas seulement dans un sens vague, mais selon le sens propre des écrits où elles étoient contenues. Et n'est-il pas de toute nécessité qu'elle ait ce droit, pour s'acquitter de ses charges? Elle est chargée de l'enseignement des sidèles ; elle est chargée de paître le troupeau de Jésus-Christ. Il faut donc qu'elle enseigne, sans aucun danger d'erreur; il faut qu'elle conduise le troupeau dans les pâturages sains, et qu'elle le détourne des pâturages empoisonnés: mais comment remplir ces devoirs, si elle ne distingue pas le poison de la nourriture saine, ou les bons livres des mauvais; si elle ne connoît pas infailliblement le sens propre d'un livre hérétique, afin d'en interdire la lecture aux fidèles? Autrement, elle pourroit flétrir un bon livre, et en accréditer un mauvais; d'où le fidèle écoutant l'Eglise, comme l'ordonne Jésus-Christ, seroit induit dans l'erreur, et la vraie foi deviendroit le partage de l'indocilité. Est-il une impiété plus absurde et une absurdité plus impie, plus pernicieuse?

Il convenoit d'établir ces principes avant d'entamer le fil de la narration où ils seront d'usage, et où ils n'auroient pu trouver place d'une manière suivie, la seule instructive, et même la ie à Nesatriarche inion de du pape s prédéral conre Théodit ana--mèmes. n I, conde bouergius de ı bulle d**e** ijoignit à auroient onnes de donc est--être, que es erreurs, ns propre toute néges? Elle hargée de enseigne, e le troudes pâtuirs, si elle les bons ent le sens cture aux , et en ace, comme et la vraie ne impiété rnicieuse? er le fil de

ou trouver

t même la

seule intéressante. L'attention que demandent ces préambules, n'aura pas laissé de peiner le lecteur : mais il n'étoit pas possible de les lui épargner, sans lui rendre ensuite bien des choses inintelligibles, et qui se développeront d'elles-mêmes au moyen de quelques moments d'une application plus qu'ordinaire. Encore un instant de patience; car il faut encore observer, que par le sens de Jansénius, on n'entend point le sens qu'il a eu dans l'esprit en composant son livre, mais celui qui se présente naturellement à l'esprit de ses lecteurs, celui qui résulte de la signification commune des termes qu'il emploie, et de la contexture de l'ouvrage qu'il a composé. On appelle toutesois ce sens, le sens de l'auteur, parce qu'on ne présume pas qu'un auteur s'exprime de manière à faire concevoir tout le contraire de ce qu'il pense. Mais qu'il ait eu effectivement ce sens en vue, c'est là un fait personnel dont l'Eglise ne juge point, et sur quoi en effet elle n'a point prononcé. On n'attaque donc point la personne de Jansénius; bien moins le juge-t-on formellement hérétique. Il peut absolument avoir tenu la doctrine que l'Eglise a condamnée dans son livre, sans qu'il soit coupable d'hérésie; non-seulement parce qu'il peut avoir erré de honne foi, mais parce que sa plume peut avoir mal rendu sa pensée. Ainsi, la personne de Jansénius à part, le problème du fait, si mystérieux en apparence, se réduit à savoir si le texte de son livre, dans son sens naturel et littéral, énonce les mêmes hérésies que les cinq propositions condamnées par l'Eglise.

La bulle par laquelle Alexandre VII décidoit cette question. et confirmoit la décision d'Innocent X sur le même sujet, fut présentée le 14 de mars 1657, à l'assemblée du clergé : mais la délibération fut remise au 17, afin d'y appeler les évêques, qui sans être de l'assemblée, se trouvoient à Paris. Ils s'y rendirent; et tous ayant accepté la bulle avec soumission, l'on arrêta qu'elle seroit publiée dans les formes ordinaires, et mise à exécution dans tous les diocèses par l'ordre des évêques. Comme elle ordonnoit que la constitution d'Innocent seroit observée suivant l'interprétation qu'en donnoit le pape Alexandre, savoir que les cinq propositions sont de Jansénius, et que leur doctrine est condamnée dans le sens que Jansénius enseigne;

l'assemblée déclara qu'il seroit procédé, selon la rigueur de ces deux bulles, contre ceux qui contrediroient cette détermination, aussi-bien que contre ceux qui professeroient la doctrine condamnée. Et pour mieux assurer l'exécution des décrets apostoliques, on dressa une formule de foi qui devoit être ajoutée à la nouvelle constitution. Les prélats furent exhortés à la faire signer, chacun dans son diocèse, sous l'espace d'un mois.

Elle étoit conçue en ces termes : « Je me soumets sincèrement à la constitution du pape Innocent X, du 31 mai 1653 : selon son véritable sens, qui a été déterminé par la constitution de notre saint père Alexandre VII, du 16 octobre 1656. Je reconnois que je suis obligé en conscience d'obéir à ces constitutions, et je condamne de cœur et de bouche la doctrine des cinq propositions de Cornélius Jansénius, contenue dans son livre intitulé Augustinus, que ces deux papes et les évêques ont condamnée, laquelle n'est point celle de saint Augustin, que Jansénius a mal expliquée, contre le vrai sens de ce docteur.»

La délibération du clergé n'eut pas sitôt son effet. Dès que la nouvelle constitution eut été publiée dans les diocèses divers. et qu'on entendit parler de formulaire et de signature, les partisans des nouveautés proscrites, à l'exemple de leurs chefs, répétèrent de toute part, qu'en se soumettant aux constitutions apostoliques pour ce qui regardoit la décision des dogmes de foi, ils ne pouvoient être obligés, contre leurs lumières et leur conscience, à reconnoître qu'une doctrine hérétique se trouvât dans les écrits d'un pieux et savant évêque qui étoit mort dans la communion de l'Eglise; que ce n'est là qu'une question de fait, dont elle n'avoit pas droit d'exiger la croyance, parce qu'elle n'avoit point d'autorité pour la décider infailliblement. Un des premiers écrits qui parut sur ce sujet, sut le cas de conscience proposé par un docteur qui ne se nommoit pas, mais qu'on sut par la suite être l'intarissable Arnaud. Il demandoit, si ayant été persuadé jusque-là que les cinq propositions ne sont pas dans le livre de Jansénius, ni condam-

Actes dis Clerge, ann. 1657.

eur de ces éterminaa doctrine s décrets evoit être t exhortés space d'un

ts sincèrenai 1653 : constitubre 1656. béir à ces he la doccontenue apes et les e saint Aurai sens de

t. Dès que ses divers, re, les pareurs chefs. nstitutions dogmes de umières et érétique se e qui étoit là qu'une croyance, ler infailliujet, fut le e se nomle Arnaud. s cinq proi condam-

nées dans son sens, il étoit obligé de changer de sentiment, et de croire désormais le contraire. On ne lui marque point, ajoutoit-il, les endroits du livre où sont les propositions; on se contente de condamner le sens de Jansénius, sans dire quel il est. Ainsi les raisons qui lui ont fait croire que Jansénius n'a point d'autre sens que saint Augustin sur cette matière, lui paroissent aussi évidentes que jamais. Après tout, conclut-il, ce n'est là qu'une question de fait, sur laquelle il ne croit pas qu'un théologien soit obligé de démentir ses lumières, et ses propres yeux; sachant d'ailleurs que l'examen du livre en

question n'a jamais été canonique.

Le cas de conscience fut adressé entre autres prélats, à monsieur Pavillon, évêque d'Alet, qui n'étoit pas encore du parti, comme on va le voir par sa réponse. « Tout considéré devant Dieu, répondit-il, nous sommes d'avis que ceux à qui l'on proposera de signer la nouvelle constitution, non-seulement le peuvent en conscience, mais qu'ils le doivent, quoiqu'ils aient été jusqu'à présent persuadés du contraire de ce qu'elle contient. Ils sont encore obligés de se soumettre à la déclaration du pape; puisqu'entre les choses contestées entre les catholiques, nous devons suivre les lumières et les décisions du souverain pontife, auquel il appartient, quand l'Eglise ne parle point en corps, de prononcer, et d'arrêter les esprits à ce qu'il juge; étant certain que son autorité doit prévaloir à tous nos sentiments particuliers : et quoiqu'on reconnoisse la grande différence qu'il y a de prononcer sur une question de fait, ou sur une question de droit; on peut dire neanmoins que cette question de fait est tellement jointe à la question de droit, qu'il semble dangereux en cette rencontre d'en faire la séparation. Il s'agit de savoir si les cinq propositions sont tirées du livre de Jansénius, c'est-à-dire, s'il y en a dans cet auteur qui soient conçues, sinon en mêmes termes, du moins en termes équivalents, et si le sens de ce même auteur est le véritable sens de saint Augustin. Comme il est besoin pour cela de raisonnement, et qu'il y a eu diversité d'opinions à ce sujet entre les catholiques, il y a raison de croire que la chose n'est point assez claire pour ne laisser aucun doute. C'est pourquoi nous estimons qu'il est juste de se soumettre à la décision du pape, ct

qu'après une déclaration aussi solennelle et aussi précise que celle de la bulle, il auroit sujet de retrancher de la communion de l'Eglise ceux qui refuseroient de se soumettre. Quant au formulaire, qu'on dit ne contenir en substance que ce qui est porté dans la bulle, il semble qu'on doit aussi le recevoir, et le signer lorsqu'il sera présenté. Et encore qu'il marque qu'on souscrit, non-seulement pour la paix de l'Eglise, mais parce qu'on y est obligé en conscience, l'on n'en doit point faire de difficulté, quoique cela ne soit pas exprimé dans la constitution; puisqueffectivement la raison pour laquelle on s'y soumet, est une raison de conscience, et que l'on croit devoir être

obéissant au chef de l'Eglise. »

Le docteur, bien loin de se rendre au sentiment de l'évêque, fit imprimer, sous le titre de Réflexions, les motifs qui l'empéchoient de s'y conformer. La maxime fondamentale de tous ses raisonnements, c'est que chaque personne, et surtout un docteur qui a quelque discernement de ce qui se passe dans son esprit, est le premier, ou plutôt l'unique juge entre les hommes, de ce qui lui paroît évident. D'où il concluoit qu'il n'étoit pas obligé en cette rencontre de soumettre son jugement à cclui du souverain pontife, parce que le contraire lui paroissoit d'une entière évidence. Il étayoit sa maxime de ce passage de saint Paul : Nul ne connoît ce qui est en l'homme, que l'esprit de l'homme. On tâcha de lui faire sentir le faux de son sophisme, dont l'énoncé a deux sens qui sautent aux yeux : l'un, que chaque particulier peut seul, entre les hommes, juger si une chose lui paroltévidente; l'autre, que chaque particulier, ou du moins chaque docteur, peut seul juger si ce qui lui paroît évident est réellement tel, ou si ce n'est qu'une évidence apparente. La proposition prise au premier sens, ne fait rien à la question présente, où l'on ne demande pas si le contraire du fait de Jansénius paroît évident à son défenseur, mais s'il l'est effectivement : et tel est le sens du texte de saint Paul, qui signifie simplement que l'esprit de chaque homme connoît seul les actes qu'il forme dans son intérieur, et quant à leur existence seulement, mais non pas quant à leurs qualités, Il est

<sup>·</sup> II Cor, c. 2, v. 11,

ise que munion uant au qui est voir, et e qu'on is parce faire de onstitus'y sou-

oir être év**ê**que, ui l'emde tous rtout un sse dans intre les oit qu'il ugement i paroisce pasime, que x de son x yeux: es, juger rticulier, e qui lui évidence ait rien à contraire mais s'il Paul, qui

noft seul

eur exis-

és, Il est

évident à un homme, par exemple, qu'il fait un acte de contrition; mais il ne lui est pas évident que cette contrition ait les qualités requises pour le réconcilier avec Dieu. Ainsi étoit-il évident au docteur Arnaud qu'il formoit un jugement favorable au livre de Jansénïus, s'il le formoit en effet; mais il ne lui étoit pas évident que ce jugement fût véritable.

Que s'il soutient qu'il a aussi une évidence de la vérité de son jugement, et c'est le second sens de sa proposition sophistique, il ne dira rien que n'aient dit Luther et Calvin, pour ne point se soumettre au concile de Trente, rien qui ne renverse toutes les décisions des conciles aussi-bien que des papes, rien qui n'ouvre la porte à tous les schismes et à toutes les hérésies, sans qu'il soit jamais possible de terminer aucune contestation dans l'Eglise, par la voie que Dieu néanmoins y a établie comme la seule efficace. Ceux qui sont dans l'erreur, n'y sont communément que parce qu'ils croient évident et certain ce qui ne l'est pas : d'où il est clair que, si chaque particulier étoit juge légitime pour discerner la véritable évidence de celle qui n'est qu'apparente, les hérétiques et les schismatiques ne seroient plus obligés de s'en rapporter à l'Eglise contre ce qui leur paroîtroit évident; ou plutôt il n'y auroit plus, ni schismatiques, ni hérétiques, puisque personne ne peut l'être, dès que personne n'est obligé d'écouter l'Eglise contre ce qu'il croit évident.

Tous ces principes sirent aussi peu d'impression sur le docteur Arnaud, que l'avis de l'évêque d'Alet, qui, malgré la réplique du docteur, persista plus de quatre ans encore dans son sentiment. Ce prélat s'étant rencontré long-temps après avec le sameux résormateur de la Trappe, le loua beaucoup de s être soumis aux décisions du saint Siège, et l'exhorta sortement à ne rien écouter de ce qu'on pourroit lui dire pour le faire changer. « Tout chrétien, lui dit-il expressément à ce sujet, est obligé de suivre les décrets et les déclarations de l'Eglise. Il saut demeurer serme, et mourir dans cette conviction : les raisons contraires ne valent pas la peine d'être écoutées : . » Cet évêque changea étonnamment par la suite : et il protesta ne

Lett. de l'abbé de Rance à l'abbé de Tillemont.

l'avoir fait qu'après des prières longues, et une étude plus prosonde qu'auparavant; mais l'abbé de la Trappe attribua ce changement à de tout autres raisons. « Je sais, dit-il , qu'il a changé; mais je sais aussi de quelle adresse et de quels artifices on s'est servi. quelle diligence on a faite pour l'y porter. » Ces paroles font assez entendre que le changement de l'évêque d'Alet, quelles que pussent être sa piété et toutes ses qualités épiscopales, provint d'ailleurs que de l'étude et de l'oraison.

On en pourra connoître la cause par la suite.

Le 19 de Janvier 1657, le rappel des jésuites à Venise fut résolu par le sénat, à la pluralité de cent seize voix contre cinquante-trois. A leur sortie, on leur avoit annoncé qu'ils ne rentreroient pas facilement; et pendant plus de cinquante ans on leur tint parole. Le temps fit enfin ce que le pape Paul V et le roi Henri le Grand n'avoient pu faire. Fra-Paolo ne vivoit plus, et la société avoit des amis parmi les sénateurs gens de bien. La république céda aux prières d'Alexandre VII, à qui elle avoit des obligations récentes, pour des secours qu'il lui avoit donnés contre les Turcs. Les jésuites y furent rétablis, mais ils n'y recouvrèrent pas leur première considération, et ils y ont toujours été depuis sans crédit, au grand contentement de bien d'autres religieux, dit un écrivain de réputation, qui avoit tout observé de ses propres yeux2, parce que leur régularité fait paroître le débordement des autres plus grand aux yeux du monde. Bien loin que la société s'en trouvât plus mal, leur province de Venise, au contraire, fut toujours depuis la plus florissante d'Italie.

k

C

g d

n

ď

cá

m

Dans la même année, le pape Alexandre condamna la lettre d'Arnaud à une personne de condition; celle du même auteur à un duc et pair; les lettres Provinciales, et quelques autres ouvrages publiés par les partisans des nouvelles doctrines. Ennemi de l'erreur et non pas des personnes, il condamna, deux ans après, un livre composé par le jésuite Pirot, sous le titre d'Apologie des casuistes, contre les calomnics des jansemistes. Il eût été mieux intitulé : Apologie de Pascal et de ses

<sup>1</sup> Lettr. de l'abbé de Rancé à l'abbé de Tillemont. - 2 Amel. Hist. du gouv. de Ven. p. 281.

(AN 1657.)

enise fut

ıtre cinu'ils ne ante ans Paul V ne vivoit gens de II, à qui qu'il lui rétablis , ation, et ontenteoutation, leur rérand aux lus mal, lepuis la

la lettre
le auteur
s autres
letrines
l

u gouv. de

imputations; tant l'imprudent auteur avoit pris à tâche de justifier les décisions même les plus répréhensibles! On prétend que la plupart de ses confrères s'étoient opposés à la publication de son ouvrage; mais que les intrigues de l'apologiste tout gauche qu'il se montroit dans son livre, avoient prévalu Il n'est que trop ordinaire dans les compagnies, que ce genre de ressort, que les manœuvres de quelques particuliers, les moins pourvus des autres talents, remuent toute la machine. La réputation du corps est cependant à leur merci: une faute personnelle fait l'opprobre général, et même en fait de doctrine, aussi-bien que dans la matière des mœurs. Combien d'écoles respectables, à qui l'on reproche encore aujourd'hui les décisions scandaleuses rendues depuis plus d'un siècle!

Le mauvais ouvrage de Pirot fut incontinent désavoué par ses supérieurs (1658). Les curés de Paris voulurent néanmoins le déférer au parlement; mais le roi leur fit défense de porter cette affaire ecclésiastique à un tribunal séculier. Il fallut se contenter de s'adresser à la Sorbonne, et aux vicaires généraux du cardinal de Retz, alors prisonnier d'état. Ils eurent encore la mortification de voir supprimer un de leurs mémoires par le conseil d'état, comme un libelle contenant plusieurs discours supposés, et des propos avancés contre vérité. Le sommaire de leur dénonciation fut ensuite censuré à Rome. Cependant la Sorbonne condamna trois propositions du livre dénoncé, touchant la simonie et certains contrats usuraires. Les grands vicaires de Paris en condamnèrent un nombre beaucoup plus grand. Après quoi l'on vit paroître dans toutes les provinces du royaume, des ordonnances pastorales, où il est bon de remarquer que la plupart des prélats, les plus zélés contre Jansénius, se déclarèrent le plus fortement contre l'apologie des mauvais casuistes. Ainsi les sectateurs et les fauteurs de la nouvelle doctrine n'eurent pas même l'avantage de regagner, du côté de la morale, ce qu'ils avoient perdu d'honneur du côté de la foi. Le pape lui-même, informé du bruit que ce mauvais livre faisoit en France, le condamna le 21 août 1659, et les jésuites témoignèrent unanimement la plus parfaite soumission pour le décret pontifical. Tel fut l'un des plus grands triomphes de Port-Royal sur la société, lequel eût été vraisemblablement plus flatteur pour lui, si les jésuites, au lieu de se soumettre de cœur et de bouche, avoient dit, à son exemple, qu'on avoit mal pris le sens du livre condamné; que c'étoit là un fait sur lequel il n'appartenoit de prononcer, ni aux évêques, ni au pape; que l'Eglise entière peut se tromper dans la discussion des faits, et dans l'intelligence du sens propre et naturel des textes.

Durant ces discussions et ces agitations scandaleuses, la congrégation paisible desaint Vincent de Paul, entreprit quoiqu'à peine formée, de porter son zèle jusqu'au sein de l'infidélité et de la barbarie, dans la grande île de Saint-Laurent ou de Madagascar, située au-delà du vaste continent de l'Afrique, sous la ligne brûlante du Midi 1. L'intempérie du climat, ou la fatigue excessive, fit périr sept missionnaires en très-peu d'années. Les tempêtes en écartèrent onze ou douze autres, sans que le saint instituteur, qui n'épargnoit rien pour cette grande œuvre, se rebutât jamais. L'Eglise, répondoit-il à quelques faux sages qui désapprouvoient sa persévérance, l'Eglise a été établie par la mort du Fils de Dieu, affermie par celle des apôtres et des premiers pontifes. Le sang des martyrs fut la semence du christianisme; et toujours le Seigneur éprouva par l'adversité ceux qu'il destinoit à l'accomplissement de ses grands desseins. Le temps en est venu, et sa divine bonté fait connoître plus que jamais, qu'il veut que son nom soit connu. et le royaume de son Fils établi dans toutes les nations. Un seul de ces missionnaires, l'infatigable et pieux père Bourdaise, outre une infinité d'enfants auxquels il ouvrit le ciel par le baptême, convertit plusieurs princes, et six cents chrétiens dignes de ce nom, parmi des insulaires de mœurs si dépravécs, que les enfants apprenoient de leurs pères même à perdre l'innocence avant d'avoir atteint l'âge de raison. Mais cette corruption provenoit surtout de leur grossièreté et de leur ignorance; comme ces peuples naturellement dociles, marquoient beaucoup d'empressement pour se faire instruire, il y avoit lieu d'en bien espérer. L'abondance de la récolte commençoit en effet à répondre à la grandeur des travaux, quand

Vie de S. Vincent de Paul, l. 2, c. 1.

(An 1658.)

Les montagnes d'acosse, ainsi que les îles Hébrides et les Orcades, répandues sur ces froides et stériles plages, n'étoient guère moins dépourvues des secours de la religion, que le centre de l'infidélité et de la barbarie. Les prêtres catholiques en ayant été chassés quand la domination britannique s'étoit séparée de Rome; et la misère du pays, où les nobles même n'avoient pour lit que la paille, et le pain d'avoine pour nourriture, ayant peu d'attraits pour les prédicants; la plupart des habitants, sans savoir s'ils étoient catholiques ou hérétiques, n'avoient presque aucun exercice de religion. On y irouvoit des vieillards de quatre-vingts aus qui n'étoient pas encore baptisés. Ce fut assez pour le charitable instituteur de la mission, de connoître l'extrémité de cette misère spirituelle, pour s'empresser à y apporter le remède. Il proposa aussitôt à quelques prêtres écossais et irlandais de sa congrégation, d'aller secourir leurs compatriotes. Il sit si bien passer dans leur cœur la générosité qu'il respiroit lui-même, qu'ils méprisèrent toute la rigueur des poursuites qu'on faisoit, sous le despotisme affermi de Cromwel, contre les prêtres de l'église romaine.

Ils partirent déguisés en marchands, avec le comte de Clangary, nouvellement rentré dans le sein de l'Eglise. Arrivés en Ecosse, ils convertirent d'abord le père de ce comte, âgé de quatre-vingt-dix ans, qui sembloit avoir attendu leur arrivée pour mourir dans la profession de la vraie foi. Un prêtre apostat qui les reconnut, et fit tous ses efforts pour les perdre, fut ensuite si touché de repentir, qu'il vint pleurer son zèle meurtrier à leurs pieds, et les prier en abjurant l'hérésie, de le remettre dans la voie du salut. Le comte de Claranald, seigneur d'une bonne partie de l'île de Wiste, se convertit avec sa femme, le jeune seigneur son fils, tous ses gens, tous les gentilshommes ses vassaux et mille à douze cents paysans. Dans les îles d'Egge et de Canne, ils convertirent ou instruisirent huit à neuf cents personnes, dont il n'y en avoit pas quinze qui sussent aucun des mystères de la foi chrétienne. Ils conl'érèrent le baptême à quarante autres, qui étoient parvenus sans l'avoir reçu, à l'âge de soixante-dix, de quatre-vingts, de

lieu de xemple, etoit là ni aux per dans ropre et

s, la conquoiqu'à infidélité nt ou de Afrique, imat, ou très-peu e autres, our cette ∙il à quel-, l'Eglise par celle artyrs fut r éprouva ent de ses bonté fait it connu, tions. Un Sourdaise, iel par le chrétiens épravécs, erdre l'incette cor-

de leur

les, mar-

ruire, il y

olte com-

ıx, quand

cent ans, et qui moururent peu de temps après dans la grâce qu'ils avoient recouvrée. Voilà une partie des bénédictions que le ciel répandit sur les travaux de ces ouvriers apostoliques, dans les seules Hébrides. Leurs succès ne furent pas moindres dans les contrées septentrionales du continent d'Ecosse, où ils ramenèrent au bercail de l'Eglise quantité de personnes, même

du premier rang.

Ils avoient tout lieu de se promettre les mêmes succès dans les îles Orcades, où l'on ne se souvenoit point d'avoir vu aucun prêtre avant eux; et dejà ils les parcouroient avec fruit, quand, par l'instigation de jaloux prédicants, il vint un ordre du tyran, nommé protecteur, à l'effet de rechercher extraordinairement les prêtres papistes, et de les punir selon toute la rigneur des lois. Le père le Blanc fut arrêté dans les montagnes d'Ecosse, avec un jésuite, et emprisonné dans la ville d'Aberden. Cependant il ne se trouva point de preuves suffisantes pour le convaincre, au terme littéral de la loi, d'avoir célébré la messe. ou fait quelqu'autre fonction du sacerdoce. Il fut relaché, après cinq à six mois de prison, avec défense de prêcher, de baptiser, et d'administrer aucun sacrement, sous peine d'être pendu sans autre procédure. Ce qui ne l'empêcha point de retourner dans ces montagnes, et d'y travailler comme anparavant, avec un danger continuel de la mort, et une manière de vivre qui équivaloit au martyre. Il passoit pour l'ordinaire, lui et ses compagnons, le jour entier, et quelquefois plusieurs jours de suite sans manger; après quoi toute leur réfection consistoit en pain d'orge, ou d'avoine, avec du fromage et du beurre salé. Pour ce qui est de la viande, quand ils en rencontroient chez les nobles, vautrée comme elle y étoit, dans la paille qui leur servoit de table et de nappe, de plats et d'assiettes; elle ne pouvoit que leur faire bondir le cœur, quelle que fût leur mortification.

g

4

m

Q

na

pa

tr

at

lu

q١

Que ne méritèrent pas encore de l'Eglise les dignes enfants de saint Vincent de Paul, dans les missions de Barbarie, trop honorables au nom chrétien, pour n'en pas rapporter au moins deux traits d'édification, tirés d'une infinité d'autres? Entre les esclaves qu'ils prémunissoient contre les dangers de l'apostasie, il y avoit deux jeunes chrétiens d'environ quinze ans,

grâce ictions liques, oindres , où ils même

es dans aucun quand, tyran, rement eur des Ecosse, en. Cepour le messe, elaché, her, de e d'être oint de e ampamanière dinaire, lusieurs éfection e et du en rendans la et d'as-, quelle

enfants ie, trop a moins ? Entre e l'apoze ans,

l'un Français, et l'autre Anglais, tombés entre les mains de deux mahométans de Tunis, voisins l'un de l'autre. Le voisinage, l'égalité d'âge et d'infortune les lièrent insensiblement d'une étroite amitié: Le Français, qui étoit pieux et zélé catholique, ébranla l'Anglais, qui fut ensuite instruit à fond par un missionnaire, entre les mains duquel il abjura les erreurs de sa nation. Sa conversion fut si solide, que des marchands anglais étant venus pour racheter les esclaves de leur pays et de leur religion, il leur déclara nettement qu'il étoit catholique, et qu'il aimoit mieux rester toute sa vie dans les fers, que de recouvrer sa liberté au préjudice de la vraie foi. Il demeura donc esclave; et continuant à voir son vertueux compagnon, ils ne cessoient point de s'encourager réciproquement à mépriser pour la foi toutes les violences qu'on pourroit employer pour l'arracher de leur cœur. Ce qui auroit dû faire l'admiration des infidèles, ne leur inspira que de la fureur : plusieurs fois leurs maîtres barbares portèrent la brutalité jusqu'à les assom-

mer de coups, et les laisser pour morts sur la place.

Le Français se trouvant un jour en cet état, fut visité par son ami, qui, ne pouvant discerner s'il étoit vif ou mort, l'appela fortement par son nom. Tout ce qu'il en put tirer d'abord, furent ces mots: Je suis chrétien pour la vie. Aussitôt l'Anglais lui baisa les pieds comme à un martyr. Tandis qu'il lui donnoit ce témoignage de vénération, il survint quelques mahométans, qui, fort étonnés, lui demandèrent pourquoi il en usoit ainsi. Je rends honneur, leur répondit-il, aux membres qui viennent de souffrir pour Jésus-Chsist mon Sauveur et mon Dieu. Sur quoi les infidèles le chassèrent avec outrage. Quelque temps après, le Français guéri alla rendre visite à l'Anglais, et le trouva étendu à son tour sur une méchante natte, et demi-mort des coups qu'il venoit de recevoir. Le patron barbare, qui finissoit à peine d'exercer sa brutalité, se trouvoit encore présent avec plusieurs Turcs. Rien ne fit peur au petit héros; il entre sans hésiter, s'approche de son ami, et lui demande à voix haute, qui de Jésus-Christ, ou de Mahomet il aime davantage. L'Anglais oubliant ses douleurs, répond d'une voix animée, que c'est Jésus-Christ, qu'il est chrétien et qu'il veut mourir chrétien. Les infidèles frémissoient de fureur

contre le Français. L'un d'entr'eux qui avoit deux couteaux à sa ceinture, en tira un, et se mit à le poursuivre en le menacant de lui couper les oreilles. Le jeune chrétien l'attend fort tranquille; et dès qu'il est proche, il lui arrache son autre couteau, s'en coupe lui-même une oreille, et la lui présentant, lui demande s'il veut encore l'autre. Il l'eût en effet coupée, si on ne lui cût retiré le couteau des mains. Par les suites heureuses de cette action, contraire sans doute aux règles communes, il parut qu'elle étoit dirigée par une inspiration spéciale. Le courage tout divin de ces deux enfants sit une telle impression sur les infidèles, qu'ils ne leur parlèrent plus désormais d'abandonner la foi chrétienne; mais la couronne qui leur étoit destinée, ayant pris son dernier embellissement, ils furent emportés l'un et l'autre l'année suivante, par un même genre de maladie. Le Seigneur ne voulut pas séparer à la mort ceux que le zèle pour la gloire de son nom avoit unis si étroitement pendant leur vie 1.

Le second exemple d'édification, plus frappant encore, comme plus inattendu, se donna dans la ville d'Alger. Un esclave de vingt-un à vingt-deux ans, Pierre Bourgouin, natif de Majorque, avoit renié sa foi, par la peur que lui saisoit le bacha de le marquer pour les galères du grand seigneur, d'où l'on ne peut jamais espérer de sortir. Ce malheureux jeune homme conservoit néanmoins dans son cœur les sentiments d'estime et d'amour qu'il avoit toujours eus pour sa religion; il s'en déclaroit même aux esclaves chrétiens, qui lui reprochoient son crime. Sa conscience le lui reprochoit si vivement elle-même, et si continuellement, qu'il ne put tenir contre ses remords. Il prit enfin la résolution de le réparer par le sacrifice de sa vie, quoique la seule pensée du tourment qu'il auroit à souffrir le sit frémir d'horreur. Mais la force du chrétien, se disoit-il, est dans le Seigneur; ses miséricordes sont infinies, il me soutiendra. Après tout, il est mort pour moi, et il est bien juste que je meure pour lui. Plein de ces pensées, il va trouver le bacha; et foulant aux pieds le turban qu'il en avoit reçu : « Tu m'as séduit, lui dit-il, en me faisant

<sup>&</sup>quot; Vie de saint Vincent de Paul, l. 2, c. 1, sect. 11.

ort ceux

oitement

encore, lger. Un uin, natif faisoit le eur, d'où eux jeune entiments religion; ui reprot si viveput tenir e réparer tourment force du séricordes nort pour ein de ces le turban me faisant

(An 1658.) renoncer à ma religion qui est la bonne et la véritable, pour la tienne qui est fausse. Maintenant je te déclare que je suis toujours chrétien, j'abjure ta croyance, et je l'ai en horreur. Jo sais que tu me feras mourir, mais peu m'importe; je suis prêt à tout souffrir pour Jésus-Christ mon Sauveur.» Le bacha furieux le condamna sur-le-champ à être brûlé vif. Arrivé au lieu du supplice, comme il se voyoit entouré de musulmans, de renégats et de plusieurs chrétiens : « Vive Jésus-Christ, s'écriat-il, et triomphe à jamais sa religion! il n'y en a point d'autre où l'on puisse trouver le salut. » Il consomma son sacrifice avec une constance înébranlable. Cependant le missionnaire qui avoit toujours soutenu son courage, se trouva, quoiqu'un peu éloigné, à son martyre; et sur le signal dont ils étoient convenus ensemble, il lui donna une dernière absolution au milieu des flammes '.

Le saint instituteur de ces missions en étoit tout à la fois le zélateur et le modérateur; et avec tout le zèle qui l'enflammoit, quelle sagesse et quelle circonspection ne présidoit point à ses conseils! Il n'est qu'une prévention de secte et de cabale qui ne reconnoisse point dans l'auteur de la lettre suivante, au lieu de l'esprit borné et entêté que lui attribuent les novateurs qu'il a démasqués le premier, qui ne reconnoisse point la grandeur de ses vues, et la supériorité de son génie. « Tirez, écrivoit-il aux missionnaires d'Alger, tirez ce que vous pourrez de bon des esclaves chrétiens, prêtres même et religieux, par les voies de la douceur, et n'usez des voies sévères qu'à l'extrémité, de peur que ce qu'ils souffrent déjà, joint à la rigueur que vous exerceriez, ne les porte au désespoir. Vous n'êtes point par état responsables de leur salut, puisque vous n'êtes envoyés que pour les consoler, les encourager à souffrir, les aider à persévérer dans notre sainte religion. Il ne faut pas entreprendre d'abolir tout d'un coup les choses qui sont en usage parmi eux, bien que mauvaises. Je vous prie donc de condescendre, autant que vous le pourrez, à l'infirmité humaine. Vous gagnerez plutôt les chrétiens esclaves par les témoignages d'une compassion tendre, que par la correction et les rebuts.

I Ibid. sect. 5.

Ils ne manquent pas de lumières, mais de force, laquelle s'insinue par l'onction des paroles et par le bon exemple. Je ne dis point qu'il faille autoriser, ni permettre leurs désordres; mais que les remèdes en doivent être fort doux dans l'état où ils sont, et qu'il faut les appliquer avec beaucoup de précaution, vu les circonstances, et le préjudice qu'ils peuvent causer, non

pas à vous seulement, mais à l'œuvre de Dieu. »

« Vous avez un autre écueil à éviter, poursuit-il, au sujet des mahométans naturels et des renégats. Au nom de Dieu. n'ayez point de commerce avec ces gens-là : ne vous exposez point aux dangers qui en peuvent arriver; parce qu'en vous exposant, vous exposeriez tout. Vous feriez un tort irréparable aux pauvres chrétiens qui gémissent dans l'esclavage, et vous fermeriez pour l'avenir la porte qui vous est ouverte aujourd'hui pour aller rendre dans leur personne quelque service à Dieu. Voyez donc la grandeur du mal que vous feriez pour un petit bien qui n'est peut-être qu'apparent. Il importe davantage d'empêcher l'apostasie d'une multitude d'esclaves, que de procurer la conversion d'un renégat. Le médecin qui préserve du mal, vaut mieux que celui qui le guérit. Vous n'êtes point chargés des âmes des Turcs, ni des renégats : votre mission ne s'étend pas sur eux, mais seulement sur les chrétiens captifs. »

Quant aux règles de la discrétion, du ménagement et d'une longanimité sage, le saint écrivoit ce qui suit : « Il ne faut pas trop entreprendre du commencement, comme de faire des missions dans les bagnes, et d'introduire parmi les pauvres captifs des pratiques nouvelles de dévotion. On gâte souvent les bonnes œuvres pour aller trop vite; en quoi l'on agit selon ses inclinations naturelles, qui emportent l'esprit et la raison. On se persuade que tout le bien qu'on veut faire est faisable, et qu'il est de saison : on reconnoît ensuite son erreur, mais trop tard, et quand le coup est manqué. Le bien que Dieu veut, se fait presque de lui-même, et sans qu'on y pense. C'est ainsi que notre congrégation a pris naissance, aussi-bien que l'association des dames de charité, l'institution des servantes des pauvres, l'établissement des enfants trouvés, en un mot toutes les œuvres qui nous occupent aujourd'hui. Rien

e s'inne dis ; mais où ils ution , r, non

1 sujet Dieu, xposez n vous parable et vous ujourrvice à our un davanque de réserve s point mission ns cap-

t d'une faut pas aire des pauvres souvent rit selon raison. aisable, ar, mais ie Dieu pense. assi-bien des sers, en un ui, Rien de tout cela n'a été entrepris avec dessein de notre part : mais Dieu qui vouloit être servi en telle et telle occasion, les a luimême suscitées insensiblement, et il s'est servi de nous, sans que nous sussions où cela devoit aller. C'est pourquoi, laissons-le faire, sans plus nous empresser dans le progrès de ces œuvres, que dans leur commencement. Ah! combien je souhaite que vous modériez votre ardeur, et que vous pesiez mûrement les choses au poids du sanctuaire, avant de les résoudre! Comportez-vous d'une manière moins active, pour ainsi dire, que passive; et Dieu fera par vous ce que tous les hommes ensemble ne sauroient faire sans lui. »

Une sage lenteur, toujours en activité néanmoins sous la main de Dieu, voilà le caractère du zèle, si fécond en grandes œuvres, que le saint instituteur de la mission inspiroit sans cesse à ses disciples, et qui l'anima lui-même jusqu'à l'âge de quatre-vingt-cinq ans, sans que ses infirmités habituelles, accompagnées aussi des plus vives douleurs, lui fissent rien relâcher de son travail, ni de sa manière austère de vivre. Durant les deux dernières années de sa vie surtout, il fut si tourmenté d'une enslure de jambes, qu'il ne pouvoit se remuer, sans risquer de tomber évanoui. Cependant, il suivoit toutes les affaires de sa congrégation, les missions diverses, toutes les œuvres de piété, dont il étoit toujours l'âme. Il recevoit une infinité de lettres, auxquelles il répondoit seul. Il envoyoit des hommes de confiance aux lieux où il ne pouvoit aller, leur prescrivoit ce qu'ils avoient à faire et à dire, assembloit ses assistants et les officiers de sa maison, les entretenoit tous ensemble, ou chacun en particulier, selon que la prudence le demandoit. Dans le plus grand abattement du corps, il sit quelquefois des discours d'une demi-heure, avec une force, un ordre et une éloquence même qui jetoient dans l'admiration tous ceux qui l'entendoient. Ainsi se consuma presque insensiblement l'une des plus brillantes lumières de l'Eglise du dernier age : elle ne cessa de luire, qu'en cessant d'exister.

Il y avoit dix-huit ans qu'il se préparoit si particulièrement à la mort, qu'il ne s'étoit pas couché une seule fois, sans s'être mis dans la disposition de mourir cette nuit-là même. Il mourut enfin, muni de tous les secours de l'Eglise, le 25 septembre 1660,

sans sièvre, sans accident extraordinaire, sans aucune apparence d'agonie, par une pure désaillance de la nature, et comme un slambeau qui s'éteint quand il est entièrement consumé. Toutes ses forces avoient été consumées en effet au service du divin maître; et sa mort sut si douce, qu'il sembla moins mourir,

que s'endormir dans la paix du Seigneur.

Quand il ne respira plus; quand son humilité, la plus profonde qu'on eût vue depuis long-temps, ne mit plus d'ohstacle à la vénération publique, les princes, les prélats, les communautés civiles, ecclésiastiques et régulières, la capitale et les provinces ne mirent point de bornes à leurs respects, à leurs témoignages de reconnoissance, à leurs panégyriques, à leurs éloges publics et privés. Mais c'est aux œuvres du juste, selon l'Esprit saint, qu'il appartient de le louer dignement : et combien de panégyristes de ce genre pour Vincent de Paul; dans l'institution d'un corps nombreux de missionnaires, des sœurs de l'hôpital, de la Providence, de la croix et tant d'autres? dans l'établissement de l'hôpital général de Paris, de l'asile des enfants trouvés, et des personnes même tombées en démence? dans le soulagement et la subsistance des provinces de Champagne, de Picardic, de Lorraine et de Franche-Comté durant dix, douze et quinze ans presque sans interruption? dans l'encouragement et la direction de toutes les bonnes œuvres de quelque importance, qui se firent durant tout le cours de sa longue carrière? et ce qui l'emporte sur les œuvres mêmes, il en rejeta aussi constamment la gloire, qu'il s'en réserva la peine. Mais ce qui fut peut-être encore plus généreux, dans l'horreur extrême qu'il avoit des nouveautés réprouvées de l'Eglise, c'est qu'inaccessible à toute crainte, à tout respect humain, il arracha le masque à la secte haineuse qui ne trouve de vertu, de capacité et de bon sens même, que dans ses suppôts ou ses fauteurs. Mais à quoi bon relever des œuvres qui n'essuient que des contradictions méprisables? Ceux-là seuls refusent à saint Vincent de Paul les titres de grand homme et de grand saint, qui ont tenté, dans leur délire impie, de le bannir des autels où déjà l'Eglise l'avoit solennellement placé.

Au reste, les attentats de secte, entre les mains de la Providence, sont les armes les plus propres à les ruiner, ou du moins

(An 1660.)

s prod'obs comitale et à leurs à leurs , selon nt : et Paul; es, des nt d'au-, de l'abées en covinces ranchenterrupbonnes t tout le s œuvres s'en réénéreux, brouvées t respect e trouve ses supvres qui -là seuls omme et ie, de le nt placé. la Provi-

du moins

à les confondre. Ainsi vit-on la fanatique Angleterre rougir elle-même des excès où elle s'étoit portée contre son roi Charles I, et rétablir, en cette année 1660, Charles II sur le trône de son malheureux père 1. Le jeune roi, depuis la funeste bataille de Worcester, où la tyrannie avoit consommé son triomphe, avoit mené dans les pays étrangers une vie errante et fugitive. Son évasion fut même une faveur marquée de celui qui veille tout particulièrement à la conscrvation des rois. Charles avoit sui de Worcester, accompagné seulement de cinquante hommes à cheval, du nombre desquels étoit le comte de Derby. Quand il eut évité le premier péril, il fut question de trouver une retraite où il pût en assurance prendre au moins des mesures pour fuir plus loin. Derby lui indiqua dans le voisinage un paysan catholique, nommé Penderel, adroit, discret, d'une probité à toute épreuve, et dont il avoit déjà reçu lui-même un service pareil. Sa qualité de catholique romain Le fut pas celle qui contribua le moins à déterminer le roi, qui, wut attaché qu'il étoit encore à l'hérésie, reconnoissoit, d'après sa propre expérience, que l'éducation catholique inspire pour les souverains une fidélité qu'on ne trouve point dans les sectes.

Le comte de Derby envoya chercher Guillaume Penderel, qui vint avec son frère Richard, aussi fidèle que Guillaume. Le roi congédia son escorte, et se remit seul entre les mains de ces bons villageois, à qui l'on ne fit mystère de rien. Leur premier soin fut de lui couper les cheveux, de lui brunir le visage et les mains, et de l'habiller comme un d'entr'eux. Après quoi, au lieu de le mener à Boscobel, lieu de leur habitation à l'entrée du comté de Schrop, ils allèrent le cacher dans un bois voisin, où ils lui firent une cabane, qui fut sa demeure durant plusieurs jours. Il n'y avoit rien de trop dans ces précautions. Déjà les détachements envoyés de toutes parts à la poursuite du roi, battoient le canton, ainsi que les contrées circonvoisines: mais une pluie affreuse, survenue à propos au lieu où il se trouvoit, ralentit la vivacité de ces recherches, et lui donna le loisir de respirer. Cependant Richard

<sup>·</sup> Révol. d'Anglet. l. 10.

Penderel lui alla chercher dans sa maison un oreiller, avec quelques couvertures, et avertit une de ses parentes de lui porter à manger. Le roi fort surpris de la voir, lui fit quelques interrogations, pour découvrir si Penderel lui avoit confié son secret. La probité et la délicatesse de sentiment faisoit le partage de toute cette honnête famille. La paysanne, sans entrer dans aucune explication qui pût gêner le prince, lui fit d'ailleurs une réponse où son cœur se peignoit si bien, que Charles n'eut plus aucune appréhension; et du lait qu'elle lui avoit apporté, avec du beurre, il fit un repas que le besoin lui rendit plus délicieux que toutes les chères de la cour. Il prit de même un sommeil qui ne se ressentit point de l'incommodité de son gîte.

A son réveil, il résolut de passer au pays de Galles, où il v avoit des seigneurs dont il étoit sûr, afin d'observer de là s'il n'y auroit pas jour à faire une révolution dans la ville de Londres. Ses hôtes lui indiquèrent, sur les rivages de la Saverne qu'il falloit passer, un homme dont ils lui répondirent, et qui le tiendroit sûrement caché dans sa maison jusqu'à ce qu'il trouvât le moyen de passer la rivière. Dès la nuit suivante, le roi partit à pied avec Richard Penderel, qui voulut lui servir de guide. Il n'y avoit que deux lieues à faire; mais la nuit étoit extrêmement obscure, et il falloit passer un ruisseau, sur lequel il n'y avoit d'autre pont que celui d'un moulin, fermé d'une barrière pendant la nuit. Comme ils s'efforgoient d'ouvrir la barrière, le meûnier accourut au bruit, en criant : Arrête. Richard à l'instant abandonne le pont, passe au travers du ruisseau; et le roi, sans presque le voir, le suivit au bruit de ses liabits mouillés. Le meûnier n'osa se commettre, au milieu des ténèbres, avec des gens si déterminés, et ils passèrent le ruisseau sans obstacles; mais ils n'en furent pas plus avancés. Tous les rivages de la Saverne étoient si obsédés de soldats, que Richard détourna le prince de tenter un passage si périlleux. Il fallut s'en revenir à Boscobel, d'où Charles alla incontinent à la forêt se remettre dans sa cabane, pendant que Richard observoit à l'entour s'il ne paroissoit point d'ennemis.

Il trouva au contraire un des hommes dont la rencontre

avec le lui lques é son e parentrer d'ailharles avoit rendit même le son

ù il v

là s'il Lonverne et qui e qu'il ite, le servir it éloit lequel d'une vrir la rrête. ers du ruit de milieu rent le ancés. pldats, périlla in-

contre

nt que d'en-

pouvoit le plus faire de plaisir au roi. C'étoit le brave Carlis, qui avoit combattu à toute extrémité pour faciliter l'évasion du roi, et n'avoit pris la fuite que quand il l'avoit présumé hors d'atteinte. Charles s'étoit foulé un pied dans la course de la Saverne, et n'en avoit bien senti la douleur qu'après quelques moments de repos dans sa cabane. Pour chercher quelque remède à cette incommodité, il vint la nuit dans la maison des Penderel, où déjà se trouvoit le comte de Carlis, qui écoit natif des environs, et qui connoissoit toute la probité de cette famille. Ce fut là que se fit la première entrevue du roi et du comte, avec une joie qui suspendit quelques moments tous les soucis des deux fugitifs : mais dès qu'on eut étuvé le pied du prince, et qu'il cut mangé, il s'en retourna dans la forêt, accompagné de Carlis, qui voulut courir tous les périls avec lui. Et ne croyant jamais une tête si chère assez en sûreté, il prit langue avec un de ses hôtes, qui vint lui montrer un gros arbre, où, à une certaine élévation, il y avoit un creux qui pouvoit loger deux personnes. Il y fit monter le roi, qu'il suivit, et qu'il tint entre ses bras tout le temps que le prince voulut dormir. Ensuite Hudleston, prêtre catholique, réfugié aussi chez les Penderel, le cacha d'une manière moins incommode, et lui rendit d'autres services que Charles n'oublia jamais.

Le secret cependant se communiquoit à bien des personnes, et il se répandoit je ne sais quel bruit, que le roi étoit caché dans le canton. L'officier de l'une des troupes qui le poursuivoient, rencontrant un jour l'un des Penderel, le questionna fort au sujet de ce prince, en lui promettant de faire sa fortune, s'il pouvoit l'aider à le découvrir. Quelques jours après, on alla jusqu'à mettre le pistolet sur la gorge à un autre des Penderel, pour le forcer à déclarer où étoit le roi. La fidélité de ces vertueux paysans ne se démentit jamais; et le roi n'avoit aucune appréhension à leur égard : mais c'étoit assez qu'on le soupçonnât dans un endroit, pour qu'il y eût tout à risquer. Il apprit d'ailleurs que le baron de Wilmot, qu'il avoit envoyé à Londres pour tenter fortune, n'avoit en aucun succès, et s'étoit retiré à Mosley, chez un gentilhomme affidé nommé Witgrave. Il prit le parti de l'y aller joindre, résolu à se tirce

le plus tôt qu'il pourroit d'un royaume où il n'y avoit plus nulle part d'assurance pour lui. A Mosley, il dit adieu aux Pénderel qui l'y avoient tous voulu escorter. Il y trouva Wilmot: mais le plaisir de le rejoindre fut étrangement troublé. A peine ils s'étoient vus, qu'une compagnie de gens de guerre environna la maison de Witgrave, dans la disposition de fureter partout. La résistance étoit plus qu'inutile: Witgrave paya de présence d'esprit. Il fit cacher ses hôtes, et ouvrit en même temps sa maison avec une facilité et un air de confiance qui ôtèrent l'envie de faire une recherche exacte.

Le roi fit part de la résolution qu'il avoit prise de passer la mer, tant à Witgrave, qu'à un autre gentilhomme du canton également sûr, nommé Laney. Celui-ci avoit une sœur, femme à ressources, qui trouva un expédient pour gagner la côte de Bristol. Elle avoit près de cette ville une parente qui étoit sur le noint d'accoucher. Sous prétexte de l'aller assister, elle monta en croupe derrière le roi, qu'on avoit déguisé en valet. Une femme à cheval derrière un autre homme, la suivoit par bienséance, et Wilmot les accompagnoit en chasseur, avec un fusil et des chiens. Durant la route, le cheval du roi se déferra. Pour soutenir son personnage de valet, il alla lui-même trouver le maréchal d'un village voisin. Tout le pays étoit plein de troupes qui le chercho ient, et l'on ne parloit en tous lieux que du roi. Tandis qu'il tenoit le pied du cheval, le maréchal lui témoigna une grande envie de savoir où étoit ce prince, et à mauvaise fin; ajoutant qu'on avoit promis à son de trompe mille livres sterlings à celui qui le découvriroit. Le prétendu valet soutint fort bien cette conversation délicate; mais quand il eut remis sa maîtresse en croupe, et qu'il s'agit de passer à gué la rivière d'Avon qu'on pouvoit éviter, son embarras fut extrême. On aperçut de l'autre côté de la rivière, des soldats en garde à quelques cents pas du passage. On en fut néanmoins quitte pour la peur. Le roi passa hardiment; et son équipage parut si naturellement celui d'une famille de campagne en visite, que ces soldats, qui le cherchoient, n'eurent pas le premier soupçon que ce fût lui. Quand on fut arrivé, la dame dont il représentoit le domestique, feignant qu'il étoit malade, lui sit préparer un bon lit dans un cabinet

ıt l'enasser la canton femme côte de toit sur er, elle n valet. voit par avec un déferra. i-même ys étoit en tous , le maétoit ce ris à son avriroit. lélicate; 'il s'agit ter, son rivière, . On en ment; et nille de nt, n'eul on fut feignant cabinet

(An 166o.) à l'écart, et prit soin qu'il fût bien traité : ce qui donna lieu à une petite aventure qui n'eut rien que de flatteur pour le prince. Un médecin qui se trouvoit là, le voulut voir; et le trouvant plus las que malade, il sit apporter du vin, prit luimême un verre pour l'encourager, et en bon royaliste lui porta la santé du roi.

D'un autre côté, le maître d'hôtel, nommé Pope, qui avoit servi autrefois sous le prince, le reconnut malgré son déguisement. Il attendit à s'expliquer, qu'il fût seul avec lui. Alors se jetant à ses pieds : « C'est vous-même, sire, lui dit-il, et il est aussi inutile de me le céler, que peu dangereux d'en convenir. Comptez sur une fidélité à toute épreuve. Je ne vous donne même ce moment d'inquiétude, que pour vous presser de vous dérober à tant de sujets persides qui ne vous cherchent que pour vous perdre, et qui peuvent aussi-bien que moi vous reconnoître. Si je puis servir à cela, ou à toute autre chose, je m'estimerai trop heureux. » La dissimulation, trèsprobablement inutile, pouvoit de plus être dangereuse. Le roi jugea bien de Pope, et l'événement fit voir qu'il ne s'étoit pas trompé. Ce fut Pope qui lui sit connoître un autre sujet dévoué, nommé Windsham; et celui-ci se donna tous les mouvements imaginables pour embarquer le roi.

Il y avoit quelque temps qu'un négociant de ses amis avoit déjà fait passer la mer à milord Barklai, qui fuyoit la même persécution. Il le pria de rendre un pareil service à milord Wilmot, sans faire mention du roi, sinon comme d'un valet affidé que Wilmot emmenoit seul de tout son train. Le marchand officieux mena sur-le-champ son ami au patron même qui avoit passé milord Barklai. On fit marché, on convint du jour de l'embarquement, et d'un lieu écarté où devoit se trouver la barque pour prendre Wilmot et son valet. Les deux passagers se rendirent ponctuellement au rendez-vous, mais il ne parut, ni barque, ni patron. La veille du jour destiné à l'embarquement, on avoit publié, dans une foire du voisinage, une ordonnance terrible du parlement contre coux qui favoriseroient l'évasion du roi. Sur quoi la femme du patron, intriguée du mystère que lui faisoit son mari, de son passage en France, s'y étoit opposée, au point de l'enfermer dans une chambre où il pienoit quelques hardes pour son

voyage.

Il fallut quitter bien vite un lieu devenu si dangereux, et sans trop savoir où l'on devoit aller. Charles marcha presque à l'aventure, du côté de Dorchester, toujours accompagné de Wilmot et de Windsham, avec un de ses valets qui servoit de guide. Un fer qui vint encore à manquer au cheval de Wilmot, mit le comble à la détresse. Le maréchal qu'on employa, reconnut que les fers avoient été forgés dans les provinces du Nord, tandis que les voyageurs se disoient du voisinage. Sur quoi le valet de l'auberge où ils se trouvoient, et où ils avoient passé la nuit sans se coucher, ni vouloir qu'on dessellât leurs chevaux, conclut que c'étoient des seigneurs attachés au roi, et que ce pourroit bien être le roi lui-même. Il va trouver le ministre de la paroisse, qui heureusement voulut achever quelques mauvaises prières avant d'avertir le magistrat, et les voyageurs disparurent dans cet intervalle. Mais on courut peu après aux armes, on fit des informations, et l'on envoya une compagnie à la poursuite de ces inconnus. Le roi étoit pris infailliblement, si la Providence qui le guidoit ne l'eût fait tourner tout court à gauche, au lieu de suivre le chemin droit, qu'il avoit pris d'abord. Cependant les dangers renaissoient l'un sur l'autre. A tout moment le prince étoit environné de troupes qui ne respiroient que sa mort. Il n'entroit pas dans une hôtellerie, qu'il n'y vît arriver des soldats, des officiers. des compagnies entières. Il est inconcevable, à n'envisager que le cours ordinaire des choses, comment il ne fut pas pris vingt fois pour une. Un jour qu'il aidoit un valet d'écurie à tirer les chevaux de ses maîtres apparents; je vous ai vu à l'armée, lui dit le valet, et je ne crois pas me tromper. Cela est vrai, je m'en souviens parfaitement, reprit le prince d'un air délibéré; et sans donner lieu à plus d'éclaircissement, il se pressa de monter à cheval pour suivre ses maîtres, en promettant au valet qu'au retour ils renouvelleroient connoissance.

Il tira vers Salisbury, où Jean Conventri, fils de l'ancien garde du grand sceau, se chargea de sa personne, après avoir comblé d'éloges ceux qui l'avoient servi jusque-là. Enfin, on lui trouva une barque à Shore, près de Portsmouts, par l'en-

e ŀ C q en té de ta tro eŧ ian «P pér die Tet lend touj baro lui votr ranc dans cela

si ge

si fa

vante

serva

dans

alliés

r son

ux, et que à né de roit de ilmot, a, reces du ge. Sur ivoient it leurs au roi, uver le chever t, et les rut peu ya une toit pris eut fait in droit, aissoient

pas dans
pfficiers,
iger que
ris vingt
tirer les
mée, lui
vrai, je
élibéré;
ressa de

onné de

l'ancien rès avoir nfin, on par l'en-

au valet

tremise d'un nouveau négociant, nommé Mansel, qui engagea le patron Tetershalle à le passer en France, avec Wilmot, dont il étoit toujours réputé valet : mais le patron qui avoit vu plusieurs fois le prince, le reconnut quand il l'eut bien envisagé. Vous m'avez trompé, dit-il au négociant en particulier, et vous jouez à me perdre. Je connois parfaitement le roi. C'est lui qui est déguisé en valet, et son maître prétendu n'est que le confident de sa fuite. Le négociant alors, convaincu lui-même que ce valet étoit le roi, n'en eut que plus d'ardeur à le faire embarquer, et à dissuader le marinier de sa prévention. L'intérêt avec lequel il parloit attira Wilmot, qui se doutoit bien de quoi il étoit question. Il appuya les raisons de Mansel par tant de libéralités et de promesses, que sans dissuader le patron, il le détermina. Celui-ci courut sur-le-champ à sa maison et demanda avec empressement ses hardes et ses provisions à sa femme. Vous avez grande hâte, lui dit-elle; et pourquoi ant de précipitation? Comme il la pressoit encore davantage: «Partez, poursuivit-elle, je vois bien que vous allez passer le roi. Dieu vous conduise, aussi-bien que lui! L'entreprise est périlleuse; mais pourvu que vous le sauviez, je consens à mandier mon pain le reste de mes jours, pour moi et pour mes enfants. » Animé par un discours si propre à produire cet effet, Tetershall ne pensa plus qu'à tenir sa barque prête pour le lendemain de grand matin. Wilmot s'y rendit, suivi du roi, toujours déguisé, et des sujets fidèles qui avoient ménagé l'embarquement. Avant de quitter le prince, Mansels'en approcha, lui prit la main, et dit en la baisant : J'ai bien voulu, sire, que votre majesté me trompât. Fasse le ciel qu'elle arrive en assurance, et que bientôt elle revienne en paix régner avec gloire dans ses royaumes! Le roi répondit en riant, que quand tout cela seroit arrivé, il n'oublicroit pas les services qu'il lui avoit si généreusement rendus. On quitta le rivage; et le vent sut si favorable durant toute la journée, qu'on aborda la nuit suivante à Fécamp en Normandie.

La providence, qui avoit si particulièrement veilié à la conservation des jours du roi, parut d'une manière aussi marquée dans son rétablissement sur le trône de ses pères. Les rois ses alliés lui manquant, jusqu'à lui refuser dans leurs états un aside contre le parricide; ses sujets rebelles eux-mêmes, et les propres créatures du chef de la rébellion, quand elles n'en eurent plus rien à craindre, rappelèrent avec empressement leur maître légitime; et les fauteurs autrefois les plus ardents de la tyrannie, briguèrent avec le plus d'empressement la faveur de l'aller chercher. Charles oublia tout le passé, et traita favorablement les partis contraires, n'aspirant qu'à réunir tous ses sujets dans une concorde parfaite. Mais l'expérience lui ayant appris, durant neuf ans de malheur, que ses plus fidèles sujets étoient les catholiques romains, et qu'après Dieu il leur devoit principalement, avec son évasion d'Angleterre, la conservation de ses jours, sa confiance et son estime pour eux ne firent que s'accroître jusqu'au moment de la mort, où il eut enfin le bonheur d'embrasser leur croyance.

Les querelles de religion devenoient cependant de jour en jour plus vives en France, aussi-bien que la résistance aux décisions de l'Eglise. Il est vrai que les défenseurs des nouveautés proscrites cherchoient d'ordinaire à cacher leur marche. A l'imitation de ces ruses de mer qui font arborer le pavillon de l'ennemi qu'on veut surprendre, ils affectoient souvent le langage des thomistes, tant pour se désendre, que pour attaquer avec plus d'avantage. Mais s'il est de l'intérêt des novateurs de biaiser en bien des rencontres, c'est aussi une nécessité pour eux de parler clairement en beaucoup d'autres; sans quoi la séduction trop couverte ne prendroit pas dans la mulitude, et ne formeroit pas un parti qui eût assez de force, ou du moins assez d'éclat pour flatter l'orgueil de ses chefs. De là, tandis qu'ils soutenoient que les nouvelles erreurs avoient été controuvées à plaisir, et qu'elles n'étoient enseignées par personne, ils les répandoient à pleines mains jusque dans les ouvrages qu'ils publioient pour prouver qu'elles étoient imaginaires. Elles se présentoient à chaque page dans leurs écrits; et ils crioient à l'injustice, parce qu'on en jugeoit plutôt sur le témoignage de ses propres yeux qui les y lisoient, que sur les désaveux menteurs de ceux qui les y avoient consignées.

Ainsi furent-ils particulièrement confondus par la publication que fit Nicole de deux ouvrages latins, dont nous avons n G vi le ou pr

d

I

qu co be le

pa lei gra éto n'a

ľé.

la t
de
Les
plu
mai
tion
des

fice
péla
le m
blée
à to

chad le p L'afl

(AN 1660.)

les pron eurent ent leur its de la a faveur ita favotous ses lui avant les sujets leur dea conserr eux ne où il eut

e jour en ance aux des noucher leur arborer le ffectoient ndre, que e l'intérêt est aussi oup d'aundroit pas at assez de ieil de ses es erreurs ent enseiins jusque r qu'elles page dans en jugeoit y lisoient, ent consi-

a publicaous avons déjà dit un mot. L'un, qu'il intitula Disquisitions de Paul Irénée, ne tendoit qu'à justifier les erreurs de Jansénius en niant qu'elles fussent dans son livre; et l'autre, sous le nom de Guillaume Wendrock, contenoit la traduction des lettres Provinciales, avec des notes pires que le texte, dont il canonisoit les erreurs aussi-bien que les calomnies. Du reste, ces deux ouvrages, quant aux qualités littéraires, sont des meilleures productions de Port-Royal, à l'exception néanmoins de quelques solécismes qui ont échappé, non pas en cette seule rencontre, à l'habileté de l'auteur. Quelle que soit d'ailleurs la beauté da style, elle ne couvrit point le scandale que donnoit le fond des choses. Quatre évêques et neuf docteurs, chargés par le roi d'examiner ces deux livres, découvrirent, à travers leur belle latinité, quelque chose de plus que des fautes de grammaire. Ils déclarèrent que les hérésies de Jansénius y étoient soutenues si clairement, qu'il falloit, pour le nier, ou n'avoir point lu ces livres, ou, ce qui seroit pirc, ne pas tenir pour hérétique ce qu'ont déclaré tel les souverains pontifes, l'église gallicane et la Sorbonne.

Le clergé condamna de plus, sous peine d'excommunication, la traduction du Missel romain, que le docteur Voisin venoit de publier avec la permission des grands vicaires de Paris 1. Les novateurs de tous les temps n'ont point trouvé de voie plus facile pour insinuer leurs erreurs, que de mettre entre les mains du peuple les livres sacerdotaux, où, par leurs explications furtives, ils font puiser aux simples, et surtout aux femmes, des préventions et une présomption aussi difficiles à guérir ensuite qu'il fut aisé d'abord de les leur inspirer. C'est l'artifice que saint Jérôme reprochoit dans le cinquième siècle aux pélagiens, et qui dans le seizième fut employé par Calvin avec le même succès. Sur ces considérations, les prélats de l'assemblée, non contents de condamner le Missel français, écrivirent à tous les évêques du royaume pour les prier d'en faire autant chacun dans son diocèse. Ils crurent encore devoir engager le pape à confirmer leur censure par l'autorité apostolique. L'affaire ne parut pas de moindre importance au chef de l'E-

Actes du Clergé, 2 et 3 sept. 1660.

glise qu'aux évêques de France. Alexandre VII, en condamnant cet ouvrage, parle généralement de la publication de ces sortes de livres en langue vulgaire, comme d'une entreprise insensée, contraire aux lois ainsi qu'à l'usage de l'Eglise, et uniquement propre à occasioner la profanation des sacrés mystères. La Sorbonne ne fut pas plus favorable au Missel français; et le roi, par un arrêt du conseil, en ordonna la suppression, et en arrêta le débit. Les grands vicaires néanmoins osèrent déclarer, par une ordonnance publiée dans toutes les paroisses, que c'étoit là une entreprise illégitime sur la juridiction de l'ordinaire : mais sur la plainte du clergé, intervint un nouvel arrêt du conseil, qui leur enjoignit, sous des clauses

efficaces, de révoquer leur ordonnance.

La faculté de théologie censura de plus les Heures janséniennes (1661), rédigées par le sieur Laval, sous le titre de Prières tirées de celles de l'Eglise, pour se faire en commun dans les familles chrétiennes. Elle déclara y avoir trouvé des passages traduits de mauvaise foi, bien des propositions captieuses et fausses, ressentant l'hérésie par rapport aux sacrements mêmes, y induisant les lecteurs, et toujours renouvelant les opinions tant de fois condamnées touchant la grâce et le libre arbitre. On découvrit que l'auteur, dans la traduction de quelques passages des psaumes, avoit suivi à la lettre la version de Théodore de Bèze. Ce qui doit peu surprendre : il suit manifestement Jansénius, dans la prière faite à Dieu, page 332, afin qu'il convertisse les pécheurs par la force invincible de son esprit, à qui nulle liberté de l'homme ne résiste. Ainsi inculquoit-on, jusque dans les livres de prières, le système des cinq propositions; tandis que l'on crioit de toute part qu'elles avoient été forgées à plaisir, et que personne ne les soutenoit. C'est bien faire usage de tout, que de tirer ce parti de quelques livres de prières: mais ces minuties apparentes, dans les vues longues de la secte, sont d'une conséquence tout autre que les simples ne se le sigurent. Fasse le ciel que les plus habiles ne se repentent pas de l'avoir senti trop tard! C'est dans les livres d'église, dans les offices, et dans les prières, tant privées que publiques, comme ne le savent que trop nos sectaires, que se consigne la croyance commune; et l'on ne sauroit trop s'em-

le

C

le

n

(An 1661.)

presser à les purger des altérations qu'ils y ont faites, de peur qu'un jour enfin l'hérésie ne s'en prévale avec un funeste avantage, et qu'elle n'entreprenne d'ériger ces dépôts cor-

rompus en monuments de l'ancienne tradition.

Le roi, fatigué de toutes ces manœuvres, fit appeler au Louvre les présidents de l'assemblée du clergé, qui commença sur la fin de l'année 1660, et continua dans l'année suivante. Il les exhorta fortement à chercher les moyens efficaces et prompts pour extirper ensin le jansénisme, et il leur promit de les soutenir de toute son autorité; pressé qu'il étoit, leur dit-il, par sa conscience, par son honneur, par l'intérêt de l'état, d'étouffer le scandale, en réprimant avec sévérité, s'il étoit nécessaire, ceux qu'on n'avoit pu gagner jusque-là par la douceur. En conséquence, et sur le rapport de onze commissaires nommés pour remplir les vœux du monarque, il fut résolu d'une voix unanime par l'assemblée, que tous les ecclésiastiques séculiers et réguliers du royaume souscrircient la formule de foi qui avoit été dressée dans l'assemblée précédente. Elle portoit, selon les bulles des papes Innocent et Alexandre, que les cinq propositions extraites du livre de Jansénius étoient condamnées comme hérétiques, au sens que cet auteur les avoit enseignées; que ceux qui ne se soumettroient point aux ordres rendus pour s'assurer de l'obéissance universelle aux décrets de la foi, et distinguer par une marque sensible, suivant l'usage de l'Eglise, les orthodoxes d'avec les gens suspects d'opinions hérétiques, seroient tenus pour hérétiques dès là même, poursuivis juridiquement, et punis des châtiments décernés par les constitutions pontificales. Pour ceux qui avoient écrit contre les bulles, outre la signature du formulaire, ils étoient obligés de faire une rétractation formelle et par écrit, de ce qu'enseignoient leurs ouvrages. La Sorbonne adhéra unanimement à cette résolution, déclara que la signature du formulaire étoit le moyen le plus convenable pour empêcher le progrès des nouvelles erreurs, et ordonna qu'il seroit souscrit, tant par les docteurs que par les bacheliers et les candidats. La résolution du clergé fut encore soutenue, pour l'exécution, par un arrêt

condamon de ces ntreprise Eglise, et es sacrés u Missel ia la supanmoins

toutes les r la juriintervint es clauses

es jansé-

e titre de mun dans s passages tieuses et ts mêmes, opinions re arbitre. lques pasde Théonanifeste-332, afin

nsi inculdes einq t qu'elles outenoit.

le de son

quelques s les vues re que les

iles ne se les livres ivées que s, que se

rop s'em-

<sup>3</sup> Mémoires du Clergé, au 1660 et 1661.

du conseil, à quoi le roi lui-même joignit une lettre pour tous

les prélats du royaume.

Les vicaires généraux de Paris ne jugeant point à propos de se roidir ouvertement contre l'autorité du monarque, publiérent une ordonnance qui obligeoit à signer le formulaire. Mais quoiqu'il fût déclaré en termes exprès dans le formulaire, que l'on condamnoit les cinq propositions dans le sens de Jansénius, auquel Innocent X et Alexandre VII les avoit condamnées: l'ordonnance alléguoit au contraire, que du temps d'Innocent X il ne s'agissoit à Rome que de savoir si ces propositions étoient vraies et catholiques, ou si elles étoient hérétiques ou fausses : d'où elle exigeoit simplement, quant au fait de Jansénius, qu'on demeurât dans le respect entier et sincère qui étoit dû aux constitutions, et dont la signature du formulaire, de la part de ceux qui la feroient, seroit un témoignage, une promesse, une assurance inviolable et publique, aussi-bien que de leur croyance pour la décision de foi. Malgré cet entortillage de style, et ces grands mots de respect sincère, d'assurance publique, de promesse inviolable, il n'étoit pas difficile de reconnoître la séparation du droit pour lequel on exigeoit la croyance, d'avec le fait pour lequel on ne demandoit que le respect, ou le silence respectueux, qui faisoit le talisman du parti.

Le clergé porta ses plaintes au roi : le mandement sut examiné par les prélats qui se trouvoient en cour, déclaré nul de plein droit, comme attentatoire aux constitutions apostoliques, et sa majesté en ordonna la révocation. Les curés de Paris au contraire, après l'avoir signée avec leurs ecclésiastiques, si rent une déclaration par-devant notaire, pour attester que, si les évêques avoient été scandalisés de l'ordonnance, eux et leurs prêtres en avoient été fort édisses. Le pape, informé de ce nouveau scandale, adressa aux grands vicaires un bres conçu dans les termes d'une indignation aussi vive qu'elle étoit juste. Il leur reprochoit d'avoir avancé une fausseté maniseste, d'user de mauvaise soi, d'attenter par des détours artiscieux aux décisions de l'Eglise, en publiant qu'Innocent X n'avoit pas sait examiner les propositions dans le sens de Jansénius. Conduite fausse, ajoutoit-il, qui vous sait reconnostre en toute rencontre

de qu su sie l'a

les
pu
Ro
sou
ma
yet
ren
pre
de
ent
me
ord

mu

elle men déci gran poin le ju se tra Con mên qu'il partitract avan saint et si

tout

ir tous

pos de publièe. Mais re, que sénius,

senius,
nnées;
l'Innoositions
ques ou
le Janère qui

nulaire, ge, une ien que ntortil-

d'assudifficile igeoit la

que le man du

fut exanul de pliques, Paris au , firent , si les et leurs e nouu dans

uste. Il d'user ux dépas fait nduite

contre

pour des semeurs de zizanie dans le champ du Seigneur, pour des perturbateurs de l'Eglise catholique, pour auteurs, autant qu'il est en vous, d'un schisme désastreux. Il les menaçoit ensuite de leur faire sentir toute l'indignation et la rigueur du siége de Pierre, tout le poids de cette pierre, dont la tête qui l'attire sur elle est inévitablement écraséc.

Sur cette injonction terrible, qui fut encore appuyée du roi, les grands vicaires publièrent un nouveau mandement, scrupuleusement conforme au protocole qui leur fut envoyé de Rome. Comme l'amour-propre cherche toujours quelque ressource, ils y alléguoient qu'on avoit entendu leur premier mandement contre leur intention, qui toutefois sautoit aux yeux de tout le monde : elle n'échappa qu'à ceux qui voulurent bien être dupes. Du reste, ils reconnoissoient que les cinq propositions avoient été examinées et condamnées dans le sens de Jansénius, ainsi qu'Alexandre VII venoit de le leur faire entendre par son bref. Ils révoquoient leur premier mandement, comme ce pape les obligeoit encore à le faire, et ils ordonnoient de se soumettre de cœur et d'esprit aux constitutions pontificales, en signant purement et simplement le formulaire du clergé.

Ce fut à cette occasion, tant la rigueur est salutaire quand elle est ménagée avec sagesse; ce fut après ce second mandement que l'abbé de Bourzeis se déclara hautement pour les décisions de l'Eglise. Plein de franchise et de probité, avec un grand fond de religion et une piété sans apprêt, il n'écouta point ceux de ses amis, ou de ses prôneurs, qui, pour éluder le jugement du saint Siége, nioient que les cinq propositions se trouvassent dans Jansénius, même en termes équivalents. Convaincu du contraire, pour l'avoir reconnu et soutenu luimême avant la publication de la bulle, dans un ouvrage latin qu'il avoit publié avec l'applaudissement des principaux du parti; il eut horreur de leur mauvaise soi, et crut devoir rétracter d'une manière éclatante tout ce qu'il avoit jamais avancé de contraire ou de peu conforme aux décisions du saint Siége. Sans donc se borner à souscrire la bulle purement et simplement, il protesta qu'il voudroit effacer de son sang tout ce qu'il avoit écrit en faveur des nouvelles opigions; qu'il

avoit et auroit toute sa vie une inviolable soumission pour les décrets du saint Père, comme du maître commun des chrétiens en la foi, du successeur du prince des apôtres, et du vicaire de Jésus-Christ en terre : ce sont ses propres termes.

Après cette abjuration, l'abbé de Bourzeis, si vanté auparavant par tous les panégyristes des fauteurs de la nouveauté, no fut plus traduit qu'en lâche complaisant du cardinal Mazarin. Mais que ces calomniateurs attitrés rougissent ici, sinon de la malignité dont ils se font une vertu, au moins de leur maladresse, et des bévues de leur ignorance. Le cardinal Mazarin étoit mort au mois de Mars de l'an 1661, et l'abbé de Bourzeis ne fit sa rétractation qu'au mois de novembre de la même année, c'est-à-dire, buit mois après la mort du cardinal ministre. L'abbé, selon ses gauches détracteurs, fit donc pour le cardinal mort, ce qu'il n'avoit jamais voulu faire pour le ministre vivant. Ainsi avoit-il déjà fait prêcher le docteur Isaac Habert contre le jansénisme, dans la vue de complaire au cardinal de Richelieu, deux mois après la mort de ce ministre. Telle est la valeur, soit des blames, soit des éloges fabriqués dans les sectes.

La conversion, ou pour mieux dire, la variation de l'archevêque de Sens, Louis de Gondrin, qui signa aussi le formulaire, choqua peu le parti, et n'étonna personne. Ge caméléon prenoit la couleur de tous les objets intéressants qui l'environnoient, et la quittoit aussitôt qu'ils cessoient de l'intéresser. A la publication de la bulle d'Innocent X, il avoit avancé dans une lettre pastorale, que les cinq propositions avoient été fabriquées malicieusement par les ennemis de la grâce du Sauveur, et que le pape les avoit condamnées sans aucun rapport à Jansénius. L'année suivante, il se rangea, s'y croyant, disoitil, véritablement obligé en conscience, du côté des prélats qui prononcèrent que les cinq propositions avoient été déclarées hérétiques dans le sens de Jansénius. Onze jours après, il protesta qu'en adhérant pour le bien de la paix au plus grand nombre des évêques, il n'avoit prétendu préjudicier en rien à la doctrine de saint Augustin, c'est-à-dire dans son langage tres-

<sup>1</sup> Mist. du jans, sous l'année 1661.

(An 1661.)

auparaeauté, no
fazarin
non de la
eur malMazarin
Bourzeis
la même
dinal minc pour le
our le miteur Isaac
ire au carministre.
fabriqués

le l'archele formucaméléon l'environéresser. A ancé dans ent été fae du Sauun rapport nt, disoitprélats qui clarées héil protesta nd nombre h à la docgage tres-

connu, à celle de Jansénius, et il pritacte de sa protestation. Des le lendemain, pressé par toute autre chose que sa conscience. et craignant fort de voir procéder canoniquement contre lui. il déclara qu'il se soumettoit avec une sincérité parfaite à la bulle, et qu'il lui feroit rendre une obéissance entière dans son diocèse. En 1656, il soutint au savant archevêque de Toulouse. Pierre de Marca, que ni lui, ni aucun autre ne lui montreroit dans Jansénius la doctrine condamnée des cinq propositions : il parut tenir encore à ce sentiment dans l'assemblée de 1657. par la résistance qu'il fit à la résolution du clergé concernant le formulaire, et en 1661 ensin il ne laissa pas de signer ce sormulaire; puis il donna un mandement qui déclaroit, sans nulle ambiguité, que les cinq propositions étoient condamnées hérétiques dans le sens de Jansénius, et que ce sens n'étoit pas celui de saint Augustin. Mais on avoit si mauvaise opinion de la sincérité de ce prélat, que peu de personnes se persuadèrent qu'il eût autre chose en vue que de se réhabiliter auprès de la cour de Rome et de celle de France. C'est dans ce goût que le nonce en écrivit au pape. En effet, le pape commençoit à procéder contre cet archevêque; et le traitant déjà comme exclus de sa communion, il lui avoit refusé le jubilé, dont il envoyoit la bulle aux autres évêques.

Quelques-uns de ses confrères et de ses amis, qui n'avoient pas les mêmes raisons d'intérêt, n'eurent pas la même déférence. On fut surpris de voir à leur tête l'évêque d'Alet, le même qui avoit paru si contraire à leur résolution, dans la réponse qu'il avoit donnée au fameux cas de conscience du docteur Arnaud. Pour l'évêque de Pamiers, on fut moins étonné de sa défection; quoiqu'autrefois, n'étant que l'abbé Caulet, il ent déposé, tant contre les mauvais sentiments en matière de foi, que contre l'orgueil et les mensonges du patron françois des erreurs belgiques. Mais admirateur de M. d'Alet, dit le ministre Jurieu tout en le comblant d'éloges, il ne faisoit plus rien que par ses ordres, et suivoit en tout ses maximes! Aussi, de calomniateur non moins dénigré jusque-là par les jansénistes que le père Vincent de Paul, il fut tout à coup métamorphosé

Polit. du Clerge, entretien a.

par eux en saint à canoniser: tant il est vrai que dans les partis on ne doit jamais désespérer de sa réputation. Il semble toutefois qu'avant cette apothéose, on auroit bien dû tirer une rétractation authentique de ce qu'il avoit attesté juridiquement
contre le père et le patron du jansénisme en France. Car enfin,
a'il a dit vrai, quel saint est-ce que ce patron? et s'il a dit faux,
sans réparer ensuite la calomnie, quel saint est-il lui-même? il
faut de toute nécessité, comme on l'a dit avant nous i, en dénicher l'un ou l'autre. Mais toutes les contradictions, aussi-bien
que les variations, s'arrangent à merveille dans les sectes: ce
aont leurs éléments naturels.

Les partisans du silence respectueux n'en continuoient pas moins à étourdir de leurs clameurs la cour, la ville et tout le royaume. Ilsse plaignoient principalement de ce que les évêques avoient procédé à Paris, comme s'ils eussent été assemblés en concile national, et ils crioient que leur députation ne concernant que les affaires temporelles, ils n'avoient eu aucun droit de statuer par rapport à la foi, ni à la discipline. Allégation fausse autant que méchante, puisque cos assemblées, depuis leur établissement, comme il est visible par la collection de leurs actes, sont en possession de faire des réglements qui concernent la foi et les mœurs. Cette chicane fit néanmoins surseoir plus de deux ans, dans la plupart des diocèses, à la signature du formulaire. On se flattoit de ramener les réfractaires par la douceur, et par la voie des conférences. Il en arriva ce qu'ont produit de tout temps ces sortes de compositions avec les sectaires.

Les religieuses de Port-Royal signèrent d'abord, et sans la moindre difficulté le formulaire proposé à la façon des vicaires généraux de Paris, dans leur premier mandement. Elles ne se plaignirent point qu'on les traitât en théologiennes; et dans le fond, quant aux matières de la grâce, elles méritoient bien autant ce titre que les jeunes candidats de l'université, de qui l'on prenoit également la signature, comme un témoignage que tout fidèle doit rendre à sa foi, quand l'Eglise croit devoir s'en assurer. Ce fut tout autre chose, quand on exigea d'elles, sans plus de rapport au mandement, une signature pure et simple.

<sup>1</sup> Mem. ehron. tom. 2, p. 418.

partis
touteine réiement
renfin,
it faux,
ême? il
en dénissi-bien
etes : ce

ient pas t tout le évêques nblés en concerun droit légation , depuis ction de qui consurseoir ignature res par la ont proectaires. et sans la vicaires lles ne se et dans le bien au-, de qui nage que voir s'en lles, sans t simple. On vit aussitôt paroître l'épître, ou la complainte d'un solitaire, sur la persécution qu'on intentoit à de bonnes religieuscs, à des filles simples et sans étude, que leur sexe et leur état rendoient incapables même d'entendre ce qu'on leur vouloit faire signer. Mais la cour fut si peu touchée de leurs doléances, que le sieur Singlin, leur directeur et leur conseil, formé par l'abbé de Saint-Cyran, n'eut que le moment de s'évader; sans quoi il étoit confiné dans une solitude moins de son goût apparemment que celle de Port-Royal. En vain le sieur Arnaud d'Andilly écrivit-il au roi pour l'assurer de la foi de ces religieuses. La mère Agnès Arnaud, leur abbesse, le fit aussi vainement, au nom de ses filles; ce qui les détermina, sur l'avis du docteur Antoine Arnaud, à signer qu'elles condamnoient en toute sincérité les erreurs en question, sans distinguer expressément le fait d'avec le droit. Mais ensuite quelques-unes d'entre elles, malgré tout l'ascendant de ce docteur sur leur esprit, se mirent en tête que par cette réticence elles avoient flétri la mémoire de Jansénius; d'où elles ressentirent un tel accablement de douleur, si l'on s'en rapporte au judicieux auteur de l'histoire du jansénisme, que la mère Euphémie, sœur de Pascal, cn mourut, et que la mère prieure en sut malade à l'extrémité.

Ce fut bien pis quand les orthodoxes ayant trouvé qu'elles n'avoient pas encore rempli ce qu'elles devoient à l'Eglise, l'un des grands vicaires leur signifia qu'elles eussent à condamner expressément les cinq propositions, au sens qu'elles avoient dans la doctrine du livre de Jansénius. L'embarras fut cruel; mais il ne dura point. La démission que le cardinal de Retz sit alors de l'archevêché de Paris, la mort précipitée de M. de Marca qui le remplaça, et la promotion de M. de Pérésixe, leur donnèrent au moins quelque temps de répit.

Cette première scène occasiona cependant une espèce de schisme dans le parti même. On y étoit bien d'accord pour ne pas signer la condamnation du livre de Jansénius; mais on étoit partagé quant à la façon de signer le formulaire, sans flétre an livre si cher à tous les adeptes. La chose, à vrai dire, avoit ses difficultés, puisque le formulaire portoit expressément, et que

Hist. du jans. sous l'année 1661.

L'on condamnoit de cœur aussi-bien que de bouche la doctrine 10 Jansénius contenue dans son livre, et que cette doctrine n'étoit pas celle de saint Augustin. Il y eut à ce sujet trois opinions principales. La première est exposée en ces termes, dans un ouvrage publié pour lors par ceux qui la tenoient i. Quelques théologiens célèbres, qui pendant plus de cinq ans ont souvent témoigné que ceux qui étoient persuadés que les eines propositions n'étoient pas dans Jansénius, ne pouvoient pas en conscience signer le formulaire, sont à présent d'avis qu'on ne doit pas faire difficulté de le signer sans explication ni restriction quelconque, quoiqu'on ne crois point intérieurement que Jansénius ait enseigné les hérésies qui lui sont attribuées par ce formulaire. Le fondement de ce nouvel avis, continue l'auteur, est que, quoique dans le formulaire le fait soit mêlé avec le drea, la signature ne tombe néanmoins que sur le droit, pour ce qui est de la croyance intérieure, et n'emporte à l'égard du fait, qu'un témoignage de respect et de déférence. On peut reconnoître, dans cette décision, la morale du casuiste qui avoit engagé les religieuses de Port-Royal à signer en premier lieu, sans distinguer expressément le fait d'avec le droit. Avec des docteurs si accommodants, comment pouvoient-elles mourir de chagrin?

La seconde opinion, diamétralement opposée à la première, est qu'à moins d'être persuadé que les cinq propositions sont dans Jansénius, on ne peut signer simplement, et sans quelque explication ou restriction verbale; qu'autrement la signature renfermeroit une restriction mentale, criminelle surtout dans les professions de foi, et de plus un parjure, avec une calomnie contre un saint évêque. Croiroit-on, si les monuments authentiques et les moins suspects n'en faisoient foi, qu'il se fût jamais rencontré une pareille diversité d'opinions entre des rigoristes, qui tous indistinctement crioient en meute contre les réticences et les restrictions mentales? que les plus sévères même d'entre eux n'enssent trouvé, ni mensenge, ni ombre de péché à signer et à jucer, sans explication ni restriction en resse, dans une confession de foi, que l'on croit une choses on ne croit pas

De la signat, du form. p. 1,

en effet? Est-ce là, contre le mensonge en particulier, la doctrine de saint Augustin? Voilà néanmoins la doctrine pratique

des augustiniens à la mode.

ctrine

ctrine

s opi-

, dans

Quel-

as one

s cinq

pas en

qu'on

ni res-

ement

buées

atinue

t mêlé

sur le

porte à

rence.

asuiste en pre-

droit.

nt-elles

emière, ns sont

uelque

mature

ut dans

lomnie

uthen-

jamais oristes,

icences

d'entre

signer

ns une

roit pas

Pascal, à l'occasion de la signature de Port-Royal, produisit une troisième opinion, assez difficile à dépouiller, malgré toute la justesse de l'esprit géométrique de l'auteur. Il avoit dit en mille manières dans ses Provinciales, qu'Innocent X n'avoit porté aucune atteinte à la doctrine de la grâce essicace par ellemême; que les cinq propositions étoient légitimement condamnées, mais qu'elles n'étoient point de Jansénius, et avoient été sabriquées à plaisir par les molinistes; c'est-à-dire qu'il se retranchoit alors, avec le reste du parti, dans la distinction heureusement imaginée du fait et du droit. Ce n'étoit plus cela, au temps que signèrent les religieuses. Persuadé pour lors que les cinq propositions ne renfermoient point d'autre doctrine que celle de Jansénius, qu'il supposoit être celle de saint Augustin, et de l'Eglise catholique touchant la grâce efficace; il soutint que les papes avoient erré, non plus sur le fait, mais sur le droit : d'où il concluoit qu'on ne pouvoit en conscience signer le formulaire, sans excepter d'une manière expresse le sens de Jansénius; et qu'en le signant autrement, on avoit péché contre les lois, non-seulement de la sincérité chrétienne, mais de la justice rigoureuse, en flétrissant indignement la mémoire du saint évêque d'Y pres. Sur quoi il s'exprima de vive voix et par écrit, avec une force qui cause les morts et les maladies dont nous avons parlé.

Il est indubitable, disoit-il , qu'en déclarant simplement qu'on reçoit la foi, sans dire qu'on ne reçoit point la condamnation de la doctrine de Jansénius, on ne marque point par-là qu'on ne reçoit point cette condamnation: mais on marque plutôt qu'on la reçoit; puisque l'intention publique du pape et des évêques est de faire rejeter le sens de Jansénius, sous ce nom d'ance chose de foi; tout le monde le disant publiquement, personne n'osant dire publiquement le contraire, et quelques-uns le disant seulement en secret; ce qui n'est rien en matière

Pascal, lettr. du 15 juill. 1666, rapportée dans la Refutation du P. Annal, et dans la defense des religieuses de Port-Royal.

440 (AN 1661.) ILISTOIRE. de foi, où la lumière, au dire de Jésus-Christ, doit être mise en évidence devant les hommes, et non pas sous le boisseau. Ainsi est-il hors de doute que cette profession est au moins ambiguë, et par conséquent méchante, puisque toute ambiguité est horrible en matière de foi.

Le principe d'où partoit Pascal, alongera un peu cette citation: mais il est à présumer qu'on nous pardonnera volontiers cette longueur. Il est curieux de voir ce que cet homme célèbre pensoit foncièrement de la distinction, si capitale en apparence. du fait et du droit. Ce qu'il en dit en cette rencontre, peut redresser les idées même de plusieurs catholiques. Le fondement de la signature, disoit-il, c'est-à-dire, ce qui a rassuré les religiouses de Port-Royal en signant le formulaire, a été la distinction qu'on a faite du droit d'avec le fait, lorsqu'on a promis la croyance pour l'un, et le respect pour l'autre. Or la dispute est de savoir s'il y a en cela un fait et un droit, ou s'il n'y a qu'un droit; c'est-à-dire, si le fait qui y est, ne fait autre chose que déterminer et marquer un droit. Le pape et les évêques, poursuit-i!, sont tous d'un côté, et prétendent que c'est un point de foi et de droit, de dire que les cinq propositions sont hérétiques au sens de Jansénius. Alexandre VII déclare dans sa constitution, que pour être dans la vraie foi, il faut dire que les eing propositions sont hérétiques au sens de Jansénius; en sorte que ces mots, au sens de Jansénius, ne font qu'exprimer le sens hérétique des cinq propositions; et qu'ainsi c'est un fait qui emporte un droit lui-même, et qui fait la partie essentielle de la profession de foi : comme qui diroit, le sens de Calvin sur l'eucharistie est hérétique, ou le sens de Nestorius sur l'incarnation; ce qui est assurément un point de foi. Les autres, c'est-à-dire, ceux qui contredisent en cela le pape et les évêques, sont en petit nombre, saisant à toute heure de petits écrits volants, où ils disent que ce fait, de sa nature, est séparé du droit, et qu'il n'en fait qu'une partie.

Pascal par-là tiroit trop ouvertement sur le coryphée du jansénisme, pour que cet aigre docteur supportât paisiblement une attaque si chaude. Il riposta, sans observer plus de ménagement que son agresseur. C'est une chose assez étrange, dit-il dans une dissertation qui a pour titre: De l'intelligence de ces nise en 1. Ainsi 1biguë, est hor-

te citalontiers célèbre arence, e, peut fondesuré les é la dispromis dispute 'il n'y a re chose vêques, c'est un ons sont e dans sa dire que nius ; en exprimer st un fait sentielle e Calvin sur l'ins autres, Évêques, crits volu droit,

e du janiblement le ménage, dit-il ce de ces mots, sens de Jansénius, c'est une chose étrange, de voir ceux qui veulent faire croire à toute force que la bulle du pape condamne la foi catholique, fassent tous leurs efforts pour exagéret l'injure qu'on fait au pape en doutant s'il a bien entendu Jansénius. Le secret qu'ils ont pour ne pas faire au pape l'injure qui consiste à dire qu'il n'a pas bien entendu un livre, est de dire nettement qu'il a condamné la foi catholique. Ainsi récriminoit Arnaud; et cette manière de représailles étoit juste, sans toutefois rien ôter à la justice de l'attaque. Il est bien étrange en effet, que Pascal supposant bien ou mal, peu importe ici, que la doctrine de la grâce enscignée par saint Augustin, ainsi que par Jansénius, étoit condamnée par le saint Siége, et que cette condamnation étoit reçue par toute l'Eglise, hors un petit nombre de personnes inconnucs, comme il s'en exprime encore; il ait pu croire néanmoins que c'étoit une vérité catholique, sur quoi l'on étoit obligé en conscience de s'expliquer, lorsqu'on faisoit une profession de foi. Les plus déterminés jansénistes n'alloient pas jusque-là, voyant trop que c'eût été combattre de front l'autorité, non pas simplement du pape, mais de l'Eglise universelle.

Que vouloit-il enfin que fissent les vierges ingénues de Port-Royal? Voici, dans le plus profond raisonneur, le combie de la déraison. Il vouloit que ces belles âmes, en signant le formulaire, déclarassent positivement qu'elles ne condamnoient point le sens de Jansénius, tandis que ce formulaire en prononçoit la condamnation en termes formels. Il vouloit par conséquent qu'on protestât d'une manière expresse, que l'on tenoit comme une doctrine de foi la doctrine même qu'on abjuroit. Voici en substance le serment qu'il vouloit qu'on fit: Je me soumets sincèrement à la constitution qui condamne la doctrine de Jansénius; mais je déclare que cette doctrine est ormodoxe, et que je ne la condamne pas. Tels sont les écarts pitoyables où donnent les génies même de premier ordre, quand leur habileté profane veut s'ingérer dans les choses de religion, et surtout quand la confiance en leurs propres lumières leur fait dé-

daigner la voix de l'Eglise.

Casual suivit sa pointe avec tant de roideur, il s'échaussa si fort contre ceux qui le contredisoient qu'il leur reprocha d'avoir honteusement varié dans la doctrine, pour s'accommodes au temps; comme aussi de donner faussement leur doctrine pour celle des thomistes. Il rompit ouvertement avec les principaux d'entre eux, et ne les vit plus: Mais pouvoit-il se dissimuler qu'il varsont lei-même? Il avoit si hautement soutenu dans ses lettres, qu'il falloit distinguer le fait d'avec le droit, que le sens condamné par les papes n'étoit pas celui de Jansénius, et que les assertions contraires du clergé de France, de la faculté de Paris, des jésuites qu'il avoit si outrageusement tympanisés à ce sujet, étoient autant de calomnies. Après cela, il s'étoit persuadé que les papes avoient condamné véritablement la doctrine de Jansénius, et en même temps celle de saint Augustin. Ne devoit-il donc pas conclure qu'il étoit obligé en conscience, puisqu'il se piquoit d'en avoir, de se rétracter publiquement, pour rétablir la réputation de ceux qu'il avoit traités faussement de calomniateurs, ou du moins pour désabuser ceux qu'il avoit engagés dans sa première opinion. qu'enfin il reconnoissoit contraire à la foi? Mais la rétractation n'est pas moins étrangère aux novateurs, que les variations leur sont familières. Content de discourir avec ses agais en faveur de son nouveau système, jamais Pascal ne s'est mis en devoir de désabuser le public, pas même au moment de sa mort, qui suivit d'assez près cette guerre domestique. Ce ne fut que par hasard, et après son trépas, qu'on eut connoissance de ce démêlé, tant par ses manuscrits, que par certaines inculpations qui réduisirent les jansénistes à publier eux-mêmes ce que nous venons d'en rapporter.

On sut par la même voie qu'ils le qualificient d'homme imaginatif, et mal instruit des matières qu'il traitoit; qui bâtissoit des systèmes sur des fondements incertains, qui, sans chercher les preuves de ce qu'il avançoit, s'en tenoit aux mémoires que lui fournissoient quelques amis: d'où il est arrivé, poursuit-on, qu'il est trubé dans un grand nombre de méprises; qu'il y a dans ser rits des histoires absolument fabuleuses, et des dialogues où l'on fait dire aux personnages des choses dont il ne fut jamais parlé. Sur cet aveu de vrais jansé-

ď

si

cl

Lett, d'un eccles, à un ue ses amis,

DE L'EGLISE. nistes, que penser des Lettres Provinciales, sinon que les agré-

ments et l'esprit en firent toute la fortune?

Les querelles de toute espèce ne servant qu'à retarder la signature du formulaire, le conseil rendit un arrêt, en date du premier jour de mai 1662, à l'effet d'autoriser les évêques à le faire souscrire, sans exception ni explication. C'étoit le second acte d'autorité absolue, et il n'avança guère plus les affaires que le premier. Alors on offrit la voie des conférences, qui fut acceptée, tout illusoire qu'elle auroit bien dû paroître. L'évêque de Comminges, Gilbert de Choiseul, et le père Ferrier, jésuite, professeur de théologie à Toulouse, et depuis confesseur du roi, raisonnant ensemble sur les moyens de finir les contestations qui troubloient l'Eglise, convinrent d'examiner à fond, et en commun avec les désenseurs de Jansénius. quel étoit le sens du livre de ce prélat; et qu'après en être tombé d'accord de bonne foi, si l'on doutoit encore que ce fût le sens condamné par les bulles, on s'adresseroit au pape, et l'on s'en tiendroit à sa décision. Le roi, qui ne demandoit pas mieux que d'éteindre les troubles sa la bruit, agréa ce projet, et manda ceux qui l'avoient conçu. Port-Royal, de son côté, nomma pour sa désense les docteurs la Lane et Girard. On s'assembla, on raisonna beaucoup, on disputa vivement, et l'on ne convint de rien. Sur quoi les évêques de Laon et de Rhodez, avec celui de Comminges, proposèrent aux députés de Port-Royal de signer cinq articles opposés aux cinq propositions, avec une déclaration, portant qu'ils se soumettoient sincèrement à la condamnation que le pape Alexandre avoit faite en termes exprès des cinq propositions dans le sens de l'auteur. Les cinq articles ne souffrirent point de difficulté; mais il en fut autrement pour la soumission sincère à la décision d'Alexandre VII, au moins depuis qu'on y eut ajouté ce mot sincère, qu'on y avoit d'abord omis par mégarde. Il ne laissoit pas le subterfuge du silence respectueux, et il fut la pierre d'achoppement qui fit tout manquer. Ni les députés, ni la plupart de leurs commettants ne voulurent plus entendre à la déclaration, et l'on rompit les conférences.

L'évêque de Comminges qui vouloit à toute force pacifier les choses, imagina un autre expédient. Ce fut d'écrire au pape

noder ctrine prinse disoutenu droit, Janséice, de sement ès cela, itablele saint

oligé en

ter pu-

l avoit

ur dés-

pinion, ctation riations s en famis en at de sa . Cu ne

onneis-

ertaines -mêmes homme qui båui, sans aux mé-

t arrivé, de mént fabuages des is jansé444 une lettre fort soumise, par laquelle on rejetteroit les cinq propositions, en ajoutant que si le saint Père souhaitoit quelque chose de plus, on étoit prêt à le faire. L'offre fut encore acceptée : le prélat écrivit au pape, et joignit à sa lettre cinq articles dressés par les commissaires de Port-Royal, en explication de leur doctrine concernant les cinq propositions (1663). L'historien du jansénisme : avance que le père Ferrier n'avoit pas voulu envoyer ces articles à Rome, parce qu'il ne doutoit point qu'ils n'y fussent approuvés; et que ne contenant que la doctrine des thomistes, c'eût été la condamnation de celle des molinistes. Mais ignoroit-il que les sentiments de ces deux écoles sont également enseignés à Rome, sans que les uns y fassent condamner les autres? Mais devoit-il oublier, car un imposteur doit être au moins doué de mémoire, oublioit-il qu'il avoit déjà dit lui-même, que le père Ferrier approuvoit les cinq articles, pourvu qu'on y joignît la condamnation des cinq propositions dans le sens de l'auteur? Au pis aller, si le théologien jésuite ne doutoit pas que le pape ne fût satisfait des articles, il se trompa étrangement. Le pontife les fit examiner, en premier lieu par les théologiens qualificateurs du saint office, puis dans une congrégation extraordinaire de cardinaux. Tous jugèrent que ces articles étoient proposés d'une manière captieuse; que ce qu'on accordoit dans un endroit, on le révoquoit dans un autre ; qu'il paroissoit en un mot qu'on ne demandoit une réponse, qu'afin d'en tirer quelque avantage contre les constitutions. C'est pourquoi le pape, qui avant cela même prenoit peu de confiance dans l'évêque de Comminges, ne daigna point lui faire de réponse.

Mais il adressa un bref aux évêques de France en commun, louant beaucoup leur zèle à faire observer les constitutions apostoliques, et les exhortant à user des moyens les plus efficaces pour en procurer l'exécution, à implorer même, s'il étoit nécessaire, le pouvoir du roi, dont il combloit le zèle d'éloges. Assurément, ce n'étoit pas là une marche, ni un langage d'où l'on dût présumer que le pape approuvoit les cinq articles. L'auteur imaginatif de l'histoire, ou des fictions et des rapso-

Hist. du jans. an 1668.

es cinq quelque ore accinq arlication ). L'hisvoit pas oit point · la docelle des es deux es uns y c, car un ıblioit-il prouvoit ation des ler, si le t satisfait s fit exateurs du e de carsés d'une droit, on qu'on ne avantage

ommun, stitutions plus effi-, s'il étoit d'éloges. gage d'où articles. es rapso-

vant cela

nminges,

(An 1663.) dies du jansénisme, trouve néanmoins leur approbation dans la teneur même de ce bref, qui ne les touche en aucune manière. Toute sa fiction porte uniquement sur ce que le pontife, d'après la promesse authentique par où les jansénistes s'engageoient à se soumettre à la décision du saint Siége, jointe à d'autres lettres venues de France qui la disoient sincère, les supposoit dans son bref, en ces termes qui n'excluent pas même le doute, ut credimus, comme nous croyons, les supposoit disposés à faire ce qu'il leur prescriroit. C'est ainsi que les fourbes tournoient en leur faveur le monument même de leur fourberie. Mais elle se dévoila tout entière, à la publication du bref. A peine en sut-on le contenu à Paris, qu'on y vit paroître une lettre d'Arnaud, qui assuroit n'avoir eu aucune part à la négociation : on étoit cependant persuadé du contraire; et le petit tour de souplesse qui accompagna sa lettre, justifia cette persuasion. Elle étoit datée du premier d'août, et ne parut qu'après le 20, jour de l'arrivée du bref, dont il falloit savoir le contenu avant de se déclarer, asin de se régler sur les circonstances. L'historien qui rend un compte si exact des plus minces ouvrages du parti, ne dit pas un mot de cette lettre. C'est qu'il étoit trop naturel d'en conclure, que le désaveu, malgré son antidate, ne s'étoit fait que lorsqu'on avoit été réduit à la nécessité, ou d'obéir, ce qu'on ne vouloit pas, ou, ce qui n'étoit pas honorable, de mettre en évidence que la promesse d'obeir avoit été faite de manvaise foi.

Les docteurs la Lane et Girard, qui ne pouvoient se défendre d'avoir donné leur promesse, ne se firent pas plus de scrupule de la violer, que le docteur qui prétendoit n'avoir rien promis. Pressés de la part du roi de tenir leur parole expresse, en se soumettant au bref, tout ce que l'évêque de Comminges put tirer d'eux, ce fut un écrit où ils s'engageoient à condamner les cinq propositions en elles-mêmes, sans rien promettre autre chose, pour le fait, que le leurre accoutumé du silence respectueux. Le monarque fut indigné d'une conduite si fausse, et le prélat, honteux des chimériques espérances qu'il avoit données, fut obligé de se retirer dans son diocèse.

Telle sut l'issue de ces consérences, sameuses dans leur

temps. Les deux partis en publièrent des relations diamétralement opposées, où ils se traitoient réciproquement de fourbes et de calomniateurs. L'évêque de Comminges, médiateur unique dans cette affaire, savoit seul, et savoit très-bien pour ou contre qui étoit la vérité et le mensonge. Il garda néanmoins un silence opiniâtre : mais, pour les personnes tant soit pen pénétrantes, le silence dit presque tout en pareille rencontre. Les jansénistes, qui étoient incontestablement plus chers à ce prélat que le père Ferrier, lui demandoient le secret comme un service essentiel; tandis que ce père, ainsi que ses lettres en font foi, le conjuroit avec les plus vives instances de dire la vérité, qui lui étoit parfaitement connue. Quel étoit donc le motif, et du jésuite pour presser la révélation, et des jansénistes pour l'empêcher? Il paroît à découvert dans une lettre écrite par l'évêque d'Alet à celui de Comminges son ami. C'est, lui disoit-il, que le père Ferrier pourroit tirer avantage de cette déclaration, et qu'elle donneroit atteinte à la sincérité avec laquelle les personnes désintéressées ont cru jusqu'ici qu'agissoient les défenseurs de Jansénius. L'évêque de Comminges lui-même, s'il ne rompit pas le silence, en rendit au moins la raison. Dans un mémoire contenant les réflexions de ce prélat sur la relation des conférences qu'avoit dressée, et lui avoit communiquée le père Ferrier, il demanda le silence à ce père même, au moins sur quelques articles des plus essentiels, et il lui marqua ingénument, que s'il ne s'expliquoit pas lui-même, c'est qu'il avoit peur de se mettre sur les bras le docteur Arnaud, et de s'engager dans un combat qu'il vouloit éviter sur toute chose. Au reste, cette discussion n'est pas assez importante pour la pousser plus loin. En voilà plus qu'il n'en faut pour faire imputer la supercherie à ceux qu'elle favorisoit plutôt qu'à ceux qui en étoient lésés.

d

d

m

οι

de

de

l'h

me hé

qu

me l'E

élo

liv

Mais quelle put être la fin des jansénistes, en demandant avec tant d'instance une conférence contradictoire pour examiner le sens de Jansénius, puisqu'ils refusèrent d'entrer dans cet examen quand la conférence fut ouverte? Quelle fut la fin des protestants, qui demandèrent à cris sans cesse rédoublés un concile œcuménique, tant qu'ils imaginèrent que le pape n'en vouloit point, et qui trouvèrent mille raisons de n'y point

venir, des qu'ils le virent assemblé? La réponse à ces deux questions est la même.

Le roi rassembla les évêques qui se trouvoient à Paris, pour délibérer à l'occasion du dernier bref, touchant le moyen le plus sûr de soumettre des gens si opiniâtres. L'assemblée s'en tint à la signature du formulaire, et pria Sa Majesté d'employer sa puissance, selon le vœu du souverain pontife, pour que l'on procédat à la souscription, sous deux mois au plus tard. Les prélats ne manquèrent pas non plus d'écrire à Sa Sainteté, qu'ils avoient trouvé la déclaration finale des jansénistes, artificieuse, méchante, et cachant l'hérésie sous l'appareil d'une obéissance en paroles. Ces poursuites mirent à bout le flegme des novateurs. Ils publièrent contre les évêques et les docteurs catholiques, une foule de libelles si violents, qu'on ne peut les bien comparer qu'aux emportements de Luther, dans ses accès de frénésie contre les papes. Cette audace fut un motif de plus au monarque, pour presser, par l'expédition de ses lettres patentes, l'exécution du bref. Quelques mois après, il rendit encore une déclaration plus forte, et il alla luimême la faire enregistrer au parlement.

Dans l'intervalle, le conseil d'état condamna le journal de Saint-Amour à être brûlé par la main du bourreau, avec ordre d'en appréhender au corps l'auteur et l'imprimeur (1664). Cet ouvrage est un récit infidèle, et souvent menteur à outrance, de ce qui s'est passé à Rome et à Paris concernant le jansénisme, depuis l'an 1646 jusqu'en 1654. Il fut examiné par différents prélats et docteurs des plus distingués. Tous jugèrent que l'hérésie de Jansénius y étoit renouvelée et soutenue ouvertement; que les écrivains orthodoxes qui avoient combattu cette hérésie y étoient chargés d'injures, tandis qu'on y élevoit jusqu'aux nues ses auteurs et ses défenseurs; que les décrets apostoliques prononcés en cette matière, les souverains pontifes, les évêques, les docteurs, les religieux y étoient traités avec un mépris et une insolence effrénée; en un mot, que l'autorité de l'Eglise se trouvoit tellement offensée dans cet ouvrage, qu'il étoit digne de toute la rigueur ordonnée par les lois contre les

livres hérétiques.

La déclaration du roi donnée ensuite marque si bien la reli-

eur our ansoit enplus

tra-

e ses nces étoit

des une son van-

*à la*jusie de
endit

kions e, et nce à

t pas as le uloit

t pas qu'il e fa-

dant exadans la fin

p**s**pe point 448 (An 1664.) HISTOIRE

gion et la pénétration de son conseil, qu'elle mérite d'être au moins rapportée en substance. C'est un fil qui peut diriger bien des personnes. Elle débute par avertir, que les premières étincelles de l'ambition et de l'intérêt privé, couvertes du voile de la piété et du rigorisme, peuvent causer l'embrasement le plus funeste. Après quoi, Sa Majesté, pour les étouffer à leur naissance, et faire cesser les divisions qui agitent ses sujets. ordonne que le formulaire sera signé par tous les ecclésiastiques, séculiers et réguliers, que les bénéfices de ceux qui ne signeront pas dans le mois de la publication, seront impétrables, comme vacants de plein droit; que personne à l'avenir ne pourra, sans avoir signé, être pourvu d'aucun bénéfice quelconque, ni être admis aux degrés des universités, aux charges, principalités et régences qui en dépendent, non plus qu'à faire profession, ni à exercer aucune charge ni office dans les monastères.

Les motifs de la déclaration sont, entr'autres, que les sectateurs de la nouvelle doctrine ont tenté par une foule d'écrits, de persuader que les propositions proscrites n'étoient pas enseignées dans le livre de Jansénius; et quoique d'abord ils les aient défendues avec chaleur, qu'ils aient entrepris de les faire passer pour des vérités orthodoxes, pour les maximes les plus constantes de la doctrine de saint Augustin, qu'ils les ont néanmoins désavouées depuis, comme des propositions fabriquées à plaisir, comme une chimère supposée pour les combattre avec avantage; que par un procédé si contraire à la sincérité chrétienne, ils ont mis en plein jour l'esprit et le caractère des gens qui veulent se faire chefs de parti, de cabaleurs qu'un jaloux orgueil porte à se signaler en débitant des opinions nouvelles : que le concours des deux puissances n'a pu les réduire à rétracter de bonne foi des erreurs condamnées d'un consentement unanime par l'Eglise; que loin de déférer en effet à ses jugements, il est manifeste que les promesses qu'ils ont faites n'ont rien eu de sincère; qu'elles ont été violées d'une manière formelle, et par leurs discours, et par une foule d'écrits, où ils s'efforçoient de persuader que leur doctrine étoit, tantôt celle de saint Augustin, tantôt celle de saint Thomas; que sur les traces des hérésiarques précédents,

être au diriger emières lu voile ment le r à leur sujets, clésias-t qui ne t impé-l'avenir bénéfice des, aux non plus

fice dans

es sectad'écrits, t pas enrd ils les les faire s les plus les ont ns fabries comaire à la prit et le de cababitant des ances n'a condamin de déromesses ont été rs, et par que leur t celle de

cédents,

ils ont persisté à dogmatiser en secret, et qualifié de persécutions les justes procédures intentées afin de les réduire au devoir, s'il eût été possible; qu'une résistance aussi directe et aussi opiniâtre aux puissances légitimes, est une audace qu'on ne doit plus supporter, une rébellion manifeste qui, selon tous les principes, doit être punie au for extérieur, avec toute la sévérité que les lois canoniques et civiles prononcent contre les fauteurs de l'hérésie et les perturbateurs du repos public.

En conséquence de cette déclaration, M. de Péréfixe, installé nouvellement dans le siège de la capitale, donna le 7 juin de cette année 1664, son mandement pour la signature du formulaire. Trois ans auparavant, on avoit soutenu dans une thèse publique, au collège des jésuites à Paris, qu'on pouvoit croire de foi divine, que les cinq propositions tirées de Jansénius étoient hérétiques dans le sens de l'auteur. Sur quoi le dur Arnaud, secondé par tous les déclamateurs du parti, avoit crié à l'impiété et au renversement de la religion. Pour éviter ce reproche, le nouvel archevêque, dans son mandement, déclara que les constitutions des papes ne demandoient pas une soumission de foi divine par rapport au fait de Jansénius, mais seulement une foi humaine et ecclésiastique, qui oblige à soumettre son jugement avec sincérité à celui des supérieurs ecclésiastiques. Le clergé de France, dans l'assemblée de 1656, n'avoit pas cru devoir entrer dans ces sortes d'explications avec un parti qui ne cherchoit qu'à prendre ses adversaires dans leurs paroles, surtout s'ils en croyoient voir quelquesunes qui ne fussent pas d'un usage commun parmi les Pèrcs et les saints docteurs. Il avoit dès lors pressenti cette malignité, comme on le voit par la lettre qu'il écrivit en réponse au bref d'Alexandre VII. C'est pour détourner de leur tête, disoit-il, les coups de la foudre apostolique, que les partisans de la nouvelle doctrine s'efforcent de porter la dispute à une question de fait : mais le bref a coupé court à ces subtilités d'esprit. En renvoyant donc aux écoles ces disputes sur des syllables, et restreignant l'autorité de la décision à la question de droit, ces prélats déclarèrent simplement que sa doctrine qu'explique

11.

<sup>4</sup> Mem. du Clerge, an 1656.

Jansenius dans son livre, avoit été condamnée par la constitution.

Le mandement qui n'exigeoit qu'une foi ecclésiastique, n'évita point la censure du parti. Ils avoient crié à l'impiété, quand on leur avoit parlé de foi divine, quand on leur parla de foi humaine, 'ils crièrent à la sottise, et se glorisièrent, comme d'un triomphe, d'avoir amené là un des premiers évêques. Voici le raisonnement sur lequel ils sc fondoient : On ne sauroit dire que la croyance qu'on exige pour le fait de Jansénius, soit une foi, ni divine, ni humaine. Elle n'est pas divine, puisque ce fait n'est pas consigné dans le dépôt divin de la révélation. On ne peut pas soutenir qu'elle soit humaine; puisque par-là même elle seroit faillible : on ne peut donc point exiger de croyance ferme et sincère à l'égard de ce fait. A cet argument, qui a tout l'air de la sussisance et de la subtilité de profanes sophistes, on a répondu qu'il pouvoit s'appliquer au fait de saint Augustin, comme à celui de Jansénius; c'est-à-dire que si l'Eglise n'a pu connoître et condamner infailliblement la doctrine du livre de Jansénius, elle n'a. ni mieux connu, ni mieux approuvé celle des œuvres de saint Augustin sur la grâce. On a dit avec la même raison, que cet argument tendoit à renverser tout l'édifier de la foi chrétienne. puisqu'il peut s'appliquer aux faits de tous les hérétiques, anciens aussi-bien que modernes, à tout ce qu'on peut également appeler fait dans les Pères, dans les conciles généraux, dans les divines Ecritures. Car enfin il n'y a aucune révélation immédiate et particulière, que les écrits d'Arius, de Nestorius, de Pélage, de Luther, de Calvin, d'aucun hérésiarque en particulier renferment des hérésies, il n'y en a pas davantage, qu'aucun concile ait été vraiment œcuménique et légitime, ni que les livres saints que nous avons aujourd'hui soient conformes aux originaux. Dira-t-on pour cela que la foi chrétienne, dont ces monuments font la base, ne porte que sur des fondements humains; qu'elle n'a point la fermeté d'une foi divine, et qu'elle ne peut être appelée de ce nom?

Mais n'est-il pas de foi, et de foi divine, n'est-ce pas un article exprès de la révélation, que l'Eglise de Dieu est la colonne et le ferme appui de la vérité? que Jésus-Christ est à

le n'a,

saint ue cet ienne, es, anégaleéraux, lation orius, n par-

ntage, me, ni onforenne, s fonhe foi

as un est la

(An 1664.) jamais avec les apôtres, ou les premiers pasteurs, pour enseigner aux nations tout ce qu'il a prescrit ? que pour la sûreté du sacré dépôt, dont ils sont établis gardiens, il leur est ordonné, et donné par conséquent, de s'absteuir de nouveautés profanes dans leurs discours, d'enseigner une doctrine saine en des termes qui lui soient assortis, et de réprimer les vains discoureurs qui tiennent un autre langage? Voilà, sans suivre pied à pied ceux qui se rangent si visiblement parmi ces vaius discoureurs que reprend l'apôtre, et sans prendre une marche qui siéroit peu à la dignité de l'Eglise, sans opposer syllogisme à syllogisme, ni termes nouveaux à de nouvelles erreurs; voilà ce qui met en poudre toutes les nouveautés, et tous les sophismes des novateurs. L'Eglise est la sûre gardienne du dépôt de la foi, elle en propose les vérités sans aucun danger d'erreur, elle reprend avec la même infaillibilité ceux qui les combattent : ainsi, quand elle réprouve leurs documents pervers, leurs paroles ou leurs écrits, leurs assertions isolées ou leurs livres entiers, on doit se soumettre à ses décisions avec la même fermeté de foi qu'à la parole du Dieu qui lui a conféré son infaillibilité.

Qu'on appelle, si l'on veut, cette croyance une foi humaine, en tant que l'Eglise, avant d'approuver ou de réprouver un livre, use de secours humains pour en découvrir le sens propre ; toujours est-il constant qu'elle ne prononcera point, sans l'avoir découvert avec autant de certitude qu'elle en a de l'assistance de l'Esprit saint pour enseigner les nations. Qu'on la nomme encore soi ecclesiastique, comme n'étant, ni simplement humaine, ni purement divine, mais fondée d'une manière immédiate et spéciale sur l'infaillibilité de l'Eglise : on ne sauroit toutefois disconvenir qu'elle ne soit ultérieurement, et même foncièrement divine puisqu'elle a pour objet secondaire, si l'on peut s'exprimer ainsi, l'autorité de Dieu, qui garantit l'enseignement de l'Eglise en matière de foi. Après tout, il ne s'agit que des qualités de cette foi, et nullement des noms qu'on peut lui donner : discussion assez inutile en soi, mais que leur célébrité ne nous permettoit pas de passer tout-

<sup>1</sup> Tim. 3, 15. Matth. 28, 20. 1 Tim. 6. Tit. 1.

à-fait sous silence. Le point capital est que cette croyance, quelque nom qu'on lui donne, ait toute la sincérité et la fermeté que demandent la foi due à l'Eglise et la religion du serment.

Sitôt que M. de Péréfixe eut publié son mandement (1664), il se mit en devoir de le faire exécuter, d'abord à Port-Royal, regardé comme l'asile et la principale école du jansénisme. Les religieuses, bien endoctrinées par leurs maîtres et leurs directeurs, ne goûtèrent pas plus la foi humaine que la foi divine; et la condescendance qui avoit porté le prélat à user d'une expression nouvelle, ne fournit qu'un nouveau motif pour exiger qu'il se contentât du silence respectueux, à quoi l'on imagina même qu'elle étoit un acheminement. Il ne les laissa pas long-temps dans cette prévention. Cette première entrevue fut néanmoins très-pacifique, quoiqu'elles se fussent toutes montrées fort éloignées de faire ce qu'il souhaitoit. Comme il étoit naturellement doux, et que son zèle n'avoit rien de précipité, il leur donna un mois pour faire leurs réflexions, et chargea un docteur de Sorbonne, avec un père de l'Oratoire, de conférer de temps en temps avec elles, afin de les amener à l'obéissance.

Bientôt ils s'aperçurent que ces filles, avec toute leur affectation d'ignorance et de simplicité, en savoient presque autant que leurs pères et leurs maîtres, au moins pour ce qui étoit de pratique dans les circonstances. La mère Angélique de Saint-Paul et la mère Agnès, qui régissoient tour à tour les deux monastères, de la ville et des champs, étoient sœurs du célèbre Arnaud. Les sœurs Angélique de Saint-Jean, Marie Thérèse et Marie de Sainte-Claire, étoient filles du sieur Arnaud d'Andilly. Plusieurs autres puisoient de même à la source; et ces eanaux fidèles répandoient ensuite les flots de la grâce et de la doctrine dans tous les offices des deux maisons.

bi

on

pro

Presque toutes, en commun et en particulier, devant les préposés de l'archevêque, se montrèrent parfaitement instruites à mépriser, et les décisions du siége apostolique, parce que les papes Honorius et Libère, disoient-elles, étoient tom-

Relat. de M. Chamillard.

4), il oyal, . Les lirecvine; d'une pour i l'on laissa revue toutes nme il le préns, et atoire,

affecautant toit de Saints deux célèbre hérèse d'Anet ces et de la

iener à

ant les nt inparce t tom .

(An 1664.) bés dans l'hérésie; et l'acceptation des bulles de la part des évêques, parce que les scribes et les docteurs de la loi s'étoient joints au grand prêtre Caïphe pour crucifier Jésus-Christ; et l'exemple du reste des fidèles, parce qu'elles étoient du petit nombre qui appartient au fils de Dieu, et hors duquel il n'y a plus de foi dans le monde; et la privation des sacrements, parce que sainte Marie d'Egypte et la plupart des anachorètes avoient passé presque toute leur vie sans communier; parce qu'on participe à la table du Seigneur par la foi dont vit le juste; que c'est l'esprit qui vivifie, et que la chair ne sert de rien. C'étoit là spécialement ce qui caractérisoit parmi elles les âmes parfaites, que Dieu mettoit au-dessus des observances communes, et de la discipline moderne. Quelques-unes parvinrent en effet à un tel point de perfection, qu'elles passoient dix-huit mois de suite sans communier. Elles s'abstenoient sans peine de le faire à Pâques, et il leur sembloit pouvoir s'en priver de même le reste de leurs jours. C'est ce qu'on lit dans leurs propres lettres, si authentiques et si claires, que leurs plus siers apologistes n'ont pas eu le front d'en discon-

Sur le fond même de la nouvelle doctrine, elles étoient si pleinement instruites, que leur répugnance à signer le formulaire provenoit, comme elles n'ont pu s'en taire, de ce qu'elles sentoient parfaitement qu'en souscrivant à la condamnation du livre de Jansénius, elles condamneroient en même temps la doctrine propre des cinq propositions, qu'on leur faisoit regarder comme la doctrine approuvée par l'Eglise dans les œuvres de saint Augustin. Ainsi voit-on dans la vie de la mère Eugénie, que les plus obstinées à ne pas souscrire disoient à celles qui se laissoient persuader de le faire, qu'elles étoient bien simples de croire que Jésus-Christ fût mort pour Judas et pour Caïn, puisque ces réprouvés n'avoient pas eu plus de part à sa rédemption, que les diables pour lesquels il est hors de doute qu'il n'a jamais répandu son sang. C'est ainsi, comme on l'a vu, que Jansénius exprime la cinquième des fameuses propositions, à laquelle ses dénonciateurs, dans leur extrait,

<sup>1</sup> Augustinus Ypr. lib. 3, n. 166, col. 2.

n'ont fait d'autre changement que de la rendre en termes moins offensants pour les oreilles pieuses. Voilà quelle étoit l'ignorance et la simplicité de ces bonnes religieuses, pour qui l'on crioit contre les pasteurs, à la persécution et au ridicule. Voilà aussi quelle étoit la bonne foi des docteurs, qui, sous prétexte de ne pas donner atteinte à la réputation d'un évêque mort dans la communion de l'Eglise, se ménageulent la liberté de soutenir une doctrine proscrite, et les propositions mêmes que l'Eglise avoit condamnées dans le nouvel Augustin, tandis qu'ils les condamnoient de bouche.

Il n'est pas étounant qu'une opiniâtreté indomptable fût la suite de pareilles préventions, dans des filles qui n'écoutoient que leurs séducteurs. Il n'y en eut que trois ou quatre qui se rendirent aux exhortations des commissaires de l'archevêque. Toutes les lumières du grand Bossuet, qui ne jugea point au dessous de lui de les entreprendre ensuite, furent encore moins fructue es. Le mois de sursis accordé par l'archevêque étant enfin e iré, il leur fit une visite nouvelle ; il harangua la communaute, il exhorta chaque religieuse en particulier : tout fut pareiliement inutile; ce qui le détermina, malgré la modération qui lui étoit naturelle, à leur interdire l'usage des sacrements. Comme elles se plaignoient que la régularité de leur vie, à laquelle il avoit lui-même rendu témoignage, ne méritoit pas cette sévérité : « Oui, leur répliqua-t-il, vous êtes pures comme des anges; mais vous êtes orgueilleuses et opiniâtres comme des démons. »

Pour appliquer le dernier remède à un mal que l'indulgence ne pouvoit plus que rendre irrémédiable, la cour prit le parti de dissiper la communauté; et, conjointement avec l'ordinaire, elle y mit pour supérieure la mère Eugénie de Fontaine que l'archevêque y alla lui-même établir, avec cinq autres religieuses de la Visitation, afin de renouveler entièrement l'esprit de Port-Royal. On en tira, pour la même raison, l'abbesse et onze religieuses des plus obstinées, qu'on dispersa dans les monastères dont la foi étoit à l'épreuve. Quoique tout Paris rendît justice au mérite et à l'éminente vertu de la nouvelle supérieure, Nicole, dans ses Lettres imaginaires, et le père Gerberon dans son histoire du jansénisme, n'ont pas laissé de

lui trouver des crimes : mais leurs injures mêmes font leur ermes confusion. Ce qu'ils lui ont reproché de plus grave, ou pour e étoit mieux dire de plus misérable et de plus insensé, c'est que c'est ur qui une pélagienne, vendue aux Vincent de Paul, aux Ollier, aux licule. jésuites, à tous ceux qui ne connoissoient la grâce du Sauveur , sous que pour la persécuter. évêque

Les invectives et les apologies servant peu aux religieuses réfractaires, elles appelèrent de rout ce qui s'étoit fait, et présentèrent requête au parlement, tant contre leur archevêque que contre les filles de la Visitation qu'on avoit introduites à Port-Royal. Le fruit de cette conduite profane fut une sentence canonique, qui les déclara rebelles aux supérieurs ecclésiastiques, indignes de participer aux sacrements de l'Eglise, et privées de voix tant active que passive en chapitre. Cette peine tomboit sur les deux monastères, parce qu'on y étoit dans les mêmes dispositions. On prit enfin le parti d'envoyer toutes les rebelles dans le monastère des champs, et l'on ne retint à Port-Royal de la ville, que celles qui étoient enfin rentrées en ellesmêmes, au nombre de dix. Cependant l'archevêque recherchant en tous lieux ces brebis egarées, se transporta au monastère des champs, où pour lors elles se trouvoient au nombre de soixante-quinze. De toute cette multitude, il n'y en eut pas une seule qui ne se montrât déterminée à tout souffrir, plutôt que d'obéir à l'Eglise. Outre l'usage des sacrements, le prélat leur défendit l'office public et l'entrée du chœur, sans qu'elles en parussent plus ébranlées ( 1665).

La peine dura jusqu'à la paix furtive qu'on extorqua, au moyen du parjure, sous le pontife suivant, et qu'on appela de son nom la paix de Clément IX. Durant cet intervalle, cinq religieuses aimèrent mieux mourir excommuniées, que de donner aucun signe de repentir. On leur avoit appris qu'il est des excommunications plus salutaires que nuisibles; qui même peuvent conférer à l'excommunic un mérite comparable à celui du martyre. Telles sont les ma times de la cinquième des Lettres imaginaires, et tout à la fois les éléments bien reconnoissables des Réflexions morales, qui par la suite mirent le comble au scandale du calvinisme presque entièrement rém-

tégré.

e fût la utoient e qui se evêque. oint au e moins

liberté

mêmes

tandis

ue étant la comtout fut nodéraes sacre-

de leur ne méries pures biniâtres

ulgence t le parti dinaire, ine que res relil'esprit besse et lans les ut Paris ouvelle

le père

aissé de

Tandis que ces étranges filles de saint Bernard s'abandonnoient ainsi à l'esprit de schisme et de révolte contre toutes les puissances; d'autres enfants du même père, dans les déserts du Perche, ne s'occupoient qu'à retracer les grands exemples de pénitence, d'abjection, de renoncement absolu à la vic des sens, qu'à peine on croyoit encore des beaux jours de Cîteaux et de Clairvaux. L'homme de la droite du Seigneur pour l'opération de ce prodige, fut l'abbé de la Trappe, Armand-Jean Bouthillier de Rancé, sorti d'une famille employée dans le ministère, dont le crédit, joint aux qualités personnelles de l'abbé, lui donnoit lieu de prétendre à tout 1. Il s'engagea ccpendant dans l'état ecclésiastique, mais il n'en eut pas moins d'ambition d'abord, et ne fut pas à l'abri de bien d'autres égarements. Maître d'un patrimoine considérable à l'âge de vingtcinq ans, et pourvu d'une multitude de bénéfices, aussi avantagé de la nature que de la fortune, homme d'un génie élevé et facile, de la physionomie la plus heureuse, d'un caractère aimable et d'une conversation ravissante; les plaisirs le cherchoient, et il ne les fuyoit point : le monde l'aima, et il aima le monde. Ce n'est pas qu'il donnât dans les désordres grossiers : il avoit des principes de décence, et un grand soin de sa réputation, au moins pour ne pas nuire à son avancement. Mais il ne se refusoit rien en matière de passion même, de ce que le monde appelle honnête; et sous ce palliatif, jusqu'où ne pouvoit pas aller un cœur aussi tendre que l'étoit le sien? Il vivoit habituellement au milieu de tout ce qui pouvoit l'amollir. La somptuosité et la délicatesse régnoient dans sa table ; le luxe avoit une élégance recherchée, dans ses moubles, dans ses habits, dans ses équipages.

D'un autre côté, le ciel qui avoit ses vues sur cet homme extraordinaire, lui avoit donné un cœur dont la bonté surpassoit peut-être encore la beauté de son esprit. Il l'avoit aussi généreux que sensible, toujours prêt à braver les obstacles et les dangers mêmes, non-seulement pour obliger ses amis, mais pour secourir toutes sortes de malheureux. Quoique la vie molle et sensuelle forme d'ordinaire une dureté impénétrable

<sup>\*</sup> Vie de l'abbé de Rancé, par Mars. 1. 1, c. 1, 4.

elles de gea ces moins es égae vingtsi avan-

ie élevé aractère le cher-: il aima

es grosin de sa cement. e. de ce

ru'où ne sien ? Il voit l'asa table ;

es, dans

homme surpasoit aussi tacles et nis, mais e la vie

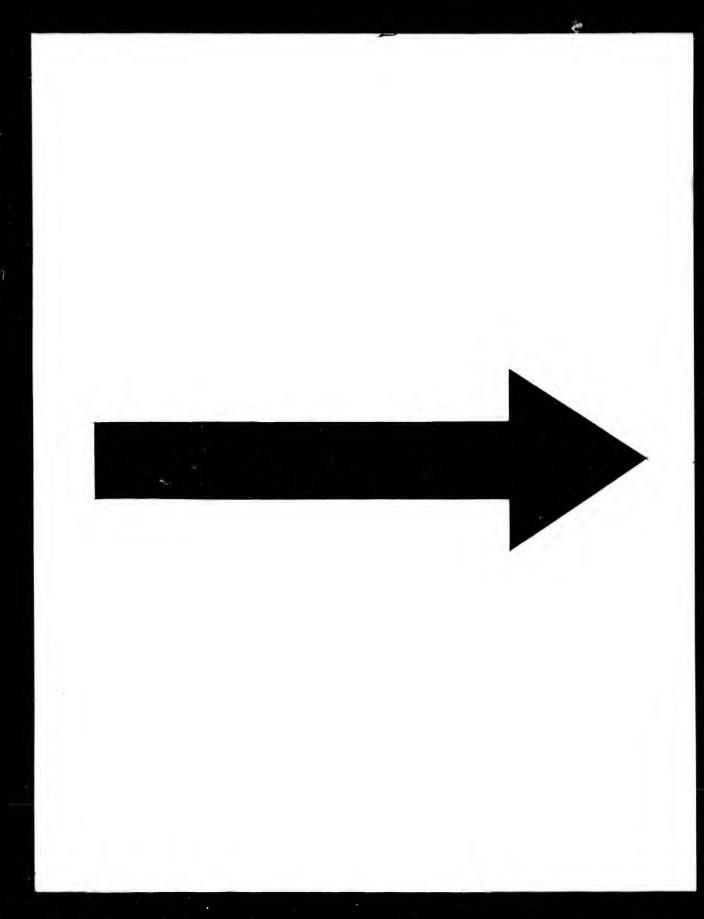
nétrable

(An 1665.) aux misères d'autrui, il eut toujours une vraie tendresse pour les pauvres, et il en donna des preuves effectives dans tous les besoins qui parvinrent à sa connoissance. Il étoit naturellement désintéressé, plein d'honneur et de franchise, malgré son ambition. Il avoit bien ses vues : il vouloit s'élever; mais ce ne fut jamais par des voies obliques et basses, ni aux dépens de l'équité, et moins encore de l'amitié. Sa droiture et sa délicatesse de sentiment, avec un rain goût de l'honnête et du vrai, ne lui permirent jamais de er son repos dans l'iniquité, ni même dans les plair amusoient, sans pouvoir le fixer. Il n'étoit point d'acc lui-niême; ses passions combattoient ses lumières, et se ières combattoient ses passions: il se jugeoit, il se condamnoit quelquefois, il alloit jusqu'à faire des efforts pour rompre ses liens; mais ces efforts, jusqu'au jour marqué par le Seigneur, furent ceux d'un homme qui lutte un moment contre le sommeil, et qui retombe après dans un sommeil plus profond .

Le Seigneur le rappela insensiblement à lui, par plusieurs accidents successifs, tels que la mort de son proche parent le comte de Savigny, ministre d'état, dont il espéroit beaucoup; celle de Gaston de France, duc d'Orléans, dont il étoit chéri et premier aumônier; et différents dangers de perdre la vie, à quelques-uns desquels il n'échappa que par une espèce de miracle. En voici un exemple: Il étoit si passionné pour la chasse et les armes, qu'il prenoit son fusil dans la ville même, pour aller se promener, derrière l'Eglise de Notre-Dame dont il étoit chanoine, sur la terrasse qui borde la rivière. Comme il s'y trouvoit, un autre tireur qui étoit sur la rive opposée, soit par mégarde, soit à dessein, lui lâcha son coup; et la balle l'eût étendu mortsur la place, si elle n'eût donné sur le fermoir de sa gibecière. Il avoit toujours conservé un fond de religion. Touché d'un trait si visible de la protection divine : Hélas! s'écria-t-il, que devenois-je, si Dieu n'avoit eu pitié de moi! Tant d'événements singuliers, ou pour mieux dire, la grâce qui leur donnoit leur activité, lui fit prendre enfin la résolution

fixe de se donner entièrement à Dieu 2.

<sup>1</sup> Ibid. c. 7 et 8. - 2 Chap. 5.



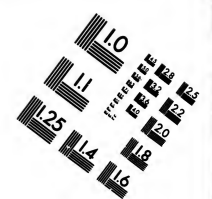
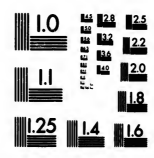


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



STATE OF THE OFFICE OFFICE OF THE OFFICE OFF

Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WESSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503





Il se retira dans sa maison de Véret en Touraine, pour y repasser dans l'amertume de son âme les égarements de sa vie mondaine. Mais que cette belle maison lui parut différente de ce qu'elle lui avoit été jusque-là! Où suis-je, dit-il en s'y revoyant, choqué de la magnificence et de la volupté que tout y respiroit . Ou l'Evangile me trompe, ou c'est ici la demeure d'un réprouvé. Il résolut à l'heure même de la vendre, et d'en donner le prix aux pauvres. La chose ne pouvoit pas s'exécuter sitôt; mais sur-le-champ il en bannit le luxe, la profusion, avec la bonne chère, les gens de plaisir qu'elle y attiroit. Il congédia des troupes de domestiques, en pourvoyant néanmoins à leur subsistance, et ne conserva que ceux qui lui étoient indispensablement nécessaires. Il vendit sa vaisselle d'argent, dont il distribua le prix aux pauvres. La réforme de sa table fut encore plus sévère : il se réduisit à ne plus manger que du bœuf. On pressent bien qu'il ne manqua pas de s'interdire la chasse; mais ce qu'on n'imagineroit point, il renonça au plaisir qu'il trouvoit à dessiner, tout innocent qu'étoit cet exercice, où il réussissoit très-bien. Il jugeoit le temps trop précieux, après ce qu'il en avoit perdu, pour ne pas le consacrer tout entier aux choses de l'éternité.

Après la prière, la méditation des vérités éternelles, la lecture des livres saints et des Pères, il visitoit les pauvres de ses domaines et du voisinage; toujours à pied, quelque temps qu'il sit, fournissant à leurs besoins, les assistant dans leurs maladies, les consolant et les instruisant, prévenant ou terminant les procès du canton par ses conseils et par ses libéralités, portant partout où il mettoit le pied la paix et la concorde. Ils venoient le retrouver à Véret, et il les voyoit avec plaisir consommer le produit des bénésices, qui avoient si long-temps servi de matière au faste et à la mollesse. Pendant plusieurs années, il sournit à la subsistance de quatre à cinq cents pauvres : il entroit avec les soins d'une mère dans le détail de leurs besoins, donnoit des habits aux uns, des médicaments aux autres, et à tous sans exception la nourriture. Il se sit une source intarissable d'aumônes, par la suppression de toute dépense inutile, par la

50

ρł

le

de

let

<sup>2</sup> Chap. 11.

vente de ses meubles, et de ses terres ensuite, par l'épargne dont il usoit à l'égard de sa propre personne. La simplicité de ses vêtements égaloit celle de sa table. Au lieu de sa vanité ordinaire, on ne vit plus en lui qu'une propreté modeste, ou plutôt qu'une pauvreté propre et décente. Il se réduisit aux étoffes de laine, et s'interdit à jamais la soie. Il s'habilloit seul, et sans seu dans les temps les plus sroids. En général, il n'employa plus de domestique pour le service de sa personne.

Un genre de vie si extraordinaire pour un abbé si fort au goût du monde, lui attira bien des avis importuns, et bien des censures. Ses proches et ses amis lui représentèrent vivement qu'il étoit fait pour la société, qu'il avoit tous les talents qui pouvoient l'y rendre utile aussi-bien qu'agréable; qu'il devoit au moins se faire scrupule du tort qu'il faisoit à l'Eglise en les enfouissant; que ces accès de ferveur étoient sujets à bien des instabilités et des repentirs; qu'il n'avoit point assez consulté ses forces, et qu'il étoit fort à craindre, s'il différoit de suivre leurs conseils, qu'il ne revînt à eux par la suite, avec la honte de ne les avoir pas écoutés plus tôt. Ce dernier trait surtout le piqua vivement : il dit dans une de ses lettres, qu'il ne put l'entendre sans indignation. Sa politesse et son grand usage du monde le continrent : mais il répondit d'un ton qui fit comprendre qu'en combattant ses desseins, on ne feroit que l'y affermir davantage. On le laissa tranquille 1.

La censure ne s'en exerça pas moins. Les uns attribuèrent son changement à des visions, dont la trempe de son esprit ne fut jamais susceptible; d'autres au chagrin d'une âme peu philosophique, au dépit de ne pouvoir s'avancer autant qu'il le prétendoit; d'autres à l'hypocrisie même, à une ambition déguisée, qui alloit à ses fins par des voies d'autant plus sûres, qu'elles étoient plus couvertes. Comme il avoit toujours été d'une délicatesse infinie sur sa réputation, le mépris qu'il fit de ces discours, est un des plus grands sacrifices qu'il ait eu à faire. « On dira de moi tout ce qu'on voudra, lit-on dans ses lettres sur ce sujet; pourvu que ma conscience ne me reproche rien, je vivrai en repos: pourvu que je sois à Dieu, je compte

y rea vie
nte de
'y ree tout
meure
re, et
s'exéprofuttiroit.
néanni lui
le d'ar-

er que terdire nça au toit cet op pré-

de sa

la lecs de ses ps qu'il aladies,

portant les portant enoient nmer le matière purnit à pit avec noit des

us sans

e d'aupar la

<sup>4</sup> Chap. 12 et 13.

pour rien l'opinion des hommes. Je donne au monde la liberté de dire de moi tout ce qu'il lui plaira. Je mérite tout cela, et bien davantage : mais cela me fera connoître encore mieux l'importance de m'établir dans une retraite qui ne puisse être

interrompue par le commerce des hommes. »

Il prit enfin ce parti: il vendit, avec la terre de Véret, le reste de ses biens patrimoniaux, environ trois cent mille livres qu'il donna à l'Hôtel-Dieu de Paris, après avoir récompensé libéralement ses domestiques. Il se défit de ses bénéfices, à la seule exception de l'abbaye de la Trappe, qui ne lui rapportoit que trois mille livres, et avec deux domestiques, dont l'un devint un de ses plus fervents religieux, il se retira dans ce lieu solitaire, ou plutôt sauvage, et naturellement désagréable. On trouva mauvais qu'il n'eût pas laissé à ses proches, au moins ses biens de famille: mais il avoit cru devoir indispensablement s'acquitter ainsi de la restitution à laquelle il étoit obligé envers l'Eglise et les pauvres, pour le mauvais usage qu'il avoit fait du produit de ses bénéfices :

L'abbaye de la Trappe, ordre de saint Bernard, au diocèse de Séez, sur les confins du Perche et de la Normandie, est située dans un grand vallon entouré de bois et de monticules, qui semblent vouloir la cacher au reste du monde. Onze étangs répandus autour du monastère, ou plutôt de ses débris épars, rendoient l'air très-malsain, et les approches si difficiles, qu'on n'y pouvoit arriver sans guide. L'église menaçoit ruine; tous les lieux réguliers étoient absolument ruinés : six ou sept religieux, si toutefois on pouvoit encore leur donner ce nom, logés çà et là dans quelques méchants réduits parmi les fermiers et les fermières, n'avoient plus de leur état que l'habit, et ne conservoient l'habit que pour déshonorer l'état. Voilà ce qu'étoit la Trappe, quand l'abbé de Rancé, encore simple commendataire, entreprit d'y mettre la réforme : projet qui sit trembler pour sa vie même, tant ses moines étoient décriés. On les croyoit capables de tout. Il gagna cependant sur eux, et ce fut déjà une merveille, qu'ils accepteroient une pension, soit pour vivre librement dans l'enceinte du monastère, soit

Liv. 1, c. 2: liv. 2, c. 1.

ocèse e, est ules, tangs pars, ciles, uine; sept hom, niers t ne

mple qui riés. eux. ion.

soit

(An 1665.) pour se retirer partout où il leur conviendroit. Il fit ensuite venir de l'abbaye de Perseigne, six religieux de l'étroite observance, pour ébaucher la réforme. Car ce ne fût là véritablement qu'une ébauche, en comparaison des prodiges de pénitence et d'abnégation qu'on admira peu après à la Trappe. Cependant l'abbé, sans changer encore d'habit, ni d'état, se mit à vivre comme les réformés, observant leurs jeûnes, partageant leurs travaux, assistant à leurs offices, à toutes leurs prières, à tous leurs exercices de religion 1.

Sa fidélité à la grâce lui attirant des grâces nouvelles, et toujours plus fortes, il fut inspiré enfin de se faire religieux, et ne différa de suivre sa vocation, qu'autant qu'il le fallut pour s'en assurer par de sages conseils. Il se rendit aussitôt après dans l'abbaye de Perseigne, où il prit l'habit le 30 juin de l'année 1663, la trente-huitième de son âge, et la huitième de son retour à Dieu. Une maladie causée par un genre de vie aussi contraire à la délicatesse de son tempérament qu'à la manière dont il avoit vécu dans le monde, ne put ébranler sa constance, quoique les médecins, après plusieurs rechutes, lui eussent déclaré qu'il périroit infailliblement, s'il s'obstinoit davantage. Dieu lui rendit néanmoins la santé aussi parfaite qu'il l'avoit jamais eue, et il reprit ses austérités avec autant de ferveur que si elles n'y eussent jamais nui 2. Après la profession, il revint à son abbaye de la Trappe, qu'il conservoit en règle, avec l'agrément de la cour. Il vouloit s'en démettre, et se réduire à l'état de simple religieux : mais des personnes éclairées et très-exactes lui firent comprendre, qu'en se dépouillant de l'autorité d'abbé régulier, il ne lui étoit plus possible d'établir la haute régularité, ni la réforme qu'il méditoit 3.

Avec cette autorité-là même, et tout l'ascendant d'un génie supérieur, il est inconcevable qu'il ait pu porter les choses à un point, où les instituteurs même de l'étroite observance, toute éminente qu'étoit leur vertu, ne croyoient pas que la foiblesse humaine pût aller. Il réussit toutefois, par la douceur et par la charité, par l'onction de ses paroles, et surtout par ses exemples, qui passoient encore toutes les rigueurs de la règle;

<sup>1</sup> Liv. 2, c. 2. - 1 Ibid. c. 3 et 4. - 3 Chap. 7.

il réussit à faire pratiquer, sans relâche et sans fin, la pénitence la plus austère qu'on ait jamais vue, au moins dans le dernier âge de l'Eglise. La nourriture à la Trappe est des plus pauvres. mal apprêtée, et en petite quantité. L'usage du vin, de la viande. du poisson, du beurre et des œufs en est absolument banni. On n'y permet que celui des légumes, des herbes et des racines, du lait simple et du pain bis, dont le son n'est pas tiré, avec une chopine de cidre ou de bière par jour. Les jours de jeune qui emportent la plus grande partie de l'année, rien n'est assaisonné qu'au sel et à l'eau; et la collation se réduit, pour les jeunes de règle, à trois onces de pain, sans rien autre chose, et à deux onces pour les jeunes d'Eglise. Il n'y a ni sête dans l'année, ni aucune rencontre où il soit permis d'ajouter à la nourriture ordinaire, excepté le seul cas d'une grande maladie, où l'usage des œuss et de la viande est soussert. Le linge est absolument inusité pour les malades mêmes. Leur lit, pour tout adoucissement, consiste en une paillasse non piquée: hors de là, ce sont des paillasses piquées et si dures, qu'on se trouveroit mieux sur des planches nues, qui du moins n'auroient point d'inégalités. Nous ne parlerons pas des pénitences particulières et fréquentes, des disciplines, des longs prosternements, et des autres pratiques semblables qui sont imposées par les supérieurs, avec des réprimandes et des humiliations qui ne crucifient pas moins l'esprit que ne l'est la chair. Il y a huit à neuf heures de chœur, dont deux et trois pendant la nuit; et ce long chant se faità voix pleine et fort élevée. Il n'y a ni récréations, ni promenade. La stabilité dans le monastère est inviolable. Il y règne un silence éternel, soit entre les religieux, soit à l'égard des personnes du dehors. Tout ce qui peut distraire l'esprit, c'est un travail qui accable le corps, troisheures au moins par jour; après quoi les habits se trouvent souvent si trempés de sueur, qu'ils restent encore mouillés pour le travail du lendemain, sans qu'il soit permis d'en changer!. Que ne resteroit-il pasàdire, si l'on prétendoit épuiser la matière ? Mais à quoi bon plus de détails? Le nom seul de la Trappe fait naître une idée plus forte que tout ce que pourroient faire les relations le plus circonstanciées.

R

im

ils

du

ma

mê

cor

ce

sau

cule

foi

Qua

à la

mar

vica

miè

qu'a

faut

forn

qu'i

mên

pou

<sup>1</sup> Liv. 3, c. 5, 12 et 13.

Le bruit de cette résorme porta l'admiration dans tout le royaume, et dans tout le monde chiétien. L'édification paroissoit égale dans les défenseurs de la croyance antique, et dans les partisans des nouveautés proscrites; mais tout en applaudissant à ces grands exemples d'humilité aussi-bien que de pénitence, ces derniers donnoient toujours le scandale de leur résistance orgueilleuse aux résolutions du clergé, soutenucs par les déclarations du roi; sans toutefois encore fronder ouvertement l'autorité du Siége apostolique, pour ce qui étoit du formulaire. Ils se vantoient au contraire d'être autorisés par Rome, dans le refus qu'ils faisoient de le signer; et par une imposture qui tenoit de l'absurdité autant que de l'effronterie, ils publicient de toute part que le pape improuvoit l'entreprise du clergé de France à ce sujet; qu'Alexandre VII n'avoit jamais fait mention du formulaire dans ses brefs; qu'il avoit évité même de le nommer ; qu'il ne le désapprouvoit pas moins par sa conduite que par son silence, puisqu'il n'exigeoit point à Rome ce que les évêques s'ingéroient à faire en France, pour l'exécution prétendue des bulles.

L'impertinence de cette dernière objection en particulier, sautoit aux yeux de tout le monde, puisqu'il eût été aussi ridicule qu'inutile, d'exiger des confessions et des témoignages de foi dans les lieux où l'on ne soupconnoit la foi de personne. Quant aux dispositions constantes d'Alexandre VII par rapport à la signature du formulaire en France, pouvoit-il mieux les manifester que par le bref foudroyant qu'il avoit adressé aux vicaires généraux de Paris, pour leur faire supprimer leur première ordonnance, et les réduire à la signature pure et simple qu'avoit ordonnée le clergé du royaume? Mais quelle raison faut-il attendre d'un parti, qui, après la publication même du formulaire donné par Alexandre VII, n'a pas rougi d'avancer qu'il n'étoit pas proprement l'ouvrage de ce pontife, tandis même que ce pontisc en exigeoit la signature sous les peines

les plus rigoureuses 1.

ence

rnier

res,

nde,

. On

ines.

avcc

eûne

ıssai-

ır les

se, et

dans

rà la

adie.

ge est

pour

hors

trou-

oient

s par-

erne-

osées

ns qui

huit

it; et

créa-

able.

gard

c'est

our;

eur,

sans

e, si

dé-

que

ées.

Quelque misérables que fussent ces chicanes, cependant pour les faire cesser, ou pour en confondre les auteurs, le roi

<sup>1</sup> Hist, abrégée du jansénisme.

pria le saint Père d'envoyer lui-même un formulaire de sa façon, avec un commandement précis aux prélats de le signer, et de le faire signer par leurs diocésains, ainsi qu'il avoit été enjoint pour celui du clergé. Alexandre VII fit incontinent dresser une constitution nouvelle, où pour ôter, dit-il, tout prétexte à la désobéissance, et tout subterfuge à l'hérésie qui cherche à s'échapper par ses détours ordinaires, il ordonnoit aux évêques et à tous les autres ecclésiastiques, tant séculiers que réguliers, aux religieuses même, aux docteurs licenciés. principaux de colléges et régents, de signer sous trois mois la formule de confession de foi qu'il avoit insérée dans sa constitution (1665).

Elle étoit conçue en ces termes : « Je soussigné me soumets à la constitution d'Innocent X, souverain pontife, du trenteunième jour de mai 1653, et à celle d'Alexandre VII son successeur, du 16 octobre 1656, et je rejette et condamne sincèrement les cinq propositions extraites du livre de Cornélius Jansénius, intitulé Augustinus, dans le propre sens du même auteur, comme le siége apostolique les a condamnées par les mêmes constitutions. Je le jure ainsi. Ainsi Dieu me soit en aide, et les saints Evangiles! » Le pontife ordonne ensuite de faire exécuter ce réglement en tous lieux, et contraindre ceux qui refuseront d'obéir, par sentences, censures, peines et tous movens de droit et de fait, sans égard à aucun appel; d'im-

ta

qu

pl

plorer même, s'il en est besoin, le bras séculier.

Dès que le roi eut reçu cette constitution, il donna ses lettres patentes, où déclarant qu'elle ne contient rien de contraire aux libertés de l'église gallicane, ni aux droits de la couronne, il enjoint qu'on la reçoive dans toutes les terres de son obéissance; que tous les évêques et archevêques signent et fassent incessamment signer purement et simplement le formulaire romain, aux termes précis dans lesquels il étoit conçu, sans user d'aucune distinction, interprétation ou restriction qui déroge directement ou indirectement aux constitutions pentificales. Et au cas qu'aucun évêque ou archevêque refuse de signer, ou de faire signer purement et simplement dans l'espace de trois mois, Sa Majesté veut qu'on procède contre lui par les voies juridiques, et de même contre les autres ecclésiasti-

de sa gner. oit été tinent , tout ie qui onnoit culiers enciés,

mois la

consti-

oumets trenten sucsincernélius même par les soit en suite de et tous ; d'im-

s lettres

ontraire

ronne,

obéisfassent mulaire u, sans on qui pentifie de siespace

ui par

ésiasti-

ques et toutes les personnes énoncées dans la constitution, qui manqueroient de se soumettre. Elle défend encore de rien écrire contre le formulaire, sous peine d'être traité comme fauteur de l'hérésie et perturbateur du repos public.

Le bénédictin français à qui la Hollande tint lieu de clottre et de patrie, marqua beaucoup d'humeur contre la déclaration de son souverain légitime, qu'il prétend aller plus loin que la bulle. Il ose même soutenir que cette bulle, qui contient le formulaire fait exprès contre la distinction du fait et du droit, qui ordonne de condamner sincèrement les cinq propositions extraites de Jansénius, et de les condamner dans le sens où les enseigne Jansénius; il ose néanmoins soutenir qu'elle ne proscrit point cette distinction, qu'elle ne demande la croyance intérieure que pour le droit, ou pour la doctrine, sur quoi tout le monde convenoit au moins de bouche; et que pour le fait elle laisse une liberté pleine de le croire, ou de ne le pas croire; en un mot, qu'elle met les docteurs au large, pour ce qui est de la question de fait 1. La prévention, que dis-je? la fourberie, quoique si peu naturelle au génie bourru du père Gerberon, peut-elle aller plus loin? Oui; voici quelque chose de plus. Le pape Alexandre, dit un autre écrivain aussi inconséquent2, s'est abstenu de dire que les cinq propositions fussent extraites mot à mot de Jansénius, et de nommer, comme ont fait certains calomniateurs, le livre de ce pieux évêque, le faux Augustin, afin de ne point empêcher, pour cinq propositions qu'on lui attribuoit en l'air, qu'on ne pût croire et soutenir que le livre contenoit la doctrine de saint Augustin touchant la grâce de Jésus-Christ. » On rougit de relever ces absurdités ; mais il importoit essentiellement de les faire connoître, ou plutôt de les faire apprécier par le sens commun. Combien de personnes, malgré cela, ont encore regardé comme inutiles et dangereuses même les constitutions postérieures, toutes nécessaires qu'elles étoient pour forcer la fourbe hérétique dans ses retranchements!

Ces vaines subtilités, ces absurdités palpables suffirent toute-

<sup>1</sup> Hist, gener, du jans, an. 1665. - 2 Reflex, sur les bulles et sur les brefs qui condamnent les cinq propositions, pag. 15 et suiv. 30

fois pour engager le très-grand nombre des partisans de Jansénius à signer le formulaire, sans changer de sentiment à l'égard de sa doctrine. Les théologiens, les rigoristes qu'effarouchoit le seul nom d'équivoque, ou de restriction mentale, jurèrent sans scrupule qu'ils condamnoient sincèrement les cinq propositions tirées du livre de Jansénius, et qu'ils les condamnoient dans le sens de Jansénius; tandis qu'ils tenoient dans leur âme, que Jansénius n'avoit jamais enseigné que la doctrine de l'Eglise, que la doctrine pure de saint Augustin. Rendons cependant justice à qui la mérite, et autant qu'il la mérite. Le docteur Arnaud ne voulut jamais signer purement et simplement : toujours il protesta, jusque dans son testament spirituel, ne pouvoir le faire sans mensonge et sans parjure. Mais que l'intérêt de parti rend indulgents les plus revêches censeurs! Arnaud appela honnétes gens, et ne cessa pas plus d'exalter que de ménager ceux qu'il regardoit comme des parjures. Si quelque chose peut désabuser les gens d'un parti, c'est que la multitude, au jugement de ses principaux désenseurs, n'y soient que des parjures, vendus à l'intérêt ou à la politique.

Dès que la dernière bulle d'Alexandre VII fut publiée, on vit de tous côtés paroître des mandements, qui, à la réserve de quatre ou cinq, exigeoient la signature pure et simple du formulaire. L'évêque d'Alet donna l'exemple de la singularité. Son mandement portoit, que le dépôt confié à l'Eglise ne comprend que les vérités révélées, et que c'est à celles-là seules qu'elle assujétit entièrement la raison; que les autres n'étant pas absolument nécessaires, Dieu n'avoit point établi d'autorité infaillible pour les connoître : d'où il suit que l'Eglise n'est infaillible que dans les jugements qu'elle porte sur un dogme, et qu'elle peut se tromper en attribuant certaines erreurs à un anteur ou à un livre, qu'on doit néanmoins, à l'égard de cette attribution, marquer du respect pour l'Eglise en demeurant dans le silence. On ne fut point étonné de voir adopter successivement ces principes par les évêques de Beauvais, d'Angers et de Pamiers (1665). Le premier s'étoitsignalé depuis long-temps contre son chapitre, par son opposition scandaleuse aux constitutions apostoliques. L'évêque d'Angers étoit frère du famenx Arnaud. Pour celui de Pamiers, tout son honneur, de-

q

q

C

4

puis sa désertion, étoit entre les mains du parti qui l'avoit débauché. On ne sait trop par quel vertige l'évêque de Noyon, dans son mandement, usa de termes qui, au regard des faits, bornoient la soumission à une déférence respectueuse. Le contenu des cinq mandements ne parvint pas plus tôt à la connoissance de la cour, qu'ils furent supprimés par un arrêt du conseil d'état. Mais l'évêque de Noyon déclara aussitôt qu'il n'avoit prétendu exclure que la soumission à la foi divine, et non pas toute soumission d'esprit et de jugement; il donna même un mandement nouveau qui exigeoit la signature pure et simple. Sur quoi l'historien du parti dit honnêtement que la tête avoit tourné à ce prélat. Il en eût apparemment fait un grand homme, s'il eût persisté dans le schisme.

Cependant les titres de Pères de l'Eglise et de nouveaux Athanase, prodigués aux quatre évêques schismatiques, n'enivrèrent pas tellement l'évêque d'Alet en particulier, qu'il ne lui restât de vives inquiétudes sur les suites fâcheuses de l'exemple qu'il avoit donné. Comme le nonce de France ne pouvoit manquer d'en instruire le pape, il le vinttrouver, lui protesta deson respect, de sa soumission, de son mandement, se plaignit de quelques évêques, qui par jalousie vouloient lui ôter sa réputation, et lui demanda conseil sur ce qu'il avoit à faire :. Le nonce répondit qu'il n'y avoit rien de plus simple ; qu'il n'étoit question que de faire, comme les autres évêques, un mandement qui ordonnât l'obéissance que demandoit le saint Siége; qu'il ôteroit par-là toute occasion de dispute, et tout prétexte à ses ennemis de l'attaquer auprès du roi. L'évêque répliqua que tout ce qu'il avoit fait n'étoit que pour conserver sa réputation; qu'il eût volontiers obéi à Sa Sainteté : mais que toute cette affaire étant une pièce que lui jouoit le clergé, il avoit cru ne devoir changer de conduite pour personne du royaume.

Cet évêque et ses trois complices n'en furent pas quittes à Rome pour ces défaites, ni même pour la condamnation qui s'y fit de leurs mandements: peu après, à la prière du roi, on y nomma neuf prélats français, pour juger canoniquement ces

quatre contumaces.

enius

ird de

ioit le

t sans

oposi-

noient

râme,

le l'E-

epen-

e doc-

ment:

el, ne

e l'in-

s! Ar-

que de

quel-

a mul-

soient

, on vit

rve de

du for-

té. Son

prend

qu'ell**e** 

s abso-

infail-

infail-

me, et

rs à un

e cette

eurant

ucces-

gers et

temps

k con-

du far, de-

<sup>1</sup> Lettre du nonce à Aiex indre VII, du 28 juillet 1665.

Au milieu de tant de sollicitudes, causées par un malheureux livre qui exerçoit sans relâche les deux puissances. Alexandre VII n'oublia point les charges diverses qui sont imposées au chef de toute l'Eglise. Non moins attentif à la conservation des mœurs qu'à l'intégrité de la foi, il condamna, au moins comme scandaleuses, quarante-cinq propositions de morale relâchée, ou plutôt dépravée et corrompue, avec défense d'en enseigner aucune, sous peine d'excommunication encourue par le seul fait. La plupart sont si contraires aux premiers principes, et aux maximes incontestables de l'Evangile. qu'on ne conçoit pas comment elles ont pu jamais échapper à des docteurs, et même à de simples chrétiens. Mais que de théologiens, à qui la manie du syllogisme tient lieu d'acquis et de jugement, et qui sans autre préservatif s'engagent dans le champ scabreux des cas de conscience! Les plus scandaleuses de ces propositions sont celles qui regardent le précepte de l'amour de Dieu, le meurtre et le duel, la dispense du jeûne, l'impureté, la simonie, et le prix des messes. Quelques-unes concernent les priviléges abolis, dont les réguliers voudroient encore user. D'autres, à quoi les partisans des nouvelles doctrines sont infiniment moins contraires, concernent la prohibition des livres suspects. En voici la dernière : Les livres défendus avec cette clause, jusqu'à ce qu'ils aient été corrigés, peuvent être retenus jusqu'à ce qu'on ait pris effectivement le soin de les corriger. Il est à présumer que les applaudissements de ceux qui en donnent le plus à la condamnation des corrupteurs de la morale, ne tombent pas sur cette dernière censure. Autrement concluroient-ils de la condamnation faite à Rome de tant d'écrits de Port-Royal 1, que ce n'est pas toujours une mauvaise marque pour un livre, d'y être condamné, et qu'assez souvent au contraire c'est une preuve de son intégrité ?

n

J.

bı

la

de

sa

ch

toı

ter

COL

Deux ans après ces censures, le même pontife déclara qu'on pouvoit enseigner que l'attrition conçue par la crainte des peines éternelles, suffisoit dans le sacrement de pénitence,

<sup>\*</sup> Lettre à un conseiller du parlement, contre l'écrit du P. Annat, sur la condamnation des jansénistes.

pourvu qu'accompagnée de l'espérance du pardon, elle exclût la volonté de pécher. Il témoigne que cette opinion étoit la plus commune dans les écoles : il ajoute néanmoins, qu'on peut admettre aussi la nécessité de quelque amour de Dieu; mais il défend en rigueur à ceux qui sont d'avis différent dans cette controverse, de se noter réciproquement d'aucune censure théologique. Il avoit en vue l'université de Douay, où cette question s'agitoit avec chaleur. Le clergé de France déclara par la suite, qu'il ne suffit pas dans le sacrement de pénitence de produire des actes de foi et d'espérance, si l'on ne commence à aimer Dieu comme source de toute justice : mais il ne s'explique pas sur la nature de cet amour, soit pur, soit intéressé, et, comme s'exprime l'école, amour de charité, ou amour de concupiscence. Tout contraires que paroissent d'abord cesdeux sentiments, il n'est peut-être pas fort difficile de les concilier. Le pape exige que la crainte de l'enfer exclue la volonté de pécher. Mais la volonté de pécher ou l'amour du péché une fois banni d'une âme, cette âme n'a-t-elle pas dès lors la volonté d'observer les commandements? N'a-t-elle pas l'amour des vertus commandées, et de la loi éternelle, qui, selon saint Augustin, n'est autre chose que la volonté de Dieu, ou que Dieu qui veut l'ordre !? Elle a donc aussi l'amour de l'ordre, ou de la justice. dont Dieu est la source; et dès-là, elle commence au moins à aimer Dieu comme source de toute justice.

Le premier de janvier 1666, Alexandre VII donna une bulle en confirmation de l'institut des religieuses établies à Gaën, sous le titre de Notre-Dame de la charité. Elles suivent la règle de saint Augustin: et outre les trois vœux ordinaires de religion, elles s'engagent par un quatrième, à travailler au salut des femmes et des filles de mauvaise vie qui veulent changer de conduite. Cet établissement fut le fruit des sermons touchants du père Eudes, frère de l'historien Mézerai, et justement célèbre lui-même par l'ardeur sage de son zèle et par la pratique de toutes les vertus qu'il prêchoit. Il avoit d'abord embrassé l'institut de l'Oratoire, d'où il sortit pour établir une congrégation de missionnaires, animés du même zèle et de la

heunces,
t imcona, au
ns de
c décation

r pre-

ngile,

pper à ue de juis et ans le leuses et de eûne, s-unes roient s doc-ohibi-

nent le ments s core cenfaite à s tou-

es dé-

rrigés,

qu'on e des ence,

amné,

inté-

pudain-

<sup>1</sup> S. Aug. contra Faust. lib. 22, cap. 27.

même foi que ceux de saint Vincent de Paul. Du nom de leur fondateur, ils ont pris celui d'eudistes. Leur sin principale est de sormer de bons ministres à l'Eglise, par le gouvernement des séminaires. Le clergé de Normandie, où ils sont principalement répandus, fait encore aujourd'hui leur éloge, par sa régularité et par ses lumières. Aussi le nom du père Eudes y est-il toujours dans la plus grande vénération: ce qui n'a point empêché l'historien sugitif du jansénisme de le représenter, dans le vrai style de la Hollande hérétique, comme un sanatique, ennemi déclaré de la grâce du Sauveur. C'est un témoignage de plus en saveur de ce saint prêtre relativement à la soi, c'est-à-dire, à la vertu sans laquelle toute sainteté n'en

est que le simulacre.

Louis XIV, aussi-bien qu'Alexandre VII, en réprimant les nouvelles erreurs, ne négligeoit rien de ce quiappartenoit à l'édification, ou du moins à l'honnêteté publique, et poursuivoit indistinctement tous les genres de scandales. La nation n'étoit pas encore parvenue à ce degré de réserve et de politesse, que put seule lui rendre, après la licence et les troubles de tant de règnes précédents, la longue durée du plus brillant et du plus ferme de nos règnes. Le jurement, l'imprécation, le blasphème, rélégués aujourd'hui dans les tripots et les tavernes, se faisoient entendre dans les assemblées de ce que l'on nommoit le beau monde, et retentissoient quelquesois jusque sous les lambris du palais et du Louvre. Louis, monarque auguste et décent s'il en fut jamais, des son avénement à la majorité, avoit porté une déclaration qui défendoit sous des peines sévères, mais vaguement énoncées, de profaner le saint nom de Dieu, et de s'échapper en paroles contre la Vierge ou les saints. Ces défenses se trouvant insuffisantes, on revit les peines, aussi précises que rigoureuses, ordonnées autrefeis par saint Louis; on revit les statuts dressés à ce sujet, de concert avec les princes, au cinquième concile général de Latran 1, qui ordonne la privation de toute charge publique, au moins en cas de récidive, contre tous ceux qui en exercent quelques-unes; la privation des bénéfices et des dignités ecclésiastiques, contre les prêtres

le

rid

ma

ďé

mo

pré

do

d'a

cor

sec

sac

attr

Inn de t

etoi

Act. Conc. Later, v. seas. 9.

et les clercs ; la confiscation des biens, et la dégradation même contre les nobles, et la galère contre les bourgeois. Les mêmes peines y sont encore décernées contre les juges qui ne tien-

droient pas la main à l'exécution de ces statuts.

Sur ces errements, Louis déclare et commande que tous ceux qu'on aura convaincus d'avoir juré et blasphémé le saint nom de Dieu, de la Vierge ou des saints, subissent pour la première fois une amende pécuniaire, proportionnée à la grandeur de leur faute; qu'en cas de rechute, les amendes soient successivement doublées, triplées, quadruplées; et pour la cinquième fois, qu'outre l'amende, ils soient mis au carcan, les dimanches et sètes, depuis huit heures du matin jusqu'à une heure après-midi. La sixième sois, on doit les conduire au pilori, où on leur coupera la lèvre supérieure avec un fer chaud; et la septième, on leur coupera l'autre lèvre; et s'ils retombent encore, on leur coupera la langue, pour les mettre dans l'impossibilité absolue de ne plus donner de scandale. Il est encore ordonné, sous peine d'amende, à ceux qui auroient entendu des blasphèmes, d'aller dans les vingt-quatre heures dénoncer les coupables aux juges des lieux.

On a vu que le roi, de concert avec le pape, avoit pris le parti d'instituer neuf prélats commissaires, afin de procéder juridiquement contre les quatre évêques opposés au formulaire. Il n'étoit plus question que de saire le choix des commissaires; mais la chose étoit délicate, attendu qu'un assez grand nombre d'évêques s'étoient rendus suspects, sinon de jansénisme, au moins d'un attachement pour les jansénistes, qui avoit à peu près les mêmes dangers. Ce qui occasiona des lenteurs qui donnèrent lieu aux contumaces de fortifier leur parti, avec d'autant moins de gêne, qu'Alexandre VII mourut dans ces

conjonctures.

Dès qu'il eut les yeux sermés, ce ne sut qu'un cri dans la secte contre ce pape, trop attentif en effet à la conservation du sacré dépôt, pour être épargné par ses corrupteurs. Ils avoient attribué, pour la même raison, une passion incestueuse à Innocent X, qui avoit conservé une intégrité de mœurs à l'abri de tout soupçon jusqu'à l'âge de soixante et douze ans, où il étoit parvenu au pontificat; et sur quoi fondés, pour une ca-

nt les à l'éuivoit ı'étoit e, que

leur

e est

ment

ipa-

a ré-

les y

point

nter.

fana-

n té-

ient à

n'en

e tant et du blases, se mmoit us les et dé-

avoit vères. eu, et . Ces i pré-

s; on nces, pridive,

ation rêtres

lomnie si atroce? uniquement sur ce qu'il avoit laissé trop d'empire à une belle-sœur adroite autant qu'ambitieuse : foible aussi ordinaire à la décrépitude, qu'elle est incompatible avec un libertinage effréné. Alexandre avoit trop bien marqué son indifférence à Olympia, même dans le temps de son plus haut crédit, pour qu'on pût le diffamer par le même endroit : mais on l'a traduit en hypocrite, ou en sot dévot qui ne sut pas long-temps cacher son jeu; en homme vain jusqu'au ridicule, envieux de tout le monde, et vantant sa naissance, comme un noble campagnard à qui on la disputeroit; en menteur qui ne disoit pas un mot de vérité; en petit génie, en imbécille. occupé sans cesse de bagatelles et de puérilités qui lui faisoient oublier toutes les fonctions de prince et de pontife, sans compter les accusations d'un despotisme poussé au point extrême, d'un faste scandaleux dans un successeur de saint Pierre, et d'une passion pour les bâtiments, qui rendit sa domination temporelle également odieuse et ruineuse à ses peuples.

 $\mathbf{m}$ 

qu be

tre do

 $T_0$ 

Sur ces derniers chefs, on ne disconvient pas que les dernières années du pontificat d'Alexandre VII n'en aient étonnamment démenti les premières, où tel souverain pontife qu'il avoit été cardinal, et cardinal jugé le plus digne de la tiare, il montra sur le trone toute la simplicité d'un prélat modeste, l'austérité même d'un religieux fervent, continuant à jeûner deux fois la semaine, tenant sa bière dans sa chambre, asin de se rappeler incessamment le terme de toutes les grandeurs, et désendant à ses proches de venir à Rome sans sa permission. Quant au goût des grands édifices et des monuments, tels que le collége et la riche bibliothèque de la Sapience, on devoit au moins se souvenir que ce fut de tout temps celui des grands hommes, et même des gands papes, qui ont par-là ressuscité les beaux arts. D'où la qualité d'homme à minuties, et d'âme sans élévation, imputée à ce pontife, met ceux qui la lui imputent en contradiction avec eux-mêmes. Fabio Chigi, irréprochable sous la mitre et le chapeau rouge, montra néanmoins quelques, taches sous la tiare, quand le temps l'eut familiarisé avec elle. Personne, comme l'a remarqué le chevalier Nani, n'eût jamais été jugé plus digne que lui de remplir la chaire de saint Pierre, s'il n'y fût pas monté, ou s'il l'eût occupée moins long-temps:

tant il est dangereux que le combas de l'élévation ne serve qu'à mettre en vue, ou même en action, les défauts de ceux qui l'oc-

cupent.

Du reste, au rapport de toutes les personnes impartiales. Alexandre VII fut homme d'esprit et d'un sens droit, médiateur délié au traité de Munster, doué des vertus essentielles au sacerdoce et au pontificat, ferme, clairvoyant, très-versé en particulier dans les matières sur lesquelles il prononça : mais il soutint ses décisions avec une vigueur et une persévérance qui marquent sans ambiguité à quoi l'on doit rapporter les libelles et les satires, dont les novateurs confondus inondèrent la France et la Flandre. Il mourut le 22 mai 1667, dans la treizième année de son pontificat. Le 20 juin suivant, on lui donna pour successeur le cardinal Jules Rospigliosi, noble Toscan, qui prit le nom de Clément IX.

ation derétonqu'il are, il deste.

eûner

trop

se :

tible

rqué

plus

oit:

e sut

ridi-

mme

r qui

cille ,

oient

omp-

ême,

re, et

in de rs, et sion. s que bit au rands ascité

ame utent nable jues, elle.

mais erre, nps:

## LIVRE SOIXANTE-DIX-NEUVIÈME.

DEPUIS L'ÉLECTION DE CLÉMENT IX EN 1667, JUSQU'A CELLE D'INNOCENT XI EN 1676.

CLÉMENT IX n'étoit pas plus favorable qu'Alexandre VII aux quatre prélats, qui s'obstinoient à défendre la doctrine condamnée par ses prédécesseurs, dans le livre de Jansénius. Il ne fut pas plus tôt sur le trône pontifical, qu'il confirma la commission établie par le dernier pape pour faire leur procès; et il chargea le nonce Bargellini, archevêque de Thèbes, d'en presser vivement l'exécution du côté de la France. Déjà il étoit un peu tard : les quatre contumaces avoient eu le temps de gagner les ministres d'état, quelques princesses du sang, un assez grand nombre de docteurs, et, ce qui leur importoit encore davantage, dix-neuf de leurs confrères, qui mirent tout en œuvre pour arrêter la procédure. On ne fut que médiocrement surpris de retrouver à leur tête l'archevêque de Sens, quoiqu'il eût signé purement et simplement le formulaire, en déclarant qu'il s'y croyoit obligé en conscience : on étoit accoutumé à voir cette conscience versatile changer au gré de la peur ou de l'espérance. Les dix-huit autres, dont quelques-uns étonnèrent davantage, étoient les évêques de Châlons-sur-Marne, de Boulogne, de Comminges, de Saint-Pons, de Mirepoix, de Vence, de Meaux, d'Angoulême, de la Rochelle, de Couserans, de Lodève, d'Agen, de Saintes, de Tulle, de Rennes, de Troyes, de Soissons et d'Amiens.

Ces dix-neuf prélats écrivirent d'abord au pape en faveur des quatre opposants, d'une manière cependant assez ambiguë pour ne pas décrier ouvertement leur propre foi. Ils posoient, à la vérité, pour principe, que l'Eglise ne définit pas avec une certitude infaillible les faits que Dicu n'a point révélés; d'où ils concluoient que tout ce qu'elle exige des fidèles à cet égard,

c c Ils ce qu et fai ari

bie l'E mo rés tra fait foi

mê pre atte évé qu' live

mis

livi

les
de
tou
évé
seu
aux
paï
d'u

cip l'ét lui bor

qu

(An 1667.)

II aux ndamne fut nission hargea r viveun peu ner les grand davanœuvre nt suroiqu'il clarant umé à

ou de

tonnè-

ne, de

ix, de

Couse-

es, de faveur higue oient, c une d'où Fgard,

c'est qu'ils aient pour ses décrets le respect qu'ils doivent. Ils ajoutoient même, que si c'étoit un crime d'être dans ce sentiment, ce ne seroit pas l'erreur particulière des quatre évêques; que c'étoit le sentiment de tous les autres et de toute l'Eglise. Mais en même temps ils mettoient ces faits au nombre des faits purement humains, des faits qui arrivent journellement, facta quotidiana, et sur lesquels, disoient-ils formellement, Baronius, Bellarmin, Palavicin, et bien d'autres docteurs non moins orthodoxes enseignent que l'Eglise ne prononce pas avec une certitude infaillible. En un mot, ils ne sembloient rejeter à cet égard que le genre de foi réserve aux faits révelés immédiatement dans l'Ecriture et la tradition; ce qui ramenoit les termes de leur déclaration aux faits purement historiques, aux faits même personnels, et à la foi strictement divine, rejetée en cette matière par la plupart même des catholiques français. Le pape put d'autant mieux prendre le change à ce sujet, que l'évêque de Châlons lui attesta que telle étoit véritablement la croyance des dix-neuf évêques, au nombre desquels il se trouvoit; certifiant de plus, qu'ils ne refusoient point d'attribuer les cinq propositions au livre de Jansénius, et qu'à cet égard ils avoient toute la soumission qu'on doit avoir pour la condamnation des mauvais livres, selon la doctrine catholique de tous les siècles.

Après toutes ces démonstrations de respect à l'égard du pape, les dix-neuf prélats adressèrent au roi une lettre bien éloignée de ces sentiments. Elle se réduit en substance à établir, avec toute la dureté des termes suivants, qu'en jugeant les quatre évêques selon le bref donné à cet effet, on ne renverseroit pas seulement les canons, mais qu'il faudroit pour cela renoncer aux premiers principes de l'équité naturelle, reconnus par les païens mêmes. Ils faisoient gloire ensuite, avec toute l'emphase d'un verbiage qu'on veut substituer à la raison, de s'opposer à une nouvelle et pernicieuse doctrine, contraire à tous les principes de la religion, aux intérêts du monarque, à la sûrete de l'état, et qui rendant le pape infaillible dans les faits mêmes, lui attribue ce qui n'appartient qu'à Dieu seul. Il eût été de la bonne foi de distinguer au moins les faits doctrinaux, de ceux qui sont purement personnels; mais on ne distinguoit pas même entre l'infaillibilité du pape, dont on vouloit saire peur à la cour, et l'infaillibilité de l'Eglise, dont il étoit uniquement

question.

Tout cet étalage de zèle pour les intérêts du roi et la sûreté de l'état ne fit point illusion à la sagesse du monarque, qui parut au contraire vivement offensé. Le procureur général eut ordre d'annoncer au parlement, que le prince étoit informé des conventicules et des cabales, qui avoient pour fin de faire signer aux évêques qui se trouvoient dans la capitale, une prétendue lettre à lui adressée, dans la quelle il y avoit des propositions capables de troubler l'Eglise, comme aussi d'affoiblir l'autorité des ordonnances et des bulles enregistrées touchant la doctrine de Jansénius. Sur quoi il intervint un arrêt, à l'effet d'informer de ces cabales et de ces assemblées illicites, avec défense à toute personne d'imprimer, faire imprimer, vendre et répandre la lettre en question, ni autres écrits semblables.

Les quatre évêques, malgré un si mauvais accueil fait à la lettre des dix-neuf, en firent peu après courir une autre adressée en leurs propres noms à tous les évêques du royaume, asin de les engager à prendre la désense d'une cause commune à tous, puisqu'il ne s'agit pas seulement, disoient-ils, de notre oppression particulière, mais du renversement des saints canons, du violement des premiers principes de l'équité naturelle, et du dernier avilissement de l'ordre épiscopal. Toute la suite de la lettre s'exprimoit avec la même énergie, contre les démarches et les vues ambitieuses de la cour de Rome, qu'on exposoit dans une longue tirade, farcie d'un ramas d'érudition de l'histoire ancienne et moderne. Telle est l'idée que le parti avoit alors, ou du moins vouloit donner de Clément IX aussi-bien que de ses prédécesseurs. Cette lettre fut supprimée par un arrêt du conseil d'état, avec défense à tout évêque et archevêque d'y avoir égard.

Clément IX s'étoit trop hautement déclaré l'année précédente (1667), première de son pontificat, pour qu'on pût révoquer en doute sa manière de penser touchant les nouvelles doctrines. Il avoit condamné la traduction du nouveau Testament, dit communément de Mons, ouvrage favori de Port-Royal, fait

et cor Cle mé et r l'ar din vre ren déc Vulau t cou Le c prod obéi

renfe dang obse les fi ne fi mort serve ne re

thol

L

voie enfir ne peréun proc chev repre

pape

eur à la <sub>l</sub>uement

a sûreté
ue, qui
général
informé
de faire
de, une
voit des
ssi d'afegistrées
vint un
emblées
aire im-

fait à la
le autre
le autre
le autre
le notre
ints caturelle,
la suite
les dén expotion de
rtiavoit
ssi-bien
par un
arche-

précét révoes dociment, al, fait et refait, revu et refondu, travaillé en particulier, corrigé en commun, chef-d'œuvre en un mot de sa légion de savants. Clément en défendit néanmoins la lecture, sous peinc d'excommunication encourue par le seul fait, comme d'une version téméraire des livres saints, pernicieuse, éloignée de la Vulgate, et propre à séduire les simples. Elle fut aussi condamnée par l'archevêque de Paris, par l'archevêque d'Embrun, par le cardinal Barberin, archevêque de Reims, par les évêques d'Evreux, d'Amiens; et à mesure qu'elle pénétra dans les différents diocèses, par la plupart des évêques. Quelques-uns la déclarèrent aussi peu conforme au texte gree qu'à celui de la Vulgate, pleine d'additions et de changements arbitraires faits au texte latin, et conforme à la version de Genève, en beaucoup de passages tournés de manière à favoriser le calvinisme. Le conseil d'état, en conséquence, la proscrivit et la qualifia de production furtive, émanée de personnes notoirement désobéissantes à l'Eglise. Il est peu d'ouvrages autant exaltés par un parti, et aussi généralement réprouvés par les suffrages catholiques.

Le nouveau pape proscrivit encore le rituel d'Alet, comme renfermant des opinions singulières, et des propositions fausses, dangereuses pour la pratique, erronées même, contraires aux observances communes de l'Eglise, et capables de conduire les fidèles aux erreurs déjà condamnées. La censure pontificale ne fit aucune impression sur l'évêque d'Alet (1668): jusqu'à sa mort, le rituel fait pour accréditer la nouvelle doctrine, fut observé dans son diocèse; c'est une preuve, entre mille, que le partine rejetoit la décision du fait, qu'afin d'éluder celle du droit.

Cependant l'affaire des quatre évêques alloit son train. Le pape, au lieu de répondre à leur lettre, envoya un nouveau bref, pour faire travailler sans retard à leur procès. Ils n'avoient pas plus à espérer du côté de la cour de France, fatiguée enfin d'une obstination qui n'avoit point de terme. Comme ils ne pouvoient que succomber sous le poids des deux autorités réunies, leurs amis s'empressèrent à chercher les moyens de procurer un accommodement. Leur grand entremetteur, l'archevêque de Sens, entama la négociation auprès du nonce, lui représenta combien il scroit glorieux à Clément IX de pacifier

(An 1668.)

l'église de France, et lui certifia qu'on n'y trouveroit aucune difficulté, pourvu qu'on n'exigeât rien qui pût blesser la conscience, ou déroger à la dignité des quatre prélats. L'expédient qu'il imagina, de concert avec l'évêque de Châlons-sur-Marne. fut que ces prélats, sans subir aucune peine canonique, sans révoquer même les mandements qui leur avoient attiré la disgrace de Rome, exigeroient une souscription nouvelle du formulaire; non par d'autres mandements ou ordonnances publiques, mais par des procès-verbaux qui demeureroient dans leurs greffes, et par lesquels ils déclareroient à leurs ecclésiastiques, qu'à l'égard du fait, l'Eglise n'exige qu'un soumission de respect et de silence; qu'ensuite ils écriroient tous quatre au pape une lettre des plus respectueuses, pour lui rendre compte de cette nouvelle signature. L'expédient fut proposé au nonce, mais en partie seulement : au moins n'est-il aucune preuve qu'on lui ait fait part de la déclaration qui devoit se faire, à l'égard du fait dans les procès-verbaux. On convint de plus avec lui, qu'on ne mettroit point par écrit les conditions de l'accommodement, et l'on prit toutes les mesures possibles pour les dérober à la connoissance des personnes dé-

clarées contre les erreurs du temps. L'évêque de Châlons écrivit ensuite à celui de Comminges, et le pria d'aller trouver ceux d'Alet et de Pamiers, afin de les engager à saisir cette voie d'accommodement. L'évêque d'Alet, sans lequel celui de Pamiers ne savoit rien faire, goûta l'expédient, quant au fond; mais sous des conditions et des réserves qui sirent traîner l'affaire pendant cinq à six semaines. Il vouloit avoir pour lui et pour ses trois confrères, une entière liberté de dresser, tant leurs procès-verbaux, que leur lettre au pape, et surtout qu'on ne les obligeât à y user d'aucun terme équivoque, ambigu, ou seulement obscur. La minute de cette lettre leur fut néanmoins envoyée de Paris, sans qu'il leur fût libre d'y rien changer, ni d'y rien ajouter que leur signature. On exigea la même chose à peu près pour les procèsverbaux. L'évêque d'Alet, après avoir beaucoup hésité, et par conséquent celui de Pamiers, la signèrent enfin, soit qu'ils eussent oublié les principes d'honneur et de conscience qui avoient paru d'abord les arrêter, soit que les craintes fondées

su El d' ch qu

les se do cor dix cus prê plu rétr sinc que deu rest ditio en ı proj dans

le su O ratio c'est quel siasti

term

déci

expr

ce fa

Le faire de

sur ces principes ne leur parussent plus que de vains scrupules. Elle est néanmoins remplie dans leur sens, non-seulement d'obscurités et d'équivoques, mais de faussetés et de supercheries, supposé qu'ils y aient voulu dire autre chose que ce

qu'elle fit prendre au pape pour leur vrai sentiment.

ucune

con-

édient

larne.

ıns ré-

a dis-

lu for-

es pu-

t dans

lésias-

nission

quatre

rendre

t pro-

n'est-il

on qui

ax. On

crit les

nesures

nes dé-

ninges,

n de les

d'Alet,

l'expé-

éserves

ines. Il

entière

r lettre

aucun

minule

ns qu'il

eur si-

rocès.

ité, et t qu'ils ce qui

bndées

Prévenu que les voies de rigueur ne pouvoient que gâter l'affaire, le nonce avoit écrit à Rome, que si au lieu d'obliger les quatre évêques à rétracter leurs mandements, on vouloit se contenter qu'ils souscrivissent sincèrement le formulaire ordonné par Alexandre VII, il y avoit tout lieu d'espérer qu'on parviendroit à une pacification 1. Clément IX, craignant de commettre l'autorité de son siége, non-seulement avec les dix-neuf prélats qui avoient épousé la cause des quatre accusés, mais avec un bien plus grand nombre qu'on lui disoit prêts à se déclarer, crut devoir user d'indulgence. Il ne parla plus de déposition ni de peine canonique; il se relâcha sur la rétractation des mandements, et n'exigea qu'une souscription sincère, qui sauvoit au moins l'intérêt capital de la foi 2. Jusque-là signer sincèrement le formulaire, ne signifioit dans les deux partis que la signature pure et simple, sans exception ni restriction, sans distinction du fait et du droit, sans aucune addition ni explication qui en détournât le sens : cela significit, en un mot, signer de telle manière qu'on reconnût les cinq propositions pour hérétiques dans le sens de Jansénius. Et dans le fond, qui eût deviné, avant l'abus inimaginable des termes et des notions communes, qu'on ne reconnût point la décision du fait de Jansénius, dans le formulaire dressé tout exprès pour le faire admettre, qu'on appelât signer sans croire ce fait qui s'y trouve expressément énoncé, et qui faisoit tout le sujet de la contestation.

On avoit tenu soigneusement caché à Clément IX la déclaration insérée dans les procès-verbaux des quatre évêques, c'est-à-dire, la distinction du fait et du droit, au pied de laquelle seulement ils consentoient à signer avec leurs ecclésiastiques. On en sera pleinement convaincu par l'exposi-

Lettre du nonce, du 5 juin 1668. — 2 Relation de ce qui s'est passé dans l'affaire de Jansénius, par le cardinal Rospigliosi.

480 HISTOIRE (An 1668.) tion des faits suivants. M. d'Estrées, évêque de Laon, et depuis cardinal, choisi par le pape pour médiateur en cette affaire, avec pouvoir de s'en associer d'autres, s'associa messieurs de Meaux et de Châlons, qui avoient beaucoup plus de rapport que lui avec les quatre évêques. Par les soins de ces deux prélats, les quatre firent leur nouvelle souscription du formulaire, après quoi ils en donnèrent avis à Sa Sainteté, dans les termes encore les plus respectueux, et les plus propres à persuader que leur procédé nouveau ne différoit plus de celui qu'avoit tenu le clergé en corps, et que Rome avoit constamment exigé. « Les évêques de France, lui marquoient-ils entr'autres choses, ayant pris une autre voie que nous pour signer le formulaire, laquelle nous avons su être plus agréable à votre Sainteté, nous nous sommes résolus de les imiter. C'est pourquoi ayant assemblé comme eux les synodes de nos diocèses, et ordonné une nouvelle souscription, nous avous souscrit nous-mêmes: ce qu'ils ont expliqué à leurs ecclésiastiques nous l'avons expliqué aux nôtres; l'obéissance qu'ils ont exigée des leurs pour les constitutions apostoliques, nous l'avons exigée des nôtres; et comme nous étions de tout temps unis avec eux pour le dogme, nous nous y sommes encore unis pour ce point de discipline. Nous ne dissimulons point, très-saint Père, que la chose nous a été très-difficile et très-pénible, sachant assez combien de railleries ce point de discipline nous attireroit de la part de nos ennemis. »

Le reste de la lettre n'est qu'une protestation perpétuelle de respect et de soumission à l'église romaine, à la chaire apostolique et à la personne de Clément IX. On n'y voit pas un mot qui tienne à la distinction du fait et du droit : î. n'y a presque pas une ligne qui ne serve tout au contraire à porter dans l'esprit l'idée d'une soumission telle qu'on l'avoit toujours exigée, d'une signature sans distinction et sans restriction, et la signature pure et simple, d'une marche droite, franche et loyale. Les quatre prélats protestent qu'ils ont enfin suivi la voie qu'avoient prise les autres évêques de France, comme la plus agréable au saint Père, et qu'ils ont exigé de leurs ecclésiastiques, ce que les évêques avoient exigé des leurs. Voilà un certificat bien formel d'une signature nouvelle,

pu cr sid so un n'd tro fau tisi por vel filia apo diff

lan

pen

obsi

qu'i

expression self-or sel

n'avo qu'ils parti. et plus satisfaisante que la première. Mais comment la pouvoit-on dire nouvelle et satisfaisante, puisqu'ils y distinguoient le fait du droit, comme ils l'avoient toujours pratiqué; puisqu'elle ne différoit en rien de celle qu'ils avoient prescrite par les mandements qui leur avoient attiré l'animadversion du saint Siége? La voie nouvelle et satisfaisante qu'ils disoient avoir prise de leurs confrères, n'étoit certainement pas une signature couchée au bas d'un procès-verbal, où l'on n'exigeoit point la croyance intérieure du fait. Il n'y avoit que trois ou quatre évêques qui eussent pris cette voie furtive et fausse, qui, au su de tout le monde, n'étoit rien moins que satisfaisante pour le vicaire de Jésus-Christ. Comment encore pouvoient-ils donner au père commun des fidèles, cette nouvelle souscription pour un trait héroïque de leur obéissance filiale; pour le dernier effort de leur attachement à la chaire apostolique? Que leur avoit-elle coûté en effet, pour la dire si difficile et si pénible, pour se plaindre de l'avantage qu'elle donnoit sur eux à leurs ennemis prétendus? Ils tiennent le langage de gens abattus sous le poids de l'humiliation; et cependant ils n'ont point changé, Rome a le démenti, et leur obstination triomphe.

L'auteur de l'histoire abrégée de la paix de l'Eglise, prétend qu'ils ont fait un grand sacrifice, en se contentant des procèsverbaux restés dans leurs greffes, sans faire des mandements exprès pour autoriser la distinction du fait et du droit. Voilà, selon lui, en quoi ils s'étoient rabaissés jusqu'au dernier degré de la condescendance, ce qui leur avoit paru aussi humiliant que difficile et pénible, arduum et perdifficile. L'étonnante humiliation en effet et l'étrange sacrifice! En vérité, il faut croire le public dépourvu de sens commun, pour le payer de pareilles défaites. Les quatre prélats, il est vrai, ne firent point de nouveaux mandements; mais ils ne rétractèrent pas les premiers : leurs procès-verbaux restèrent dans leurs greffes; mais ceux qui les signèrent ne demeurèrent pas dans le silence. Ils surent publier avec autant d'éclat que de fausseté, qu'on n'avoit exigé d'eux que ce qu'ils avoient toujours offert, que ce qu'ils avoient déjà fait de leur plein gré, et pour l'avantage du parti. Son historien veut que les quatre évêques aient pu dire

•

, et

cette

mes-

plus

soins

crip-

à Sa

et les

diffé-

t que

e, lui

e voie

ns su

ésolus

ux les

scrip-

pliqué

5; l'o-

s apo-

étions

mmes

nulons

ifficile

point

tuelle

chaire

voit

bit : i.

aire à

avoit

stric-

roite,

s ont

ance,

gé de

é des

elle,

avec verité, que la nouvelle signature leur avoit coîté beaucoup; et aujourd'hui ses défenseurs en parlent encore comme
d'un triomphe complet porté par ses anciens chefs. Il est
donc visible qu'on usa d'artifice, pour faire entendre à Clément IX, que la signature étoit telle qu'il l'avoit exigée, c'està-dire, pu et simple, sans exception ni restriction quelconque.
Oui, par un manége indigne du caractère épiscopal, de la sincérité sociale et la plus commune, on le surprit, on le trompa
indignement, on lui sit illusion par les apparences concertées
d'une soumission qui ne consistoit qu'en paroles éblouissantes
et mensongères.

La lettre des quatre prélats présente encore d'autres traits qui achevèrent de donner une idée peu avantageuse de leur candeur et de leur droiture. Ils y assurent qu'ils ont assemblé leurs synodes, à l'exemple de leurs confrères, et qu'ils ont fait signer leurs prêtres : cependant ils n'avoient encore rien fait de tout cela. La copie qui fut envoyée à Rome, est datée du premier jour de septembre; et les synodes ne furent assemblés que le quatorze, le quinze et le dix-huit de ce même mois. Les procès-verbaux en font foi, et personne ne prétend le contraire. Or, assurer qu'on a fait ce qu'on n'a pas fait réellement, estce une conduite bien franche? Pour sauver le mensonge à ces ennemis de la restriction mentale, il faut dire qu'exprimant le futur par le passé, à l'imitation des prophètes, ils annonçoient comme fait absolument, ce qui devoit se faire. Mais le public sera-t-il d'humeur à se payer de cette monnoie prophétique? Comment avancent-ils encore qu'ils ont fait signer le formulaire, selon l'intention du pape? Cette intention, très-notoire incontestablement, étoit que tous les ecclésiastiques sans exception le signassent, et qu'on procédât suivant la rigueur des canons, contre ceux qui ne l'auroient pas signé. Toutefois le nombre de ceux qui signèrent dans les synodes, fut très-médiocre, et ne signa que qui voulut, dans celui d'Angers en particulier.

Le docteur Arnaud, frère de l'évêque du lieu, fut du nombre de ceux qui y signèrent, ou de ceux au moins dont le nom se trouve parmi les signatures qui s'y firent. Et voici un nouveau tour d'adresse, ou rouveau mystère, difficile à explique
Ant
chaj
mén
mell
sans
chef
le foi
lui fa
la ma
vre:
avoit
d'An
fragal

sion.

C'e des év des qu Sens, signé porter ne rev lenden nonce, ccs épo Quand auront sieurs d voyée à done in Beauva main ; à de l'un nière er mettre ! trouve e

plutôt u

quer selon les lois de la franchise et de la simplicité chrétienne. Antoine Arnaud, dans cette souscription, prend le titre de chapelain de la Garrenne. Or il n'est aucun vestige, ni aucune mémoire de cette chapelle, supposée dans la paroisse de Jumelle au diocèse d'Angers. D'où il est clair que ce fut un titre sans bénéfice, érigé, ou tout au moins ressuscité en faveur de ce chef du parti; et à quelle fin, sinon pour le dispenser de signer le formulaire en tout autre diocèse, au moyen du domicile qu'on lui fabriquoit dans celui-ci, où il étoit assuré de ne signer qu'en la manière qu'il le voudroit. Autre mystère, ou autre manœuvre : le jour où l'on supposoit que le chapelain de la Garrenne avoit signé le formulaire à Saumur, lieu de ce fameux synode d'Angers, il étoit à Paris, et le doyen de la cathédrale même d'Angers s'offrit à le prouver au nonce, d'une manière irréfragable: mais on ne voulut point entrer dans cette discussion.

C'est encore un mystère inexplicable, que la souscription des évêques d'Angers et de Beauvais, dans la lettre commune des quatre prélats à Clément IX. Aussitôt que l'archevêque de Sens, en sa qualité subsidiaire de médiateur, en eut rédigé et signé la minute avec le nonce, il fit partir un courrier, pour porter à Alct la seule copie qu'on en avoit tirée. Cette copie ne revint d'Alet que le 14 septembre. Ce jour-là même, ou le lendemain au plus tard, elle fut remise entre les mains du nonce, qui la fit partir deux jours après pour Rome. Toutes ces époques sont constantes, de l'aveu même des jansénistes. Quand est-ce donc que messieurs d'Angers et de Beauvais auront signé sur cette même feuille où avoient souscrit messieurs d'Alet et de Pamiers? car il n'y en eut qu'une seule envoyée à Rome, avec la signature de ces quatre prélats. Il est donc impossible que la signature des évêques d'Angers et de Beauvais, qui s'y voit très-bien couchée, soit de leur propre main; à moins de supposer qu'il y avoit à Paris un blanc signé de l'un et de l'autre, et qu'on y inséra la lettre, de telle manière encore que les évêques d'Alet et de Pamiers y pussent mettre leur signature à la première place, comme elle s'y trouve en effet. N'est-ce pas là véritablement un mystère, ou plutôt un procédé aussi tortueux que celui qui confond le fu-

eurs
gner
tout
mier
ne le
proaire.

u-

me

est

lé-

est-

ue.

in-

npa

tées

ntes

qui

à ces int le pient ublic que?

est-

mutoire ex-

is l**e** mépar-

> omnom oupli

tur avec le passé, qui use indistinctement de dates ou d'antidates, et qu'on ne peut qualisser que de frauduleux, à moins

que de le révérer comme prophétique?

La fraude perce de toute part ce tissu ténébreux. Aux quatre synodes d'Angers, de Beauvais, d'Alet et de Pamiers, on n'appela, outre les personnages d'office, que les ecclésiastiques dont le parti se tenoit assuré. Encore leur recommanda-t-on le secret et le silence avec des instances extraordinaires. Au synode d'Angers spécialement, on fit signer sur deux copies du procès-verbal, sans même que les souscripteurs eussent pu savoir si elles y étoient conformes. En quelques autres, on fit signer sur plusieurs feuilles volantes. On ne laissoit pas lire les procès-verbaux à ceux qui devoient signer, et il fallut qu'ils s'en

tinssent à la lecture rapide qu'on leur en fit.

A Pamiers cependant, les députés du chapitre de la cathédrale, au nombre de huit, dignitaires pour la plupart, entendirent assez bien la lecture du procès-verbal, pour observer qu'on y faisoit grande différence entre la question du droit et celle du fait; qu'il y étoit dit quant au droit, qu'on devoit croire d'une foi intérieure la décision que le pape avoit prononcée touchant les cinq propositions; et pour le fait, qu'il suffisoit d'une soumission extérieure, et du silence respectueux. Sur quoi le prieur claustral du chapitre, parlant au nom des autres députés, requit par deux fois l'évêque de lui faire expédier copie du procès-verbal. Le prélat répondit sèchement qu'on verroit si cela étoit nécessaire, et suivit sa pointe. Ces députés remarquèrent encore, non sans beaucoup de surprise, qu'il n'y avoit dans l'assemblée aucun religieux de la ville, ni de tout le diocèse, à la seule exception d'un chanoine régulier de Sainte-Geneviève; que le procès-verbal étoit couché, avec le formulaire, sur différentes feuilles détachées, et que l'évêque, avec deux autres personnes seulement, devoit signer sur une certaine feuille qu'il se réservoit. Le reste des assistants signa sur des feuilles tellement disposées, qu'on en pouvoit tirer tel parti qu'il plairoit à l'évêque. Cette manipulation ne manqua point de mettre les chanoines en désiance; mais l'évêque leur assura que tout ce que demandoient le pape et le roi, c'étoit de signer le procès-verbal, avec le formulaire;

et fail COL tro res en dér pitr pro

prir faire D'ai faisa mên tour cipal écriv plus men vene ouvr metti évêq nouv des é leur nent lettre ont é prom stituti d'use les pe préter

1 Cor

sa do

l'antimoins

quatre n'aps dont le seynode u prosavoir signer s proils s'en

cathéentenoserver droit et devoit it prot, qu'il ctueux. om des e expénement te. Ces irprise, ille, ni e réguouché, et que signer s assis-

n pou-

ulation

; mais

pape et ilaire; et qu'à ce moyen ils seroient l'un et l'autre pleinement satisfaits. Ils signèrent donc, sans trop résléchir encore sur les conséquences : mais reconnoissant depuis qu'on les avoit trompés, et qu'ils avoient souscrit contre leur intention aux restrictions réprouvées par les catholiques, ils se crurent obligés en conscience de réparer d'une manière authentique l'inconsidération de leur démarche. A cette fin, ils firent en plein chapitre : la déclaration de tout ce qui s'étoit passé dans le synode, protestèrent contre la signature qu'on leur avoit surprise, et

prirent acte de leur protestation.

Pamiers étoit trop éloigné du centre de la France et des affaires, pour que l'aventure de son chapitre fût sitôt divulguée. D'ailleurs, la lettre des quatre évêques au pape étoit si satisfaisante en apparence, qu'alors la plupart des orthodoxes, même les plus décidés, ne soupçonnoient pas le moindre détour dans leur conduite. L'évêque de Laon, médiateur principal en cette affaire, et l'homme de confiance du pape, lui écrivit touchant leur nouvelle souscription, dans les termes les plus propres à le rassurer. Il lui en parla, comme d'un événement capable tout seul d'immortaliser son pontificat, « Vous venez enfin, très-saint Père, lui disoit-il, de consommer un ouvrage de telle importance, qu'on ne pouvoit rien se promettre de semblable sous tout autre pontife. Les illustrissimes évêques d'Alet, de Pamiers, d'Angers et de Beauvais, par une nouvelle et sincère souscription, se sont conformés au reste des évêques, dont ils s'étoient distingués en quelque sorte par leur manière de faire signer le formulaire de soi. Ils en donnent les assurances en termes exprès, non-seulement dans la lettre écrite en commun à votre Sainteté, mais dans celles qu'ils ont écrites chacun à M. l'évêque de Châlons. Outre cela, ils promettent de s'appliquer à rendre et à faire rendre aux constitutions apostoliques toute l'obéissance qui leur est due, et d'user contre les ecclésiastiques qui leur sont soumis, de toutes les peines canoniques, s'il s'en trouve aucun qui, sous quelque prétexte que ce soit, à l'occasion du livre de Jansénius ou de sa doctrine, vienne à blesser le moins du monde l'autorité des

<sup>1</sup> Conclus. du chapitre de Pamiers, du 18 septembre 1668.

constitutions.» Monsieur de Laon écrivit encore dans le même goût, au cardinal patron, et appuya derechef sur le point capital en cette affaire, c'est-à-dire, sur la fermeté des quatre évêques contre ceux de leurs prêtres, qui, sous prétexte, ou en parlant de Jansénius, voudroient donner la moindre atteinte aux bulles.

Les deux autres médiateurs, savoir messieurs de Sens et de Châlons, de plus, monsieur de Lionne, ministre d'état, et le roi lui-même, écrivirent en même temps au pape, pour l'assurer de la sincérité avec laquelle procédoient les quatre prélats. Ces lettres arrivèrent à Rome le 24 de septembre. Le pontife tint une congrégation le 28, pour minuter la réponse qu'il feroit à Sa Majesté; et dès le jour même, il fit expédier cette réponse, remettant à un autre jour celle des quatre évêques. « Autant nous avons à cœur, disoit-il au monarque, de maintenir la paix et l'union de l'Eglise, autant avons-nous eu de joie d'apprendre que les évêques d'Alet, de Pamiers, d'Angers et de Beauvais se sont soumis à la souscription pure et simple du formulaire: soumission par laquelle nous sommes beaucoup plus aises de nous voir excités à user de clémence, que d'être contraints par leur désobéissance à user de rigueur. » Le pontife exalte ensuite, avec les transports d'une vive reconnoissance, le zèle de Sa Majesté pour la conservation de la foi; et la conjure par ce même zèle, s'il reste encore quelque chose à faire, d'employer son autorité royale pour mettre la dernière main à un ouvrage qui ne regarde pas moins l'intérêt de l'état que la sûreté de la religion.

Deux jours après la réception de ce bref, l'affaire dont il y étoit question fut rendue publique à Paris, et la paix des quatre évêques passa pour conclue. Le docteur Arnaud, conduit par messieurs de Sens et de Châlons, cut audience du nonce, lui protesta qu'il avoit signé le formulaire dans la droiture de sa conscience, et en fut très-gracieusement accueilli. Il fut même présenté au roi, et lui fit un compliment flatteur sur la protection qu'il accordoit à l'Eglise. Le nonce de son côté eut audience du monarque, et l'assura de nouveau que le pape étoit content. Sur quoi fut rendu par le conseil d'état un arrêt qui mettoit fin, tant aux contestations qui duroient depuis

ta et sti à (

Du nu rec vei

qua

Ror

letti

ou

de par crir préce ture saire sign form est l'oc su du je dont core

prob La les q proc

quel

de d

nême it cajuatre ou en teinte

et de
, et le
r l'ase prée pone qu'il
c cette
èques.
niainle joie
gers et

ple du ucoup d'être ontife sance, confaire, nain à

que la

nt il y
quatre
it par
e, lui
de sa
nême
otecit aupape

epuis

si long-temps, qu'aux procédures commencées contre les quatre évêques. Tout y porte sur ce que le souverain pontife est demeuré pleinement satisfait de l'obéissance que ces prélats ont rendue aux constitutions d Innocent X et d'Alexandre VII, tant par la signature sincère qu'en leurs synodes ils ont ordonnée et faite eux-mêmes du formulaire de foi inséré dans la constitution d'Alexandre VII, que par les lettres qu'ils ont écrites à Clément IX, pour l'assurer de leur soumission aux constitutions pontificales, et qui ont porté le saint Père à vouloir bien oublier tout ce qui s'étoit passé dans les dernières contestations. Du reste, il ordonne que lesdites bulles et constitutions continueront à être observées et exécutées dans tout le royaume, recommande et enjoint à tous les évêques et archevêques d'y veiller, et d'y tenir soigneusement la main.

Le bruit courut cependant en France, que le procédé des quatre évêques n'avoit pas été sincère, et il se répandit jusqu'à Rome. Clément IX, qui n'avoit pas encore répondu à leur lettre, voulut, avant de leur donner cette marque authentique de réconciliation, avoir un acte signé de leur propre main, par lequel ils certifiassent qu'ils avoient souscrit et fait souscrire sincèrement le formulaire, suivant les constitutions de ses prédécesseurs Innocent et Alexandre. Une première imposture rend toutes les autres faciles, et souvent presque nécessaires. Ils certifièrent qu'ils avoient sincèrement signé et fait signer dans leurs synodes le formulaire d'Alexandre VII, conformément à la lettre qu'ils en avoient écrite à Sa Sainteté. Il est bon d'observer que, de tous les écrits janséniens relatifs à ce sujet, tel que l'Histoire de la Paix de l'Eglise, et le Fantôme du jansénisme, il n'en est pas un qui parle de ces certificats, dont l'existence n'est douteuse à personne. Qu'on observe encore qu'ils sont tous les quatre antidatés de plus d'un mois. Et quel esprit commanda, tant cette omission, que cette manière de dater? On peut répondre en général, que l'honneur et la probité ne commandent pas plus les antitades que les réticences.

Les certificats ne satisfirent point encore le pape. Quoique les quatre prélats n'eussent donné à personne copie de leurs procès-verbaux; qu'ils ne les eussent pas même laissé lire à ceux qui signoient, et que par-là ils eussent compôché d'en sa-

The same of the same of

voir au juste le contenu; il étoit difficile qu'on n'apprit pas enfin par quelques-uns des assistants, et entre autres par les chanoines de Pamiers, qu'on y faisoit une distinction essentielle entre le fait et le droit, avec déclaration, qu'on exigeoit la croyance intérieure du droit, et que pour le fait on n'obligeoit qu'au silence respectueux. Clément IX qui supposoit, comme le porte son bref au roi, qu'on avoit signé purement et simplement, ne pouvoit prendre que pour une protestation contre cette signature, ce qu'on disoit déclaré touchant le fait dans les procès-verbaux. En effet, la souscription pure et simple emportoit l'aveu du fait, selon les jansénistes mêmes; c'étoit véritablement protester contre cette souscription, que de déclarer qu'on obligeoit, non pas à le croire, mais uniquement à s'en taire. C'est pourquoi le pontife ordonna au nonce de s'informer exactement de ce qui en étoit, et de lui en donner avis :. Supposé qu'il sût déclaré simplement dans les procèsverbaux, que le pape se peut tromper dans les questions où il s'agit d'un fait purement personnel; Sa Sainteté vouloit bien passer là-dessus : mais en cas qu'on eût véritablement déclaré ne vouloir pas tenir les cinq propositions pour hérétiques dans le sens de Jansénius, selon que le saint Siége les y avoit condamnées; jamais marquoit-elle au nonce, elle ne l'eût souffert en quelque manière que ce fût, résolue invariablement à ne rien dissimuler, ni rien ménager à cet égard. Tel est le rapport du cardinal Rospigliosi, neveu de Clément IX, et cité par les jansénistes eux-mêmes, comme un témoin irrécusable de tout ce qui s'étoit passé à ce sujet dans le conseil du pape son oncle 2.

Le roi ayant su l'ordre donné par le pape au nonce, ordonna de son côté à monsieur Harlai, pour les archevêque de Paris, d'aller trouver l'évêque de Châlons, le seul des trois médiateurs qui fût dans cette capitale, afin d'en tirer au plus tôt l'éclairoissement que demandoit le saint Père 3. L'archevêque y alla, accompagné du docteur Arnaud, sans qui l'on ne pouvoit rien terminer; et là fut dressé sur-le-champ l'attestation

6ui agi dar exd ľE dan COD de . ren est d ren trin doct défe Bard père bull rien jet.» que e parto faits Nous eu co des q cès-v confo et cel

Le relation ment tion I damn savoir un art

naud

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Lettre du 6 nov. 1668. - <sup>2</sup> Relat. du card. Rospigl. - <sup>3</sup> Fantôme du janaceuisme, p. 254.

(An 1668.) suivante : « Les quatre évêques et les autres ecclésiastiques ont agi de la meilleure foi du monde. Ils ont condamné et fait condamner les cinq propositions, avec toute sorte de sincérité, sans exception ni restriction quelconque, dans tous les sens que l'Eglise les a condamnées, et ils sont très-éloignés de cacher dans leur cœur aucun dessein de jamais donner atteinte à cette condamnation. Quantà l'attribution de ces propositions au livre de Jansénius, ajoute l'attestation, ils ont encore rendu et fait rendre au saint Siége toute la déférence et l'obéissance qui lui est due; comme tous les théologiens conviennent qu'il la faut rendre, au regard de tous les livres condamnés, selon la doctrine catholique, soutenue dans tous les siècles par tous les docteurs, et même en ces derniers temps par les plus grands défenseurs de l'autorité du saint Siége, tels que les cardinaux Baronius, Bellarmin, Richelieu et Palavicin, ainsi que les pères Sirmond et Pétau; conformément encore à l'esprit des bulles apostoliques, qui est de ne dire, ni écrire, ni enseigner rien de contraire à ce qui a été décidé par les papes sur ce sujet. » Si ces dernières paroles, considérées seules, élèvent quelque ombre de difficulté sur la question du fait; il est visible partout ce qui les précède, que le sens en est restreint aux faits personnels, sur quoi le pape consentoit à dissimuler. Nous certifions, ajoute encore monsieur de Châlons, qu'ayant eu communication et connoissance particulières des sentiments des quatre évêques, et de ce qui est contenu dans leurs procès-verbaux, la doctrine que contient cet écrit est entièrement conforme à celle desdits procès-verbaux. C'est aussi ma croyance et celle des dix-neuf évêques qui ont écrit à Sa Sainteté. Arnaud joignit son attestation, ainsi que sa profession de foi, à celles de l'évêque de Châlons.

Le pape voyant ainsi, reprend le cardinal neveu dans sa relation, qu'enfin les quatre évêques avoient souscrit sincèrement le formulaire, et condamné sans aucune sorte de restriction les propositions dans tous les sens où elles étoient condamnées par l'Eglise, crut devoir dissimuler l'autre point; savoir, qu'encore qu'ils ne voulussent pas reconnoître pour un article de foi une décision pontificale sur un fait, ils s'engageoient néanmoins à la révérer par un silence respectueux,

pas les eneoit blioit, ıt et

lion fait e et nes;

e de nent e de nner

cèsoù il bien claré

dans con-

ıffert à ne rap-

é par le de son

> ore de trois s tôt

que oution

THE REAL PROPERTY AND THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAMED IN CO

et à faire là-dessus ce qu'enseignent les cardinaux Baronius. Bellarmin, Palavicin, Richelieu, avec le Pères Sirmond et Pétau, dans les écrits desquels on ne trouve rien sur cette matière qui soit préjudiciable au saint Siége. C'est pourquoi Sa Sainteté fit écrire au nonce, que la déclaration de monsieur de Châlons, souscrite par monsieur Arnaud, et confirmée depuis par monsieur de Sens; que les certificats authentiques, envoyés au même nonce par les quatre évêques, d'avoir souscrit et fait souscrire sincèrement le formulaire; que les assurances données encore sur ce point par monsieur de Lionne, par mon sieur l'archevêque de Sens, et par d'autres personnes; que tout cela faisoit aux yeux de Sa Sainteté, une preuve qui l'emportoit de beaucoup sur ce qui avoit été avancé de contraire touchant le contenu des procès-verbaux. Le saint Père, poursuit le cardinal neveu, faisant fond, tant sur ces témoignages divers, que sur la parole du roi, crut ne devoir plus révoguer en doute que les quatre évêques n'eussent rendu une obéissance entière, et souscrit le formulaire avec toute sincérité. Se tenant donc pour satisfait, il résolut de leur rendre ses bonnes grâces, et les honora d'un bref qui étoit conçu dans les termes suivants (1669):

« Vénérables frères, salut et bénédiction. Notre nonce à la cour de France nous a fait tenir la lettre par laquelle vous nous mandez, avec de grandes marques de soumission, qu'en conformité de ce qui est prescrit par les lettres apostoliques emanées de nos prédécesseurs Innocent X et Alexandre VII, vous aviez souscrit et fait souscrire sincèrement le formulaire contenu dans les lettres du même pape Alexandre. Et quoique à l'occasion de certains bruits qui avoient couru, nous ayons cru devoir aller plus lentement en cette affaire (car nous n'aurions jamais admis à cet égard, ni exception, ni restriction quelconque, étant très-fortement attaché aux constitutions de nos prédécesseurs); présentement toutesois, après les assurances nouvelles et considérables qui nous sont venues de France, touchant la véritable et parfaite obéissance avec laquelle vous avez sincèrement souscrit le formulaire, outre qu'ayant condamné sans aucune exception, ou restriction, les cinq propositions, selon tous les sens où elles ont été condamnées par le

n no bi

co tiè po en der aim que vou nell dér

> qua au

des

com IX, don Arn cess les t celle cette à un de l retin féren ticip

Ce i

L'ar

ius,

d et

ma-

i Sa

r de

puis

ovés

fait

lon-

nor

que

'em-

raire

our-

ages

quer

béis-

é. Se

nnes

s les

è à la

vous

u'en

ques

VII,

laire

ue à

cru

ions

con-

pré-

nces

ice,

ous

on-

po-

r le

siége apostolique, vous êtes infiniment éloignés de vouloir renouveler en cela les erreurs que ce même siége a condamnées : nous avons bien voulu vous donner ici une marque de notre bienveillance paternelle; nous assurant que vous n'oublierez rien à l'avenir, pour nous donner de jour en jour des preuves nouvelles de la sincère obéissance et soumission que vous nous avez rendue en cette rencontre. »

Clément IX écrivit en même temps aux trois prélats médiateurs, MM. de Laon, de Sens et de Châlons. Dans ce bref commun pour les trois, toujours il se montre persuadé de l'entière et parfaite obéissance que les quatre évêques passoient pour avoir rendue au saint Siége, en souscrivant le formulaire en la manière prescrite par les constitutions. Et comme l'ardeur de la charité apostolique, disoit-il encore, fait que nous aimons mieux user de clémence envers des personnes soumises, que d'en punir de rebelles avec rigueur, nous avons bien voulu leur donner des marques de notre bienveillance paternelle. Il ajoute, en félicitant les médiateurs, qu'ils ont considérablement mérité de l'Eglise, en travaillant à obtenir des quatre évêques la soumission qu'ils devoient et qu'ils ont rendue au vicaire de Jésus-Christ avec une pleine et entière exécution des bulles apostoliques.

Ces bress ayant été présentés au roi par le nonce, mirent comme le sceau à l'accord, qu'on nomma la paix de Clément IX, ou la paix de l'Eglise. On accorda une amnistie générale, dont personne ne fut excepté. Cependant, quoique le docteur Arnaud fût rentré dans les bonnes grâces du monarque, il ne cessa point d'être exclus des assemblées de Sorbonne. Toutes les tentatives de ses amis en cette rencontre, aussi vaines que celles qu'on sit par la suite, ne servirent qu'à faire regarder cette paix, comme une paix fourrée, et suspecte au moins à un grand nombre de docteurs. Les religieuses du monastère de Port-Royal-des-Champs, où avoient eu permission de se retirer celles de la ville qu'on avoit dispersées d'abord en différents autres monastères, furent rétablies dans le droit de participer aux sacrements, et de célébrer le saint office en chœur. Ce fut une extension de la grâce accordée aux quatre évêques. L'archevêque de Sens et l'évêque de Châlons la demandèrent avec instance à l'archevêque de Paris, et même avant la consommation de l'affaire des quatre évêques. M. de Paris, qui apparemment craignoit quelque surprise, répondit qu'ayant jusque-là suivi le premier pontife à leur égard, il n'auroit point de peine à le suivre encore dans l'accommodement, quand il auroit reconnu les véritables intentions de Sa Sainteté.

En effet, lorsqu'il fut sûr que le saint Père avoit accordé la paix aux quatre prélats, sur le témoignage spécial de l'évêque de Châlons en faveur de leur sincérité, il crut pouvoir faire la même chose à l'égard des religieuses. Elles lui présentèrent, en forme de requête, une déclaration qui n'étoit qu'une copie de celle des quatre évêques : sur quoi, il rendit en leur faveur une ordonnance, dont les écrivains du parti parlent souvent, mais d'une manière vague, et sans jamais en exposer le contenu. En voici la substance, et tout ce qu'il importe d'en connoître : «Comme il nous paroît par la requête des religieuses de Port-Royal-des-Champs, qu'elles condamnent les cinq propositions avec toute sorte de sincérité, sans exception ni restriction quelconque, dans tous les sens que la saint Siége les a condamnées, et qu'étant entièrement soumises aux constitutions des papes Innocent X et Alexandre VII, elles sont trèséloignées de renouveler sur ce sujet les erreurs condamnées par le saint Siége; nous ne pouvons recevoir qu'avec une entière joie cet acte nouveau et authentique de leur véritable et entière obéissance. Car voulant nous tenir inviolablement attachés aux constitutions des papes susdits, nous n'eussions jamais admis d'exception ni de restriction à cet égard. Après donc qu'il nous est apparu, par la déclaration que les quatre évêques ont envoyée à notre saint Père le pape, et par le bref où Sa Sainteté témoigne en être satisfaite, que la déclaration des suppliantes ne diffère en rien de celle qui a été reçue et approuvée du saint Père; assurés par cet exemple, nous recevons et approuvons leur requête et la déclaration susdite. En conséquence, nous les absolvons des censures qu'elles avoient encourues, les restituons à la participation des sacrements, à la célébration de l'office en chœur, et les déclarons capables, tant de former un corps de communauté, que de jouir du droit de voix active et passive. »

ou sés ph sat do roi rel de XI sui

> méd nœi trav Jan Bles stra et la trio

nar

con

nisl

leur blig born silen qu'i men

ple

paix

dam

nrui

int

int

nd

la

ue

e la

nt,

pie

eur

ent.

on-

on-

ises

ro-

es-

les

itu-

rès-

nées

en-

e et

tta-

nais

u'il

ont

in-

ւթ–

vée

ap-

sé-

es,

oit

Le parti voulant donner le plus grand éclat à cet événement, usa du crédit qu'il avoit auprès de quelques ministres d'état, pour faire frapper une médaille qui en perpétuât la mémoire. Elle portoit la figure du roi, et au revers, on voyoit un livre ouvert sur un autel, avec le sceptre et la main de justice passés en sautoir. Ainsi tournoient-ils leur humiliation en triomphe, et l'indulgence dont l'on avoit usé à leur égard en une satisfaction de justice. Le nonce acheta deux de ces médailles, dont il envoya l'une à Rome: avec l'autre, il alla trouver le roi, et lui communiqua les réflexions qui se présentoient naturellement. Les écrivains jansénistes parlent avec complaisance de ce monument, et disent vaguement qu'il plut fort à Louis XIV: mais tous ont eu grand soin d'omettre la circonstance suivante, qui marque seule tout ce qu'il en faut croire. Le monarque mena sur-le-champ le ministre romain à la chambre du conseil, où se trouvoient pour le moment ses propres ministres, et leur demanda qui d'entr'eux avoit commandé cette médaille. Tous se défendirent d'avoir aucune part à cette manœuvre, qu'ils regardoient, ajoutèrent-ils, comme une contravention à la parole qu'avoient donnée les partisans de Jansénius, de ne faire aucun éclat sur cet accommodement 1.

Bientôt ils y firent des infractions tout autrement condamnables; et ce qu'on avoit pris pour la paix, ne parut plus qu'un stratagème pour recommencer la guerre avec plus d'avantage, et la pousser avec plus d'opiniâtreté que jamais. Il publièrent triomphants, que la conduite de Clément IX étoit une condamnation tacite de celle de ses prédécesseurs; qu'il avoit trouvé bon que les quatre évêques eussent distingué dans leurs procès-verbaux, entre le fait et le droit; et qu'en s'obligeant à la croyance intérieure pour l'un, ils se fussent bornés pour l'autre à une simple soumission de respect ou de silence. Il est néanmoins constant, par tout ce qu'on a lu jusqu'ici à ce sujet, premièrement, que ce pape a invariablement exigé des quatre évêques une souscription pure et simple du formulaire; secondement, que, quand il accorda la paix, il avoit tout lieu de croire qu'ils avoient signé de la

<sup>1</sup> Hist. des cinq prop. 1. 6, p. 227.

sorte : ils lui avoient dit tout ce qu'il falloit pour le lui persuader, et ils avoient usé de toutes les précautions possibles pour soustraire à sa connoissance, avant la consommation de l'affaire, ce qui s'y étoit véritablement passé. Troisièmement, et ce point seul nous suffit, il est constant que ce pontife crut en effet qu'ils avoient signé purement et simplement. Car enfin il n'est pas proprement question de connoître si Clément IX eut ou n'eut pas de bonnes raisons pour croire qu'ils avoient signé de la sorte : il suffit qu'il l'ait cru, qu'il l'ait dit, et qu'il ait déclaré que sans cela il n'y auroit point eu de paix pour eux. Qu'on se rappelle ici la maxime de saint Augustin, suivant laquelle signer et jurer sincèrement, ce n'est pas le faire selon quelque sens particulier qu'on auroit dans l'esprit, mais selon l'intention de ceux avec qui l'on traite. Or que le pape ait cru que les quatre prélats avoient signé sans exception ni restriction, ou qu'ils avoient déclaré les cinq propositions hérétiques dans le sens de Jansénius; c'est ce que le témoignage du cardinal neveu dans sa relation, c'est ce que les propres paroles du pontife dans ses brefs au roi et à ces évêques, ne laissent point en doute.

Il n'est plus libre aux partisans de la nouveauté, après en avoir appelé à la relation du cardinal Rospigliosi, comme à un témoignage intègre et péremptoire, de faire entendre qu'il a donné ses propres sentiments pour ceux de son oncle, et que son rapport est un dénoûment, inventé après coup, pour n'être pas réduit à confesser que ce pape a condamné la conduite de ses prédécesseurs, qu'il a condamné lui-même en secret ce qu'il soutenoit en public. Mais voulussent-ils aujourd'hui révoquer en doute la bonne foi de ce cardinal, l'argument pris de sa relation n'en subsisteroit pas moins. Supposons pour un moment que Clément IX n'ait point agi sur les principes de son neveu; il est au moins constant, selon l'idée de ce cardinal, que le pape devoit se conduire ainsi, pour ne rien faire qui fût indigne du chef de l'Eglise. Le neveu n'eût certainement jamais attribué de pareils sentiments à son oncle, s'il n'eût tenu, avec tout le monde catholique, qu'à moins de les avoir mis en pratique, ce pape auroit trahi son devoir et son hon-

neur.

con mêr avo COS égai cess tife à l'E voul exig du c d'agi dessu nouv Clém toute entiè souffe viend en rid et de L'auti toires tion o que, e voix d comm incont blics d

A plation doctring le pape encore toire jude l'E

on do

(An 166g.) D'un autre côté, les déclarations du pape sont parfaitement conformes à la relation du cardinal. C'est Clément IX luimême qui a dit dans son bref au roi, que les quatre évêques avoient souscrit purement et simplement le formulaire; et dans son bref écrit à eux-mêmes, qu'il n'eût jamais souffert à cet égard, ni exception, ni restriction quelconque. D'où suit nécessairement l'une de ces deux conséquences, ou que ce pontife ctoit persuadé qu'on ne pouvoit remplir ce qu'on devoit à l'Eglise que par une souscription pure et simple, et qu'il vouloit au moins pour son honneur qu'on crût qu'il l'avoit exigée et obtenue des quatre évêques; ou qu'étant persuade du contraire en son particulier, il ne laissoit pas, comme pape, d'agir et de parler en public contre sa persuasion propre. Làdessus, quelque parti qu'on prenne, voici deux conséquences nouvelles aussi nécessaires que les précédentes. L'une est que Clément IX auroit commis un mensonge odieux à la face de toute l'Eglise, en assurant des quatre évêques ce qu'il savoit entièrement faux, et en disant de lui-même qu'il n'eût jamais souffert ce qu'il avoit permis et approuvé. Et dès là qu'en reviendroit-il aux ennemis du formulaire, sinon de tourner en ridicule les éloges pompeux qu'ils ont faits de Clément IX, et de ruiner leur propre cause en le perdant de réputation? L'autre conséquence est que de ces deux manières contradictoires de procéder, savoir de condamner en public la restriction qu'il auroit agréée secrètement, ce seroit sa voix publique, ou sa déclaration authentique, qui devroit passer pour la voix de l'Eglise; puisque par-là seulement il se seroit expliqué comme souverain pontife. Ici doit s'appliquer cette maxime incontestable pour les jansénistes mêmes, que par les actes publics des pasteurs, et non par leurs discours privés ou secrets, on doit reconnoître la doctrine de l'Eglise.

A présent qu'on est instruit de toute la suite et de la compilation des manœuvres pratiquées par les partisans des nouvelles doctrines, pour tromper ou diffamer autant qu'il étoit en eux le pape Clément IX, pourra-t-on concevoir qu'ils se prévalent encore de ce qui ne peut que dévoiler cet odicux tissu? L'Histoire jansénienne du formulaire, l'Histoire abrégée de la paix de l'Eglise, et le Fantôme du jansénisme, n'ont été publiés,

res de ıt.

ut néils

it, aix n,

le ٠it, le

psi-

téles 7ê−

en บก

l a ue tre

de

0ris ın

de

qu'asin de persuader que ce pape s'étoit contenté de ce que ses prédécesseurs avoient regardé comme la marque distinctive de l'esprit de schisme et d'erreur. Ils donnent ce fait pour si constant, qu'on sembleroit n'en pouvoir plus douter sans ridicule; et cependant ils n'opposent à toutes les preuves qu'on a vues du contraire, que le ton négatif et tranchant, qu'un démenti effronté. Il n'est pas concevable qu'ils puissent nommer sans rougir la paix de Clément IX, et ce monument de leur confusion fait le sujet principal de leur triomphe. Pour le catholique au contraire, pour toute personne que l'erreur ou la prévention ne met pas en délire, la paix de Clément IX, par la seule histoire de ses préliminaires tortueux, ne passera jamais que pour le chef-d'œuvre de la duplicité et de l'imposture.

Dans le cours de l'année même où se fabriqua cette paix funeste, Clément IX, après dix-huit mois seulement de pontificat, mourut le 9 décembre 1669. Le cardinal Emile Altieri lui succéda le 19 avril suivant, et prit le nom de Clément X: pontife doué au point suprême, de la vertu qui fait la mesure ainsi que la base de toutes les autres. Son humilité sincère opposa la plus forte résistance à son élévation, à quoi

la vue seule du bien de l'Eglise le fit enfin consentir.

Mais Clément IX n'avoit pas les yeux fermés, que ceux qui en avoient extorqué leur fausse paix, se montrèrent moins pacisiques et plus outrageux qu'auparavant. Ils sirent aussitôt retentir l'Europe entière du bruit scandaleux de tout ce qu'ils purent apprendre, ou controuver de plus infamant contre tous les catholiques tant soit peu signalés, papes ou évêques, docteurs séculiers ou réguliers, et spécialement contre ceux qu'il importoit au parti de rendre comptables pour tous les autres. Déjà ils avoient mis au jour un libelle intitulé, la Théorie morale des jésuites. Ce champ leur parut avantageux sans doute : semblables à des plaideurs, qui dans une affaire désespérée où il n'est point d'autre ressource que de faire diversion, ne se lassent point de rebattre les mêmes injures contre leur partie; ils reproduisirent les mêmes invectives, et presque sous le même titre, savoir la Morale pratique des jésuites. Le pesant docteur qui fabriqua cet ouvrage, y avoit employé de préférence les matériaux choisis autrefois pour les Lettres

P OL qu sid ba dé pli les la d teu pri cha suis tifio piét de j cont lible

certa M term voit 1 toien sphèr ensui plus r des so chefs moral nistres mon, et leui forces en and le cor membi qu on l de ce Provinciales; mais il y avoit autant de différence dans la forme ou la manière, qu'entre le génie de Pascal et celui de Perrault, qui passa pour en être l'auteur. N'importe, c'étoit faire diversion; et c'est beaucoup pour l'hérésie, peu formidable en combattant de front. Ainsi les sectaires du seizième siècle, pour détourner de leurs dogmes impies l'attention des fidèles, s'appliquèrent sur toute chose à peindre de couleurs hideuses, tant les papes que les évêques et les docteurs les plus ardents pour la défense de l'Eglise. Guidés par leurs précurseurs, les novateurs du siècle suivant, abandonnant de même le dogme, ont pris la morale qui n'étoit nullement en question, pour leur champ presque unique de bataille; et les moralistes, ou casuistes, pour leur vrais plastrons : comme si le rigorisme justifioit l'hérésie, et que la caffarderie pût faire applaudir à l'impiété. Quand toutes les calomnies des novateurs seroient autant de justes reproches, leurs nouveautés en seroient-elles moins contraires à l'ancienne et vraie doctrine, aux décisions infaillibles du chef et des membres de l'Eglise enseignante, à la foi certaine et invariable de l'Eglise universelle?

Mais ce détour apparent ne les conduisoit pas moins à leur terme : on avoit en vue d'écarter les ennemis qu'on ne pouvoit pas repousser, ou du moins d'amortir les coups qu'ils portoient. On parcourut, pour les diffamer, l'un et l'autre hémisphère, et l'on en tiroit les odieuses couleurs dont on formoit ensuite les tableaux fantastiques des vivants et des morts les plus respectés dans leur temps. Ici, on les représentoit comme des scélérats, qui de dessein prémédité, et de concert avec les chefs de leur gouvernement, avoient entrepris de renverser la morale évangélique. Là, on travestissoit les plus dignes ministres de Jésus-Christ en apôtres de Satan, ou de Mammon, et même en insensés, qui n'auroient quitté leur famille et leur patrie, franchi l'immensité des mers, prodigué leurs forces et leur vie, que dans la vue de thésauriser pour d'autres, en anéantissant le mystère de la Croix. Partout on rejetoit sur le corps entier la faute ou la méprise de quelques-uns des membres; souvent on diffamoit le particulier, tout innocent qu'on le connoissoit, afin de décrier le corps. Ainsi jugèrent de ce libelle, et l'archevêque de Paris, et les consulteurs de

32

ses

ive

r si

ri-

on.

dé-

ner

eur

ca-

u la

r la

nais

ure.

fu-

oon-

Al-

Clé-

i fait

ailité

quoi

s pa-

u'ils

tous

doc-

qu'il

tres.

eorie

sans

éses-

ion,

leur

que

Le

de

tres

Sorbonne, qui le déclarèrent rempli d'injures, d'impostures et de calomnies, de falsifications, de traits grossiers d'ignorance, de propositions fausses, hérétiques, scandaleuses. Enfin, les magistrats le condamnèrent à être lacéré et brûlé publique-

ment par la main du bourreau.

Benoît Spinosa publia dans la même année 1670, son traité théologique et politique, qui présente l'ébauche du système impie, et non moins absurde, auquel il mit la dernière main dans ses œuvres posthumes. Il y soutenoit que Dieu n'est pas un être infiniment parfait, qu'il n'est pas même doué d'intelligence; mais que la divinité n'est autre chose que cette vertu. où cette vague énergie de la nature, qui pense dans les hommes. qui sent dans les animaux, qui végète dans les plantes, qui subsiste simplement dans les êtres inanimés : divinité brute, si l'on peut s'exprimer ainsi, qui agiroit par une aveugle nécessité, d'où il suivroit que l'existence de tous les êtres est pareillement nécessaire, et par conséquent éternelle. En un mot, il n'y avoit, selon Spinosa, qu'une substance unique, mais diversement modifiée, et infinie en tout sens; c'est-à-dire, que ce rêveur impie élevoit toutes les créatures à la divinité, et réduisoit la divinité au néant.

On ne sauroit toutefois disconvenir qu'il n'ait eu de la prosondeur d'esprit; on prétend même qu'il eut des mœurs : mais qu'en peut-on conclure de plus que pour les anges dégradés et convertis en démons, qui ne sont ni des âmes charnelles, ni des esprits bouchés? l'orgueil conduitaux mêmes précipices que les vices de la chair. L'égarement de Spinosa provint d'avoir creusé les matières de la religion avec une curiosité prosane et toute la témérité de la présomption; comme aussi d'avoir soumis les œuvres de Dieu aux procédés mal conçus de la géométrie, et les preuves de fait aux raisonnements d'une vaine dialectique. Il raisonne, selon ses préjugés philosophiques, sur les saits de religion, et sur des faits qu'il n'avoit pas étudiés. Aussi remarque-t-on qu'il n'étoit pas versé dans la critique, pas même dans la littérature hébraïque, tout juif qu'il étoit. Moins coupable que les incrédules, nés dans le sein de la vraie religion, où ils ne furent mieux instruits de nos vérités saintes, que pour enchérir sur

pt no il de né ho

dai

nés
jou
tair
Roi
che
mys
la p
triai
sacr
erre

si l'o leur d'ave ploye gloire de Jé ceux cieux

divin

partie

anne

cesse

ce,

les

ue-

aité

me

ıain

pas

elli-

rtu,

nes,

qui

e, si

ces-

reil-

ot, il

iver-

e ce

t ré-

le la

urs:

dé-

nar.

pré-

pro-

une

on;

édés

rai-

SCS

des

n'é-

ure

tre-

ent

SUL

les fictions de cet impie, comme ils l'ont fait dans le système plus développé de son monstrueux naturalisme. Nonobstant l'air de persuasion qu'affecte Spinosa, dans ses principes destructifs de toute révélation et de toute religion véritable, il ne put néanmoins, comme tous les mécréants, pousser contre nos mystères au-delà du doute; puisque, de son propre aveu, il n'auroit pas fait difficulté de les croire, s'il avoit été témoin de la résurrection du Lazare, ou de la guérison de l'aveuglené de l'Evangile. Les ouvrages de cet athée excitèrent une horreur si générale, qu'ils furent proscrits par les états généraux des Provinces-Unies, dont il étoit né sujet.

La vraie soi triomphoit des inventions de l'impiété, jusque dans les terres infidèles, parmi les foibles chrétiens abandonnés au schisme irrémédiable des Grecs. Ni la pesanteur du joug ottoman, ni les sollicitations et les promesses des sectaires d'Allemagne, ni l'exemple du patriarche de la nouvelle Rome, que ces hérétiques avoient débauché, ne purent arracher du cœur des chrétiens orientaux la vénération du sacré mystère de nos autels, ni altérer en aucune manière la foi de la présence réelle du Sauveur dans l'eucharistie. Dosithée, patriarche de Jérusalem, pour seconder leur zèle contre l'impiété sacramentaire, tint à Bethléem un concile qui proscrivit les erreurs que Cyrille-Lucar avoit tenté d'introduire en Orient. Denys, patriarche de Constantinople, confirma dans la même année 1672, la confession de foi que Parthénius son prédécesseur avoit déjà opposée à l'attentat de Cyrille sur la foi si constante de l'église orientale.

L'ardeur avec laquelle l'Orient désendoit la soi primitive, et si l'on peut comparer entr'elles des choses dissérentes, la chaleur avec laquelle les villes de la Grèce se disputent l'honneur d'avoir donné la naissance au chantre d'Achille; on la vit employée par deux ordres célèbres (1671) pour s'approprier la gloire d'avoir eu dans leur sein le pieux auteur de l'Imitation de Jésus-Christ, livre infiniment plus précieux en esset que tous ceux de la Grèce prosane; c'est trop peu dire: livre le plus précieux de tout ce qui s'est écrit en matière de piété, après les divines Ecritures. L'opinion commune, durant une bonne partie du seizième siècle, l'avoit attribué à Jean Gerson, chan-

celier de l'université, et l'un des écrivains distingués de ce temps-là : l'évêque de Bellai ne permettoit point d'en douter. «Si différents ordres lui ont donné des compétiteurs, dit-il avec son goût accoutumé pour la basse ironie et pour l'avilissement des ordres religieux , ce n'est que de peur que le saint zèle cénobitique ne se trouvât frustré d'un tel ouvrage. Car il suffit, ajoutoit-il, qu'un moine l'ait fait, pour que tous les autres prennent part au gâteau, attendu la bulle de communication de leurs priviléges. » Il est aisé de faire voir, qu'ici au moins l'évêque insulte aux moines avec autant d'ignorance que d'impertinence. Un peu d'attention à quelques versets de l'Imitation même, et le ridicule de la plaisanterie retombera tout entier sur le fade plaisant. Gerson ne fut jamais religieux, et l'auteur de l'Imitation remercie expressément le Seigneur de l'avoir appelé à l'état religieux. « Que ferai-je, s'écrie-t-il, dans la ferveur de son oraison 2, en reconnoissance de la grâce que vous m'avez faite, et que vous n'accordez pas à tout le monde, de renoncer aux biens terrestres, et d'embrasser la vie religieuse? J'ai reçu la croix de votre main, dit-il ailleurs3, et je la porterai jusqu'à la mort, telle que vous me l'avez imposée : car la vie d'un bon religieux est une véritable croix, mais une croix qui conduit au ciel. »

Il ne se peut rien de plus formel contre la cause de Jean Gerson. Celle de Jean Gersen, abbé, dans le treizième siècle, de l'abbaye bénédictine de Saint-Etienne de Verceil en Lombardie, ne paroît pas mieux fondée. Peut-être même que cette prétention, assez moderne, ne porte foncièrement que sur la ressemblance des noms de Gerson, et de Gersen. Ce nouveau rival de Thomas à Kempis, ne fut enfanté ou déterré qu'en 1616, par dom Constantin Caïétan, bénédictin d'Italie, fort connu par son ardeur à grossir les écrivains de son ordre. Alors, par ses soins, fut mise au jour la première Imitation de Jésus-Christ qui ait porté pour nom de son auteur, celui de l'abbé, soit feint, soit réel, de Verceil. Après cette prise de possession, pour ainsi parler, lorsqu'en 1641 l'on

vo ma de quo les piè des bon de S il se cès firen inter

tion

L dicti livrés avoir plus transp vint a de la cun a aussipères Naude Gerse ginair des ch le faise saint B plus l' ne l'av de met la jour

qu'on d

<sup>1</sup> Revis. de l'avis d'un docteur touchant les devoirs d'un bon paroissien, p. 323. 2 De Imit. Christi, lib. 3, cap. 10. - 3 Ibid. cap. 56.

voulut faire au Louvre une impression digne de ce livre inestimable, les pères bénédictins supplièrent le cardinal de Richelieu de ne point faire honneur de sa composition à tout autre auteur que leur abbé Gersen, dont le droit se trouvoit établi dans les manuscrits de dom Caïétan. Le cardinal fit remettre ces pièces au célèbre antiquaire Naudé, comme au juge le plus capable de prononcer en pareille matière. Mais Naudé y aperçut des ratures assez récentes, et des changements qui rendirent la bonne foi des suppliants raisonnablement suspecte. Les religieux de Saint-Germain-des-Près attaquèrent ce savant avec vivacité; il se défendit avec la même chaleur : ce qui occasiona un procès qui fut porté au parlement de Paris; et sur ce refus que firent les bénédictins de produire les manuscrits inculpés, il intervint en 1662 un arrêt qui défendoit d'imprimer l'Imitation sous un autre nom que celui de Kempis ou à Kempis.

il

es

ıi-

atı

ne

I-

ıut

et

de

ans

jue

de,

eli–

t je

ée :

une

ean

cle,

en

me

ent

en.

lé-

ľI-

on

ni

ır,

tte

on

L'affaire passa pour terminée jusqu'en 1661, où les bénédictins revinrent à la charge. La mort de Naudé les avoit délivrés d'un adversaire formidable. D'ailleurs ils prétendoient avoir recouvré de nouvelles pièces. M. de Harlai, l'un des plus grands magistrats qu'ait eus la capitale, voulut bien se transporter, comme arbitre, à Saint-Germain-des-Prés. Il y vint aussi des savants de tous les ordres, entre lesquels ceux de la congrégation de sainte Geneviève, plus intéressés qu'aucun autre à la gloire de Thomas à Kempis, chanoine régulier aussi-bien qu'eux, ne manquèrent pas de se trouver. Leurs pères du Moulinet et Lallemand soutinrent, comme autrefois Naudé, que les titres des bénédictins étoient falsisiés, et que Gersen ou Gessen étoit un être de raison, un personnage imaginaire qu'on avoit habillé en bénédictin, pour ravir à l'ordre des chanoines réguliers, l'honneur dont l'un de ses membres le faisoit jouir depuis un temps immémorial. Les enfants de saint Benoît répliquèrent que Thomas à Kempis n'étoit pas plus l'auteur de l'Imitation, que tant d'autres copistes anciens ne l'avoient été des ouvrages auxquels ils avoient coutume de mettre leurs noms. Après une dispute fort animée, qui dura la journée tout entière, la nuit sépara les combattants, sans qu'on cut pu parvenir à aucune décision.

Les bénédictins qui en vouloient une absolument, et sans

retard, s'adresserent à l'archevêque de Paris, qui étoit de la même famille que le magistrat choisi en premier lieu pour arbitre. Comme les chanoines réguliers ne furent point appelés à ce tribunal, l'acte qu'on y dressa, s'il prononçoit quelque chose, ne pourroit se regarder que comme un arrêt sur requête, et nul pour le fond : mais tout ce qu'il porte, c'est que les antiquaires qui revirent alors les manuscrits, les avoient examinés avec beaucoup de soin. Cependant, comme si cet énoncé ent été un arrêt formel et contradictoire, on vit paroître en 1674, une édition nouvelle de l'Imitation de Jésus-Christ. avec le nom de Jean Gersen. Du reste, la longue préface où dom Delface compila tout ce qu'on avoit écrit pour ou contre Thomas à Kempis, prouvauniquement que le pieux auteur du livre qu'on se disputoit, avoit très-bien pratiqué ce qu'il enseigne en ces termes : Aimez à être inconnu. Trois ans après les chanoines réguliers publièrent un ouvrage exprès, pour revendiquer leurs droits. Enfin, le 4 de mars 1681, ils produisirent leurs titres en règle par-devant l'archevêque de Paris, et ils eusent au moins l'égalité des preuves, mais sans démonstration. Ainsi l'on peut encore douter absolument quel est le véritable auteur de l'Imitation de Jésus-Christ.

Il est constant par le texte même de ce livre, que ce ne fut pas Gerson, puisqu'il ne professa jamais la vie religieuse, et que l'ouvrage fut composé par un religieux. Il est vraisemblable que Jean Gersen est un nom controuvé, et calqué sur celui de Jean Gerson. Les bénédictins, il est vrai, ont fourni force titres en sa faveur; mais rien de plus suspect que ce genre de preuves. Les anciens moines qui dissipoient tout, n'ont jamais cessé de grossir leurs archives. Ainsi tout ce qui en sort, au moins quand l'intérêt peut y avoir part, et qu'il n'est pas confirmé par les archives publiques, fait très-prudemment craindre que la corruption ne s'y soit glissée. Reste Thomas à Kempis, le plus ancien des trois, et au vrai, l'unique prétendant qui puisse faire impression sur cet esprit impartial et juste. Cependant son droit n'est pas incontestable. Quoique les plus anciens exemplaires portent son nom, on peut toujours douter, vu la pratique de son temps, si ce titre équivoque marque l'auteur, ou simplement le copiste. Après tout, qu'importe

p n la la

à sn. le to sai dév tior rair con et p L'in com l'anı Calv le tra ticul injur ble à deses

Te doit a ter pa la dist de Jar défende ation prescri Q uelle

un pi

trir u

digne

cette connoissance à l'édification que l'auteur véritable cut pour unique fin, et surtout à la modestie dont il a voulu donner l'exemple? Aussi notre discussion a-t-elle moins pour but la gloire de ce pieux écrivain, que la confusion de la vanité qui la lui voudroit ravir.

Quoique l'auteur du livre intitulé, Avis salutaire de Marie à ses dévots indiscrets, eût comme celui de l'Imitation, caché son nom au public, il ne fut pas difficile de deviner, au moins le parti où ces rêveries scandaleuses avoient été conçues. De tout temps les ennemis de Dieu et de son Eglise, l'ont été de la sainte Vierge sa mère. Le promulgateur des avis supposés, sous prétexte de corriger l'indiscrétion, ne tendoit qu'à détruire la dévotion qu'on a pour Marie. C'est ainsi qu'en jugea l'inquisition d'Espagne, dans la censure qu'elle fit de ce chiffon téméraire, le 27 novembre 1674. L'université de Mayence l'avoit condamné le mois précédent, comme ressentant le jansénisme. et par une suite nécessaire, le luthéranisme et le calvinisme. L'inquisition de Rome, après l'avoir noté en premier lieu, comme un livre suspect, le proscrivit absolument le 22 juin de l'année suivante. Les novateurs au contraire, les sectateurs de Calvin, aussi-bien que Jansénius, le comblèrent d'éloges, et le traduisirent en plusieurs langues. Le père Quesnel en particulier, joignant à l'apologie de l'ouvrage les dérisions et les injures contre ses censeurs, trouvoit un renversement horrible à ce qu'un petit moine appelé inquisiteur (tel étoit le sel de ses ironies), ou qu'une congrégation de moines, présidée par un prêtre ou un clerc habillé de rouge, eût eu l'audace de flétrir un livre approuvé par de pieux évêques, et cher aux plus dignes fidèles.

Tel étoit l'usage que faisoit le parti de la paix qu'il prétendoit avoir obtenue de Clément IX. On y tarda peu à manifester par les œuvres, qu'on la supposoit uniquement fondée sur la distinction de la doctrine des cinq propositions, d'avec le fait de Jansénius. Le 4 mai 1676, M. Arnaud, évêque d'Angeis, défendit à l'université de cette ville, sous peine d'excommunication encourue par le seul fait, d'exiger la confession de foi prescrite par le formulaire, sans distinguer le fait d'avec le droit. Quelle que fût l'opinion qu'on cût de ce prélat dans son dio-

e, nnic<del>é</del>

Śs

ıe

en st, où tre du

seiles enrent

t ils travé-

e fut que able ii de orce e de mais , au

eonainemlant Geplus

ouque orte

cèse, il n'avoit pu surprendre que peu de membres de l'université, dont le corps se tenoit fort en garde contre les novateurs de tout rang. Il obtint enfin du chancelier, plus inconsidéré que mal-intentionné pour la sainc doctrine, qu'en faisant prêter le serment de foi aux bacheliers, il ne parleroit plus de Jansénius. Le roi n'en fut pas plus tôt informé, qu'il défendit de rien changer à l'usage établi. La lettre de cachet fut luc et enregistrée dans une assemblée générale de l'université; mais quand il fut question de le faire dans la faculté de théologie en particulier, le syndic s'y opposa, sous le prétexte misérable qu'on ne lui produisoit qu'une copie de la lettre du prince. Sa Majesté réitéra ses ordres : on trouva d'autres subterfuges. L'évêque paroissant alors sur la scène, donna un mandement où il avançoit que la lettre étoit subreptice, et que le serment tendoit à troubler la paix de l'Eglise, en renouvelant les disputes éteintes par le saint Siége. Il ne dissimuloit point que cette paix ne pouvoit subsister sans la distinction du fait et du droit; et saisant usage ensin des procès-verbaux des quatre évêques, jusque-là si soigneusement recélés dans les ténèbres de leurs greffes, il osa dire qu'ils avoient été concertés avec le nonce de Clément IX, et qu'ils étoient parfaitement conformes aux intentions de ce pontife. Comme il ne vivoit plus, on ne craignoit pas d'être démenti.

L'université se rassembla, et protesta de nullité contre le mandement. Elle fut appuyée par un arrêt du conseil d'état, dont les termes méritent attention. Il porte que l'évêque d'Angers s'établit dans son mandement sur un fondement faux et pernicieux; comme si l'on n'étoit plus obligé, et qu'il ne fût pas même permis de signer le formulaire sur le fait des cinq propositions de Jansénius, en la manière que les assemblées du clergé, les bulles des papes, les lettres-patentes du roi et les arrêts de son conseil l'ont ordonné; comme si encore il étoit au pouvoir d'un évêque, sous prétexte du nom de paix, interprété à sa manière avec un abus manifeste, d'anéantir dans son diocèse le formulaire et la signature que portent les constitutions apostoliques reçues et publiées dans le royaume; ou que la sage condescendance qu'eut le saint Siége en admettant certaines signatures du formulaire, avec quelque sorte d'explica-

tio me les sig cet néi clés sim que qu'i de l avoi sand mér vées

pose paro ment pour à la stref qui fi lative condictions, pules tions,

T

noîti

Avenius y l'expressione favoratout ne y en a

gue e

(An 1676.)

vées à la désobéissance.

Tout religieux qu'est le fond de cet arrêt, on y peut reconnoître que les séculiers les mieux intentionnés, quand ils entrent dans certains détails sur les matières ecclésiastiques, s'exposent à bien des bévues, et lâchent d'ordinaire quelques. paroles déplacées. Tels sont ici les égards supposés dans Clément IX pour les scrupules des quatre évêques; d'où l'on pourroit absolument tirer quelque conséquence préjudiciable à la foi. Mais il n'est question de ce genre d'égards, ni dans le bref définitif de ce pape aux quatre prélats, ni dans les brefs qui furent adressés, soit au roi, soit aux prélats médiateurs, relativement à la conduite et à la conclusion de cette affaire. La condescendance de Clément IX à l'égard des quatre évêques, consista tout entière à les mettre à l'abri, non pas des scrupules qui prenoient leur source dans leurs coupables préventions, mais uniquement des peines qu'avoit méritées leur longue et scandaleuse résistance.

Avant que l'arrêt parvint à Angers, les partisans de Jansénius y tentèrent d'engager la faculté de théologie à déclarer que l'expression du fait, ajoutée à l'ancien serment, étoit une nouveauté introduite par le chancelier. Les conjonctures étoient favorables à ce dessein. On alloit tenir le synode, qui amenoit tout naturellement à la vitle les curés de campagne. Comme il y en avoit un bon nombre qui étoient docteurs, et voués à leur

êde de n-

ré

en ole

es. ent er-

les Jue du

itre res c le mes

le at,

fût inq du les oit

erans

o**u** an**t**  eveque, on se flattoit d'avoir la pluralité des suffrages. On s'assembla, et il fut constaté qu'à la vérité le chancelier, en conférant les grades, avoit le premier exigé le serment, avec l'addition du fait de Jansénius; mais quelques docteurs respectables prenant aussitôt la parole, soutinrent que cette addition, soit ancienne, soit nouvelle, n'en étoit pas moins sage qu'elle étoit nécessaire. Le corps de l'université se déclara hautement pour ce parti. En conséquence, la faculté de théologie arrêta quelques jours après, que personne ne seroit admis aux grades, ni même à soutenir des thèses, qu'il n'eût signé le formulaire, suivant l'usage de la Sorbonne; que ceux encore qui auroient pris les degrés depuis la paix prétendue de Clément IX, seroient obligés de le signer de la même manière, sous un mois, supposé qu'ils ne l'eussent point encore fait.

Cette conclusion ayant été confirmée, puis notifiée aux communautés ecclésiastiques, toutes s'y conformèrent à l'exception d'une seule. Le supérieur de l'oratoire avoit d'abord résisté; mais l'intérêt ensuite lui fit surmonter son scrupule : la nation d'Anjou avoit refusé de l'admettre à la principalité de collége, à moins qu'il n'obéit au décret de l'université. Les efforts que firent par la suite quelques docteurs attirés de fort loin, afin de révoquer la conclusion, n'aboutirent qu'à faire dégrader deux chanoines réguliers, et un prêtre séculier des plus mutins, avec défense à six autres de paroître désormais aux assemblées.

Ces dispositions furent consirmées par un arrêt du conseil d'état, en date du 1 1 septembre 1676 : ce qui porta monsieur d'Angers à publier, dans le mois de décembre suivant, un mandement nouveau, qu'il data néanmoins du 4 septembre de la même année : tant l'usage des antidates avoit d'attrait pour ces messieurs! Le prélat, en prorogeant la publication de ce mandement, avoit sans doute espéré que la cour molliroit; et en l'antidatant, il avoit eu dessein que cette espérance ne parût point avoir influé dans sa conduite. Telle est, on ne sauroit trop le redire, la droiture et l'humilité des saints rebelles à l'Eglise. Autre fruit de la même humilité : la rétractation formelle et complète que le prélat étoit obligé de faire de son premier mandement, et qu'il faisoit véritablement dans le second, n'y étoit toutefois qualisiée que d'éclair cissement. Il y assuroit

qu pr à d da les mi pli tur

jug

cor

mê de l cett à sa plei don qu'é arrê

men C'es répa ces a pliqu tout

théo

seize

avec Flèc prov les p

No vres favet qu'on avoit mal pris sa première pensée, et qu'il n'avoit jamais prétendu défendre la signature pure et simple du formulaire, à ceux qui croiroient pouvoir la donner en conscience. Cependant la marche qu'il avoit constamment suivie, aussi-bien que les expressions très-générales et très-prohimives de son premier mandement, démentoient, au doigt et à l'œil, cette ex-

plication.

Dn

en

rec

es-

di-

age

ara

éo∽

ad∽

gné

ore

lé-

ere,

om-

tion

sté ;

tion

ége,

que

n de

eux

ins,

ćes.

seil

eur

un

bre

rait

ion

lli-

nce

ne

lles

or-

re-

ıd,

oit

Quoi qu'il en soit, la faculté de théologie exigea la signature, non-seulement de ceux dont elle ne blessoit point les préjugés, mais de quiconque voudroit entrer et demeurer dans ce corps. Ce fut en vain que le syndic, de même doctrine et de même franchise que son évêque, tenta, au retour d'un voyage de Paris, de faire accroire aux docteurs, que l'archevêque de cette capitale et le cardinal ministre lui avoient enjoint de dire à sa compagnie, que l'obligation de signer purement et simplement regardoit l'avenir, sans toucher aux signatures déjà données sous les mandements des évêques, de quelque manière qu'elles eussent été faites. L'université s'en tint à son premier arrêté; et peu après, en vertu d'un ordre du roi, le rapport du syndic imposteur fut biffé des registres. Tous les étudiants de théologie firent ensuite la signature ordonnée, à la réserve de seize, dont treize tenoient à une communauté formée sourdement dans la ville, à la faveur des innovations et des troubles. C'est un secret tout particulier aux novateurs modernes, pour répandre, et surtout pour éterniser leurs erreurs, de former ces associations dévotieuses, non pas simplement de sujets appliqués aux sciences, mais de gens de toute profession et de tout métier, en qui l'opiniatreté ne manque pas d'égaler l'ignorance. La cour enjoignit au commandant de la province d'Anjou de dissiper la communauté furtive des clercs d'Angers, avec une autre qui s'étoit impatronisée de la même manière à la Flèche. Ainsi la paix fut-elle rendue à l'université de cette province, qui eut la gloire de signaler sa foi dans les temps les plus difficiles, et qui s'est toujours distinguée depuis par son attachement à la saine doctrine et au centre de l'unité.

Nous ne rapporterons point d'autres exemples des manœuvres que les partisans de l'Augustin belgique exercèrent, à la faveur de leur accord simulé avec un pontife romain. Ce trait senl, pris entre mille autres, sussit pour dévoiler les vues obliques dans lesquelles ils ménagèrent leur perside paix avec Clément IX. La peinture trop continue des attentats et des trahisons de l'hérésie, feroit à la sin une impression vraiment douloureuse dans l'âme du pieux sidèle. Présentons-lui des images propres tout à la fois à le consoler et à l'édiser. Le temps où nous sommes parvenus, nous en sournit un sonds abondant.

Vers le milieu du dix-septième siècle, des missionnaires espagnols concurent le dessein, non plus seulement de faire des courses évangéliques, mais d'aller établir leur demeure au sein de la barbarie la plus sauvage et la plus sanguinaire, dans le cœur du continent immense de l'Amérique méridionale. Jusque-là on s'étoit presque uniquement borné à faire de loin en loin quelques établissements sur les côtes maritimes, du Pérou principalement, sans oser franchir les montagnes épouvantables, qui, à son levant, portent leur tête glacée dans la moyenne région de l'air, d'où les curieux n'apercevoient que des forêts sans fin, des marais impraticables, des lacs et des fleuves pareils à des mers. Tout ce que la renommée publioit de ces vagues espaces, c'est qu'ils n'étoient peuplés que de tigres, de lions, d'hyènes, de serpents énormes, et de sauvages plus féroces que tous ces monstres. Mais l'expérience avoit appris aux ouvriers évangéliques, que le seul moyen de faire des fruits solides et durables parmi les Américans, c'étoit de pénétrer dans les terres les plus éloignées des villes et des habitations européennes. Les criantes vexations exercées contre eux par les Espagnols, malgré toutes les défenses et la sévérité de la cour, trop éloignée pour se faire craindre, leur avoient inspiré une aversion insurmontable pour tout ce qui venoit du pays de leurs tyrans, et pour leur religion même. L'exemple seul des Espagnols d'Amérique, qui ne sont pas à beaucoup près la belle partie de la nation, et que la soif de l'or, pour l'ordinaire, souvent même la fuite du gibet conduit au Nouveau-Monde, leur orgueil insultant, leurs injustices, leurs violences et leurs mœurs dissolues ôtoient toute vertu aux prédications les plus pathétiques. Quand on disoit aux sauvages qu'il n'étoit pas permis d'avoir plus d'une semme; qu'il falloit être hu la san

et

tair
zon
vill
ils
Pas
hor
sère
du s
ragu
men
Ama

pour

sacre

gnol

Q que hom ges, toujo conti leur proc lent mier qui l tile. paru tend tions tient

brute

L

əli.

ec ra-

ent des

Le

ads

es-

des

ein

eur

₃-là

oin rin-

es,

rérêts

eils ues

ns,

ces

ou-

so-

ans ro-

les

ur,

ne

de les

la

li-

u-

es

ns

ére humble, doux et bienfaisant; ils ne manquoient pas d'opposer la vie contraire des chrétiens qu'ils avoient sous les yeux, ou, sans rien dire, ils répondoient par un souris moqueur.

Voilà pourquoi les missionnaires, bravant tous les travaux et tous les dangers, entrèrent, l'an 1658, dans les terres lointaines qu'arrose le Maragnon, autrement dit le fleuve des Amazones: ils s'avancèrent jusqu'aux lieux où fut ensuite bâtie la ville de Borgia, c'est-à-dire, à trois cents lieues de Quito, d'où ils étoient partis. De là ils se répandirent sur les rives de la Pastaca, de la Gualagaa et de l'Ucayale, pour chercher les hordes éparses dans les forêts qui bordent ces rivières. Ils poussèrent enfin, à la droite du Maragnon, et bien au-delà des routes du soleil, dans les terres de bénédiction que fertilisent le Paraguai, le Parana, l'Uragai, et tant d'autres rivières qui sorment le fleuve d'Argent, ou de la Plata, comparable à celui des Amazones. Partout il leur fallut prendre les plus grands soins pour faire ignorer les lieux d'où ils venoient : on les eût massacrés sur-le-champ, si l'on eût découvert qu'ils fussent Espagnols1.

Qu'étoit-ce néanmoins, pour la fin qu'ils se proposoient, que ces excursions hardies? comment traiter ensuite avec ces hommes farouches; çà et là dispersés, comme les bêtes sauvages, enfoncés dans les bois, cachés dans les antres; hors de là, toujours errants, toujours en défiance, continuellement armés contre les inconnus, et les uns même contre les autres; faisant leur régal de la chair de leurs ennemis et quelquefois de leurs proches? Les plus graves auteurs des annales du monde ne parlent qu'avec admiration des anciens sages qui surent les premiers réduire en société des barbares semblables aux brutes, et qui leur apprirent à rechercher l'honnête aussi-hien que l'utile. Cette entreprise, accompagnée de quelque succès, leur a paru aussi merveilleuse que l'art d'apprivoiser les tigres et d'attendrir les rochers, avec quoi l'ont comparée les poètes : fictions réalisées en quelque sorte par les fondateurs des chrétientés américaines, et spécialement de celle du Paraguai. De brutes à forme humaine, dont il falloit faire des hammes avant

Lettr. edil. tom, VIII, p. 289, etc.

510 (AN 1658—1676.) HISTOIRE d'en faire des chrétiens, ils n'ont pas fait simplement des sociétés mieux ordonnées que nos cités les plus florissantes, mais des églises comparables à l'Eglise primitive, et des peuples entiers de saints.

Réparateurs magnanimes de l'humanité abrutie, plusieurs d'entr'eux sans doute furent les victimes de leur magnanimité. Les pères François de Figueroa et Pierre Suarez, furent les premiers qui scellèrent de leur sang les célestes maximes qu'ils prêchoient. Les pères de Hurtado, Durango, Richler, et le licencié dom Joseph Vasquez, associé aux missions de la compagnie de Jésus, obtinrent la même couronne, après avoir toutefois recueilli les fruits de salut les plus abondants. Le père Richler en particulier, homme tout apostolique, mort tout vivant à lui-même, se jouant des peines et des fatigues dont le seul récit fait frémir, y ajoutant des macérations plus terribles encore, faisant la plupart de ses courses nu-pieds, sur des sables brûlants ou des rocailles aiguës, au travers des ronces et des épines, réduit quelquefois à n'avoir plus pour se couvrir que des lambeaux tombés de ses derniers vêtements, que des feuilles ou des écorces de palmier, et pour se nourrir, ou ne pas mourir de faim, que des herbes ou des racines sauvages; par une vie si sainte, il attira tellement les bénédictions du ciel sur ces terres ingrates, qu'il y gagna sept peuplades nombreuses à Jésus-Christ, dont elles honorent le nom jusqu'à nos jours, autant par la pureté de leurs mœurs, que par la fermeté inébranlable de leur foi.

le

or

ce

rej

de

foi

ch

les

les

voi

nu d'u

Le sort de ces premiers martyrs, loin d'effrayer leurs confrères, faisoit le plus cher objet de leurs vœux, et ne servit qu'à augmenter leur nombre. Cependant les officiers du roi d'Espagne, toujours animés de l'esprit militaire et conquérant, voyant que les missions lointaines, dont les sages du siècle avoient ri d'abord, prenoient un heureux cours, pensèrent qu'il importoit au gouvernement de les protéger, et offrirent aux missionnaires de leur ouvrir désormais la route, les armes à la main: mais ces dignes ministres de l'Evangile rejetèrent invinciblement des moyens si peu convenables à leur ministère. Fidèles aux leçons du bon Pasteur, et semblables à des brebis exposées sans défense à la fureur des lougs, ils continuèrent à

s'avancer le bréviaire sous le bras, et à la main un bâton surmonte d'un crucifix. Chacun d'eux se faisoit ordinairement accompagner par une vingtaine de fervents néophytes, qui, en lui servant d'interprètes, faisoient encore les fonctions de catéchistes, et quelquesois de prédicateurs. On étoit souvent obligé à faire des trente et quarante lieues par des détroits qui n'avoient jamais été pratiqués de personne, à travers des forêts et des halliers, où il falloit sans cesse avoir la hache à la main pour s'ouvrir un passage, avec des fatigues excessives et une lenteur désespérante. On n'avoit, comme au milieu des mers, d'autres guides que les astres ou la boussole; et malgré toute la circonspection possible, nos voyageurs s'égaroient tantôt sur des terres mouvantes et fangeuses qui menaçoient à chaque pas de les engloutir, tantôt entre des roches escarpées qui leur coupoient toute issue. Tantôt ils se trouvoient sur la cime d'une montagne, transis de froid, percés de pluie, ou de brumes glacées, se soutenant à peine sur un talus glissant, et voyant à leurs pieds des abîmes entrecouverts de roseaux, sous lesquels on entendoit rouler des torrents avec un bruit affreux. Et dans ces forêts antiques, où la cognée étoit encore inconnue, à chaque instant ils couroient risque d'être écrasés par de vicux arbres qui tomboient à la première commotion, et plus encore d'être mis en pièces par les tigres, d'être mordus par cent reptiles venimeux, ou dévorés par d'énormes serpents, dont le souffle empoisonné, et le seul effroi qu'inspire leur aspect hideux, arrêtent leur proie sans qu'ils la poursuivent. Quelquefois les sauvages, au premier soupçon que des Espagnols marchoient à leurs peuplades, mettoient de toute part le feu dans les forêts où ils les croyoient engagés, et principalement dans les passages les plus faciles; ensorte que l'incendie se trouvoit le plus terrible, du côté où il étoit plus naturel de chercher à l'éviter .

mais

ples

icurs

mité.

it les

gu'ils

le li,−

comavoir

. Le

mort

igues plus

s, sur

ronur se

ients,

urrir,

s sau-

ctions

blades

jus-

e par

nfrè-

qu'à

Es-

ant,

oient

im-

mis-

à la

vinèrc.

cbis nt à Au milieu de ces peines et de ces fatigues excessives, la caravane apostolique n'avoit d'ordinaire pour lits que la terre nue, ou de simples nattes: heureux celui qui s'étoit pu munir d'un hamac, pour y prendre quelque heure de sommeil, hors

Relat. des Missions du Parag. par Murat. ch. 12.

d'atteinte aux serpents et aux tigres. Ils étoient assez souvent réduits à une poignée de mais pour toute nourriture, et dans les traites de long cours, quelquefois les provisions manquoient totalement. Alors ils n'avoient pour unique ressource que des racines ou des fruits sauvages, et la rosée qu'ils sucoient sur les feuilles, pour tempérer la soif qu'un air étouffant renouveloit sans cesse. S'ils faisoient leurs courses par eau, le péril changeoit et ne diminuoit point. Ils n'avoient pour navires, au moins dans leurs premières entreprises, que de foibles canots, faits de cuir, ou d'écorce, ou d'un seul tronc d'arbre creusé. Il falloit cependant traverser des torrents impétueux, voguer sur des rivières qui sans cesse entraînoient des arbres déracinés, sur des fleuves et des lacs remplis de crocodiles, dont quelques-uns se trouvoient plus grands que les canots, et si voraces, qu'ils s'élançoient bien souvent contre les rameurs. Mais celui qui a promis aux premiers apôtres que les monstres et les poissons ne leur nuiroient pas, ne manqua point à ceux du dernier âge, et quelquefois il les garantit de la manière la plus merveilleuse.

Quant à la cruauté des barbares, presque tous anthropophages dans ces contrées, c'est ce qui les inquiétoit le moins. Quoiqu'on les trouve toujours armés, et prêts à décocher leurs flèches, malgré tous les signes de paix et d'amitié qu'on puisse leur faire; les ministres évangéliques, bien loin d'éviter leur rencontre, se croyoient amplement dédommagés de leurs fatigues, lorsqu'ils réussissoient à les joindre. L'un de ces missionnaires intrépides, long-temps même depuis les premières excursions, le père Ignace Chomé, après avoir employé trois jours, avec ses néophytes, à percer une sorêt de huit lieues qui séparoit deux montagnes, et un quatrième jour à gagner le sommet de la seconde montagne, entendit aboyer des chiens, qui sont les compagnons inséparables des sauvages. Il envoya trois de ses néophytes, afin de reconnoître la peuplade, qu'il jugeoitn'être pas éloignée, et bientôt aprèsils'avança lui-même, dans l'impatience d'en savoir des nouvelles. Il descendoit le mieux qu'il lui étoit possible, entre les rochers et les précipi-

ces, lorsqu'il rencontra deux de ses messagers qui s'en reve-

noient hors d'haleine, et qui frémissoient encore d'esfroi. Ils

d'ii
pré
exti
mis
par
avo

s'éc n en ccvd déro de la L ho leur seme frand tous de le leur | vivre rent p pagno son pe farine même enfin la peu n'étoi

> On tarda semble avoier s'accre et le fi caresse dre pa Un des

lui rapportoient, qu'au bas de la montagne étoit une troupe d'infidèles, qui ayant reconnu l'endroit où il avoit passé la nuit précédente, l'attendoient au débouché du bois, et paroissoient extrêmement irrités; qu'ils s'étoient saisis du troisième commissionnaire, et peut-être l'avoient déjà massacré. Ils finirent par conjurer le père de ne pas avancer davantage, parce qu'il y

avoit tout à craindre pour sa propre vie.

ent

ins

an-

rce

su-

uf-

par

ient

que

onc

im-

ient

de

que

ntre

que

qua

le ia

pha-

ins.

eurs

isse

leur

fati-

ion-

ères

rois

eucs

ner

ens,

oya n'il

me, le

pi-

vells

Comme ils faisoient tous leurs efforts pour le retenir, il s'échappa de leurs mains ; et roulant de la montagne plutôt qu'il n'en descendoit, il se trouva, presque avant que de s'en aperccvoir, au milieu des infidèles, que l'épaisseur du bois avoit dérobés à ses yeux. Ils étoient douze, entièrement nus, armés de lances, et le troisième commissionnaire au milieu d'eux. L'homme apostolique les aborde avec empressement, saute à leur cou, et les embrasse l'un après l'autre avec un épanouissement de joie et de tendresse extraordinaire. Son air de franchise et de sécurité leur causa une surprise qui suspendit tous les autres sentiments. Quand ils furent un peu revenus de leur étonnement, il leur fit part du dessein qui l'amenoit à leur peuplade, et qui avoit pour objet de leur apprendre à vivre heureux dans ce monde et dans l'autre. Ils ne marquèrent point de répugnance à l'y recevoir. Cependant les compagnons du commissionnaire arrivèrent, un peu rassurés, avec son petit bagage. Il en tira quelque viande sèche, avec de la farine de maïs, qu'il distribua aux barbares. Il ralluma luimême leur seu, les régala du mieux qu'il lui sut possible, et ensin les mit entièrement dans ses intérêts. Mais pour aller à la peuplade, il falloit le consentement de leur capitaine, qui n'étoit pas présent.

On lui dépêcha un néophyte avec l'un de ces infidèles. Il ne tarda point à venir; mais au lieu de co qu'on espéroit, tout sembla perdu à son arrivée. Furieux de l'accueil que ses gens avoient fait aux chrétiens, il alla, sans dire mot à personne, s'accroupir sur une pierre à l'écart, la tête penchée sur sa lance, et le front pâle de dépit. Le missionnaire s'en approcha, et le caressa beaucoup, sans en tirer une parole. Il le pria de prendre part à son petit festin : toutes les instances furent inutiles. Un des sauvages dit au père deux ou trois mots, qui pouvoient

également signifier, il est en colère ou il est malade. L'habile missionnaire les prit dans ce dernier sens, et se mit en devoir de tâter le pouls du cacique; mais celui-ci retirant sa main avec brutalité: Je ne suis pas malade, dit-il d'un ton à faire trembler. « Quoi! tu n'es pas malade, reprit le missionnaire en riant avec éclat, et tu ne veux pas manger! T'ant pis pour toi : tes compagnons en auront meilleure part. Néanmoins, quand tu voudras manger, tu n'auras qu'à me le dire. » Cette apparente fierté fit plus d'impression sur le barbare, que toutes les déférences n'en auroient pu faire. Il commença dès lors à parler, rit peu après, mit bas sa colère et tout son chagrin, mangea de bonne grâce, commanda à ses gens d'aller chercher à boire, et voulut à son tour régaler le missionnaire. C'est ainsi que ces hommes apostoliques s'introduisoient dans les derniers retranchements des démons acharnés à la perte des hommes. Un courage qui leur venoit du ciel, les saisissoit tout à coup au fort du danger; et tel qui avoit tremblé loin du péril, ne connois. soit plus la peur quand il s'y trouvoit engagé.

q e

Pa

tie

ur

de

lie

sid

aid

bê

plu

l'ea

tre

cic

tro

Fé

COL

dir

ble

se f

s'ac

la s

la p

tud

den

con

Du reste une charité ingénieuse, des attentions et des ménagements sans nombre, un air de bonté et de familiarité, des manières prévenantes avec une douceur angélique, touchoient les cœurs les plus revêches, et gagnoient insensiblement leur confiance. Ils leur faisoient quelques petits présents de coutellerie, d'hameçons, d'aiguilles, de verres de différentes couleurs, et d'autres bagatelles qui étoient du plus grand prix à leurs yeux. Ils leur fournissoient des remèdes pour leurs différentes maladies, pansoient leurs blessures, leur rendoient les services les plus rebutants, s'asseyoient par terre avec eux, y prenoient leur sommeil, et se nourrissoient des mêmes aliments, quelque dégoûtants qu'ils fussent. Ils imitoient jusqu'à leurs façons massaudes et leurs gesticulations ridicules.

Une peuplade s'étoit-elle ensin déterminée à se sixer sous les lois sociales et chrétiennes? il s'agissoit de sournir, au moins jusqu'à la première récolte, à la subsistance de chaque samille et de chaque individu, dont l'appétit, forcé par une gloutonnerie d'habitude, renaissoit à chaque heure. Mais ce qui étoit plus dissicile encore, il falloit apprendre, au moins les métiers de première nécessité, à des gens sans aptitude et sans nul usage

du travail. Les missionnaires surent obligés de faire eux-mêmes toutes sortes d'apprentissages, et d'exercer dix métiers à la sois. Tantôt ils hâtoient les travaux publics, de charpente ou de maconnerie, beaucoup plus par l'exemple que par les paroles. Tantôt ils désrichoient des terres qui jamais n'avoient reçu de culture; et pour labourer des champs si rudes, on n'eut d'abord que des coutres de bois. Ils semoient le maïs, l'orge, les sèves et les légumes de toute espèce, dont ils avoient eu soin d'apporter les graines. D'autres abattoient des bois et les traînoient à la réduction ( c'est le nom que prirent les habitations chrétiennes) pour en construire l'église et les maisons. Quelquesuns alloient chercher dans les villes espagnoles, des vaches, des brebis, des chèvres et des oiseaux de basse-cour qu'ils conduisoient devant eux, à travers des cents et deux cents lieues de pays inhabités.

ile

oir

iin

ire

en

oi:

nd

nte

dé-

er,

de

re,

ces

an-

ดแ-

fort

ois ·

mé-

ité,

ou-

ble-

ents

ſfé-

and

eurs

ient

eux,

ali-

ius-

les.

bins

ille

on-

toit

ers age

Ainsi vit-on le père Cyprien Baraze, fondateur de la belle mission des Moxes, qu'il féconda de son sang, chasser devant lui, aidé de quelques sauvages chrétiens, un troupeau de deux cents bêtes à cornes, per 💛 cinquante-quatre jours de marche, le plus souvent dans 🕾 🗓 de jusqu'à mi-jambe, quelquefois dans l'eau jusqu'aux aisselles, continuellement exposé à la rencontre des tigres et des anthropophages. Ce fut en effet dans l'exercice d'une charité si extraordinaire, que le père d'Espinosa trouva la couronne du martyre. Comme il ramenoit de Santa-Fé un troupeau de brebis, il sut assailli et mis à mort par des coureurs de la nation féroce des Guaiaquires. Et qui pourroit dire le nombre de ceux qui, distingués comme lui par la noblesse de leur naissance, ou par la supériorité de leur mérite, se firent patres et bergers, maçons, charpentiers, tisserands; s'adonnèrent aux travaux les plus vils et les plus pénibles dans la seule vue de procurer aux Indiens qu'ils avoient convertis, la persévérance avec la facilité de la subsistance!

Pendant qu'ils travailloient, exténués de sueur et de lassitude, le sauvage paresseux, au moins dans les commencements, demeuroit les bras croisés, occupé des heures entières à les considérer avec indifférence. Il ne lui venoit pas même en pen-

<sup>1</sup> Relat. des missions du Parag. par Murat, ch. 10.

sée de s'offrir pour partager un travail qui ne regardoit que son avantage, et qu'il étoit infiniment plus en état de soutenir qu'aucun des Européens. Il s'éleva néanmoins des maisons. bien chétives sans doute : ce n'étoient que des nattes contenues par des pieux, et couvertes de branchages entrelacés de joncs ou de bambous, avec symétrie cependant et avec un air de propreté qui pouvoit passer pour magnificence aux yeux des sauvages, en comparaison de leurs tristes huttes. On les engagea peu à peu, et non sans beaucoup de peine, à prendre part à la culture des terres. Quand elles furent ensemencées, ils allèrent, comme auparavant, à la chasse et à la pêche, à la recherche du miel et des fruits sauvages. A leur retour, ils trouvoient une récolte qui fournissoit une subsistance commode pour les temps morts, et qui leur inspiroit un courage tout nouveau pour le travail. Frappés de ces premiers exemples, les sauvages voisins prirent du goût pour ces nouvelles mœurs; et en assez peu de temps, on vit un grand nombre de peuplades fixes, qui sous le nom de doctrines, ou de réductions, se rangèrent tout à la fois sous les lois sociales et sous les lois chrétiennes. Insensiblement il se forma dans ces habitations, des maçons, des charpentiers, des serruriers, des tisserands surtout, des architectes enfin, des sculpteurs même et des peintres, des graveurs et d'habiles doreurs. Les femmes apprirent à filer, à coudre, à broder, avec autant de goût et de propreté qu'on le fait en Europe. Le christianisme prospéroit dans la même proportion que les arts.

L'établissement des réductions proprement dites, commença dans la province de l'Uragai, qui fait partie du Paraguai, sous le nom duquel on comprend ici presque tout l'intérieur de l'Amérique méridionale. Cette province, située du côté de l'orient, vers le Brésil, est environnée d'une chaîne de montagnes qui renferme une plaine immense et très-fertile, arrosée d'un bout à l'autre, c'est-à-dire, sur un espace d'environ deux cent trente lieues, par le fleuve d'Uragai, qui lui donne son nom. Quelques réductions s'établirent peu après dans la province de Guaira, qui s'étend plus au nord, et qui a des plaines également fertiles, et presque aussi vastes. En des lieux si propres à la culture, et qui sont en très-bon air, on compta bien-

si gr ta dı

qu gn en fer ave en en ser tom vois entr indi de N Ils 1 men qu'il

Sa tants aujou de to dérol et qu Mam forme souve ville,

nom

pour

aux l

<sup>1</sup> Rel

tôt jusqu'à trente réductions, chacune de quatre à cinq et à six mille habitants. Mais la province de Guaira n'est pas éloignée du fort de Saint-Paul, repaire des Mammelus, qui ne

tardèrent point à dévaster ces chrétientés naissantes.

Vers le cap de Saint-Vincent, à l'extrémité septentrionale du Brésil, les Portugais ont bâti autrefois, sur un rocher presque inaccessible, la ville ou fort de Saint-Paul. Des montagnez impraticables et d'épaisses forêts l'environnent au loin, et en ferment toutes les avenues. Les campagnes d'alentour sont fertiles, et fournissent, tant aux besoins qu'aux commodités et aux délices de la vie. Comme ces premiers colons, jeunes aventuriers pour la plupart, n'avoient point de femmes, ils en prirent chez les barbares; et de ce mélange naquirent des enfants qui prirent tous les vices de leurs mères, sans rien conserver de ce que leurs pères pouvoient avoir eu de vertu. Ils tombèrent dans un décri si absolu, que toutes les colonies du voisinage auroient cru se perdre d'honneur, si elles avoient entretenu avec eux le moindre commerce. On les jugea même indignes de porter le nom de Portugais, et on leur donna celui de Mammelus, qui n'a plus varié, au moins dans ces parages. Ils ne sont plus en effet, ni Portugais, ni chrétiens, autrement que de nom. Ils n'obéissent au roi de Portugal, qu'autant qu'ils y trouvent quelque avantage. S'ils prennent encore le nom de chrétiens, c'est le comble du scandale; ce n'est que pour le faire blasphémer, par l'énorme opposition de leur vie aux lois du christianisme.

Saint-Paul n'avoit pas d'abord plus de quatre cents habitants, y compris les Nègres et les Américains: on y en compte aujourd'hui bien des milliers, tirés, pour ainsi dire, de l'égoût de toutes les nations. C'est le réceptacle des bandits qui se sont dérobés à l'échafaud, en Europe aussi-bien qu'en Amérique, et qui cherchent à exercer impunément leur brigandage. Les Mammelus se font gloire de n'obéir à aucune puissance. Ils forment en effet une espèce de république qui se gouverne souverainement elle-même. La situation avantageuse de leur ville, et les fortifications qu'ils y ont ajoutées, ont fait perdre

<sup>1</sup> Relat. des Missions du Parag. par Murat. ch. 5.

aux Portugais, sinon l'envie, au moins l'espérance de les réduire. Depuis qu'ils se furent soustraits à l'autorité des vicerois du Brésil, ils se livrèrent à un genre de brigan lage inusité parmi les sauvages mêmes les plus inhumains. On les vit se répandre chaque année, d'abord dans les peuplades circonvoisines, puis dans les plus éloignées, et traîner en esclavage une infinité d'Indiens avec lesquels ils n'avoient aucun différend, pour les appliquer au travail des plantations, et à l'exploitation des mines d'or qui se trouvent dans leurs montagnes. Ils désolèrent toutes les provinces du Paraguai aussi-bien que celle de Guaira; ils pénétrèrent même plusieurs fois sur les bords du Maragnon d'une part, et de l'autre sur le fleuve de la Plata parcourant en cinq ou six mois plus de mille lieues de pays. Cesont eux principalement qui ont dépeuplé cette vaste région de tant d'hommes qu'ils mettoient aux sers ; à peine y en avoitil un sur cent qui ne pérît, soit de fatigue et de misère en route, soit du mauvais air dans les mines, ou du travail excessif des plantations. Suivant un registre authentique, de trois cent mille Indiens enlevée par les Mammelus en cinq ans, il n'en resta que vingt mille.

Forbans abominables aux yeux de la religion surtout, il n'est point de stratagème que ne leur inspirât l'enfer, pour ruiner l'œuvre de Dieu. Souvent ils se travestissoient en missionnaires et en catéchistes, afin de surprendre les Indiens : ce qui fit perdre aux vrais missionnaires la confiance d'une infinité de peuplades, et mit long-temps un obstacle insurmontable à l'établissement de l'Evangile. Dans la province de Guaira, la moins éloignée d'eux, et le plus au fait de leurs artifices, ils attaquoient à face découverte, avec des forces supérieures, et ils revinrent si souvent à la charge, qu'ils ruinèrent de fond en comble treize réductions. Ils y ôtèrent la vie ou la liberté à

quatre-vingt-cinq mille néophytes.

Pour sauver les foibles restes de ces habitations, dont le malheureux sort empêchoit la conversion de leurs voisins, qui craignoient de le subir à leur tour, leurs sages pasteurs prirent le parti de les transplanter, avec des peines excessives, à cent trente lieues de distance, sur les bords beaucoup moins accessibles du Parana. Ils y arrivèrent au nombre d'environ

dot de pui disp à le rage son Ils y ne p d'ur

vinc duct établ l'Ura tentr le fle

 $\mathbf{D}_{\mathbf{d}}$ 

jusqu

que la Péron au mi d'env vières beauchabite nord, bles. I Caraice sance nabité ils les

Plu duire l d'Arco heure

Rela

douze mille, dont se formèrent les réductions de Lorette et de Saint-Ignace. Plusieurs autres habitations s'établirent depuis, entre les fleuves de Parana et d'Uragai, et toutes furent disposées de telle manière, qu'elles pussent mutuellement veillet à leur sûreté, et concourir à leur défense. Bien plus ces courageux néophytes se sont si bien aguerris par la suite, qu'ils sont rentrés en possession des pays qu'ils avoient abandonnés. Ils y ont bâti de nouvelles réductions, et se sont mis en état de ne plus craindre les Mammelus, qu'ils ont fait repentir plus d'une fois de leurs nouvelles insultes.

Vers la fin du siècle passé, on comptoit dans la seule province de Guaira, entre le Parana et l'Uragai, trente-deux réductions, et plus de six-vingt mille Indiens convertis. On avoit établi plusieurs autres réductions, de proche en proche, entre l'Uragai et le Brésil. D'autres s'étoient formées vers le septentrion, sur les rives de la Mammore, qui se décharge dans le fleuve des Amazones.

t-

5-

il

il

ır

s.

ce

d

De l'autre côté de l'Amérique méridionale, sans pousser jusqu'aux provinces maritimes, il est encore une vaste contrée, que bornent au couchant les montagnes tant du Chili que du Pérou, et à l'orient le fleuve du Paraguai. Salongueur du nord au midi, est de plus de quatre cents lieues, sur une largeur d'environ cent cinquante. Elle est arrosée par les grandes rivières de Pilcolmaïo, de Vermejo et de Salado, sans parler de beaucoup d'autres encore très-considérables. Ces lieux sont habités par différents peuples, dont les Chiriguanes, vers le nord, sont les plus formidables ou du moins les plus intraitables. En tirant encore plus au nord, on trouve le grand lac de Caraies, où le fleuve de Paraguai prend tout à la fois sa naissance et sa grandeur imposante. Ce canton est principalement nabité par les Manacicas et les Chiquites: au moins en sont-ils les habitants les plus connus.

Plusieurs fois, et toujours en vain, l'on avoit tenté d'introduire le christianisme chez ces féroces barbares, quand le père d'Arcé, accompagné du père de Zéa, profita des circonstances heureuses que la Providence avoit pu seule ménager. Deux

<sup>1</sup> Relat. des Missions du Parag. par Murat, ch. 12.

520 (An 1658-1676.) HISTOIRE

nations voisines se faisoient une guerre également désastreuse pour l'une et pour l'autre. Ce missionnaire, au moyen d'une certaine éloquence naturelle, et du talent qu'il avoit pour la conciliation, vint à bout de rétablir entr'elles la paix et la concorde. Il obtint presque en même temps la grâce d'un de leurs compatriotes, condamné à mort par le gouverneur d'une ville espagnole. Comme ces peuples étoient dans la première admiration d'une charité si nouvelle pour eux, il leur proposa d'embrasser la religion qui inspiroit de pareilles vertus. Sur-le-champ les caciques indiquèrent une assemblée générale, pour délibérer sur l'invitation de leur bienfaiteur. Dès la nuit suivante, tous se rendirent au lieu marqué, et l'affaire fut balancée depuis minuit jusqu'au point du jour; l'homme apostolique, durant ce temps-là, suppliant le père des lumières d'éclairer ces pauvres aveugles. Il fut résolu d'une voix unanime, que la foi chrétienne seroit reçue dans le pays, à condition néanmoins qu'on n'obligeroit pas d'en sortir ceux qui refuseroient de l'embrasser. La condition, quoiqu'elle cût ses inconvénients, fut acceptée par le missionnaire, qui plein de confiance en Dieu, se promit, et non pas en vain, que les plus endurcis, loin de séduire les autres, se laisseroient vaincre peu à peu par le bon exemple.

Dans les mémoires publiés par un chanoine espagnol, qui avoit été long-temps le témoin et l'admirateur des travaux apostoliques du père Diaz, il est rapporté que ce pasteur infatiguable, sans se borner aux travaux de sa réduction, parcouroit dans le voisinage quelques rancheries ou infirmeries d'infidèles, attaqués d'une maladie contagieuse, afin de gagner au moins dans cette extrémité quelques âmes au Seigneur. D'un autre côté, d'impitoyables anthropophages yaccoururent aussi, pour dévorer sans risque et sans résistance ceux qui n'étoient pas atteints de la contagion. Ils aspiroient surtout à sc régaler de la chair de l'Européen qui étoit venu les secourir, c'est-à-dire, du missionnaire, parce que la chair des hommes qui font usage du sel dans leur nourriture, est plus délicate, à leur gré, qu : ce! des Indiens qui n'en usent pas. Cependant un captif

1 Westeri, ch. 19.

li in 50 éu le ces gri res bo ren ďu dan pou apre pied les l table aprè què

versi envir les n qu'il féroc la fin neuf néopi genre

1 Jbi

tien

L

échappé de leurs mains, porta dans la réduction de ce père la nouvelle du danger pressant qu'il couroit. Tous ses néophytes à l'instant prirent les armes ; et volèrent à la rancherie pour le délivrer. Ils arrivèrent à temps, malgré la distance assez considérable, chargèrent brusquement les infidèles, les rompirent, firent un grand nombre de prisonniers, et dissipèrent tout le reste. Ils en vouloient tirer une vengeance d'éclat; et pour imprimer la terreur à tous les monstres de cette espèce, ils résolurent de pendre ces captifs sur les passages, aux arbres qui étoient le plus en vue. Déjà ils procédoient à l'exécution, quand le père, alarmé et attendri jusqu'aux larmes, intercéda pour ces malheureux avec tant d'instance, qu'ensin il obtint leur grâce, et qu'on les remit entre ses mains. Il les combla de caresses, les retint assez long-temps, toujours avec les mêmes bontés, pour les instruire de nos saints mystères, puis leur rendit une entière liberté. Ils furent si prodigieusement touchés d'une générosité vraiment prodigieuse pour eux, qu'arrivés dans leur peuplade, ils n'avoient point de termes assez forts pour exalter la foi et la charité chrétienne. Ils revinrent peu après, avec toute leur nation, se jetèrent tous ensemblé aux pieds du charitable missionnaire, et le prièrent avec instance de les baptiser, en promettant de vivre sous sa conduite en véritables et parfaits chrétiens. Ils reçurent en effet le baptême, après toutes les épreuves que demandoit la prudence, et marquèrent toujours depuis autant de fidélité aux devoirs du chrétien, que d'attachement à la foi.

Le père Baraze entreprit le premier, vers l'an 1675, la conversion de la nation nombreuse des Moxes, qui habitent les environs du fleuve Guapai, avec plusieurs autres peuples dont les noms sont la plupart inconnus. Jusque-là on avoit jugé qu'il étoit absolument impossible de soumettre des nations si féroces et si dissolues aux lois sévères de l'Evangile; et avant la fin de ce même siècle, on compta dans cette contrée huit à neuf peuplades chrétiennes, avec plus de trente mille fervents néophytes. Mais quelle patience, quelle constance et quel genre de courage ne fallut-il pas pour y réussir! C'est pour

se

ie

la

n-

:5-

a-

n-

np

rer

u3

uis

ınt

ıu-

foi

ins

m-

fut

eu,

de

on

qui

aux

fa-

u-

in-

au

un

Si,

ent

ler

à-

nt

é,

tif

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jbid. p. 346.

cette intéressante mission que le père Baraze alla chercher jusqu'à Lima ce troupeau de bénédiction, qui en s'y multipliant jusqu'au prodige, y répandit l'abondance, et y fit prospérer le christianisme. Cet instituteur habile autant que zélé. découvrit encore, après bien des recherches capables de rebuter tout autre courage que le sien, un chemin trois ou quatre fois plus court qu'auparavant pour aller au Pérou, d'où il falloit tirer les approvisionnements ordinaires. Enfin, il vintà bout d'établir lui scul trois réductions des plus considérables, Quand il eut ouvert un si beau champ aux ministres évangéliques. plusieurs y accoururent pour cultiver ainsi que pour étendre cette belle chrétienté. La soumission des Moxes est aujourd'hui, ou du moins elle étoit il n'y a pas long-temps, l'une des plus florissantes, tant de l'Amérique que de l'autre hémisphère. On y voit même des églises bâties avec goût, et avec une magnificence qui, bien que propre au pays, feroit l'admiration de beaucoup d'autres.

Insatiablement altéré du salut des âmes, le père Baraze, dès que cette mission put se passer de sa présence, le commit aux soins de ses coopérateurs, et passa chez d'autres barbares, afin d'y produire la même métamorphose. Il parvint jusqu'aux pays des Baures, peuples indomptables et perfides, qui toutefois parurent d'abord dociles à ses instructions; mais cette feinte docilité se démasqua bientôt. Il fut massacré par ces traîtres, le 16 de septembre 1702. Ainsi couronna-t-il par le martyre vingtsept ans d'apostolat. On croira sans peine qu'il périt bien d'autres héros évangéliques dans la conquête d'une terre si sauvage, et partagée entre tant de nations inhumaines. Outre ceux qui laissèrent la vie dans la découverte de ces terres barbares, presque tous les fondateurs des anciennes réductions les cimentèrent de leur sang. De ce nombre furent, entr'autres, les pères Gonzalez, Rodriguez, del Castiglio, et un frère très-utile à ces établissements, nommé Romero. Les seuls barbares du Paraguai proprement dit, ont massacré par la suite, en divers temps, les pères Ortiz, de Blende, d'Alfaro, d'Arcé, de Silva,

de Mendoza, Cavaillieri, Fernandez, Arias, Sanchez et tant

d'autres, dont l'on peut évaluer le nombre sur le degré de fertilité qu'à donné leur sang à des terres aussi abondantes aujo pe

su

CO qu nal leç ren qui poi mo pér tabl sens pro qui ils p l'inc que

se tr

l'exe

vu la

place

Peup

émut

pand

ilsav

on le

nisme Da le 22 Cléin nocen l'a ma circor

ı Mu

jourd'hui en fruits de salut, qu'elles étoient auparavant désespérantes.

Let

ti-

05-

lé.

re-

tre

al-

out

nd

es.

dre

ui,

lus

re.

na-

de

dès

aux

afin

ays

pa-

do-

gt-

au-

qui

restè-

res

e à Pa-

ers va,

ant erau-

Un changement si prodigieux causera sans doute une étrange surprise; tant, au premier coup d'œil, il paroît éloigné du cours ordinaire des choses et des mœurs : mais il faut observer que les hommes provenant tous de la même souche, ils sont naturellement, à peu de chose près, les mêmes partout. Les lecons et les exemples mettent seuls entr'eux l'étrange différence qui cause notre étonnement. Les barbares du Paraguai. qui n'avoient guère de l'homme que la figure, qui ne s'occupoient qu'à satisfaire leurs appétits brutaux, sont devenus des modèles de toutes les vertus sociales et chrétiennes : mais l'expérience a montré qu'ils étoient naturellement doux et traitables, fidèles, sincères, reconnoissants, et singulièrement sensibles à l'amitié. D'où bientôt l'on a trouvé, dans ceux qui professoient le christianisme, cette évangélique simplicité qui est la compagne et la gardienne de l'innocence. Si donc ils parurent, avant leur conversion, n'avoir en partage que l'incontinence et la cruauté; c'étoit moins l'effet du naturel, que le fruit contagieux de l'éducation. Les habitudes vicieuses se transmettoient alors des pères aux enfants, par la voie de l'exemple; et quand ils en ont eu de bons sous les yeux, on a vu la douceur et la charité, la pudeur et la réserve prendre la place des passions effrénées qu'on leur avoit cru naturelles. Peuples moins dignes de haine que de pitié, leur malheur émut ensin les entrailles du père de miséricorde, et lui sit répandre ses bénédictions sur eux en telle abondance, qu'autant ils avoient fait l'opprobre de l'humanité, autant ils firent, comme on le verra mieux encore par la suite, la gloire du christianisme.

Dans l'année qui suivit et consolida la conversion des Moxes, le 22 juillet 1676, mourut âgé de quatre-vingt-sept ans le pape Clément X. Le cardinal Odescalchi lui succéda sous le nom d'Innocent XI, le 21 de septembre, et non pas d'octobre, comme l'a marqué de Prade, à qui une date aussi mémorable par la circonstance du jour même, auroit bien dû faire éviter cette

<sup>1</sup> Mur. ch. 7.

524 (An 1676.) HISTOIRE, etc.

méprise. C'étoit le jour de saint Matthieu, qui joint à ce que ce pape étoit fils d'un banquier, donna lieu à la pasquinade, où de la banque on le faisoit passer d'un plein saut dans la chaire de saint Pierre. Ce pontife avoit néanmoins la plupart des qualités propres au pontificat, du jugement, l'esprit pénétrant, mais peu d'étude, et par conséquent peu de savoir. Il étoit surtout grand homme de bien, sévère à lui-même, rigide à bien d'autres égards, et jusqu'à l'opiniâtreté. En un mot, ce fut un de ces hommes de bien que rien n'est capable d'ébran-ler, quand une fois ils ont pris leur parti, toujours persuadés qu'il y va de la gloire de Dieu à le soutenir. On ne verra que trop de preuves de cette roideur inflexible, ainsi que de sa fierté chagrine, dans ses violents démêlés avec la cour et le clergé de France, à l'occasion de la régale 1.

I On voit déjà que l'auteur dans le récit qui va suivre, sera melquite plutôt que romain; c'est-à-dire, qu'il sera de l'avis de la cour, dans la crainte des parlements, plutôt que de l'avis du saint Siége qui, au jugement d'Arnaud lui-même, ne fit, dans toute l'affaire de la régale, que défendre les justes immunités des églises. Aujourd'hui l'auteur s'exprimeroit sans doute autrement, et n'auroit pas de peine à montrer que, s'il y eut roideur et fierté quelque part, ce sut bien moins du côté du pontise que de celui du monarque.

FIN DU ONZIÈME VOLUME.

CCX le : CCX

15 7 *j* CCX

Ferdir Ferdir Leopol

Louis 1

Philipp Charles

Philipp Jean IV Alphon

Charles

\* Come volume et velles, si marche o celle du J durant la principau

# TABLE

# CHRONOLOGIQUE ET CRITIQUE;

DEPUIS L'AN 1630, JUSQU'A L'AN 1676.

#### PAPES.

| CCXXXII. URBAIN VIII, mort     |         | 22 mai                         | 1667.    |
|--------------------------------|---------|--------------------------------|----------|
| le 29 juillet                  | 1644.   | CCXXXV. Clément IX, 20 juin    | 1667.    |
| CCXXXIII. Innocent X, élu le   |         | 9 decembre                     | 166q.    |
| 15 septembre                   | 1644.   | CCXXXVI. Clément X, 29 avril   | 1670.    |
| 7 janvier                      | 1655.   | 22 juillet                     | 1676.    |
| CCXXXIV. Alexandre VII. 7 avr. | . 1655. | CCXXXVII. Innocent XI. 21 sent | t. 1676- |

#### SOUVERAINS.

| EMPEREURS.                                                     | Interrègne jusqu'en 1653.     |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| FERDINAND II, mort en 1637<br>Ferdinand III, 1657<br>Leopold I |                               |
| ROIS DE FRANCE.                                                | NAPLES ET SICILE :            |
| Louis XIII, 1643<br>Louis XIV                                  | Philippe IV, 1665. Charles II |
| ROIS D'ESPAGNE.                                                | ROIS DE DANEMARCK :           |
| Philippe IV, 1665<br>Charles II                                |                               |
| Philippe III, jusqu'en 1640<br>Jean IV, de 1640 à 1656         |                               |
| Alphonse VI                                                    |                               |
| Charles I.er, décapité en 1649                                 | -1 -                          |

<sup>&#</sup>x27;Comme il ne s'est presque point tenu de conciles dans l'espace de temps que parcourent ce volume et le suivant, et qu'il ne s'y est point élevé d'hérésies qu'on puisse appeler propiement nouvelles, si ce n'est quelques sectes fanatiques plutôt qu'hérétiques, nous avons cru devoir changer la marche ordinaire de ces tables. Il n'y eut guère, dans le même temps, d'autres persécutions que celle du Japon, dont nous avons suffisamment parlé dans le dixième volume, et celle de la Chine, durant la minorité de l'emporeur Can-gi. Ainsi nous restreindrons les tables critiques à deux chefs principaux, savoir les écrivains ecclésiastiques ou orthodoxes, et les écrivains novaleurs.

que e, où haire des rant, étoit ide à t, ce

de sa et le

iadés a que

ments, ne fit, ses. Aupeine à côté du ROIS DE POLOGNE :

RUSSIE.

Sigismond III, Uladislas VII, Jean-Casimir V, abdique, 1632. Michel Romanof, 1648. Alexis Mikailowitch, 1668. 1645. 1676.

Jac

te de la si tre les ci

lei

sei

toi

et e

et i

des par

toi: Au

libe

dar

che

mê

mai

a é

par

sein

par

OUV

d'aı

grai

veri

plie

Ces fr

#### SECTAIRES.

CYRILLE LUCAR, 1638.
Il avoit tenté d'enseigner chez les Grecs
les erreurs des calvinistes.
Mémorites este répondue en Hallande

Mémonites, secte répandue en Hollande, dont le chef fut Memo-Simonis. Il rejetoit l'ancien Testament, le nom de Trinité, et disoit qu'il est défendu de porter les armes et de donner le bap-'âme aux enfants, 1646.

Labadistes, dont le chef Jean Labadie, enseignoit que Dien peut tromper et même veut tromper les hommes, 1650.

1638. Quakers ou trembleurs. Cette secte, ré-Grecs pandue, en Angleterre, en Hollande et aux Etats-Unis d'Amérique, doit ande, son origine à Georges Fox, cordonnier anglais. 1655.

Préadamites. Leur chef, Isaac de La peyrère, soutenoit qu'il y avoit eu une première création d'hommes avant Adam. Cette secte qui parut en 1655, ne paroît pas s'être soutenue. Lapeyrère abjura ses erreurs aux pieds d'Alexandre VII.

## ÉCRIVAINS ECCLÉSIASTIQUES.

GLAUDE ROBERT, archidiacre de Châlonssur-Saône, 1636. Ce savant étoit honoré de l'estime des cardinaux Baronius, d'Ossat et Bellarmin. C'est lui qui a donne le premier volume du grand recueil intitulé: Gallia christiana. MM. de Sainte-Marthe augmentèrent dans la suite cet ouvrage utile, dont les bénédictins ont dunné une nouvelle édition, qui est en 12 vol. et qui n'est pas achevée.

Le cardinal de Richelieu, mort en 1642.

On a de lui plusieurs traités de controverse et des livres de piété, qui montrent au moins qu'il avoit conservé un grand fond de religion, dans un rang où tant de génies médiocres la comptent pour si peu de chose.

Henri de Sponde, évêque de Pamiers, 1643. Ce savant prélat, élevé d'abord dans le calvinisme, fut éclairé par les écrits de Bellarmin et de du Perron, abjura lorsqu'il étoit maître des requêtes et embrassa l'état ecclésiastique. Il a continué les annales de Baronius de-

puis 1197, jusqu'à l'an 1640, 3 vol. in-fol. On lui doit aussi les Annales abregées de Baronius, 2 vol. in-fol., et les Annales sucrees de l'ancien Testament; mais ce dernier ouvrage n'est proprement qu'un abrégé de celui de Torniel sur le même sujet.

dans la suite cet ouvrage utile, dont les bénédictins ont donné une nouvelle édition, qui est en 12 vol. et qui n'est pas achevée.

cardinal de Richelieu, mort en 1642.

On a de lui plusieurs traités de conage de lui plusieurs de lui plusieurs traités de conage de lui plus de lui plus de lui plus de lui plusieurs de lui plus de lui plus

Ménard, bénédictin de la congrégation de S. Maur, 1644; l'un des premiera qui embrassa cette reforme et qui se livra avec le plus d'ardeur au travail. On a de fui une édition du Martyreloge des saints de son ordre; un autre du Sacramentaire de S. Grégoire le Graud avec des notes savantes et bien faites; la Concorde des règles de S. Benoit d'Aniane, et quelques autres ouvrages.

Diegue Alvares, dominicain espagnol,

1645. 1676.

e. Trilande , doit ounier 1655. de La

eu une avant 1655. e. Lapieds

, 3 vol. Innales -fol., et n Tesge n'est

lelui de

a l'héris. On sur les o C'est nous

> gation emiers qui se avail. larty-; un Gréantes

> > lques gnol,

règles

des commentaires sur l'Ecriture, et quelques traités excellents sur la grâce. Ce qu'il a écrit sur la prédestination. pour appuyer son confrère Lemos avec lequel il avoit assiste aux congrégations de Auxiliis, est d'autant plus utile, qu'il est plus approfondi. On peut dire la même chose de ses antagonistes jesuites, et de tous ceux qui s'escriment pour les opinions de leur école, et pour les vaines subtilités d'une théologie arbitraire.

Jacques Sirmond, jésuite, mort en 1651. C'est l'un des plus savants hommes qu'ait produit la France, au jugement de tous les grands hommes de son temps et des nations diverses. Il fut François Hallier docteur de Paris. d'un grand secours à Baronius pour la composition de ses Annales ecclésiastiques. Il a donné lui-même un très-grand nombre d'ouvrages, dont les principaux sont le recueil des conciles de Gaule, avec des notes excelsertations sur différents sujets d'histoire et de discipline ; des éditions correctes et sures des œuvres de Theodoret et d'Hincmar de Reims.

Les fières Pierre et Jacques Dupuy, 1651 et 1656. C'étoient sans contredit deux des plus savants hommes de leur temps, particulièrement en droit et en histoire, mais nullement en théologie. Aussi leur ouvrage sur les droits et les libertés de l'église gallicane fut-il condamné par vingt-deux évêques ou archevêques de l'église gallicane ellemême. Il fallut recourir à d'autres mains pour le corriger ; mais la matière a été brouillée depuis si long-temps par les mains séculières, qu'on n'a pas encore réussi, et qu'on ne réussira vraisemblablement jamais à la débrouiller parfaitement. Ils ont encore laissé deux ouvrages remarquables entre heaucoup d'autres, savoir l'histoire générale du grand schisme d'Occident, et l'histoire véritable de la condamnation des tem-

archevêque de Trani, 1645. Il a donné Denys Pétau, jésuite, 1652. Dans tous ses ouvrages, qui sont en très-grand nombre, et presque tous en latin, on trouve un style net, pur et facile, une vaste et profonde érudition, et la plus parfaite critique. Sa doctrine des temps. chef-d'œuvre unique en son genre, fait le désespoir des chronologistes antichrétiens, et l'admiration de tous les autres. Ses dogmes théologiques, cités dans les écoles plus célèbres, y font autorité. Il a donné aussi de savantes éditions des œuvres de saint Epiphane, de Nicephore, de Synesius, de Themistius, et de plusieurs autres anciens qui ne seroient pas lisibles sans lui.

> évêque de Cavaillon, (1659.) Entre plusieurs ouvrages estimes, celui qui lui acquit le plus de réputation à Rome aussi-bien qu'en France, est un traité des elections et des ordinations, qui passe pour un chef-d'œuvre.

lentes ; de savantes et judicieuses dis- Jean Morin , prêtre de l'Oratoire ( 1659). Converti du calvinisme, il cut toujours horreur de ce qui en rapprochoit, et appliqua ses talents supérieurs aux vraies sciences de l'Eglise. Il acquit une érudition immense qui se rend sensible dans tous ses écrits, dont les principaux sont l'ouvrage latin qui a pour titre : Exercitationes Biblicce dans lequel néanmoins on lui reproche de ne pas menager assez l'integrité du texte hébraïque ; un excellent traité des ordinations, avec des dissertations fort savantes; un traité de la pénitence, une nouvelle édition de la Bible des Septante, et de bonnes dissertations sur différentes matières.

Luc Holstenius, hambourgeois, devenu garde de la bibliothèque du Vatican. ( 1661). On a de lui des traités et plusieurs dissertations sur des matieres ecclesiastiques très-variées et très-importantes. On y remarque un jugement solide, une critique exacte, et beaucoup de pénétration.

Pierre de Marca, archevêque de Tou-

louse, puis de Paris, (1662.) Son prin- Léon Allazi, dit communément Allatius. cipal ouvrage est le traité latin de l'accord du sacerdoce et de l'empire. Il a donné outre cela des dissertations sur plusieurs matières ecclésiastiques d'importance. On voit par toutes ces productions, qu'il étoit grand jurisconsulte, habile critique, et qu'il avoit beaucoup d'érudition.

Jean Bollandus, jesuite flamand, (1865.) C'est lui qui a commencé la fameuse collection des Actes des Saints, continoce depuis par Henschenius, Papebroch, et d'autres jésuites, qu'on a toujours nommés Bollandistes.

Philippe Labbe, jésuite, (1667.) Le principal ouvrage de cet écrivain, l'un des plus laborieux de son temps, est une collection générale des conciles en 17 volumes in-folio. Il faisoit imprimer le onzième quand il mourut; après quoi le père Cossart son confrère acheva cette collection, qui est fort estimée des savants. Le 18º vol., recherché seulement par les biblionianes, est un Traite des conciles, où il y a des choses inexactes; il est de Jacobatius, dominicain, évêque de Lucéra et cardinal, mort en 1527.

natif de Grece, et garde de la bibliothèque du Vatican, 1669. Il a composé un traité sur l'accord perpétuel de l'église grecque avec la latine, contre les prétentions des protestants, et différents ouvrages, tant pour la réunion des Grecs, que sur leurs livres ecclésiasti-

far

do

no

d'e

soi

TO

do

eti

en

n'a

des

no

sei

par

vot

des

avo

Ila

de

Sai

trai

bles

le v

avo

tem fut

con eût ma

des

gne

du

le |

tio

que

toi

fu:

de

ler

pri

de

est

A

Jean

Cyril

Antoine Godeau, évêque de Vence, 1672. Il a laissé plusieurs ouvrages en vers et en prose, dont le principal est une histoire de l'Eglise, poussée jusqu'au neuvième siècle inclusivement. A quelques vieux mots pres, et quelques tours également surannés, son style égale au moins celui des auteurs qui ont traité depuis les mêmes objets. Il a même plus de nombre, plus de majesté, moins d'inégalité et de cascades, en un mot. plus de cette grandeur unie et sontenue que demande la dignité de l'histoire. Mais dans le compte qu'il rend de la condamnation des trois chapitres au cinquième concile général, il faut se tenir en garde contre les subtilités des novateurs de son temps, vers lesquels il parut pencher, au moins dans cette rencontre.

## ÉCRIVAINS NOVATEURS.

EDMOND RICHER, docteur de Paris, mort en 1631, auteur du richérisme ou du schismatique système, qui renverse l'ordre divin de la hiérarchie, en ôtant la juridiction à ses chefs, pour la donner à la troupe confuse de ses sujets ; ce qui tend au moins à introduire le presbytéranisme dans l'église. Cette doctrine est clairement enseignée dans son traité latin de la Puissance ceclésiastique et politique, qui fut coudamné par le concile provincial de Seus, par celui d'Aix, et par le saint siège apostolique. Il n'étoit pas moins contraire à l'autorité royale qu'à celle de l'Eglise; par où il confirma ce qu'il avoit dit

pendant la ligue, dont il fut un partisan si fougueux, savoir qu'il ne trouvoit qu'un acte de justice dans le massacre de Henri III. Il eut le bonheur de se retracter deux ans avant sa mort; ce qui n'a point empêché le sieur Dupin de le louer par la suite, pour avoir établi, disoit-il, dans sun livre, des principes solides, et en avoir tiré de justes conséquences.

Corneil Jensen ou Jansénius, évêque d'Ypres, mort de la peste en 1638. Tout son livre, intitulé Augustinus, a été condamné en substance par le chef de l'Eglise et le concours du corps episcopal, avec les cinq propositions

llatius, biblioomposé de l'éntre les diffénion des lésiasti-

,1672.
vers et st une isqu'au A quel-es tours gale au t traité ne plus moins n inot,

sontel'hisl rend
apitres
il faut
btilités
rs lesis dans

paril ne
ans le
bonant sa
hé le
pour
ivre,
r tiré

fque 638. nus, ir le orpa ions fameuses auxquelles se réduit toute la doctrine de ce vaste in-folio. D'où nous prenons occasion de déclarer, qu'en rangeant sous la dénomination d'écrivains novateurs, soit Jansénius, soit tout autre écrivain qui se trouveroit dans le même cas, nous ne prétendons imprimer cette note qu'aux écrits, et non pas aux personnes, bien moins encore toucher aux intentions, dont il n'appartient de juger qu'au scrutateur des consciences.

Cyrille-Lucar, patriarche de Constantinople, étranglé par ordre du grand seigneur en 1638. Il avoit mis le trouble parmi les schismatiques mêmes, en voulant introduire en Grèce les erreurs des protestants de l'Allemagne, où il avoit voyagé, et s'étoit laisse séduire. Il a eté condamné par quatre conciles

de sa propre communion.

Jean du Verger de Haurane, abhé de Saint-Cyran, mort en 1643. On le traita moins en sectaire, qu'en cerveau blessé. On prétend néammoins qu'il est le véritable père du jansénisme, et qu'il avoit suggéré à Jansénius tout son systeme. Au moins est-il constant qu'il fut en France le vrai patron et l'appui constant du jansénisme, qui autrement eût croupi jusqu'à sa mort dans les marais où il étoit né. Avec un esprit des plus communs, ou plutût fort eloigné du sens commun, et approchant le génie de l'intrigue et de la séduction. Qu'on en juge par le point auquel il réussit à fasciner le docteur Antoine Arnaud, et tant d'autres. Telle fut la raison pour laquelle le cardinal de Richelieu le mi hors d'état de brouiller, en le faisant confiner dans une de ce ministre. Son principal ouvrage est un gros in-folio, intitule Petrus Aurelius, et qu'on réduiroit au plus petit livre , si l'on en retranchoit toutes les sottises qu'il y dit aux jésuites. Il eut assez de mauége pour le faire imprimer aux dépens du clergé de France. mais trop peu pour empêcher la cour de le supprimer. Sa question royale, apologie formelle du suicide, et de l'homicide en bien des cas, mérite à peine attention sous ce point de vue, tant il y a su rassembler de principes encore plus répréhensibles, de maximes et de dogmes païens, d'impertinences et d'extravagances en tout genre. Sou apologie pour le chapelet du saint Sacrement, sa Théologie familière, et plusieurs de ses lettres qui sont en tres-grand nombre, portent également la marque d'une suffisance inepte et ridicule, sans compter le fond corrompu des choses. Mais le ridicule y est si frappant, qu'il en peut tout seul faire l'antidote. Si les puissances ecclésiastiques, en méprisant la plupart de ces absurdes productions, en ont condamné quelques-unes, ce sut moins pour prévenir les simples mêmes contre ce dogmatiseur absurde, que pour les teniren gardecontre l'admiration feinte de ses artificieux panégyristes.

Jean Labadie, 1650, esprit inquiet, turbulent et sans consistance, successivement jésuite et carme catholique et calviniste; partout il débita des maximes ou des paradoxes dangereux, qu'on ne put aupporter dans la secte même de Calvin. Il a laissé quelques

écrits qui font pitié.

du délire, il avoit au dégré suprême le génie de l'intrigue et de la séduction. Qu'on en juge par le point auquel il réussit à fasciner le docteur Antoine Arnaud, et tant d'autres. Telle fut la raison pour laquelle le cardinal de Richelieu le mit hors d'état de brouiller, en le faisant confiner dans une d'Alexandre VII.

prison où il demeura jusqu'à la mort
de ce ministre. Son principal ouvrage
est un gros in-folio, intitulé Petrus
Aurelius, et qu'on réduiroit au plus
petit livre, si l'on en retranchoit toutes
les sottises qu'il y dit aux jésuites. Il
cut assez de mauége pour le faire im-

en ont du moins fait sentir le danger pour la vraie foi, si elles n'ont pas ôté aux gens qui n'aiment qu'à rire, leur attrait pour le style enchanteur de cette salire inique autant qu'hétérodoxe. Pascai n'a pas toujours fait un si mauvais usage de ses rares talents. Au moins a-t-on de lui le fonds d'un ouvrage très-chrétien, dans le petit livre qui a pour titre: Pensées sur la Religion. Mais comme l'esprit de l'Eglise ne fut jamais de mettre en recommandation les ouvrages rième irrépréhensibles des écrivains suspects, parce que les

simples passent trés-aisément de l'estime de l'auteur à celle de toutes ses productions, nous avons cru ne pouvoir mieux faire que de nous prescrire un silence absolu sur toutes ces sortes d'écrits: du reste, la piété ne peut rien y perdre. Avec leur beau style, leur méthode et leur profondeur même, ils sont presque tous d'unc froideur et d'une sécheresse qui resserrent les cœurs au lieu de les attendrir: tant il est vrai que l'Esprit saint ne communique point son onction hors du sein véritable de l'Eglise.

#### CONCILES ET SYNODES.

Assemblée du clergé de France, 1635, qui déclare nuls les mariages des princes du sang, surtout des plus proches héritiers de la couronne, contractés contre la volonté du roi, ou même sans son consentement. Le parlement avoit dejà déclare nuls ces mariages, par arrêt du 5 septembre de l'année precédente, sur la demande du roi qui s'elevoit contre le mariage de son frère Gaston avec Marguerite de Lorraine. Aussi le pape désapprouve ce décret de l'assemblée, comme étant contraire à la doctrine du concile de Trente. La faculté de Louvain, consultée en même temps, rendit la même décision que le pape. C'est des cette époque, selon nous, et à l'occasion de cette déclaration du clerge de 1635, qu'il y a eu dispute et sur le contrat et le sacrement de mariage.

riage.
Concile de Constantinople, 1638, par
Cyrille de Bérée, patriarche de cette
ville. Il y proscrivit la profession de foi
calvinista que Cyrille Lucar avoit publiée. Cu dernier y fut aussi frappé
d'anathème. Nous citons ce concile
seulement pour montrer que les Grecs
mêmes rejetoient hautement les doctrines protestantes.

Goncile de Constantinople, 1642, sur le même sujet et pour la même fin que le précédent, par le patriarche Parthénius, successeur de Cyrille de Berée. L'année suivante, 1643, Parthenius en celébra un second à Gias ou Jassy, en Moldavie, pour confirmer les décisions du premier et proscrire de nouveau les articles calviniens. Parthenius, pour être attaché à la vraie foi sur l'Eucharistie, n'en sut pas moins ennemi de l'Eglise latine.

Sı

Synodes de Ruremonde, de Munster, et d'Hildesheim, 1652, sur la liturgie, la discipline et les mœurs. Dans le premier, on recommande aux Pasteurs d'accorder facilement à leurs paroissiens la permission de se confesser à tout prêtre approuvé.

division parmi les théologiens français 'Synode de Munster, 1655, sur la discisur le contrat et le sacrement de mariage. "Pline et les mœurs. On y prononce des peines sévères contre les curés qui refuseroient de baptiser des enfants illégitimes.

Autre Synode de Munster, 1659, contre ceux qui n'observeroient pas ce qui a été prescrit dans les synodes précédents. On y recommande d'instruire et d'obliger ceux qui ne savent pas lire ou prier autrement, à réciter le rosaire ou le chapelet pendant la messe de précepte,

Synode de Namur, 1659, sur la discipline et les mœurs. On y desend de recevoir au tribunal de la pénitence les femmes dont la mise n'est pas décente. On y prescrit des règles aux confesseurs mes sans la permission de l'ordinaire.

Synodes de Ratishonne et de Tournai, 1660. Dans le premier, on renouvelle les décrets portés dans la même ville dix ans auparavant. Dans le second on traite, de concert avec les magistrats, de l'observation des sètes. On y déclare que la confession faite aux religieux mendiants satisfait au précepte, mais que la communion doit se saire dans la propre paroisse.

Synode de Cambrai, 1661. On y déclare que nul ne peut absoudre sa complice, quelle que soit l'étendue de ses pouvoirs pour tons autres cas. On explique est permis de célébrer deux messes; et on veut que tous les curés aient à leur usage le concile de Trente. Autre Sy-

node à Tournai, même année. Synode de Cologne, 1662. L'électeur de ques de ses états de s'y rendre. On y fit dix décrets importants sur la discipline. Le 4.º desend de publier de nouveaux miracles, avant de les avoir soumis au jugement de l'évêque. Le 9.0 ordonne d'observer soigneusement les décrets des souverains pontifes sur l'administration des sacrements. Le 10.0 règle des différents qui s'élevoient entre les curés et les réguliers sur l'assistance à la messe et sur la confession pascale.

Synode de Tournat, 1663. Sur la discipline et les mœurs , sur les rapports des réguliers avec les cures.

ou chez eux lorsqu'ils ne peuvent y as- Synodes de Munster, de Tournai, de Cambrai, 1664, sur la discipline et les mœurs. L'année suivante, un autre synode de Munster prive de la quatrieine partie de son bénéfice le curé qui omet l'instruction ou le catéchisme trois dimanches consecutifs.

et on y desend d'employer les exorcis- Deux synodes de Munster, 1667, sur la communion pascale, l'abjuration des hérétiques et la présentation aux bénéfices. Les deux années suivantes, d'antres synodes furent encore célebrés à Munster sur le mariage et sur les autres sacrements, sur les pouvoirs des réguliers, la clôture des religieuses et l'administration de leurs maisons.

Concile d'Avignon, 1668, sur la discipline et les mœurs.

Concile de Narbonne, 1671 et 1699, sur la discipline.

Synode de Munster, 1671, sur les mœurs du clerge et sur l'éducation ecclésiastique.

dans quelles circonstances seulement il Concile de Jérusalem, 1671, par le patriarche Dosithée, contre les nouvelles erreurs de Cyrille Lucar sur la présence réelle et les sacrements. Les actes sont signés de soixante-neuf évêques, prêtres et moines orientaux. Brandebourg desendit aux ecclesiasti- Synode de Tournai, 1673, par Gilbert de Choiseul, contre quelques abus. On y delend aux laïques d'approcher de l'autel, et aux semmes de venir prier dans le chœur.

> Synode de Munster 1674. On y fait des réglements utiles et fort sages sur les écoles, pour que les deux sexes y soient separés, et que les principes de la foi leur soient fidelement expliques. L'année suivante le même évêque, Bernard de Galen, celebra encore deux synodes sur les mêmes sujets. On y ordonne de chanter des cantiques à la fin de la messe paroissiale.

FIN DE LA TABLE CHRONOLOGIQUE DU ONZIÈME SOLUME.

esses 013rire ries rien leur , ils r et

vrai ique eri-

eurs

ur le que le nius, année elébra oldans du u les pour uchani de

er , et rgie, ns le Pass paser a

liscie des i reille-

ntre ui a ents. bblirier u le pte,

