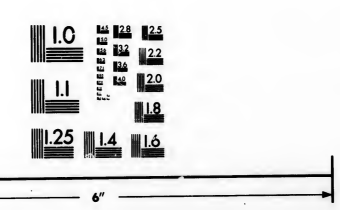


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WERSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

OTHER SECTION



CIHM/ICMH Microfiche Series. CIHM/ICMH Collection de microfiches.



Canadian Institute for Historical Microreproductions / Institut canadian de microreproductions historiques



(C) 1984

#### Technical and Bibliographic Notes/Notes techniques et bibliographiques

| The Institute has attempted to obtain the best original copy available for filming. Features of this copy which may be bibliographically unique, which may alter any of the images in the reproduction, or which may significantly change the usual method of filming, are checked below. |                                                                                                                                                                     |                                                                                        |                                                              |                 | L'Institut a microfilmé le meilleur exemplaire qu'il lui a été possible de se procurer. Les détails de cet exemplaire qui sont peut-être uniques du point de vue bibliographique, qui peuvent modifier une image reproduite, ou qui peuvent exiger une modification dans la méthode normale de filmage sont indiqués ci-dessous. |                                                                                                |                                              |                                                    |                                            |                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured covers<br>Couverture de c                                                                                                                                  |                                                                                        |                                                              |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Coloured p<br>Pages de c                                                                       |                                              |                                                    |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Covers damage<br>Couverture end                                                                                                                                     |                                                                                        |                                                              |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages dam<br>Pages endo                                                                        |                                              | 08                                                 |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Covers restored and/or laminated/<br>Couverture restaurée et/ou pelliculée                                                                                          |                                                                                        |                                                              |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages restored and/or laminated/<br>Pages restaurées at/ou pelliculées                         |                                              |                                                    |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Cover title miss<br>Le titre de couv                                                                                                                                | _                                                                                      | •                                                            |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages disce<br>Pages déco                                                                      |                                              |                                                    |                                            | es             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured maps/<br>Cartes géographiques en couleur                                                                                                                   |                                                                                        |                                                              |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pages detached/<br>Pages détachées                                                             |                                              |                                                    |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured ink (i.e. other than blue or black)/<br>Encre de couleur (i.e. autre que bleue ou noire)                                                                   |                                                                                        |                                                              |                 | <b>V</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Showthrough/<br>Transparence                                                                   |                                              |                                                    |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured plates and/or illustrations/<br>Planches et/ou illustrations en couleur                                                                                    |                                                                                        |                                                              |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Quality of print varies/<br>Qualité inégale de l'impression                                    |                                              |                                                    |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Bound with other material/ Relié avec d'autres documents                                                                                                            |                                                                                        |                                                              |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Includes supplementary material/<br>Comprend du matériel supplémentaire                        |                                              |                                                    |                                            |                |
| V                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Tight binding may cause shadows or distortion elong interior margin/<br>La reliure serrée peut causer de l'ombre ou de la distortion le long de la marge intérieure |                                                                                        |                                                              |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Only edition available/ Seule édition disponible  Pages wholly or partially obscured by errata |                                              |                                                    |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Blank leaves ad<br>appear within the have been omit<br>il se peut que colors d'une resta<br>mais, lorsque co<br>pas été filmées.                                    | ne text. When<br>ted from filmi<br>ertaines page:<br>gration appara<br>ela était possi | ever possible,<br>ing/<br>s blanches ajor<br>sissent dans le | utées<br>texte, |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | slips, tissue<br>ensure the<br>Les pages to<br>obscurcies<br>etc., ont ét<br>obtenir la n      | best pos<br>totaleme<br>par un f<br>é filmée | sible ima<br>nt ou per<br>euiliet d'e<br>s à nouve | ge/<br>tieliemen<br>rrata, un<br>eu de faç | t<br>e pelure, |
| V                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Additional come<br>Commentaires s                                                                                                                                   |                                                                                        | •s;                                                          | Pagir           | nation mu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ultiple.                                                                                       |                                              |                                                    |                                            |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | item is filmed at<br>ocument est film                                                                                                                               |                                                                                        |                                                              | qué ci-dess     | ous.<br>22X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                | 26X                                          |                                                    | 30X                                        |                |
| TUX                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,                                                                                                                                                                   |                                                                                        |                                                              |                 | ZX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                | 207                                          |                                                    | JUX                                        |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 127                                                                                                                                                                 | 164                                                                                    | V                                                            | 207             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 247                                                                                            |                                              | 287                                                |                                            | 324            |

The co

The ir possit of the filmin

Origin begin the la sion, other first p sion, or illu

The lashall TINU which

Mapa differ entire begin right requi meth The copy filmed here has been reproduced thanks to the generosity of:

National Library of Canada

The images appearing here are the best quality pussible considering the condition and legibility of the original copy and in keeping with the filming contract specifications.

Original copies in printed paper covers are filmed beginning with the front cover and ending on the last page with a printed or illustrated impression, or the back cover when appropriate. All other original copies are filmed beginning on the first page with a printed or illustrated impression, and ending on the last page with a printed or illustrated impression.

The last recorded frame on each microfiche shall contain the symbol → (meaning "CONTINUED"), or the symbol ▼ (meaning "END"), whichever applies.

Maps, plates, charts, etc., may be filmed at different reduction ratios. Those too large to be entirely included in one exposure are filmed beginning in the upper left hand corner, left to right and top to bottom, as many frames as required. The following diagrams illustrate the method:

L'exemplaire filmé fut reproduit grâce à la générosité de:

Bibliothèque nationale du Canada

Les images suivantes ont été reproduites avec le plus grand soin, compte tenu de la condition et de la netteté de l'exemplaire filmé, et en conformité avec les conditions du contrat de filmage.

Les exemplaires originaux dont la couverture en papier est imprimée sont filmés en commençant par le premier plat et en terminant soit par la dernière page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration, soit par le second plat, selon le cas. Tous les autres exemplaires originaux sont filmés en commençant par la première page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration et en terminant par la dernière page qui comporte une telle ampreinte.

Un des symboles suivants apparaîtra sur la dernière image de chaque microfiche, selon le cas: le symbole → signifie "A SUIVRE", le symbole ▼ signifie "FIN".

Les cartes, planches, tableaux, etc., peuvent être filmés à des taux de réduction différents. Lorsque le document est trop grand pour être reproduit en un seul cliché, il est filmé à partir de l'angle supérieur gauche, de gauche à droite, et de haut en bas, en prenant le nombre d'images nécessaire. Les diagrammes suivants illustrent la méthode.

| 1 | 2 | 3 |
|---|---|---|
|   |   |   |

| 1 |  |
|---|--|
| 2 |  |
| 3 |  |

| 1 | 2 | 3 |  |  |
|---|---|---|--|--|
| 4 | 5 | 6 |  |  |

rata o

ails

du difier une

nage

elure, è

32 Y

LE

ET

T

# LETTRES ÉDIFIANTES ET CURIEUSES

TOME XXV.

L E É ET

DES MI NO U

MEM ET

Chez J. G.

AVEC AP

## LETTRES

ÉDIFIANTES ET CURIEUSES,

*ÉCRITES* DES MISSIONS ÉTRANGERES. NOUVELLE ÉDITION.

MEMOIRES DES INDES ET DE LA CHINE.

TOME XXV.

THE TANK THE



#### A PARIS,

Chez J. G. MERIGOT le jeune, Libraire, Quai des Augustins, au coin de la rue Pavée.



M. DCC. LXXXIII.

AVEC APPROBATION, ET PRIVILEGE DU ROI.

BU2290 A2 5. 1780 U.25

P

Enti tion .de ses, no qui nou Recueil Mémois core pa trop ta l'ordre nous for quence a plément velles r faites, & nous not ce Supp cons au croyons tention

On v

mes qui

Tome

## PRÉFACE

L'n travaillant à la nouvelle Edition des Lettres édifiantes & curieuses, nous avons rassemblé tout ce. qui nous fembloit propre à rendre ce Recueil intéressant; mais quelques Mémoires qui n'avoient point encore parus, nous sont parvenus trop tard pour être placés dans l'ordre où nous les desirions. Nous nous sommes déterminés en conséquence à les réserver pour un Supplément, & à les joindre aux nouvelles recherches que nous avons faites, & aux nouvelles Lettres que nous nous fommes procurées : c'est ce Supplément que nous annoncons aujourd'hui, & que nous ne croyons pas moins digne de l'attention du Public, que les Volumes qui le précedent.

On verra à la tête de ce Tome XXV, un Traité des Etudes aux :

Tome XXV.

quelles les Missionnaires de l'Orient doivent principalement s'appliquer. C'est le fruit des réflexions, du travail & du zele de M. de Fleury, Auteur de l'Histoire ecclésiastique. Un nom aussi célebre nous dispense de faire l'éloge de fon Ouvrage. Tout le monde connoît sa maniere simple, noble, naturelle & quelquefois sublime. On fair qu'il naquit en 1640, & mourut en 1723. Sa vie longue fut toujours occupée, quoiqu'il en eût passé une grande partie à la Cour, dans des emplois de confiance; il y vécut fans intrigue, fans ambition, & y conserva son goût pour l'étude & pour l'application. Nous ne donnerons point ici le Catalogue de fes Ouvrages; ils sont trop connus, & tout ce qu'il y a encore de personnes qui aiment à s'instruire, les recueillent avec empressement. Nous nous flattons qu'elles nous sauront gré de leur avoir fait connoître celui-ci. Nous n'avons pas cru man-

quer a pénétr talens ajoutai quelque nous ce féquen

ordres abonda Nou Préface

courte homme devoir ce que Nous I

a fait l Le F rient

pli-

ons,

. de

cclé-

ebre

e de

con-

, na-

. On

ourut

jours

é une

s des

yécut

, & y

de &

don-

e de

nnus,

pere, les

Nous

iront

re ce-

man-

quer au respect dont nous sommes pénétrés pour les lumieres & les talens de ce célebre Ecrivain, en ajoutant au texte, mais en marge, quelques notes & observations. Elles nous ont paru vraies & par conséquent nécessaires.

Ce Traité est suivi d'un autre Traité sur la nécessité d'une premiere cause; ouvrage composé en Chinois par le P. Mathieu Ricci, le premier Missionnaire qui ait pénétré jusqu'à Peking, qui ait établi des Missions en Chine, & ouvert à tant d'autres Ouvriers évangéliques de tous les ordres, cette moisson si riche & si abondante.

Nous avons déjà donné, dans la Préface du XVIe Volume, une courte Notice des travaux de cet homme apostolique: nous croyons devoir l'étendre & restisser même ce que nous en avons déjà dit. Nous l'extrairons de la vie qu'en a fait le P. d'Orléans.

Le P. Mathieu Ricci naquit à a ij

Macérate, dans la Marche d'Ancône, l'an 1552, presqu'au même temps que Saint-François Xavier, mourant à l'entrée de la Chine, employoit ses derniers soupirs à demander au Maître d'une moisson qui lui paroissoit déjà mûre, des Ouvriers propres à la recueillir. Après les études des Belles-Lettres, Ricci fut envoyé à Rome pour y étudier le Droit. Il n'y négligea pas la science du salut, & s'y sentant appellé à la vie religieuse, il entra au Noviciat des Jésuites, en 1571. Il y eut pour Maître le P. Alexandre Valignan, Missionnaire célebre qu'un Prince de Portugal appelloit l'Apôtre de l'Orient. Il inspira à son nouveau Disciple son zèle pour la conversion des Infideles, & Valignan étant reparti pour les Indes, Ricci l'y suivit, dès qu'il eût achevé les études nécessaires pour une pareille entreprise; car elle demande qu'on joigne des connoissances sures & profondes à d s intentions

droite de dé même

 $\mathbf{V}$ a

habite fe, f touch ple si l'omb de pé mie d rebuta ves n' elles courag fois fo nant ' Roche

Il d les plu noble sappli dre la pas qu ait une

ras-tu

droites, à beaucoup de courage, de détachement & d'oubli de soimême.

ncô-

nême

vier,

ine,

irs à

isson

, des

eillir.

ttres,

our y

a pas

ntant

entra

1571.

exan-

lebre

elloit

ira à

pour

k Va-

ndes

ache-

ir une

man-

ances

itions

Valignan rendu à Macao, ville habitée par une Colonie Portugaise, se sentit extraordinairement touché de voir les Chinois, Peuple si fameux, encore assis dans l'ombre de la mort. La difficulté de pénétrer dans une Région ennemie de tous les étrangers, ne le rebuta pas. Ses premieres tentatives n'eurent point de succès; mais elles ne lui firent pas perdre courage. On l'entendoit quelquefois soupirer & s'écrier, en se tournant vers le rivage de la Chine: Rocher, rocher, quand touvriras-tu?

Il choisit les ouvriers qu'il crut les plus propres à cette entreprise noble & difficile, & voulut qu'ils s'appliquassent sur-tout à apprendre la langue Chinoise. Je ne crois pas que chez aucun Peuple il y en ait une plus épineuse: elle n'a pas

a iij

un grand nombre de mots; mais chaque mot y signifie un grand nombre de choses, dont il n'y a qu'un ton très-délicat qui détermine le vrai sens. L'écriture y est une science sans bornes, parce qu'il y a peu de termes qui ne s'écrivent avec un caractere particulier; mais que ne peut point la charité dans des cœurs bien pénétrés de Dieu! Les Eleves du P. Valignan en surent bientôt assez pour entrer dans la Chine; mais ces voyages ne produisirent d'autres effets que de se procurer la bienveillance de quelques Chinois, de les familiariser un peu avec des étrangers, de diminuer l'horreur & le mépris qu'ils ont pour eux. Il fut cependant impossible de s'y arrêter plus long-temps, ce qui étoit néanmoins nécessaire pour y précher & y établir solidement la Religion. Ce ne fut qu'après bien des tentatives qu'on y réussit. La patience du P. Ricci furmonta tous les obstacles : Dieu

bénit
où M
effuye
des
rein,
fon e
de fe

Offic

prote Ce

Septe à Cho Pater fixer conv

dier hôtes faisir à les

king il pe faire fallu ; mais grand

n'y a

déter-

y est

e qu'il

rivent

; mais

ins des

furent

ans la

roduile pro-

elques

in peu

inuer

s ont

inps,

olide-

qu'a-

on y

Ricci Dieu bénit son courage, & dans un temps où Macao & ses habitans avoient essuyé de grandes pertes, il y trouva des secours pour acheter un terrein, bâtir une maison, sournir à son entretien & à celui de deux de ses confreres, & faire des présens aux Mandarins & aux autres Officiers dont il falloit acheter la protection.

Ce fut au commencement de Septembre 1,83, que Ricci arriva à Choaquin, & obtint des Lettres-Patentes portant permission de s'y fixer, & d'y acheter un endroit convenable pour son habitation. Ce premier pas fait, il falloit étudier les mœurs de ses nouveaux hôtes, connoître leurs caracteres, faisir les moyens les plus propres à les instruire, à les éclairer.

Le P. Ricci, étant depuis à Peking, disoit qu'il étoit effrayé quand il pensoit à tout ce qu'il avoit fallu faire, & plus encore à ce qu'il avoit fallu éviter pour en venir où il

a iv

en étoit. De toutes les Nations du monde, la Chinoise est la plus délicate & la plus difficile à vivre pour les étrangers. Naturellement elle les méprise, & il faut qu'ils fachent s'y montrer par des endroits bien estimables, pour s'y attirer de l'estime. L'aversion est égale au mépris, & elle paroissoit en ce temps-là si insurmontable, qu'il n'y avoit qu'un grand intérêt qui pût faire tolérer au Chinois le commerce d'un autre Nation. Pardessus tout cela, les conquêtes que les Espagnols & les Portugais avoient faites depuis quelque temps en divers lieux proches de la Chine, avoient inspiré beaucoup de défiance à ces Peuples ombrageux, en sorte qu'aucun Mandarin pouvoit voir sans inquiétude un étranger dans son Gouvernement.

La connoissance de ces obstacles à surmonter, sit résoudre les Missionnaires à garder de grandes mesures, & à ne traiter avec les

Chino confpe ppriv rner in es Scie rement cation. tirer c leur ch votion étoit u les Ch n'igno Peuple le P. R me fou une gr bileté une Ca plut e laquell groffie que la

de fut

reile n

terre r

ns du us dévivre ment qu'ils enr s'v n est riofic able, ntérêt ois le Pars que ugais emps Chi p de geux, n ne e un nent. bstae les ndes

c les

Chinois qu'avec une grande circonspection. Il tâcherent de les pprivoiser peu-à-peu, & de ganer insensiblement leur estime par es Sciences, pour gagner plus sûrement leurs cœurs par la prédication. Ils commencerent à les atirer chez eux, en exposant dans leur chapelle des tableaux de dévotion très-bien peints; ce qui étoit une chose fort nouvelle pour les Chinois. Ensuite, comme ils n'ignoroient pas l'estime que ces Peuples font des Mathématiques. le P. Ricci, qui avoit étudié à Rome sous le fameux Clavius, se six une grande réputation par l'habilete qu'il y montra. Il leur sit une Carte de Géographie qui leur plut extraordinairement, & par laquelle il les détrompa de l'erreur grossiere où ils étoient de croire que la plus grande partie du monde sur la Chine, & que tout le reste n'étoit que des morceaux de terre ranges autour d'elle pour lui

fervir d'ornement, s'étant toujours imaginé que la terre étoit quarrée, & que la Chine en occupoit le milieu.

Cette opinion de science où les Missionnaires se mirent d'abord, leur attira l'estime des personnes distinguées par leurs emplois & par leurs talens. On les visitoit souvent, & l'on s'en retournoit d'auprès d'eux charmé de leur érudition, & même de ce qu'ils disoient de la morale de notre Religion; car ils commencerent par-là leur prédication, & avant que de leur parler de nos Mysteres, ils expliquerent à ceux qui les visitoient, les préceptes du Décalogue.

Animé par ce premier succès, Ricci composa un petit Catéchisme qui se répandit dans toute la Chine, mais qui ne produisit encore que des applaudissements stériles. Le Peuple même étoit toujours également prévenu; il voyoit avec peine les égards que les Grands avoient

fois of progrent ménamença à à

jours & q nombles re Ce fi gés o

cond

Peup fin ol & de A

contr

Ville Missi matic tre oujours uarrée, poit le

e où les abord, fonnes lois & visitoit oit d'auérudi-

lifoient
igion;
là leur
le leur
explioient;

hifme hine, te que s. Le égale-

oient

pour ces étrangers, & il les insultoit, les maltraitoit même toutes les fois qu'il en trouvoit l'occasion. Ces progrès si lents de la Religion sirent accuser les Missionnaires de ménagemens politiques, & on commença dès-lors à écrire contre eux, & à décrier charitablement leur conduite.

Cependant Ricci avançoit toujours; faisoit quelques conversions; & quoiqu'elles fussent en petit nombre, il crut devoir multiplier les résidences & les Missionnaires. Ce sut sans succès: ils surent obligés de se retirer. Ricci resta seul assez long-temps, luttant toujours contre les préjugés & l'avidité du Peuple & des Mandarins. Il sut ensin obligé de céder à la tempête, & de se retirer à Macao.

Après un court séjour dans cette Ville, il retourna dans sa chere Mission, & à la faveur des Mathématiques, il s'établit dans une autre Ville de la Chine, nommée Chao-cheu. Il donna à quelques Chinois des leçons de cette Science, pour les préparer à en recevoir de plus importantes fur la Religion chrétienne & fur le falut.

Il retira quelques fruits de sa persévérance; on ouvrit enfin les yeux à la vérité, & le nombre des Néophytes grossit & se multiplia; mais la populace, quoique contenue par les égards & la distinction dont les Mandarins usoient envers Ricci; saisissoit toutes les occasions de marquer à ce Pere & à ses coopérateurs, les préventions & la haine qu'elle avoit contre eux: elle les maltraitoit de paroles, & quelquefois même les accabloir de coups de pierres. Ricci eut un autre chagrin bien plus amer; il perdit ses deux compagnons, le P. Antoine d'Almeyda & le P. François Petri, l'un & l'autre pleins de l'esprit de Dieu, de l'amour de la priere & de la mortification. Cette perte lui fut d'autant plus sensible,

qu'e il av conf ler a mier qu'o dans Géo faire & il rend elle & pl exéc voit mép lui c gran enlu don time d'ap

met

dari

che

te'a

uelques s Scienecevoir eligion

de sa ifin les bre des tiplia; conteinction envers. occare & à ntions contre aroles. cabloir eut un ner; il ns, le .Franins de de la Cette fible,

qu'elle arriva dans un temps où il avoit plus de besoin de leurs conseils: il méditoit le projet d'aller à Peking, & d'y porter la lumiere de l'Evangile. L'opinion qu'on avoit conçue de son habileté dans les Mathématiques & dans la Géographie, lui parut propre à le faire parvenir jusqu'à l'Empereur, & il se flattoit que, s'il pouvoit le rendre favorable à la Religion, elle en feroit des progrès plus sûrs & plus rapides. Il crut que, pour exécuter ce grand dessein, il devoit quitter l'habit de Bonze, assez. méprisé à la Chine, & prendre celui des Lettrés, qui y est dans une grande considération. Il conjura ensuite un grand Mandarin d'armes, dont il avoit gagné l'amitié & l'eftime, & que l'Empereur venoit d'appeller à la Cour, de lui permettre de l'accompagner. Le Mandarin y confentit. Ricci se mit en chemin avec lui; mais dans la route, le Mandarin changea d'avis, xiv

& craigant qu'on ne lui sît une sâcheuse affaire d'avoir amené un étranger si avant dans l'Empire, il voulut le renvoyer dans la Province de Canton; mais à force d'instances, Ricci obtint de le suivre julqu'à Nankin. Ne pouvant espérer de faire de folides biens dans cette grande Ville, il reprit le chemin de Nanchan, repassant dans son esprit les immenses travaux qu'il avoir employés pour cultiver cette terre ingrate. Ces affligeantes penfées ne lui ôtoient cependant pas toute espérance. Il fut rrès-accueilli, très-recherché à Nanchan par le Vice-Roi, les Mandarins & les Lettrés. Il y composa quelques Ouvrages de Science & de Morale qui furent goûtés & répandus dans toute la Chine. Le Vice-Roi lui proposa lui-même de s'arrêter dans cette Ville. Le P. Ricci y établit une résidence, & obint encore d'aller à Peking avec un Mandarin nommé Président du

premi éprou les in le pre ausli nua a refuse messe Missid la Ca féjour mens que 1 le Ca & la Il int bes, mene fe tr

pas king espénde s' baro

tom

une fâ-

né un

mpire,

a Pro-

force

le fui-

buvant

biens

reprit

paffant

s tra-

ir cul-

affli-

nt ce-

Il fut

ché à

Man-

nposa

ice &

& ré-

. Le

ie de

e P.

38 , 8

avec

t du

premier Tribunal de Nankin. Il éprouva dans ce second voyage les mêmes désagrémens que dans Je premier. Ce Mandarin eut peur austi de se compromettre; il l'insinua à Ricci. Il n'osa cependant refuser absolument de tenir la promesse qu'il lui avoit faite, & le Missionnaire l'accompagna jusqu'à la Capitale. Pendant ce premier séjour, il reconnut, par des argumens qui lui parurent évidents, que Peking n'est autre chose que le Cambalao de Paul de Venile, & la Chine le Royaume de Catay. Il interrogea là-dessus deux Arabes, grands voyageurs, qui avoient mené un lion à l'Empereur, & qui se trouverent de son avis.

Cependant Ricci ne pouvant pas recueillir de son séjour à Feking les avantages qu'il en avoit espéré pour la Religion, résolut de s'en retourner à Nankin. Il s'embarqua sur la riviere de Feking, qui tombe dans le sleuve Jaune, lequel d'environ 600 lieues.

Ricci, avant de se rendre à Nankin, voulut aller à Secheu, dans la Province de Sekiam. Secheu est la Venise de la Chine, à cela près qu'aulieu que Venise est construite au milieu de la mer, Secheu est bâtie dans l'eau douce. Elle est si peuplée, si riche & dans une situation si agréable, que les Chinois lui ont donné le nom de paradis de la terre.

Ricci arrivé à Nankin, y fit un établissement, & y reçut la visite de tous les Grands & de tous les Lettrés. Beaucoup de gens d'esprit se firent ses Disciples, pour résormer à son Ecole les sausses idées qu'avoient les Chinois dans presque toutes les Sciences.

Leur démer l'air, occupe autres al, To ont un due, n bien a une at a terr oleil, fur cel beine à es plu fyfl voient blus ha comme que la oncev des ant de tou nité d'

Sayans

unique
, fans
i monler par
uoique
stantes

Nandans
heu est
la près
struite
eu est
est si
struahinois
aradis

fit un ite de ttrés. firent à fon oient es les

Leurs Physiciens établissoient cinq démens, desquels ils excluoient l'air, ne regardant l'espace qu'il occupe, que comme un grand vuie. Ils lui en substituoient deux autres, qui étoient le bois & le meal. Toute leur Astrologie, dont ils ont une étude si longue & si assidue, ne leur avoit point encore bien appris que les éclipses de une arrivent par l'interpolition de a terre entre cette planete & le oleil, & le Peuple sur-tout disoit fur cela des choses qu'on auroit peine à pardonner aux Américains es plus fauvages. Ils ignoroient e systême du monde, & n'en voient aucun vraisemblable. Leurs lus habiles Géographes tenoient comme un principe indubitable que la terre étoit quarrée, & ne concevoient pas qu'il pût y avoir des antipodes. La solide résutation de toutes ces erreurs & d'une infinité d'autres, fit écouter Ricci des Sayans comme un Oracle. Il est

aisé de concevoir combien l'ascendant des Missionnaires sut encore plus grand sur quelques Idolâtres qui voulurent disputer contre lui sur la nature de Dieu & la véritable Religion. Comme ces disputes surent publiques, l'approbation qu'on donna au P. Ricci, sut si universelle, que, si l'on étoit persuadé toutes les sois qu'on est convaincu, les gens d'esprit de Nan-kin eussent dès-lors confessé le vrai Dieu, & appris à connoître le culte qu'il faut lui rendre.

Ricci vit aussi à Nankin ou dans les environs plusieurs choses dignes de fixer l'attention & la curiosité. La premiere fut certains seux d'artifices auxquels il dit qu'on ne peut pas comparer ceux du reste du monde. Le P. d'Incarville, Missionnaire à Peking, en a depuis envoyé en France la recette & la

composition.

La seconde, un Observatoire bâti sur une haute montagne. On y rands
nachin
ticci e
es, qui
l'air
ncore
de leur
qu'on l
très-ma

bois de

pe gue

Ces

oublier
cipal q
Dieu ré
fes trav
fonden
venue
rissante

Le qu'il r folider l'Emp voyag

'érige

roit une grande cour entourée de grands corps-de-logis, & pleine de nachines, parmi lesquelles le P. ticci en trouva quatre très-curieues, qui, quoique toujours exposées l'air depuis 250 ans, n'avoient encore rien perdu de leur poli & de leur lustre. La troisseme rareté qu'on lui sit voir, sut un Temple très-magnisique, bâti dans un grand bois de pins dont l'enclos n'occupe guere moins que quatre lieues.

Ces occupations ne firent point oublier au Missionnaire l'objet principal qui l'avoit attiré en Chine. Dieu répandit ses bénédictions sur ses travaux, & il jeta à Nankin les sondemens d'une Eglise qui est devenue très-nombreuse, & assez fiorissante pour qu'on ait cru devoir

l'ériger en Evêché.

Le P. Ricci, toujours persuadé qu'il ne travailleroit jamais assez solidement sans la protection de l'Empereur, entreprit un troisieme voyage de *Peking*, dès qu'il se vit

'ascenencore olâtres tre lui véritaisputes

bation
fut si
it pert conNan-

le vrai culte

r dans
s dia curtains
qu'on
reste
Mis

is en-& la

toire On y

assez de coopérateurs pour soute trava nir & augmenter le nombre de rsécut Néophytes de Nankin. Il prépara audissi donc ses présens pour l'Empereur Dieu & affembla toutes les curiosité s été d'Europe qu'il s'étoit procuré de Emper longue main pour cet objet. Il legardé mit en route, & après bien des tra grace verses & des contradictions, qui au evé les roient découragé tout autre qu'un nauvais Missionnaire, plein de confiance es Chin en Dieu, il arriva à la Capitale, & rgueille parvint enfin jusqu'à l'Empereur, qui reçut agréablement tous set hoient présens, parmi lesquels il y avoir prassers vierge une horloge. Le man très-sainte Vierge, une horloge, le man une montre avec sonnerie, &c. Ce asse à Prince lui permit de s'établir a malheur Peking, & d'entrer quatre foi combre l'année avec ses compagnons dans lusieur un des enclos du Palais, où il n'y a hables p que les Officiers de l'Empereur qui emplois aient le droit d'entrer.

Ce que le P. Ricci avoit prévu, arriva. Il n'avoit recueilli de 20 ans

& leur

vi, que

voient

r foute travaux & de patience que des bre de récutions cruelles, ou des apprépara audissemens stériles; mais la Loi Dieu & ses Ministres n'eurent uriosité curé de putôt connus à la Cour; Empereur ne les eut pas plutôt geardé favorablement, c'est-à-dire, des tra grace divine n'eut pas plutôt qui au evé les obstacles de crainte & de e qu'un auvaise honre qui empêchoient e qu'un nauvaise honte qui empêchoient onfiance es Chinois, timides & encore plus rale, & rgueilleux, de suivre une loi étranpereur gere, que ceux des Sages qui cher-ous se shoient sincérement la vérité, l'emrafferent dès qu'ils la connurent. In de la la pluralité des femmes & la peur le manquer de postérité, ce qui asse. Ce asse à la Chine pour un grand nalheur, en retint le plus grand nalheur, en retint le plus grand ce sois dans lusieurs, même des plus considéil n'y a lables par leur naissance & par leurs eur qui emplois ces impérieuses cupidités: eur qui emplois, ces impérieuses cupidités; Leur exemple fut tellement fuiprévu, 🕩 i, que les Missionnaires ne pou-20 ans voient y suffire, quoiqu'on en

eût envoyé beaucoup de nouveaux & déjà formés & pleins de zele.

Le P. Ricci & ses compagnons étendirent leurs soins au-delà de la Capitale; ils firent des excurfions dans les campagnes, dans les Provinces; ils annoncerent l'Evangile; ils firent goûter & suivre la doctrine chrétienne. Les nouveaux chrétiens devinrent de nouveaux Apôtres. Leur changement, la pureté de leurs mœurs, leur modestie, leur douceur, leur patience, leur désintéressement, leur charité, persuaderent autant & peutêtre plus que les prédications des Missionnaires, que la Religion qu'ils avoient apporté d'Europe, étoit la seule qu'on dût embrasser & pratiquer.

Quels sont les préceptes de la Philosophie qui produisent ces révolutions dans les idées, dans les sentimens, dans les actions? On cherche un Code de Morale qui rende les hommes meilleurs,

l'Evang
re jette;
ce n'est
trompet
plus qu
dans ce
être co
hunc re

Il s'él

nombrei gue & d premier Chine, i fuccès le firable. Nankin fe fortifi aimé, & l'exemp

Les
pour le
cet Em
faire

& retra

des pre

l'Evangile nous le présente : on le rejette ; il nous vient de Dieu, & ce n'est plus que par des hommes trompeurs ou trompés ; ce n'est plus que par des aveugles, que dans ce siecle de lumieres, on veut être conduit & éclairé! Nolumus hunc regnare super nos.

Il s'éleva de tous côtés des Eglises nombreuses & florissantes; & la longue & constante persévérance du premier Ouvrier évangélique de la Chine, sut ensin récompensée par le succès le plus touchant, le plus desirable. Les établissemens formés à Nankin & à Nanchan s'accrurent, se fortisserent: Dieu y étoit servi, aimé, & les Néophytes y donnoient l'exemple des plus sublimes vertus, & retraçoient la vie & le courage des premiers siecles du Christianisme.

Les Missionnaires, par égard pour les usages & les mœurs de cet Empire, ne purent parvenir à faire connoître la Religion aux

veaux zele. gnons là de xcur-

dans at l'Euivre nounounent, leur

r pa-, leur peuts des qu'ils oit la

pra-

de la ces dans ions? lorale

#### xxiv PREFACE.

femmes Chinoises qu'avec beaucoup de précautions. Les premiere qu'ils convertirent, servirent de Catéchistes pour endoctriner les autres, & ils respecterent tant qu'ils purent, cette séparation des deux sexes, qu'ils trouverent établie.

Ceux qui ont fait des crimes aux Jésuites, même de leurs vertus, les ont accusés d'avoir affecté sur ce point une pudeur injurieuse aux Sacremens, en omettant plusieurs de leurs faintes cérémonies, sous prétexte qu'elles ne sont pas absolument nécessaires au salut; mais outre qu'ils n'en ont usé ainsi qu'avec la permission du saint Siège, qu'ils ont toujours eu soin de confulter dès les commencemens dans toutes les circonstances douteuses & embarrassantes, je laisse aux personnes équitables à juger qui a eu le plus de raison, ou des Jésuites d'avoir menagé en des choses qui ne sont pas essentielles, la foiblesse d'un Peuple ombrageux & d'une délicatesse

délicate ces qu ceux qu nageme à l'étab des plus de. Si progrès avec un ceux do dence o aussi dar des cro Quelque erreurs , folitude par l'éta Religior rien pou rent cont ous les uggérer ervirent fouteni e faisoit,

& l'Evan

Tome

oeauniere nt de r les qu'ils deux lie. rimes ertus, lur ce ix Sasieurs fous s abmais qu'aiége, condans reuses k pera eu **fuites** s qui olesse d'une

atesse

délicatesse outrée sur les bienséances qui regardent le sexe, ou deceux qui les ont blâmé d'un ménagement qui paroissoit nécessaire à l'établissement de la foi dans un des plus grands Royaumes du monde. Si l'on apprit en Europe les progrès de la Religion à la Chine avec une sorte de jalousie contre ceux dont il avoit plû à la Providence de se servir, ils trouverent aussi dans cet Empire même bien des croix & des contradictions. Quelques Infideles entêtés de leurs erreurs, craignirent l'espece de solitude où ils alloient être reduits par l'établissement de notre sainte Religion. Ils ne négligerent donc rien pour la combattre, & employerent contre Ricci & ses compagnons ous les moyens que purent leur uggérer la haine & la fureur. Ils ne ervirent qu'à animer leur zele, & foutenir leur espérance. Le bien le faisoit, les tempêtes se calmoient, & l'Evangile s'étendoit de plus en Tome XXV.

### xxvj PREFACE.

plus; mais on ne fauroit dépeindre ce qu'il en coûta de travaux au chef de cette sainte entreprise. Tout rouloit fur lui; il falloit veiller sur toutes les Eglises, former des Novices capables de perpétuer ce qu'on ne faisoit que de commencer, catéchiser, précher, confesser, visiter les malades, continuer à cultiver les Sciences, donner des leçons de Mathématique & de Géo graphie, répondre aux doutes, aux objections que lui envoyoient les Lettrés de toutes les parties de la Chine, cultiver, ménager la protection des Grands, fournir à la subsistance des Missionnaires & des pauvres, être tout à tous, & s'oublier sans cesse soi-même pour ne s'occuper que de Dieu & de son œuvre. Telle étoit la charge du P Ricci: il la remplit toujours avec exactitude, & comme nous l'avon déjà observé, il trouva le temps encore de composer en Chinoi d'excellens Ouvrages sur la Moral

& fur donno a été Millio a plus dans' l model ce du f prouve de suiv **fubtils** réfutati qui reg une esp gile. L' l'existe de l'am & en d abfurde ligion, connoil & libéra ferent l malgré ment, iours de

peinvaux prise. : veilormer sétuer imenfesser, uer à r des e Géo. s, aux nt les s de la la proir à la s & des z s'ouour ne de for re du P rs avec l'avon temp Chinoi

Moral

& sur la Religion. Celui que nous donnons au Public dans ce Recueil, a été traduit par le P. Jacques, Millionnaire, mort à Peking, il y a plusieurs années. Il est regardé dans la Chine même comme un modele pour la netteté & l'élégance du style, & le succès qu'il a eu, prouve que ce Peuple est capable de suivre les raisonnemens les plus subtils & les plus déliés. C'est une réfutation des erreurs principales qui regnent dans cet Empire, & une espece de préparation à l'Evangile. L'Auteur y établit solidement l'existence de Dieu, l'immortalité de l'ame, la liberté de l'homme, & en détruisant tous les systèmes absurdes de la Gentilité & de l'irréligion, il prépare les esprits à la connoissance d'un Dieu, créateur & libérateur. Tant de travaux épuiferent le P. Ricci: il y succomba, malgré la force de son tempérament, & mourut après quelques jours de maladie, employés à s'y

#### xxviij PREFACE.

préparer, à l'âge de 57 ans, & non de plus de 80, comme nous l'avions dit par erreur dans la Préface du seizieme Volume de ce Recueil.

Il sembloit & il y a tout lieu de présumer que Dieu l'avoit choisi dans sa miséricorde pour l'entreprise si difficile de porter à la Chine la lumiere de l'Evangile.

Le zele, dit le P. d'Orléans, le zele courageux, infatigable, mais sage, patient, circonspect, lent pour être plus efficace, & timide pour oser davantage, devoit être le caractere de celui que Dieu avoit destiné pour être l'Apôtre d'une Nation délicate, soupçonneuse & naturellement ennemie de tout ce qui ne naît pas dans son pays. Il falloit ce cœur vraiment magnanime pour recommencer tant de fois un ouvrage si souvent ruiné, & savoir si bien profiter des moindres ressources. Il falloit ce génie supérieur, ce rare & profond

favoir à des pecter Loi no pas cr pût le falloit destie adouci joug c auquel que qu apperc grande le unic l'homm dre fu l'onétic travaux aussi pl celle qu étoit à que le p

En l

épargne

savoir, pour se rendre respectable 38,8 à des gens accoutumés à ne refnous pecter qu'eux, & enseigner une Pré-Loi nouvelle à ceux qui n'avoient Repas cru jusques-là que personne pût leur rien apprendre; mais il eu de falloit aussi une humilité & une mohoisi destie pareille à la sienne, pour itreadoucir à ce Peuple superbe le Chijoug de cette supériorité d'esprit auquel on ne se soumet volontiers ans, que quand on le reçoit sans s'en ble, appercevoir. Il falloit enfin une aussi ect, grande vertu & une aussi continuel-& tile union avec Dieu que celle de evoit l'homme apostolique, pour se ren-Dieu dre supportable à soi même par ôtre l'onction de l'esprit intérieur, les çontravaux d'une vie aussi pénible, ie de aussi pleine de dangers, que l'étoit fon celle qu'il avoit menée depuis qu'il

nent

tant

rui-

des

it ce

fond

épargné bien des souffrances. En laissant son corps à la Chine, le P. Ricci y a laissé son esprit

étoit à la Chine où l'on peut dire

que le plus long martyre lui auroit

biii

que cette nouvelle Chrétienté conferve encore chérement, esprit de ferveur pour les sideles, esprit de vrai zele pour les Missionnaires. C'est par cette serveur constante que la soi de ceux-là a si souvent triomphé des pérsécutions & des persécuteurs qui l'ont de temps en temps attaqué avec une violence capable d'ébranler les esprits les plus sermes: c'est par ce zele sage & discret que ceux-ci ont avancé l'œuvre de Dieu.

Nous espérons que ce Maître si grand, si bon, la soutiendra cette œuvre si fainte, & qu'il ne laissera pas manquer ce vaste Royaume de Missionnaires plus vertueux, plus éclairés & sur-tout moins enviés que les successeurs & confreres du P. Ricci.

Nous pouvons le dire à présent sans qu'on nous soupçonne d'aucun intérêt, d'aucun esprit de parti, la chose la plus nécessaire après la grace divine, pour la propaga-

l'union Ouvrie sies de les, les ont for Chréti lė plus qui au garanti mais d tous s' que per gloire, des aut ne s'oc & de f va pré espece du biet de celu plutôt ( nous!

tion &

Apr s'éleva contre rit de rit de rit de rit de rit de rit de rit des rits des rits

itre si cette dissera me de plus enviés es du

d'aue paraprès paga-

tion & la maintien de la Foi, c'est l'union & la confiance entre les Ouvriers évangéliques. Les jalousies de corps dans les pays infideles, les préventions, les défiances ont souvent ruiné les plus belles Chrétientés, & leur perte n'est venue le plus ordinairement que de ceux qui auroient dû travailler à les en garantir. Fasse le ciel que désormais du moins tous s'entendent, tous s'accordent, tous s'aiment; que personne ne cherche sa propre gloire, & ne soit jaloux des succès des autres; qu'on ne pense, qu'on ne s'occupe que de faire connoître & de faire glorifier le Dieu qu'on va précher, & qu'oubliant toute espece de rivalité, on soit aussi aise du bien que font les autres, que de celui qu'on fait soi-même, ou plutôt que Dieu fait par eux ou par nous!

Après la mort du P. Ricci, il s'éleva une si violente persécution contre les Missionnaires, qu'ils su-

#### xxxij PREFACE.

rent obligés de se retirer à Macao. L'année suivante 1618, l'Empereur de la Chine, Vanlié, fut attaqué par les Tartares. Ils avancerent dans le pays jusqu'à sept lieues de la Capitale, & gagnerent une grande bataille. Vanlié en fut tellement effrayé, qu'il eût abandonné Peking, si son Conseil ne lui eût représenté que cette action le déshonoreroit & abatteroit le cœur de ses sujets, Ce Prince mourut sur ces entrefaites, & laissa à Tien-ki, son petitfils, le soin de repousser les Tartares. Parmi les moyens de soutenir cette guerre, on insinua au nouveau Roi que l'usage de l'artellerie seroit un des plus efficaces. Les Chinois en avoient, mais ne savoient pas s'en servir. Pour l'apprendre des Portugais, on les appella de Macao, & l'on crut devoir permettre aux Missionnaires de les accompagner. Les efforts que sit Tien-ki, obligerent le Roi Tartare à se retirer sur ses fron-

tieres tint q rant c firent gnere Grand chin, beauce les co Schall naire. tout l' mes · plus. C pereur voleur différe d'eux déclar alla l'a peu d donne pas to

venger

ces br

### PREFACE. xxxiii

tieres où cette Nation inquiette se tint quelque temps en repos. Durant ce calme, les Missionnaires firent de grands progrès; ils gagnerent l'estime & la faveur des Grands & de l'Empereur. Zonchin, successeur de Tien - ki, prit beaucoup de goût pour l'esprit & les connoissances du P. Adam Schall, natif de Cologne & Missionnaire Jésuite. On le regardoit dans tout l'Empire comme un des hommes que ce Prince honoroit le blus. Ce fut fous ce malheureux Empereur qu'en l'année 1636, deux voleurs s'étant soulevés dans deux différents endroits de la Chine, l'un d'eux devint affez puissant pour déclarer la guerre au Prince. Il alla l'assiéger dans Peking, & en peu de jours, il le réduisit à se donner la mort lui-même, pour ne pas tomber entre ses mains. Pour venger cet attentat, & repousser ces brigands, Usanguey qui commandoit sur la frontiere, appella

by

lacao. pereur ué par dans de la

rande ent efeking, éfenté oreroit fujets.

entrepetits Tarfoutenua au
le l'ar-

effica-, mais . Pour

on les

efforts le Roi

fron-

#### xxxiv PREFACE.

les Tartares à son secours. Ils y volerent, défirent le voleur, reprirent Peking, mais garderent pour eux-mêmes l'Empire qu'ils étoient venu sécourir. Zunté, leur Roi, en commença la conquête, & Chun - chi, son fils, l'acheva. Pendant toutes ces révolutions, le P. Adam Schall demeura à Peking; le vainqueur voulut le voir, & il le combla de témoignages d'amitié. Lorsque tout sut appaisé, & le Prince Tartare solidement établi fur le trône Chinois, il obligea le P. Adam Schall d'accepter la charge de Président du Tribunal des Mathématiques; c'est l'unique occasion où ce Pere se soit jamais trouvé en danger de perdre les bonnes graces du Monarque. Les résissances du Missionnaire déplurent au Prince: il le lui marqua; mais dans toutes les autres rencontres, Chun-chi lui parut toujours plein de condescendance & de bonté. Il n'avoit besoin ni d'étudier,

ni de
ce qu
les p
quent
bien
donna
mais i
fite da
fieurs
Les

Iemblatiques gion; l'adres le Pri aux di put, a vrir le Par de Mission la Relavorisa la prés de l'ét

grès c

Ils y

, re-

lerent

qu'ils

, leur

uête,

heva.

ns, le

eking;

, & il

d'ami-

8. & le

établi

igea le

a char-

al des

ue oc-

jamais

dre les

e. Les

déplu-

arqua;

encon-

ujours

le bon-

udier,

ni de ménager son humeur, & tout ce qui lui venoit du Missionnaire, les plus fortes même & très-fréquentes remontrances étoient trèsbien reçues. Non-seulement il lui donna l'entrée libre dans son Palais, mais il alloit souvent lui rendre visite dans sa maison, & passoit plusieurs heures avec lui.

Les entretiens qu'ils avoient ensemble, étoient ou de Mathématiques, ou de Morale, ou de Religion; car le P. Adam Schall eut l'adresse de faire passer peu-à peu le Prince des discours agréables aux discours utiles, & autant qu'il put, aux sujets propres à lui ouvrir les yeux fur les vérités du falut. Par de semblables conférences le Missionnaire inspira du moins au conquérant une telle estime pour la Religion chrétienne, qu'il la favorisa toujours, & laissa à ceux qui la préchoient, une pleine liberté de l'étendre. Aussi fit-elle des progrès considérables sous son regne.

b vi

#### xxxvj PREFACE.

Si Adam Schall & ses confreres n'avoient agi que par des vues poliriques; s'ils avoient eu l'ambition, comme on les en a accusé, de précher & de gouverner seuls l'Eglise de la Chine, ils n'auroient point fait part à toute l'Europe des progrès de la Religion; ils n'auroient point demandé des coopérateurs d'une autre prosession que la leur; ils n'auroient favorisé ni leur entrée dans cet Empire, ni les établissemens qu'ils y formoient. Rien ne leur etoit plus facile que de s'y opposer, & rien n'est plus constant que leur zele à encourager, à foutenir & à défendre tous les Missionnaires qui s'y sont présentés, lans aucune acception de personne.

Cun-chi mourut à 80 ans. Son fuccesseur sut le célebre Cang-hi: il n'avoit alors que huit ans, & les commencemens de son regne n'annoncement pas la protection éclatante qu'il accorda par la suite aux Missionnaires Européens. Ils surent

preiq exilé chu d gnité calon fers, pour gna p encor le no que d neur narqu lui, 1 & les que ! fait. P forti délivr de so ame .

La minelle co qu'il g

Dieu.

PREFACE. xxxvij

presque tous chargés de chaînes & exilés à Canton. Adam Schall déchu de sa faveur, privé de ses dignités, accablé d'opprobres & de calomnies, souffrit la prison & les fers, & fut enfin condamné à mort pour avoir préché J. C. Il témoigna par sa constance qu'il s'estimoit encore plus heureux de confesser le nom de Dieu dans un cachot, que de l'avoir annoncé avec honneur dans le Palais d'un grand Monarque. La Sentence portée con:re lui, ne sut pas exécutée; mais l'âge & les souffrances sirent bientôt ce que les Bourreaux n'avoient pas fait. Peu de temps après qu'il fut forti de prison, Dieu acheva sa délivrance, en rompant les liens de son corps, pour faire jouir son ame de la liberté des enfans de Dieu.

La persécution fut vive pendant la minorité de l'Empereur; mais elle cessa dès qu'il fut ma eur, & qu'il gouverna par lui-même, Dicu

freres es poition, e pré-Eglife point s pro-

roient ateurs leur; ir ens éta-Rien

de s'y confager, is les entés,

onne. Son g-hi: & les

n'anéclae aux

#### xxxviij PREFACE.

ayant réservé à ce Prince si juste, si plein de raison & d'esprit, la gloire de rétablir son culte à la Chine. Voici quelle en sut l'occasion.

C'est une courume parmi les Chinois de faire faire tous les ans le calendrier, à peu près comme on fait ici les Almanachs; mais le calendrier dans ce pays-là est regardé comme une affaire de grande importance dans l'Etat.Il se fait par autorité publique, & le Prince ne dédaigne pas de s'en mêler. Depuis qu'on avoit ôté ce soin au P. Adam Schall, avec sa charge de Président du Tribunal des Mathématiques, l'ignorance de celui qui avoit été mis à sa place, y avoit laissé glisser tant de fautes, que le Prince voulut qu'on travaillat à le réformer. Comme on ne craignoit plus à la Cour de donner de bons confeils à l'Empereur, il se trouva des gens équitables & courageux qui lui représenterent que les Mathématici prifor dont étoien la Ch olus p fulter va cet chercl opéci & dès euren quelqu l'inter déjà d On le Fernie plus d & que es, q oris. ereui

> gulier Le lucur

Missio

PREFACE. xxxix

maticiens d'Europe exilés ou emprisonnés pendant sa minorité, & dont il étoit resté trois à Peking, toient d'une habileté si connue à la Chine, qu'on ne pouvoit faire plus prudemment que de les confulter sur ce sujet. L'Empereur trouva cet avis fort bon, & envoya chercher sur-le champ les trois Euopéens. Ils furent très-bien reçus, & dès cette premiere audience ils eurent tout sujet d'en attendre quelque grace plus importante que l'intendance du calendrier qui étoit déjà dressé pour l'année suivante. On le donna à examiner au P. Fernidand Verbiest qui y trouva plus de vingt fautes confidérables & quelques-unes même si grossiees, que tout le monde en fut surpris. Il en fit son rapport à l'Empereur qui dès-lors conçut pour le Missionnaire une estime très-singuliere.

Le P. Verbiest profita de cette lueur de faveur, pour demander la

i juste, rit, la te à la t l'oc-

mi les les ans comme mals le est regrande fait par ince ne Depuis Adam

Présinématini avoit it laissé Prince résor-

it plus ns conuva des ux qui

Mathé-

permission de précher la Religion chrétienne. Le Prince reçut sa requête avec bonté; mais ne voulant point se dispenser des formes, il la donna à examiner à un Tribunal qui la rejetta. Le Missionnaire ne perdit point courage, & pria l'Empereur de lui nommer d'autres Juges moins prévenus contre notre sainte Loi. L'Empereur, par une condescendance que toute la Cour admira, renvoya l'affaire à un autre Tribunal qui porte le titre d'Etats de l'Empire, lequel l'ayant examiné avec beaucoup d'attention, décida que la Religion chrétienne avoit été mal à-propos condamnée; qu'elle étoit bonne, & qu'elle ne contenoit rien de contraire au bien de l'Etat; qu'ainsi la mémoire du P. Adam Schall, qui avoit été flétrie pour l'avoir préché, devoit être réhabilitée; les Grands dépourvus de leurs charges pour l'avoir suivie, rétablis; les Prêtres Européens, rappellés, &c.

Ce poids, contre nes de Dès la fionnai Eglifes fieurs (fans quant de Généra dent la baptêm vangile

Le H
des PH
été l'ar
colonn
qu'il a v
avec l'
Mathér
furent
expliqu
pira pe

grands

igion fa reulant es, il ribunaire pria utres notre une Cour autitre yant tion, enne née; e ne bien re du é fléevoit

dé-

r l'a-

êtres

Ce Jugement fut d'un grand poids, pour assurer le jeune Prince contre les remontrances importunes des ennemis de la Religion. Dès la premiere année que les Mifsionnaires retournerent dans leurs Eglises, qui sut l'an 1671, plusieurs Chinois embrasserent la foi, sans que personne s'y opposâr. L'année suivante, un oncle maternel de l'Empereur & un des huit Généraux perpétuels qui commandent la milice Tartare, reçurent le baptême. Depuis ce temps la , l'Evangile a fait dans la Chine de trèsgrands progrès.

Le P. Verbiest, digne successeur des PP. Ricci & Adam Schall, a été l'ame de tous ces succès, & la colonne de cette Eglise pendant qu'il a vécu. Ses entretiens fréquens avec l'Empereur, les leçons de Mathématiques qu'il lui donnoit, surent pour lui une occasion de lui expliquer la Loi de Dieu. Il lui inspira pour elle une grande estime,

un grand respect, sans cependant avoir le bonheur de lui persuader de l'embrasser.

C'est au P. Ferdinand Verbiest que les François sont redevables d'avoir été appellés à partager ses travaux; c'est lui qui les fit venir à Peking, & qui disposa l'Empereur à les recevoir & à les traiter avec distinction. Il mourut au moment qu'ils y arriverent, & fut privé de la consolation de les présenter lui-même à la Cour.

Sa mort fut sainte comme l'avoit été sa vie; il s'y étoit préparé par l'exercice continuel des vertus apostoliques & religieuses, & pratiquoit le premier ce qu'il recommandoit aux autres Missionnaires. Il pensoit pour lui ainsi que pour les autres, que, pour faire le bien, fur-tout à la Chine, il falloit des hommes d'un courage que rien ne rebute, d'une activité que rien n'arrête, d'une constance que rien ne lasse, d'un zele prudent sans respect humain entrepre ient sa nlicatio Himinue avoir au téressem puisse di che pas celui qu

Nous

rapport ci, fait imprime a paru noissanc lens, du Mission me les Chine, abregé depuis des Mi par leur tribué à

vaste Er

ndant luader

erbiest vables ger ses venir Empecraiter u mout pri-

résen-

'avoit é par vertus praticomaires. pour

pour bien, t des en ne n'ar-en ne espect

humain, circonspect sans timidité, entreprenant sans ambition, paient sans indissérence, d'une application au salut d'autrui, qui ne
diminue rien de celle qu'on doit
avoir au sien propre, d'un désintéressement en vertu duquel on
puisse dire avec J. C.: je ne cherche pas ma gloire, mais celle de
celui qui m'a envoyé.

Nous avons tiré ce que nous rapportons ici d'une vie du P. Ricci, faite par le P. d'Orléans, & imprimée à Paris en 1693. Il nous a paru utile de donner une connoissance un peu étendue des talens, du zele & des vertus des trois Missionnaires qu'on regarde comme les fondateurs de la Mission de Chine, & de présenter ainsi un abregé de ce qu'ils ont fait de bien depuis leur entrée jusqu'à l'arrivée des Missionnaires François qui, par leurs relations, ont tant contribué à nous faire connoître ce vaste Empire.

On trouvera dans le XXVIe Vo. lume, un Mémoire de M. de la Lan. de, de l'Académie des Sciences, sur la vie & les travaux de M.l'Abbé Piquet, Missionnnaire de S. Sulpice, dans l'Amérique septentrionale. Nous nous faisons un devoir & un plaisir de faire connoître tous ceux qui se sont distingués dans la carriere apostolique, & de rendre justice à leurs talens & à leurs vertus.On verra ensuite une Histoire de l'ancienne Astronomie Chinoise, Ouvrage savant, peut-être utile, mais peu agréable pour ceux qui ne sont pas initiés dans ce genre de connois. sances; un Mémoire curieux sur le voyage & le féjour du Cardinal de Tournon à la Chine, & plusieurs Lettres vraiment édifiantes, tant des Missionnaires qui restent à Peking, que de ceux du Séminaire des Missions étrangeres, qui travail ent dans les Provinces.

Avant que de terminer cette Préface, nous nous permettrons quelques obs de la Ch de Sonne Nous ne l'esprit, paroît qu ou qu'il décide; ment, & preuves appris de & les vo glois, de de tous écrit sur Gouvern

dée peu teur veut naires. Il perfuadé d'Europé natiques d'adresse des gens tes leurs

Nous

ques observations sur ce qu'on lit de la Chine dans le Voyage de M. de Sonnerat, qui vient de paroître. Nous ne refusons à l'Auteur ni de l'esprit, ni des talens; mais il nous paroît qu'il le trompe quelquefois, ou qu'il s'est laissé tromper; qu'il décide; qu'il tranche assez légérement, & qu'il veut détruire sans preuves ce que nous avions déja appris de la Chine par les relations & les voyages imprimés, des Anglois, des François, des Italiens, de tous les Auteurs enfin qui ont écrit sur les mœurs, les Arts & le Gouvernement des Chinois.

Nous n'insisterons point sur l'idée peu avantageuse que cet Auteur veut nous donner des Missionnaires. Il insinue, il paroît même persuadé qu'il n'y a dans cette classe d'Européens que des ignorants sanatiques, ou des imposteurs pleins d'adresse & de vanité; les uns sont des gens inquiets, qui bornent toutes leurs connoissances à des sub-

e Vo. Lan. es, fur bé Pilpice, onale.

& un ceux a carjusti-

l'anl'an-Oumais e font

naire tra-

Préqueltilités scholastiques; les autres, des politiques méchants, prosonds & cependant assez aimables, qui n'agissoient, qui ne respiroient que pour donner des sers à l'univers.

Après ce début philosophique, dit-on, & cependant si peu décent, si peu raisonnable, l'Auteur entre en matiere. Nous y entrons avec lui, en observant que M. de Sonnerat n'a point vu la Chine; qu'il ne l'a point parcourue; qu'il paroît même qu'il en ignore la langue, & que, tout ce qu'il rapporte, n'est que le résultat ou de ce qu'il a imaginé lui-même, ou de ce qu'il a recueilli par les interpretes peutêtre insideles, de quelques Marchands Chinois peu instruits & aussi peu curieux d'instruire un étranger.

Que penserions-nous d'un Voyageur qui, ayant abordé dans une Ville sur les confins de l'Europe, voudroit, d'après quelques conversations avec un Européen sans esprit, sans lumieres, & dont il n'enten ler de Acadér Admin preuves té, tou publié

Voil

M. de ton, V la Chin la Capi a pas d darins peine p assigné fait poi parler d l pron voyagé de la C vrages bunaux les Go les Let

ation

n'entend pas le langage, nous parler de tous nos usages, juger nos Académies, nos Tribunaux, notre Administration, & contredire sans preuves, sans citer aucune autorité, tout ce qui en a été écrit & publié?

Voilà cependant ce qui arrive à M. de Sonnerat ; il a été à Canton, Ville à une des extrémités de la Chine, à près de 600 lieues de la Capitale. Îl n'y a point vu, il n'y a pas du moins entretenu les Mandarins & les Lettrés; on lui a à peine permis de sortir du quartier assigné pour les Européens; il ne sait point cette langue si difficile à parler & à entendre, & cependant Il prononce en homme qui auroit voyagé dans toutes les Provinces de la Chine; lu les principaux Ouvrages; visité les Palais, les Tribunaux, les Académies; entretenu les Gouverneurs, les Magistrats, les Lettrés : il décide fur la populont il lation de ce vaste pays qu'il ne

s, des nds & ui n'ant que nivers. nique,

écent, entre s avec e Son-; qu'il paroît ngue, , n'est qu'il a e qu'il s peut-

s Mar-& aussi anger. Voya is une rope, s con-

n fans

#### xlviij PREFACE.

connoît pas, sur l'Agriculture, sur le Gouvernement, sur les Auteurs & leurs productions, sur les Arts & les usages. Il parle enfin de tout & avec autant & plus d'assurance que ceux qui y ont passé 20,40 ans de leur vie; qui l'ont parcouru toute entiere; qui en ont levé la Carte, qui ont suivi l'Empereur dans ses voyages; qui ont siégé dans les Tribunaux; conversé habituellement avec les Mandarins & les Lettrés; étudié la langue, les mœurs, le caractere d'une Nation qu'ils avoient tant d'intérêt de bien connoître; obtenu la communication des Archives; pénétré dans les Palais : c'est à eux que M. de Sonnerat donne sans cesse le démenti, avec un dédain ou une légéreté qui n'est rien moins que perluafive.

C'étoient des Missionnaires; dèslors ils ne sont pas dignes de soi : ce n'est pas ainsi que pensoient, il n'y a pas si long temps, les personnages fonnag rope; leur e mettre

neur m Il e M. de mais n nable o & peu quandnérale Annale trouvée **fionnai** de leur litique Histoir guere v cette in plus d' ne s'éte nerat, tenir. naires

e, fur

iteurs

Arts

tout

rance

, 40

couru

vé la

dans

ns les

uelle-

& les

, les

ation

bien

nica-

dans

I. de

e dé-

he lé-

que

dès-

foi:

ient,

s pernages fonnages les plus savants de l'Europe; ils daignoient les consulter, leur envoyer leurs Ouvrages, & mettre quelque prix, quelque honneur même, à leur correspondance

Il est cependant très-permis à M. de Sonnerat de les contredire : mais ne seroit-il pas alors convenable de prouver qu'ils ont tort & peut - on le croire lui-même quand il avance que l'Histoire générale de la Chine, traduite sur les Annales originales, est toute controuvée; que c'est une ruse des Missionnaires; que c'est par une suite de leur profonde & étonnante politique, qu'ils ont composé cette Histoire? Si le fair est vrai, il n'est guere vraisemblable. Un point de cette importance méritoit d'autant plus d'être prouvé, que personne ne s'étoit avisé, avant M. de Sonnerat, de l'insinuer, ni de le soutenir. Ce n'est pas que les Missionnaires qu'il en accuse, aient manqué à la Chine, comme ailleurs, Tom XXV.

d'Observateurs attentiss à relever tout ce qu'ils disoient, tout ce qu'ils faisoient, tout ce qu'ils écrivoient, Est-il même possible qu'on ait imaginé cet enchaînement de faits, cerre suite de Dynastie, ces guerres, ces révolutions, ce grand & vaste rableau de l'Empire le plus ancien & le plus étendu, & que M, de Sonnerat ait été le seul à s'appercevoir que tout cela étoit le fruit d'une politique qui se joue de la vérité, & se plast à tromper, à surprendre la crédulité de l'univers entier?

Parmi tant d'autres Missionnaires dur sa zélés, savants, mais quelquesois prévenus, fouvent même ennemis, nous osons le dire, de ceux qu'attaque M, de Sonnerat, aucun ni à Benir c Pekin, ni dans les Provinces de dement la Chine, ni même en Europe, aucun n'auroit-il eu le courage de ons : d se récrier contre une pareille & sale dire monstrueuse imposture?

Je dis la même chose, & fais la

mêm de C affure Recu pitoy en ec pas d manuf nous traduć été fai est bi respect autori on, pe naux c a-t-il c en avor ficile de

ece de lages

lever qu'ils gient. imafaits, guernd & plus : jue M, sapoit le e joue mper, Puni-

quefois nemis, in ni à

même réponse au sujet des Œuvres de Confucius : ce qui est de lui, assure M. de Sonnerat, n'est qu'un Recueil de maximes triviales, de pitoyables rapsodies. Ce que nous en connoissons en Europe ; n'est pas de ce Philosophe, & tous les manuscrits que les Missionnaires nous ont envoyés pour être des traductions de ses Ouvrages, ont été faits par eux. Cette affertion est bien positive; mais quelque respect qu'on doive avoir pour l'autorité de:M. de Sonnerat, doiton, peut le croire uniquement maires dur sa parcle? A-t-il lu les originaux du Philosohe Chinois? Les a-t-il comparés avec ce que nous qu'at n avons ici? S'il est sondé à sou-Menir ce qu'il avance si affirmatinces de ment, il ne lui est pas bien difurope, ficile de nous en expliquer les raiage de contenter lle & si de dire que Confucius est une esece de radoteur, & ces maximes fais la fages, si raisonnables, que vous

admirez, partent d'une autre main que de la sienne. Ce point de critique étoit digne de la sagacité, & il devoit non pas dire, mais démontrer un fait de cette nature fur-tout après nous avoir annonce qu'il ne seroit point partial, & que la Chine méritoit plus qu'aucun Nation, l'attention de l'Observateur & l'examen du Philosophe mais domment a-t-il pu espérer que ses Lecteurs s'en rapporteroient un Observateur qui n'a rien vu, & à un Philosophe qui ne prouvrien?

Auteurs des relations un enthousialme qu'ils n'ont pas pour le Chinois. Il leur fait parler un langage qu'ils n'ont pas tenu; c'e une occasion de les résurer, de le décréditer. Il n'y a que lui qui con noisse la Chine, qui en juge sa partialité, qui l'ait affez bien vue sans cependant la voir, pour apprécier cette Nation, & détermine

nos c Gouv

Le grand il n'y en air mand ont ti toires mie, conno un T le ciel pereur tions; Science y étoit ceux voien nenta Foutin

Le les Le

gles s

nos opinions sur ses mœurs, son Gouvernement, ses Manufactures & ses connoissances.

Les Missionnaires, dit-il, ont fait passer les Chinois pour de grands Astronomes, & néanmoins il n'y en a pas un seul qui nous en ait donné cette idée. Ils ont mandé en Europe, il est vrai, qu'ils ont trouvé à la Chine des Observatoires, des instrumens d'Astronomie, quelques méthodes, quelques connoissances de cette Science, un Tribunal chargé de spéculer le ciel, & de rendre compte à l'Empereur & au Public de ses observations; mais ils ont ajouté que cette Science, ainsi que la Géographie, y étoit encore dans l'enfance; que reux qui s'y adonnoient, n'en Evoient que des connoissances élépentaires; qu'ils ne suivoient qu'une Foutine, & n'avoient point de regles sûres, ni de systême fixe.

Le P. Parennin, dans une de les Lettres à M. de Mairan, rend

c iij

de cricité, & ais dénature, nnonce, & que

Obferva ofophe érer que eroient n vu, & e prouv

enthoupour le r un lan nu; c'e er; de le qui con juge far bien vue pour apérermine

compte du peu de progrès que les Chinois avoient fait dans l'Astronomie, même depuis l'arrivée des Missionnaires, & du peu d'espérance qu'il avoit qu'on réussit jamais à leur inspirer cette persévérance, cette ardeur si nécessaires pour conduire cette Science à une certaine persection : est-ce là faire passer les Chinois pour de grands Astronomes?

M. de Sonnerat a bien plus raison, quand il nous parle de leur
goût pour l'Astrologie; mais bien
loin de favoriser cette fantaisie bizarre & cependant assez commune
par-tout, les Missionnaires ont travaillé à leur en faire sentir la
vanité, la folie & l'inutilité. Nous
ne craignons pas d'assurer qu'il est
impossible à M. de Sonnerat de citer l'endroit des Ouvrages du P.
Duhalde, où on lui fait dire que
les Européens ne manquoient jamais de remplir les Almanachs
qu'ils composoient, de prédictions

aftrolo
des Pr
pareill
grave
doute
d'en après lu
d'après
Les
suffi qu

Les
suffi ques Art
ins des
rouvé
le porc
aux, c
le l'inc
oujour
eu fui
inven
grand

res; be

inciens

astrologiques, adaptées au goût ue les Astrodes Princes & de la Nation, Une pareille imputation ne paroît point e des grave à M. de Sonnerat, & c'est sans l'espédoute pour cela qu'il se dispense sît jad'en apporter la preuve, & de cirfévéter la page & le Tome où il pré-Maires tend avoir lu ce qu'il avance d'aà une à faire près lui-même, & non certainement grands d'après le P. Duhalde.

Les Missionnaires nous ont dit ussi que les Chinois connoissoient es Arts utiles & même quelquesins des Arts d'agrémens; qu'ils ont rouvé chez eux des Manufactures le porcelaines & d'étoffes, des Imprimeries, des fonderies, des caaux, des Navigateurs, des vernis, le l'industrie, de l'adresse, mais oujours lente, routiniere & aussi eu susceptible d'émulation d'invention; que ce Peuple avoit In Gouvernement, une Police, un grand respect pour les bienséanes; beaucoup d'attachement à ses nciens usages; de l'estime pour les

us raile leur
is bien
ifie binmune
nt tra-

Nous

u'il est

de ci-

du P.

re que

ent ja-

anachs

ictions

Sciences & fur-tout pour la Morale dont il faisoit sa principale étude; que les talens, l'étude, l'instruc tion y étoient nécessaires, pour parvenir aux dignités, & que les grandes fortunes y étoient ordinairement la récompense des grands services rendus à l'Etat; qu'enfin, il ne falloit pas confondre cet Em pire avec ceux de l'Asie, & que bien que le pouvoir du Souverain y fut absolu, il n'étoit cependan pas tout-à-fait arbitraire; que le Prince n'y étoit pas despote, n les fujets esclaves : c'en est assez pour fâcher M. de Sonnerat. Tout el condamnable dans cette Nation elle a tort d'obéir à un Monarque qui peut abuser de son autorité de lui payer des impôts; de souffri qu'il ait des gardes, des Palais qu'il ait des gardes, des Palais qu'elle une grande représentation : elle de. M tort de se désier des étrangers, & maison de ne pas voler au-devant d'un joug sont c qu'ils pourroient aisément lui im pieces poser; mais ce qu'on ne doit pa d'un c

fur-to n'avo cueil voir distin tė ses

Science

No nos ré pourri d'erre exemp est im puisse : iuste. I Europ vu; il maifor parce n'ont

Morale

érude;

instruc

, pour

que les

ordinai-

grand u'enfin,

cet Em-

, & que

uverain

pendan

que le

ote, n Tez pou

Tout el Nation

onarque

autorité

e souffri Palais.

n : elle

sur-tout lui pardonner, c'est de n'avoir pas fait un meilleur accueil à M. de Sonnerat; de ne l'avoir pas traité avec les égards & la distinction que méritoient sans doute ses talens & son zele pour les Sciences.

Nous n'étendrons pas plus loin nos réflexions sur ce Voyage; nous pourrions y relever encore beaucoup d'erreurs & d'anachronismes, par exemple, sur la population dont il est impossible que M. de Sonnerat puisse nous donner une idée sûre & juste. Il voit tout avec les yeux d'un Européen, & il n'a pas même tout vu; il n'est point entré dans ces maisons dont il parle cependant: parce que les maisons, à la Chine, n'ont point d'étages, il en conclut qu'elles contiennent peu de monde. Mais à la Chine, toutes les gers, & maisons, les Palais exceptés, ne l'un jou font composées que de très peu de lui im pieces; le vestibule, la sale d'hôtes, doit pa d'un côté l'appartement des hom-

#### lviij PREFACE.

mes, de l'autre celui des femmes, qui consiste chacun en une seule piece; en sorte que cette maison si petite, si basse, renserme souvent, comme celle de nos paysans, plus de personnes que nos Hôtels les plus vastes & les plus imposans.

Il ajoute qu'à l'occasion des dis putes qui s'éleverent entre les Misfionnaires fur le nom Chinois qu'on devoir donner à Dieu, ils furent tous renvoyés à Macao, comme des brouillons dangereux, & que peu de temps après on en fit venir quelques-uns, à raison de leurs connoissances astronomiques. M. de Sonnerat se trompe encore. L'Empereur Cang-hi continua toute sa vie d'aimer & de protéger les Missionnaires; ce fut son successeur, fort entêté de sa Religion, & très-prévenu contre la nôtre, qui la proscrivit, chassa les Missionnaires, & s'empara de leurs Eglises. Il conserva cependant ceux qui résidoient à Pekin; continua de

es emp eur lais ulte. N ourread arins: **fcorten** 'appell sez fur hable d ous n' our I'h ertir le vec un e ne cr u'après M. de feul c rappo u'ayant s régi ment œurs, Test as uis qu

eur té

elui d

nmes,

e feule

ifon fi

ivent,

, plus

els les

lans.

les dif

es Mif-

qu'on

furent

comme

& que

t venir

eleurs

es. M.

ncore.

a tou-

otéger

n fuc-

igion,

nôtre,

ission-

glises

x qui

ua de

es employer dans son Palais, & eur laissa le libre exercice de leur ulte. Nous ne dirons rien de ces ourreaux qui précedent les Manarins: ce sont des gardes qui les scortent, & qu'il paroît plaisant l'appeller bourreaux. En voila bien sez sur cet Ouvrage; quelqu'estinable qu'en puisse être l'Auteur, ous n'avons pu nous dispenser, our l'honneur de la vérité, d'arertir le Public de lire ce Voyage vec une sorte de précaution, & en croire ce qu'on y avance, u'après un mûr examen.

M. de Sonnerat au reste n'est pas seul qui ne s'en rapporte point u rapport des Missionnaires, quoiu'ayant long-temps séjournés dans es régions, ils doivent naturelment en mieux connoître les œurs, les Loix & les usages. Cest assez le ton dominant, deuis quelque temps, d'insirmer ur témoignage, & de présérer elui des Voyageurs même qui n'ont point parcouru les pays dont ils parlent, qui n'en ont vu que les confins, a n'ont pu s'entretenir avec les Nationaux que par signes, ou par Interpretes.

Pour fixer ses idées sur ce que dit M. de Sonnerat de la Chine, & sur ce que l'on doit penser de cet Empire, nous renvoyons au Tome LIII de l'Histoire universelle, traduite de l'Anglois par une Société de Gens de Lettres, imprimée à Paris, chez Moutard, rue des Mathurins, On y trouvera un excellent morceau sur la Chine. Les Auteurs ont lu tous les Ou vrages qui ont paru sur cette Contrée; il pesent, ils discutent, ils examinent; & en traînés par la raison & la vérité, il donnent presque toujours la préférence au temoignage de ceux qui y ont de meuré long-temps, & ont parcouru le différentes Provinces de ce vaste Empire On verra aussi en même temps que ce Auteurs n'ont rien moins que de la partialité pour les Missionnaires, dont co pendant ils ne dédaignent pas l'autorit dans les points où ils paroissent avoir vérité pour cux.



LETTRE

L

DES

M.l'. Evêqu

histo histo histo e vér penso mais Die de très-f

Vic. A Come

dont ue les etenir ignes,

dit M, ce que , nous 'Histoire; par une primée à athurins ceau sur les Ountrée; ils nt; & en

ont de couru le e Empire s que ce de la par dont ce l'autorit

it avoir

érité, il référence



# LETTRES

DIFIANTES ET CURIEUSES;

ÉCRITES

DES MISSIONS ETRANGERES.

#### LETTRE

M.l'Abbé de Fleury \*, à Monseigneur Evéque de Métellopolis (Lanneau).

## Monseigneur,

l'usage que vous faites du Catéchishistorique, me rend bien sensible e vérité que ce n'est pas nous, à prement parler, qui agissons, no qui pensons pour l'utilité des autres, mas Dieu qui se sert de nous comme de très-soibles instrumens, qui nous

Vic. Apost. de Siam.

TTRE

donne telles pensées qu'il lui plaît, & applique aux fins sublimes de sa sagesse ce que nous avons souvent connu par des vues basses & humaines. Au lieu donc de me donner des louanges d'artant plus dangereuses pour moi, que j'ai plus de vénération pour votre dignité, pour votre piété & vos autres vertus; au lieu, dis-je, de ces complimens que nous devons laisser aux enfans du siecle, accordez-moi, je vous supplie, les secours de vos prieres & de celles des saints Ecclé 11 siastiques qui vous accompagent, afin que l'exemple de vos travaux apostoliques me donne une falutaire confusion, & que je ne succombe pas aux tentations de la vie molle & relâchée que l'on mene ici pour l'ordinaire, quand on a les commodités temporelles, sans aucune nécessité de travail. Je m'en suis imposé un depuis quelques années, plus que suffisant pour m'occuper le reste de mes jours. C'est une Histoire Ecclésiastique dans toute son étendue, la plus vraie & la plus simple qu'il me sera possible. J'ai déja ébauché les trois premiers siecles, & je me propose de les donner avant que de passer outre. Mes amis esperent que cet Ouvrage pourra être utile, du moins m'occu-

pe-t-il Monfei que vio pour tr cuter c je m'y peut-êt avez eu vous ei le dem tiere; de la I ai assez tre & noître les cho plus qu liberté Sachant la since manier vous vo mais q e mo de tem dans le regles truire,

ayons a

culative

ît,& agesse iu par donc tant ai plus , pour u lieu, ous deaccorours de s Ecclé t, afin postolifusion, itations ue l'on and on fans auen fuis es, plus le reste Ecclélue, la u'il me es trois pose de r outre. Duvrage

n'occu-

pe-t-il agréablement; & je vous avoue, Monseigneur, que je me suis fait quelque violence, quand je l'ai interrompu pour travailler à ce Mémoire, & à exécuter ce que vous m'avez ordonné. Si je m'y étois pris plus tôt, je l'aurois peut-être fait plus exact, mais vous avez eu la bonté de me dispenser de vous envoyer un Ouvrage aussi fini que le demandoit l'importance de la matiere; & puis je sais à qui j'écris. M. de la Loubere m'en a assez dit, & j'en ai assez vu moi-même dans votre lettre & dans votre Mémoire, pour connoître qu'il n'y a qu'à vous indiquer les choses, & que vous entendrez bien plus que je n'en ai dit. J'ai parlé avec liberté, n'écrivant que pour vous, & sachant que vous aurez plus d'égard à la sincérité de mon intention, qu'à la maniere dont je parle. Il sembloit que vous voulussiez un plus grand Ouvrage; mais quand j'en aurois été capable, le moyen de le composer en si peu de temps! J'ai cru me devoir renfermer dans les grands principes & dans les regles générales de la méthode d'inftruire, en attendant qu'ici même nous ayons de bons Traités de Théologie spéculative & morale, que l'on puisse enseigner dans les Séminaires de France. L'Institution au Droit Ecclésiastique, que je prends la liberté de vous envoyer, sera peut-être de quelque secours pour donner à vos jeunes Clercs les principes de la discipline de l'Eglise; & si Dieu permet que je mette au jour quelque Volume de l'Histoire Ecclésiastique, je ne manquerai pas de vous l'envoyer. Cependant je crois me devoir appliquer tout entier à ce travail; & je ne l'aurois pas quitté pendant quelques semaines, si je n'avois considéré votre lettre comme un ordre de Dieu. auquel il ne m'étoit pas possible de résister. Ayez donc la bonté, Monseigneur, de ne m'en pas demander davantage. Quant à faire travailler quelque autre, suivant mes vues, j'y vois encore plus de difficulté qu'à travailler moi-même. Je sens ce qui me manque & pour le fond de Théologie, & pour la connoissance de la doctrine des Indiens & des Chinois, & je ne sais où trouver quelqu'un assez instruit de l'une & de l'autre ensemble, & en même temps assez docile pour vouloir travailler sur le plan d'autrui. Au reste, me défiant avec raison de mes pensées, j'ai communiqué ce Mémoire à quelques-uns de mes meilleur que de de notre la peine fes avis vre. J'el d'excuse Trouver présente l'Evêque demand bénédié

respect

A Par

(1) M

meilleurs amis; & Monseigneur l'Evêque de Meaux, le premier Théologien de notre siecle, a bien voulu prendre la peine de l'examiner & me donner ses avis, que je n'ai pas manqué de suivre. J'espere que vous aurez la bonté d'excuser les sautes qui y sont restées. Trouvez bon, je vous supplie, que je présente ici mes respects à Monseigneur l'Evêque (1) de Rosalie, & que je vous demande à l'un & à l'autre votre sainte bénédiction. Je suis avec un prosond respect,

#### Monseigneur;

Votre, &c.

M Paris, ce 3 Mars 1689.

(1) M. de Lionne,



rance; lique, is enue se-Clercs Eglise; u jour

Ecclée vous
devoir
iil; &
it quel
nsidéré
Dieu,
de réigneur,
antage.

re plus
-même.
pour le
onnoif& des
r quelde l'auips affez

fur le int avec nmunide mes

autre,

## MÉMOIRE

Pour les études des Missions orientales; par M. l'Abbe de Fleury, Auteur de l'Histoire Ecclesiastique, &c.

L faut commencer par vous défaire de tous les préjugés que vous avez apportés d'Europe, & voir en chaque partie des études ce qu'il y a de naturel, d'essentiel & de vraiment utile, pour rejeter tout le reste. Au contraire il faut vous appliquer à connoître les préjugés de ceux que vous voulez instruire, afin d'en profiter autant qu'il sera possible, vous mettant dans leur place, & entrant dans leurs idées. Pour les amener à vous, vous devez faire plus de la moitié du chemin. Or, comme votre établissement à Siam n'a pas seulement pour but la conversion du Peuple de Siam en particulier, mais celle des Peuples voisins, de Pégou, de Laos, du Tonquin, de la Cochinchine & de la Chine même, & encore principalement & immédiatement l'instruction de ceux d'entre les nouveaux Chrétiens que vous jugerez capables d'être ordonnés Prêres po tre fo pplique fervir à ions de plus fra e puis muns

> Si maire menc Langi

> plus o

res pour leur pays, vos vues doivent etre fort étendues, & vous devez vous appliquer aux connoissances qui peuvent fervir à la conversion de toutes ces Nations différentes: ce qui sera d'autant plus facile, qu'elles ont, autant que e puis connoître, des principes communs entr'elles.

### GRAMMAIRE.

Distinguez l'art de la Grammaire d'avec les Langues. On peut apprendre la Grammaire chacun dans sa Langue naturelle, & Exapprendre les Langues étrangeres, par l'usage, sans aucune regle de Grammaire. On dit que les Siamois apprennent ainsi par l'usage le Chinois & les autres Langues orientales, même eur Bali. Continuez donc à leur enseinner de même le Latin & les autres Langues d'Europe. Je ne doute pas que es Langues orientales n'ayent entr'elles bien plus de conformité qu'avec les ôtres, mais cette dissérence ne va qu'à plus ou moins de travail.

Si l'on croit que l'art de la Grammaire soit nécessaire, je voudrois commencer par la leur apprendre en leur Langue; car quelqu'éloignée qu'elle

A iv

entales; uteur de

faire de appore partie naturel, le, pour traire il les préinstruiju'il sera r place, les ameplus de ne votre ulement

uple de des Peuaos , du & de la alement de ceux

ue vous iés Prêsoit de notre génie, on peut la réduire à certaines regles. On peut distinguer les mots qui signifient des choses, & ceux qui signifient des actions, c'està-dire, les noms & les verbes; voir comment on exprime le pluriel, le genre, la personne qui parle ou à qui on parle, le temps & les autres circonftances de l'action. La Grammaire générale imprimée à Paris, in-8°., peut y aider, quoiqu'à mon sens, elle ne soit pas assez générale. Mais, pour bien faire, il faudroit différer cette étude après la Logique, puisque les réflexions fur le langage supposent les réflexions sur les pensées & les opérations de l'esprit dont les paroles ne sont que les signes.

Quand les Indiens fauroient les principes de la Grammaire par rapport à leur Langue, on pourroit les appliquer à la Langue latine, en leur en faisant voir la différence. Elle consistera, si je ne me trompe, à s'exprimer en plus, ou moins de mots; à dire par un adverbe, ou par une préposition, ce que le Latin exprime par la déclinaison, ou la conjugaison; & d'un autre côté, ils auront des commodités de s'exprimer, qui nous manquent. C'est un grand avantage, ce me semble, d'avoir affai-

re à un des Let ait des le faure le Latir

La la soit in Indes, fachen tection befoin

faut a des miere me fe des gla appraison fables ples, les in

au me avec de le

vous

réduire

stinguer ofes, &

c'est-

riel, le

ou à qui circonf-

aire gé-

., peut elle ne

ur bien

de après

ons fur

ions fur l'esprit

s signes.

s prin-

pport à

faisant

a, si je

n plus,

un ad-

ce que naifon, e côté,

expri-

grand

re à une Nation polie, & qui a l'usage des Lettres; & s'il est vrai que le Bali ait des cas & des inflexions, ceux qui le sauront, auront plus de facilité pour le Latin.

### HUMANITĖS.

La lecture des Poëtes latins me paxoît inutile aux nouveaux Chrétiens des Indes, puisqu'il n'est pas nécessaire qu'ils sachent la Langue latine dans sa persection, comme nous qui en avons besoin. Il en est de même des Auteurs.

Pour bien entendre ces Auteurs, il faut avoir une si grande connoissance des mœurs, des Loix & de toute la maniere de vivre des Anciens, qu'il ne me semble pas à propos d'en charger des gens qui ont tant d'autres choses à apprendre. Il y a contre les Poëtes des raisons particulieres, les vices & les fables. Ce seroit scandaliser vos disciples, de leur faire voir que nonobstant les infamies dont ces Auteurs sont pleins, vous les estimez encore assez (1), pour

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. On n'enseigne pas, au moins dans les Ecoles publiques, les Auteurs avec leurs infamies. On a cu soin en Europe, de les purger de leurs obscénités, avant que

les enseigner aux autres, sans compter les mauvaises impressions qu'eux-mêmes en prendroient. Les fables de l'ancienne Idolâtrie y sont proposées sous des images agréables & dans un trop grand détail. Si vos nouveaux Chrétiens doivent en consoître quelque chose, il faut qu'elles leur soient proposées de maniere à leur en faire horreur; mais, plutôt que de leur charger la mémoire de nouvelles fables, sans doute vous voudriez leur faire oublier celles de leur propre Religion. Ainsi, de tous les Auteurs profanes, je ne vois guere que les Historiens qui soient à leur usage. Mais je crois qu'ils apprendront assez de latin dans les Auteurs ecclésiastiques.

Le style de Saint-Cyprien & celui de Saint-Jerôme ne le cedent guere aux meilleurs Auteurs profanes. Les premiers Ouvrages de Saint-Augustin, faits un peu après sa conversion, sont encore parfaitement bien écrits. Sévere Sulpice peut sournir en même temps le latin & l'histoire; & notre Bible vulgate n'est pas à mépriser: ce qui y manque quel-

quefois nensé pa portance toujours comme nuoi se Prêtres nstruire qu'ils p entreter beaucor que si d es auta est néce pruden ces; ma Religion La I nos Eco nous, q es en outun

nouve

iere d

neiller

teurs stemps plus fe

ver co

tre eux

de les mettre entre les mains des jeunes gens; ce qui n'empêche pas que M. de Fleury n'ait raison de les proscrire des Ecoles de Siam.

mpter

nêmes

ncien-

us des

grand

oivent

il faut

namie-

plutót

re de

s vou-

le leur

es Au-

e que

ulage:

t affez

tiques,

elui de

e aux

emiers

uts un

encore

ulpice

latin

e n'est.

quel-

s gens;

ry n'ait liam. quefois pour l'élégance, est bien compensé par la clarté du style & par l'importance de la matiere. Je voudrois toujours commencer par cette lecture, comme la plus facile. Après tout, de quoi servira un latin si élégant à des Prêtres qui doivent passer leur vie à Instruire des Indiens? Ne suffit-il pas qu'ils puissent entendre nos Livres . & entretenir commerce avec nous? C'est beaucoup de les charger de cette lanque si difficile pour eux : soulageonsles autant qu'il est possible. Le latin nous est nécessaire en Europe, pour la Jurisprudence & pour la plupart des Sciences; mais ils n'en ont besoin que pour la Religion uniquement.

La Rhétorique, au moins celle de nos Ecoles est si peu utile, même pour nous, que je ne voudrois pas non plus les en embarrasser, puisqu'ils sont accoutumés à parler simplement & sans nouvement. Exercez-les dans cette manière de parler qui est sans doute la neilleure, pour instruire. Nos Prédicacurs s'échaussent souvent fort à contretemps, en traitant de la scholassique la plus seche. Je ne laisserois pas d'observer comment les Indiens parlent entre eux, quand ils traitent d'affaires inn-

A vj

portantes, quels effets font sur eux les passions; s'ils sont plus touchés de ce qui est dit avec mouvement, ou de ce qui est proposé simplement avec assurance & autorité; & de ces observations j'en ferois une Rhétorique à leur usage. Mais nous ne pouvons la faire de si loin, nous qui ne connoissons point leur maniere. Une partie du défaut de la Rhétorique de nos Ecoles, vient sans doute de n'avoir pas assez étudié nos mœurs, & de nous appliquer mal-àpropos ce qui convenoit aux Grecs & aux Romains. Je crois toutefois que, qui sauroit bien imiter Platon & Démosthene, persuaderoit par tout pays. Il semble que ce soit la raison même qui parle dans leurs écrits. Quant aux harangues de parade, il y a des gens sensés qui les regardent comme des fléaux de ces pays-ci, & je me garderois bien d'en donner l'idée à ceux qui font assez heureux, pour ne les pas connoître. La vraie Rhétorique n'est que l'art de mettre la vérité dans son jour. Voyez ce qu'en dit St. Augustin dans la Doctrine chrétienne & contre Cresconius.

PHILOSOPHIE.

C'est déja beaucoup, ce que vous

econno rennen Ecoles arde & que les re dava lieurs f de bon tumés font ac entendi ou font tendent

> de la C paroît : meilleu raifor foutent cice pl moyen des In foit d'

temps.

L'ex

<sup>(</sup>I) le la le levere, rement mais que d'emba

eux les

s de ce

i de ce

c affu-

bferva-

e à leur

faire de

s point

faut de

ent fans

dié nos

mal-à-

Frecs &

is que,

& Dé-

t pays.

ême qui

k haran-

nfés qui

de ces

en don-

eureux,

aie Rhé-

la véri-1 dit St.

ienne &

ue vous

prennent rien à la Philosophie de nos Ecoles (1). Si l'on vouloit y prendre garde & parler de bonne foi, on verroit que les François n'y comprennent guere davantage, comme je l'ai oui plulieurs fois avouer à plusieurs hommes de bon sens qui n'étoient point accoutumés à ce jargon. Ceux-même qui y lont accoutumés, s'imaginent souvent entendre ce qu'ils ont coutume de dire, ou sont honteux d'avouer qu'ils n'entendent pas ce qu'ils ont étudié longtemps.

L'expérience que l'on a déja du succès de la Géométrie chez les Indiens, me paroît fort importante. C'est en esset la meilleure méthode, pour accoutumer à raisonner juste; & l'imagination, étant soutenue par les sigures, rend cet exercice plus facile. Cette étude fournit un moyen sûr pour éprouver la raison des Indiens, & voir s'il est vrai qu'elle soit d'une autre espece, ou du moins

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Ce que dit l'Auteur de la Philosophie des Ecoles, me paroît trop févere, & par conséquent peu exact. Elle a ssirement ses avantages aujourd'hui plus que jamais qu'on l'a dépouillée de ce qu'elle avoit d'embarras & d'obscurité.

tournée d'une autre maniere que la nôtre. Ont-ils jamais trouve dans les trois angles d'un triangle plus ou moins que la valeur de deux angles droits? Ont-ils le fecret de diviser le nombre impair en deux nombres pairs? En un mot, y a-t-il quelque démonstration d'Arithmétique ou de Géométrie dans laquelle ils ne conviennent pas avec nous? je ne le crois pas. Or, cette observation est très-importante; car on conviendroit de même dans tout le reste, si on pouvoit convenir des principes, & poser nettement l'état des questions. Ainsi, quand on dit qu'ils ont une autre maniere de raison, je crains que l'on ne confonde ce qui est de coutume & d'institution humaine, avec ce qui est naturel & d'institution divine. Un homme accoutumé à mettre pour principe que la nature abhorre le vuide; que les corps pesants tendent au centre du monde; que rien n'est dans l'entendement, qui n'ait passé par le sens & tels autres axiomes de nos Ecoles; celui, dis-je, qui y est accoutumé, les prend pour des principes de lumiere naturelle dont tout animal raisonnable doit convenir, & commence à douter de la raison de ceux qui les

ent, au rité d u'un pr rez qu conv. incipe ment ( ux de roient c r avec ement viendron les e l'habi it, com drois fo nage, c que de roit é ons av roient ifqu'il flent a Ment d tte M cessai fans die le

ritable

la foi

que la ians les u moins droits? nombre ? En un stration rie dans as avec ette obcar on tout le es printat des it qu'ils fon , je qui est ımaine, **Aitution** mettre horre le ident au est dans par le os Ecoutumé, · lumieraisonnence à

qui les

ent, au lieu qu'il faudroit douter de la Prité de l'axiome qui en effet n'est u'un préjugé. Quand donc vous trourez quelque principe dont les Indiens conviendront pas, défiez-vous du incipe, & prenez garde s'il est parfaiment clair; car s'il l'étoit autant que nix de Géométrie, ils en convientoient de même. Il ne faut donc compr avec eux pour principe de raisonment que les vérités dont ils conmendront, & vous n'avez d'autre moyen les en faire convenir que l'évidence. l'habitude qu'ils auront de les croite, comme nous. Voilà fur quoi je voudrois fonder une Philosophie à leur lage, composant une bonne Métaphyque de ces premiers principes que l'on proit éprouvés avec eux. Plus les Naons avec qui on les auroit éprouvés, roient éloignées, plus ils seroient sûrs, isqu'il seroit plus difficile qu'elles se sent accordées ensemble, ou qu'elles. sent donné dans les mêmes erreurs. tte Métaphysique me paroît la plus cessaire pour les Missions orientales : fans le don des miracles, je ne voisi e le raisonnement pour persuader la ritable Religion, & frayer le chemin ala foi & à la grace. Or, si le raisonnement est foible, il est à craindre que la persuasion ne le soit; mais il sera solide, quand il sera établi sur des principes accordés, comme en Géométrie. Je voudrois donc essayer de faire convenir des principes qui vont à prouver une premiere cause, comme, que rien ne se fait de rien; que le corps ne peut se donner à soi-même le mouvement; que le premier moteur n'est point corps, & les autres semblables. Il faut établir la distinction de la substance spirituelle & de la corporelle; l'idée d'un esprit parfait & la liaison nécessaire de tous ses attributs, c'est-à-dire, qu'il ne peut être parfait, sans être éternel, immense, sage, puissant, juste, bon; d'où suit la providence & la nécessité des peines & des récompenses. Pour l'établissement de ces vérités, on peut se servir utilement de Platon dans le dixieme livre des Loix, & d'Aristote, dans le huitieme de sa Physique générale: & entre les modernes, des Méditations de Descartes & des six Discours de la distinction du corps & de l'ame de M. Cordemoi. Quant à M. Bernier, il n'a fait qu'abréger la Philosophie de Gassendi, qui contient des erreurs grossieres sur ces premiers prinripes, & re de l'an qu'il seml relle. Il el correctem distinction on voit maniere o à-fait éloi le. Si l'on nes, on p de Descar tienne au niere de ples à ne à fuivre d liérement tions qui miere pa voudrois nommer torité qu fon style pourroit autres Sc vera tous Livres de démicien de l'ame

Trinité,

1C

ra

n-

e.

nu-

ue

ne

'e-1

ne

ut pi-

un

de

ı'il

eŀ,

n ; ité

our

eut

te,

né-/Ié-

)if-

de

ler-

er-

sipes, & particulièrement sur la nature de l'ame & de la substance spirituelle qu'il semble confondre avec la corporelle. Il est vrai que Bernier parle plus correctement que son Maître, de la distinction de l'ame & du corps, comme on voit dans sa Lettre à Chapelle. Sa maniere de raisonner est solide & toutà-fait éloignée du galimathias de l'Ecole. Si l'on veut des Philosophes modernes, on pourra se servir plus utilement de Descartes, quoique sa doctrine contienne aussi quelques erreurs. Sa maniere de raisonner aid oit vos disciples à ne rien dire sans l'entendre & à suivre des idées nettes. C'est particuliérement sa méthode & ses méditations qui serviroient pour cette premiere partie de la Philosophie. Mais je voudrois que l'on s'en servît, sans le nommer, puisque ce n'est pas son autorité que je propose de suivre, mais fon style & ses raisonnemens. Son nom pourroit alarmer les Espagnols & les autres Scholastiques. D'ailleurs on trouvera tous ces mêmes principes dans les Livres de Saint-Augustin contre les Académiciens, de l'ordre, de la quantité de l'ame, & dans les derniers, de la Trinité, & on le pourra citer hardiment, s'il faut citer: mais que servent les citations dans les matieres de pur raisonnement? Vous avez encore besoin d'un autre genre de principes pour parvenir à l'établissement des faits & des vérités positives, sans lesquelles vous ne ferez que des déistes, & non des chrétiens; je veux dire les prophéties & les miracles. Il faut donc convenir des regles sur lesquelles est fondée toute la créance humaine; voir ce qui peut obliger un homme de bon sens à croire les faits qu'il ne sait pas lui-même : sur quoi, par exemple, chacun croit être né de tels parens, avoir un tel âge, par où il sait qu'il y a dans le monde une telle Ville qu'il n'a jamais vue; que tant de siecles avant lui, vivoit un tel homme qui a fait telle chose, & ainsi du reste, rendant tout cela sensible aux Indiens par l'exemple des pays voisins & des histoires de leur Nation. De-là suivra la distinction de l'histoire & de la fable. On tiendra pour histoire ce qui est raconté par des témoins oculaires, ou du moins contemporains, qui ne soient suspects ni d'extravagances, ni de crédulité trop grande, ni de malice, ni d'intérêt à tronsper, principalement si les mêmes faits ont été crus

par divers de siecles s'ils'ne con blable; s'i histoires mêmes ch leux, il fau soient pul grand not été écrits ceux qui soient ver de traditi mais leur doute; qu dans le n ment don restes ; qu est donné de l'histo blable au

Au confables les avec les s'accorde ni avec come suis lier & à l de mes je vois n

par divers Peuples dans une longue fuite de siecles, fans aucune interruption, & s'ils'ne contiennent rien que de vraisems blable; s'ils s'accordent avec les autrehistoires véritables qui ont parlé des mêmes choses. Quant aux faits miraculeux, il faudra plus de précaution; qu'ils soient publics & attestés par un trèsgrand nombre de témoins; qu'ils aient été écrits dans le temps même, par ceux qui les ont vus; que ces écrits soient venus jusqu'à nous par une suite de tradition continuelle, sans que jamais leur autorité ait été révoquée en doute; que em miracles aient produit dans le monde quelque grand changement dont nous voyons au moins des restes; que, hors le fait particulier qui est donné pour miraculeux; tout le reste de l'histoire soit naturel, suivi & semblable aux autres histoires.

Au contraire, on tiendra pour des fables les faits qui n'ont aucune liaison avec les autres faits connus, & qui ne s'accordent ni avec la suite des temps, ni avec celle des lieux: si depuis hier je me suis imaginé avoir été à Montpellier & à la Rochelle, & y avoir vu deux de mes amis morts il y a quatre ans, je vois manifestement que j'ai rêvé, &

vent pur bepour

pour s & elles non phé-

venir oute peut

: fur e né par

une tant om-

aux

ifins De-là le la

qui res,

ne , ni ali-

alecrus c'est la principale marque pour distinguer les songes; c'est par-là que je connois aussi que le roman d'Amadis est une fable, parce qu'aucune histoire connue pour vraie, ne me parle des personnages qu'il nomme & que dans le temps où il les suppose, je vois dans le même temps des choses toutes différentes. Je tiendrai encore pour fables les faits merveilleux, racontés sur une tradition incertaine, par des Auteurs qui ont vécu long-temps après celui dans lequel on les suppose arrivés: ainsi, ni Ovide, ni les Poetes Grecs qu'il a suivis, fût-ce Homere ou Hésiode, ne méritent aucune créance sur leurs métamorphoses, parce qu'aucun d'eux ne prétend avoir vu le changement de Daphné en laurier, a d'Io en vache; ni l'avoir appris de ceux qui en avoient été témoins. Une au re marque de fable, font les faits monstrueux, & qui ressemblent aux chimeres des songes, comme qu'un homme ait tranché une montagne d'un coup d'épée; qu'il ait avalé un fleuve, & d'autres imaginations grotesques, dont nous voyons remplies les histoires des Mahométans & des Indiens. Il est aisé aux hommes de diminuer par l'imaginations un fleuve &

une mon figure h peinture me eller de conc leurs or ou être

Une

le vuide

par exertel lieu umille an Puis on après ufuite; pencore de tempfuite de me les les les les luique Hiftoires

crétion
à se dés
Histoire
croyez
codam
fait te
quelqu

Par

& curieuses. distin. une montagne, & de grossir à l'infini la figure humaine, comme l'on fait en je conadis est peinture; mais laissant les choses comre conme elles sont en effet, il n'est pas aisé de concevoir de tels prodiges, & d'ailes perdans le leurs on ne voit pas quelle en auroit dans le ou être l'utilité. Une autre marque de fable, est diffébles les ne trairs qui

ui dans nsi , ni

a fui-

ie méméta-

eux ne ent de

vache:

voient de fa-

& qui

onges,

né une u'il ait

nations mplies

les Inde di-

uve &

le vuide considérable dans les Histoires : par exemple, on dira qu'il y avoit en tel lieu un Roi d'un tel nom, qu'il y a 10 mille ans qui fit bâtir une grande Ville. Puis on dira qu'il y en eut 2000 ans après un tel autre, ou plusieurs de suite; puis après 3000 ans d'intervalle encore d'autres, ou bien, cette suite de temps sera remplie seulement d'une suite de noms sans aucuns faits, comme les Dynasties des anciens Rois d'Egypte que nous voyons dans la Chronique d'Eusebe. Tout cela rend les Histoires fort suspectes.

Par ces moyens employés avec difcrétion, on pourroit réduire les Indiens à se défier de leurs Traditions & de leurs Histoires, & à goûter les nôtres. Vous croyez, leur diroit-on, que Sommonocodam vivoit en tel temps, & qu'il a fait telle merveille. L'a-t-il écrit ou quelqu'autre de son temps? Comment favez-vous que ces écrits sont d'eux Y a-t-il des Auteurs de siecle en siecle qui en ayent parlé toujours depuis Les avez-vous lus vous-même? Les exemplaires qu'on en a, sont-ils son anciens? Pour nous, nous avons tous ces avantages: sans parler de l'ancien Testament, nous lisons l'Evangile en Grec, comme il a été écrit par Saint-Luc; nous en avons des manuscrits de 1300 ans; tous les Auteurs de siecle en siecle l'ont cité & expliqué tel que nous l'avons. Les Nestoriens & les Jacobites, séparés de nous depuis 1200 ans, les lisent comme nous.

Pour la Logique, l'expérience nous excite peu à l'étudier. On voit tant de gens qui raisonnent juste, sans l'avoir apprise; & tant d'autres qui, après l'avoir apprise, raisonnent aussi mal ou pis que le commun, qu'il est difficile de croire qu'elle soit de grande utilité. (1) En tout cas, elle doit se réduire à

très-peu palemen diviser 8 a penser même, à parfaiter que fur conféqu tains & qui fouv nous avo conféqu & des servir de & je cr consiste un exerc de dire. de s'en d'un So tre; ma on ne d effet. La

me j'ai de la (

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Cette proposition de M. de Fleury est trop générale, & nous prouve que l'esprit, la science & un grand sont de raison, ne nous mettent pas toujours à l'abri de certaines préventions. Quoi qu'il en dise, une Logique bien faite a de grands avantages, & nous voyons aussi par une triste ex-

périence fonne plu cilement ou de l'in

d'eux)
en fiecle
depuis !
e? Les
ils fon
ons tous
l'ancien
ngile en
ur Saintnuscris
de fiecle
tel que
tels Jauis 1200

tant de s l'avoir près l'a-mal ou difficile e utilité, éduire à

ofition de tous prouind fonds pujours a i qu'il en inds avantrifte extrès-peu de regles, & consiste principalement, si je ne me trompe, à bien diviser & bien définir pour s'accoutumer à penser nettement & à s'expliquer de même, à ne rien dire qu'on ne l'entende parfaitement, à ne porter aucun jugement que sur des idées claires, à ne tirer de conséquences que sur des principes certains & à les tirer toujours droites : ce qui souvent se sent mieux par l'idée que nous avons naturellement d'une bonne conséquence, que par des réflexions & des préceptes. La Géométrie peut servir de matiere pour le raisonnement, & je crois que l'étude de la Logique consiste moins en préceptes, que dans un exercice continuel de ce que je viens de dire. Ce n'est pas qu'il ne soit bon de s'en servir, pour découvrir le vice d'un Sophisme & convaincre un opiniâtre; mais l'usage en doit être rare, & on ne doit pas en attendre un grand effet. La Logique servira encore, comme j'ai dit, à poser les sondemens de la Grammaire, en accoutumant à

périence que depuis qu'on la néglige, on raifonne plus mal, & qu'on n'en est que plus facilement la dupe des sophismes du bel esprit ou de l'irréligion. les opérations de l'esprit.

34

Au reste, l'inclination que l'on trouve dans les Indiens, à disputer & à chicaner sur ce qu'ils entendent, me paroît un défaut à corriger, & non pas une disposition que l'on doive cultiver en leur fournissant matiere de dispute, On doit craindre qu'il ne leur arrive de tomber dans le défaut commun aux Arabes, aux Espagnols, & aux autres peuples spirituels & paresseux. Il est bien plus commode, quand on y a une fois pris goût, de raisonner & de subtiliser sans fin, que de feuilleter des livres pour apprendre des langues & des faits. De-là est venue la scholastique chicaneuse. Il faut donc réprimer la curiosité des Indiens, les accoutumer à se contenter des connoissances utiles, & à mépriser les questions vaines qui vont à l'infini; & profiter pour cet effet de leur disposition naturelle à la docilité, à la modestie & au silence.

Je voudrois sur-tout leur faire voir le rapport de toutes les études à la morale. Un homme de bien doit être prudent & sensé; il doit être sincere & ami de la vérité. Il ne doit donc jamais parler de ce qu'il n'entend pas,

doit jam à-dire, a est pas é gement j éclairci. ni par c ne croit ter par fa parce qu l'ont pas accoutun doit furaffaire au usage de siste esser lité, de lumiere de qui c occupé c soins du fectionne Il ne fuff bersonne i d'ailleu l'un si g de la rai oremie**r** créance.

si ce n'e

Tome .

ingue

t, me ton pas cultiver lifpute, rive de ux Arapeuples pris ler fans

es pour s. De-là neufè. Il des Inntenter néprifer l'infini;

ur dif-

é, à la

ire voir es à la oit être fincere it donc ad pas,

G

si ce n'est pour s'en instruire. Il ne doit jamais juger témérairement, c'està-dire, affirmer ou nier ce qui ne lui est pas évident, mais suspendre son jugement jusqu'à ce qu'il soit pleinement éclairci. Il ne doit ni croire légerement, ni par complaisance affirmer ce qu'il ne croit pas, ni être opiniâtre & résister par fausse gloire à la vérité connue. parce que lui ou ceux qu'il estime, ne l'ont pas trouvée; ou parce qu'il est accoutumé à penser le contraire. On doit sur-tout éviter la paresse dans une affaire aussi importante qu'est le bon usage de la raison. C'est en quoi consiste essentiellement le péché d'infidélité, de n'avoir pas voulu user de la lumiere naturelle pour connoître celui de qui on la tient, & de s'être plus occupé des affaires temporelles & des foins du corps, que du foin de perfectionner sa raison & de croire la vérité. Il ne suffit donc pas de ne faire tort à personne, & de vivre moralement bien. i d'ailleurs on demeure dans l'habitude d'un si grand crime, que de mal user de la raison; & de-là s'ensuit que le premier devoir est de bien régler sa créance.

Tome XXV.

#### MORALE.

Peut-être ne faudroit-il pas d'autre étude de Morale que celle de la Loi de Dieu. Du moins il me femble que c'est celle où la méthode des écoles est la moins utile. Savoir la Morale, ce n'est pas en savoir discourir, (1) qui est ce qu'Aristote nous apprend; mais c'est savoir bien vivre, qui est ce que nous apprenons dans les livres de Salomon & dans le reste de l'Ecriture, avoir de bonnes maximes, en être folidement persuadé, être fidele à les pratiquer aux occasions; voilà la morale. Qu'importe en quel ordre on ait appris ces maximes: toutefois si l'on voit qu'elles entrent mieux dans l'esprit, étant présentées d'une maniere plutôt que d'une

autre, à portant & c'est les com ges inge cipal est fement, les soute montrer ramener principe mens ine le hasarc & incer hommes de ce qu l'on fait pour ces vont au des Aute Platon. que celle & s'acco des hom de la rai la vérité de opin dans ces fources

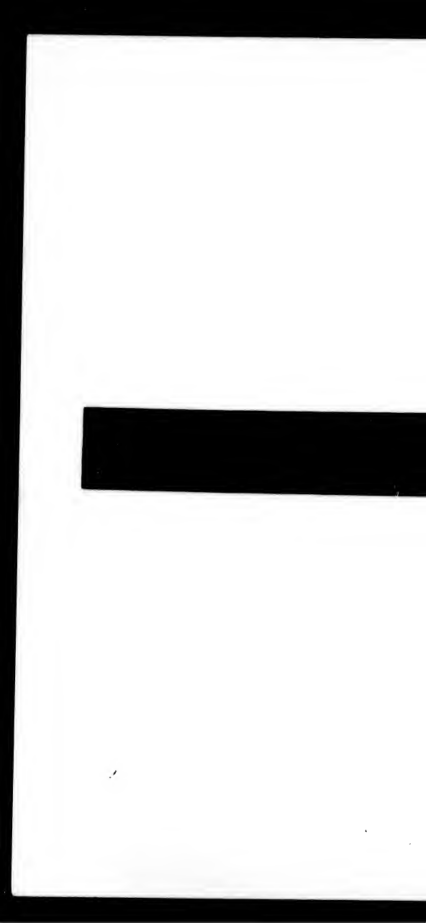
dogme d

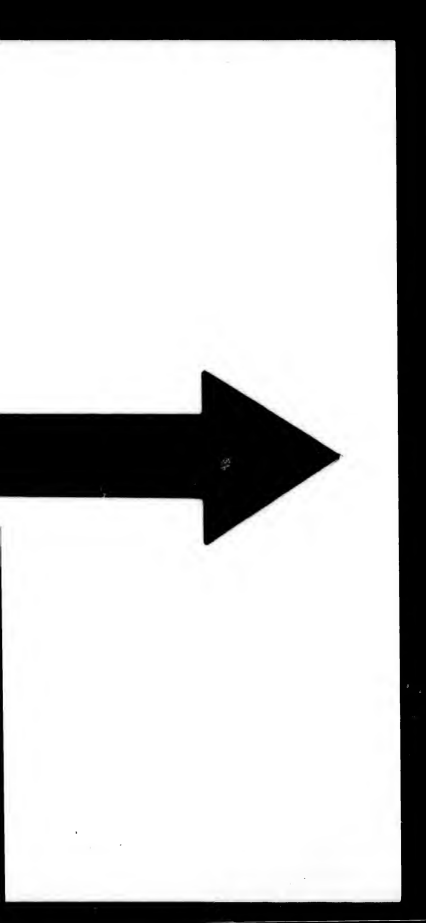
<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Sans doute que sa voir la Morale, c'est essentiellement savoir bien vivre; mais cela ne suffit cependant pas à tous le monde. Il faut bien que ceux qui doiven l'enseigner, en sachent bien parler; il est même bon, sur-tout parmi les insideles, que les Néophytes se trouvent en état de rendre compte de leur soi & de leur conduite, & de démontre avec évidence que rien n'est plus juste & plus utile que ce qui sert de sondement à noute Morale.

d'autre Loi de ue c'est est la ce n'est i est ce is 'c'est ae nous alomon voir de dement uer aux importe s maxiqu'elles ant préue d'une

que faavoir bien
pas à tou;
i doivem
est mêm;
e les Néore compte
démontre;
ste & plus
nt à notte

autre, à la bonne heure; mais il est imcortant qu'elles y entrent agréablement, & c'est à quoi servent merveilleusement les comparaisons abrégées, & les images ingénieuses des Paraboles : le principal est que l'on en soit persuadé sérieusement, & pour cet effet, il est bon de les sourenir par le raisonnement, d'en montrer la liaison nécessaire, & de les ramener quelquefois jusqu'aux premie principes, afin qu'elles aient des fonc mens inébranlables; autrement on cou le hafard de fuivre une conduite inégale & incertaine, comme la plupart des hommes, & de pratiquer le contraire de ce que l'on dit, ou même de ce que l'on fait dans d'autres rencontres. Or pour ces raisonnemens de morale qui vont au fond & à la conviction, aucun des Auteurs anciens n'est comparable à Platon. Sa doctrine est bien plus élevée que celle d'Aristote, qui va terre-à-terre & s'accoutume aux humeurs ordinaires des hommes. Platon vise à la persection de la raison, & approche bien plus de la vérité & de l'Evangile. La trop grande opinion qu'on a concue d'Aristote dans ces derniers siecles, est une des sources du relâchement qui a passé en dogme dans la morale. Platon a de plus Bij





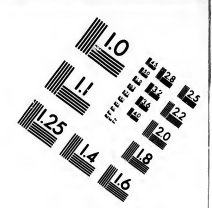
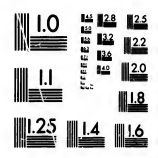
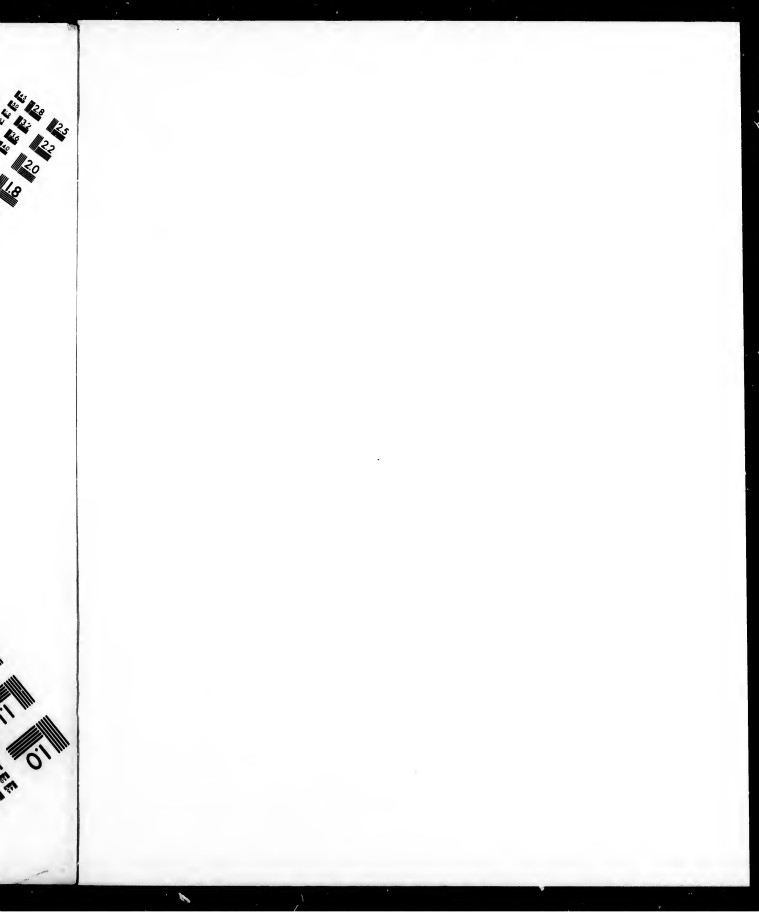


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503 STATE OF STA



l'avantage de la méthode; il ne se contente pas de décider & de proposer séchement ses maximes. Il s'accomode à la portée de celui qu'il instruit, & fait tout le chemin nécessaire pour le tirer de ses erreurs, & l'amener pas à pas à la connoissance de la vérité, en sorte qu'il ne reste plus aucun doute & que l'esprit est pleinement satisfait : du moins il le fait quelquefois, ce qui suffit pour en montrer le chemin. Si l'on en veut faire l'expérience, qu'on lise le Gorgias, le premier Alcibiade, le Philebe, & sur-tout son chef-d'œuvre qui est la République. Mais il faut le lire avec attention & patience, & d'ailleurs avec discernement; car il faut toujours user de précaution avec les Auteurs payens. Au reste il n'y a pas beaucoup de personnes capables de ces raisonnemens, & ils ne seront pas nécessaires, quand l'autorité divine sera une fois bien établie.

## PHYSIQUE.

# (1) Ce qui commença à détromper

les Gre fut la co des Mét nécessair dres pa aigle po terre po de Nepr fe lever l'océan: étoient c ve de si Talapoir cache t haute mo de la te mettent tent jusq nent les favez mie

fait une g & droits: avec avan favans Na usage si di liers nient i presqu'à l' saints, & leur témoi

pris des

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Il est bien vrai que la preuve de l'existence d'un souverain être, tiré des merveilles de la nature, a toujous

e conles Grecs des fables du Paganisme, ce pposer fut la connoissance de la Nature. L'étude mode des Météores fit voir qu'il n'étoit point lit, & nécessaire que Jupiter fit forger les fouour le dres par les Cyclopes, ni qu'il eût un pas à aigle pour les porter. On vit que la té, en terre pouvoit trembler sans le trident bute & de Neptune, & que le Soleil pouvoir it : du fe lever & se coucher sans entrer dans i suffit l'océan: car auparavant toutes ces fables l'on en étoient crues férieusement. Il s'en troulise le ve de semblables dans les Indes. Les le Phi-Talapoins enseignent que le Soleil se re qui cache toutes les nuits derriere une le lire haute montagne qu'ils mettent au milieu de la terre, & autour de laquelle ils mettent une mer immense. Ils comptent jusqu'à 19 cieux dont ils déterminent les espaces; & le reste que vous isonnefavez mieux que nous, ils semblent l'avoir pris des Indiens, & la Physique des

> fait une grande impression sur les esprits bons & droits: dans tous les temps on s'en est servi avec avantage. N'est-il pas étonnant que de savans Naturalistes en fassent en Europe un usage si différent, & par des systèmes singuliers nient indirectement la création, en reculant presqu'à l'infini l'époque fixée par nos Livres faints, & en infirmant, autant qu'ils peuvent, leur témoignage respectable?

Bin

ailleurs oujours Auteurs aucoup Maires, ne fois

romper

vrai que in être, toujours Chinois n'est gueres meilleure à ce que

j'en puis connoître.

(1) Saint-Augustin dit que la connoissance de l'Astronomie commença à
le dégoûter des Manichéens, quand il
vit l'absurdité des raisons qu'ils rendoient des éclipses & des phénomènes
célestes; car, dit-il, encore que ces
connoissances ne soient pas nécessaires
pour la piété, il est nécessaire de ne
point se vanter de savoir & d'enseigner
aux autres ce qu'on ne sait pas. Dieu
a permis que la plupart des imposteurs
aient donné dans cette vanité, asin qu'il
y eût un moyen facile & sensible de
les convaincre.

Il est donc très-important aux Missionnaires orientaux, de savoir la Physique pour ruiner par les sondemens les superstitions & les sables. Mais ce n'est pas la Physique de nos écoles, ni les raisonnemens généraux sur la matiere & la sorme, sur le lieu, le vuide & l'insini; c'est la Phyque particuliere & principalement ce qu'elle a de positif, je veux dire, l'Histoire naturelle. Je comprends ici sous ce nom la Cosmographie, la Géographie, & même l'Astronomie, y regard fent pou Astrono ves. I'y c médiocr animaux humain. truit de pour co poins & & pour

de fond

Du re

en ces 1 m'emba Descarte globules lumiere fait mou particuli m'être nerois paroîtro fimples. faits & rois foig ce qui tous les mais on

principe

<sup>(1)</sup> Confess. c. 3, 4.

con-

nça à nd il ren-

e ces Taires le ne igner

Dieu steurs qu'il

le de

Mif-Physins les n'est ni les atiere & l'inre & ositif,

comaphie, omie, y regardant seulement les saits qui passent pour constans entre les meilleurs Astronomes, sans en examiner les preuves. I'y comprends aussi une connoissance médiocre de l'histoire des plantes & des animaux, & de l'anatomie du corps humain. Plus un Missionnaire sera instruit de ces saits, plus il aura de moyens pour convaincre d'ignorance les Talapoins & les autres Docteurs idolâtres, & pour montrer la vanité de ce qui sert de sondement aux sausses Religions.

Du reste je voudrois peu raisonner en ces matieres. Je ne voudrois point m'embarrasser dans les tourbillons de Descartes ni dans ses trois élémens. Ses globules dont le mouvement fait la lumiere, sa matiere tournée en vis qui fair mouvoir l'aimant, ni tout ce qui est particulier à son système. Mais après m'être bien assuré du fait, je raisonnerois suivant les principes qui me paroîtroient les plus clairs & les plus simples. En l'un & l'autre genre des faits & des raisonnemens, je distinguerois soigneusement ce qui est certain & ce qui ne l'est pas. Il est certain que tous les nerfs viennent du cerveau; mais on n'est pas également assuré du principe qui les fait agir. Il est certain

B iv

que le soleil est sans comparaison plus grand que la terre; mais on n'en sait précisément ni la grandeur, ni la distance. Il n'est pas certain si c'est le soleil ou la terre qui tourne, si les animaux sont de pures machines ou non. Je commencerois toujours par les exemples les plus simples & les plus sensibles, & m'appliquerois fur-tout à ne rien dire que je n'entendisse bien, à ne pas prendre des mots pour des raisons, à ne pas brouiller les idées de l'esprit & de la matiere, ni la Morale avec la Physique. Ainsi je rejetterois les termes d'appétit, d'instinct, de simpathie; du moins je prendrois grand soin de les expliquer, & je ne souffrirois point qu'on voulût, à force de subtiliser un corps, le faire passer en substance ou en qualité spirituelle : enfin quelque principe de Philosophie que vous jugiez à propos de suivre, il est très-important d'en séparer toujours la Religion, & de ne pas donner occasion à vos disciples de croire qu'elle dépende de la Philo-Sophie. Je crains que les premiers Missionnaires n'aient quelquefois manqué en ce point, & qu'ils n'aient donné la doctrine des formes substantielles ou des accidens réellement séparables de

fa fubfi du Chr que l'o on s'est d'Aristo Philoso disciple ques es prifer

Les étoient miers f grands travaill milieu dans le turelle affaire ils favo la doc payens avec d pour la nemen vis. Ce point

Leur th

ta substance, comme des fondemens du Christianisme. Il y avoit 1200 ans que l'on enseignoit l'Evangile, quand on s'est appliqué à ajouter les principes d'Aristote. Si l'on s'appuie trop sur la Philosophie, il est à craindre que les disciples ne la trouvent soible en quelques endroits, & ne viennent à mépriser la Religion même.

### THEOLOGIE.

Les Missionnaires sont dans l'état où étoient les Peres de l'Eglise dans les premiers fiecles, excepté qu'ils ont de plus grands obstacles à surmonter. Les Peres travailloient à établir la Religion au milieu des Infineles; mais ils étoient dans leur pays, parlant leur langue naturelle, grecque ou latine. Ils avoient affaire à des gens de même nation, dont ils savoient parfaitement les mœurs & la doctrine : eux-mêmes avoient été payens pour la plupart; ils disputoient avec des esprits excellens philosophes pour la plupart, & exercés aux raisonnemens les plus fubtils & les plus fuivis. Cependant ils ne s'embarrassoient point des questions vaines & inutiles. Leur théologie consistoit à savoir parfai-

Bv

plus n fait a diffoleil maux n. Je mples

s, & dire pren- à ne & de Physidap- ; du le les

point er un ce ou elque jugiez ortant

& de ciples Philo-

Misanqué iné la

es ou es de tement l'écriture & l'expliquer fuivant la tradition encore vivante, répondre aux objections des infideles & des hérétiques, détruire les fondemens de leurs erreurs. J'estime donc que quelques ouvrages des Peres les plus anciens, ou plutôt des extraits que l'on en pourroit faire, seroient la meilleure Théologie pour les Séminaires d'Orient. Vous y verriez le Traité de l'unité de Dieu que les Grecs appeloient la Monarchie, pour combattre la pluralité des dieux, ou des principes, & établir la nécessité d'un Etre souverain : les preuves de la création, de la providence, de la résurrection, des peines & des récompenses éternelles; la réfutation de l'éternité du monde, de la métempsycose, du culte des intelligences & des démons : les réponses aux principales objections contre la Trinité & l'Incarnation: les preuves de la corruption de la nature, de la foiblesse du libre arbitre, de la nécessité de la grace de Jésus-Christ. Quant au catalogue des anciennes hérésies, si on ne se contente pas de celui de Saint-Augustin, il y en a de reste dans Saint-Epiphane.

Quoique l'idolatrie des Grecs fût trèsdifférente de celle que vous avez à com-

battre contro être u métho des er qu'il fables nisme eux.Ve Saint-Dieu o lecture Hiftor traitoi Pour r de la Chréti logie de-là Eusebe tréfor possible qu'auta noîtra tera qu vertir ( qu'ils

effet il

ques N

trouvé

battre, les traités que les Peres ont fait contre eux, ne laisseront pas de vous être utiles, si vous en observez bien la méthode. Ils étoient instruits à fond des erreurs qu'ils combattoient; en sorte qu'il y a bien des particularités, des fables & des mysteres profanes du paganisme que nous ne connoissons que par eux. Voyez entr'autres le petit Traité de Saint-Clement Alexandrin & la Cité de Dieu de Saint-Augustin. On y voit une lecture prodigieuse des Poëtes, des Historiens & de tous les Auteurs qui traitoient de la religion des Payens. Pour réfuter les objections qu'ils faisoient de la nouveauté du Christianisme, les Chrétiens étudierent à fond la Chronologie & toute l'ancienne Histoire; & de-là vint l'ouvrage d'Affricain, d'où Eusebe a tiré sa chronique, ce précieux trésor d'antiquités. En esset il est impossible de combattre une doctrine qu'autant qu'on la connoît; qui la connoîtra imparfaitement, ne la combattera qu'imparfaitement. Ce n'est pas convertir des gens que leur faire accroire qu'ils pensent comme nous, quand en effet ils pensent tout autrement. Quelques Missionnaires ont prétendu avoir trouvé en la doctrine des Bramines une

B vi

t trèscom-

ivant

ondre

héré-

leurs

s ou-

, ou

irroit ologi**e** 

ous y

u que pour

, ou

essité de la

réfur-

enses ité du

culte

: les

conpreu-

e , de néces-

Duant

ies, fi

Saint-Saint-

Trinité & plusieurs Incarnations (1). Mais les voyageurs les plus exacts & les plus sensés ont averé que ce ne sont que de légeres convenances. Il ne faut donc rien dissimuler; mais avouer de bonne foi que les Idolâtres à qui vous avez affaire, font plus éloignés de nos principes que les anciens Idolâtres, quoique dans le culte ils semblent se rapprocher. Vous pouvez vous servir des Peres. principalement en imitant leur méthode, pour réfuter les fables par ellesmêmes & par les absurdités qu'elles renferment, quoique les fables vous combattez, soient dissérentes des anciennes. Mais je desire sur-tout qu'on les imite fidellement dans leur discrétion; que l'on n'explique les mys-

teres font ca ie jam Infidel gile y vienne Pon att foient l'on se est pré futer, regle d tement cles, r mes re tre le drois e confcie fait Sa & que ne chr la maje ce que naires point rées du

des ex

mains

Saints

nos Hi

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Ces Voyageurs sa-voient-ils la langue des Bramines? Avoient-ils vécu avec eux? Connoissoient-ils leurs mœurs & leurs usages? Il me paroît toujours étonnant qu'on présere le témoignage d'un Voyageur qui tout clairvoyant qu'il est, n'a ni le temps, ni les moyens de bien connoître un pays & ses habitans, à celui d'un Missionnaire qui ne manque ni de sens, ni d'esprit, & qui a vieilli dans ce pays & au milieu de ses habitans; & j'ose le dire, M. de Fleury parle ici plutôt d'après les préjugés que d'après sa raison, si droite pour l'ordinaire.

Mais plus ue de donc onne avez prinoique ppro-Peres, éthoellesı'elles que s des qu'on iſcré-

urs faient-ils
mœurs
onnant
eur qui
nps, ni
s & fes
qui ne
i vieilli
ns; &
plutôt
fon, fi

myf-

teres qu'autant que les auditeurs en font capables, & que l'on ne les expose jamais au mépris & à la risée des Infideles, puisque le précepte de l'Evangile y est exprès, & que l'on ne prévienne jamais les objections; mais que l'on attende, pour les réfuter, qu'elles soient essectivement proposées, & que l'on se contente d'y répondre ce qui est précisément nécessaire pour les réfuter, fans jamais aller au-delà. Si cette regle de discrétion avoit été réligieufement observée dans les derniers siecles, nous n'aurions pas tant de volumes remplis de questions inutiles contre le précepte de Saint-Paul. Je voudrois encore que l'on fit un point de conscience d'observer la désense que fait Saint-Paul de s'arrêter aux fables. & que l'on ne mêlât jamais à la doctrine chrétienne rien qui fût indigne de la majesté de l'Evangile. Je le dis, parce que je vois qu'en France les Missionnaires & les Catéchistes ne craignent point assez de débiter des histoires tirées du Pédagogue chrétien, & de la Fleur des exemples que l'on met 'entre les mains de tous les Peuples, des Vies des Saints, la plupart apocryphes, & que nos Histoires ecclésiastiques les plus sé-

rieuses, je dis même celle de Baronius; ne sont pas assez correctes sur ce point. Vous ne pouvez donc y être trop réservés. Employez autant qu'il sera possible les histoires de l'Ecriture-Sainte & ensuite celles que vous croirez de bonne foi les plus authentiques; car je sais bien que vous n'avez ni le loisir, ni la commodité de faire des discussions de critique; mais fur-tout gardez-vous d'apprêter à rire aux Anglois & aux Hollandois : ils se sont bien moqués d'une histoire de Jesus-Christ, écrite en Perfan par.... qui commence par Saint-Joachim, Sainte-Anne & la Conception de la Vierge; & pour la faire connoître à tout le monde, ils l'ont imprimée en Hollande. Je voudrois user de la même précaution pour les images, & je ne souffrirois point que l'on proposât le dragon de Sainte-Marguerite, ni celui de Saint-Georges, ni Saint-Christophe comme un géant, ni Saint-Jacques en habit de pélerin. Ici tout le Peuple est accoutumé depuis longtemps à ces ouvrages, & il y est plus difficile de les abolir. Mais à quoi bon les porter à de nouveaux Chrétiens qui n'en ont aucun besoin? On remarque aussi que la plupart des Missionnaires

font tr ciers, des mi créduli devez é

THI

Mais ques d utiles? vois rie forman dans d faille s reste d' voir do tement tolique Concile titre in tamme **fécutio** en con la mor toutes éprouv tion do de la fonctio font trop crédules sur le point des sorciers, ou des apparitions d'esprits, ou des miracles. Plus vous trouverez de crédulité dans les Néophites, plus vous devez être scrupuleux à n'en pas abuser.

## THÉ OLOGIE - MORALE.

Mais en quoi les Auteurs ecclésiastiques des premiers siecles peuvent être utiles? c'est pour la discipline. Car je ne vois rien qui empêche de la suivre en formant un christianisme tout neuf & dans des pays où on ne peut dire qu'il faille s'accommoder à la foiblesse qui reste d'une longue corruption. Je crois voir donc que l'on devroit étudier exactement le Livre des Constitutions apostoliques, qui est au premier volume des Conciles & ailleurs. Quoiqu'il porte un titre incertain, il est toutesois constamment ancien & du temps des persécutions, & il n'y a qu'à le lire pour en connoître l'utilité. On y verra toute la morale & la discipline de l'Eglise, toutes les précautions avec lesquelles on éprouvoit les Catéchumenes; la discrétion dont on usoit dans l'administration de la Pénitence; quelles étoient les fonctions des Diacres, l'ordre

point, point. pp réa pofnte & bonne s bien

le crid'aplolland'une
n PerSainteption

noître rimée de la es, & oropo-

te , ni Chrift-Jac-

out le longplus i bon

ns qui arque

naires

assemblées ecclésiastiques, la regle des familles chrétiennes, & tout le reste que j'ai marqué succinctement dans les Mœurs des Chrétiens. Les apologies de St. Justin, d'Athénagore, de Tertulien; les lettres de Saint-Cyprien, les Epîtres canoniques de St. Grégoire Thaumaturge, de Saint-Denis & de Saint-Pierre, tous deux Evêques d'Alexandrie; en un mot, tout ce qui nous reste des trois premiers fiecles, semble avoir été conservé par une providence particuliere pour être les modeles sur lesquels on doit à jamais former les Eglises naissantes, & réformer les anciennes(1). Je fais que vous avez de grandes mésures à garder avec les Religieux Portugais, & d'autres qui, n'étant gueres instruits dans l'Antiquité, pourroient

blamer vous et je croi propol approc Cette cipline gie-mo j'ai ma grands prendr l'applic culiers. nombr fur l'E morale dans fe ble que d'avoir vouloir culiers moder convén tous les de nou ne les t & don

dier à

nombr

font pl

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Il n'y a qu'à lire les Relations des Missionnaires, pour se convaincre que ceux qui ont porté dans l'Inde la lumiere de l'Evangile, y ont aussi établi une discipline exacte & suivie d'après l'antiquité la plus respectable. Le reproche de M. de Fleury n'est donc point fondé; il avoit certainement de bonnes vues; mais il n'a pas craint assez le danger de prévenir ceux à qui il écrivoit, contre les autres Missionnaires qui travailloient dans les mêmes contrées.

e des reste ns les ies de ulien; s Epî-Thau-Saintndrie; te des ir été rticu**fquels** Eglises es(1). s mé-Por-

lire les vaincre umiere (cipline lus refft donc bonnes danger ntre les lans les

gueres roient blâmer des pratiques très-saintes, & vous en faire des crimes à Rome; mais je crois qu'il est toujours bon de vous proposer ces grands originaux pour en approcher le pius qu'il sera possible. Cette connoissance de l'ancienne difcipline suffira presque pour la Théologie-morale; car dans les ouvrages que l'ai marqués, on verra la plupart des grands principes, & fur-tout on y 2pprendra à se servir de l'Ecriture, & à l'appliquer pour décider les cas particuliers. On trouvera encore un grand nombre de principes solidement établis sur l'Ecriture-Sainte, dans les Cuvres morales de Saint-Basile, principalement dans ses petites regles. Or, il me semble que le meilleur en cette matiere est d'avoir des principes, & non pas de vouloir descendre dans les cas particuliers, comme ont fait nos Théologiens modernes. Leur methode a plusieurs inconvéniens. Il est impossible de prévoir tous les cas. Il en arrive tous les jours de nouveaux qui embarrassent ceux qui ne les trouvent point dans leurs Livres. & donnent occasion d'écrire & d'étudier à l'infini, & de ramasser un grand nombre de cas extraordinaires, qui ne font plus en usage, sinon de salir les

imaginations de ceux qui les étudient: les remplir d'idées affreuses, & les endurcir au mal. Enfin, cette application à des cas particuliers retrécit l'esprit, comme la trop longue attention à des petits objets, accourcit la vue, en sorte que l'on tombe dans des maximes trop humaines & dans des scrupules judasques, fort éloignés de la noblesse de la Loi de Dieu, que l'on perd de vue inrensiblement (1). Les Anciens avoient donc raison d'écrire très-peu sur cette matiere, c'est-à-dire, seulement des Canons pénitentiaux; encore n'étoientils connus que des Prêtres, & gardés fous un grand fecret.

Je vois bien qu'il vous sercit plus commode de vous envoyer des Traités tout faits; un pour la Théologie spéculative où les mysteres sussent expliqués nettement, & appuyés des preuves les plus solides de l'Ecriture & des Conciles avec les réponses aux principales objections des Hérétiques; un autre, pour la Théologie-morale, à-peu-près femblah manque Evêque l'instruct a fait la & aucur toutefoi temps

Une cessaires est l'his vaillent ment l'i ces, des Si le Cavantag pas qu' liere, il

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Rien de plus sage que ce qu'observe ici M. de Fleury sur la Morale & la maniere de l'enseigner.

<sup>(1)</sup> Nil y avoit la Théo les citer tion; & paru plu avantage lesquels netteté & lumineu

semblable; mais de tels Traités (1) nous manquent jusqu' présent. Les meilleurs Evêques de France les demandent pour l'instruction de leurs Séminaires. On en a fait la proposition à plusieurs Docteurs, & aucun ne l'a encore exécutée. Pespere toutes ois que Dieu procurera de notre temps ce secours à son Eglise.

## HISTOIRE.

Une des connoissances les plus nécessaires aux Missionnaires orientaux, est l'histoire tant des pays où ils travaillent, que des nôtres, & non-seulement l'histoire des Etats, mais des Sciences, des Arts & de toutes nos traditions. Si le Catéchisme historique a quesque avantage au-dessus des autres, ce n'est pas qu'il contienne une doctrine singuliere, il ne vaudroit rien: c'est qu'il met

les enication esprit, à des n sorte es trop judaie de la

voient r cette t des toientgardés

s com-

rue in-

és tout péculaliqués res les Concipales autre,

ige que Morale

u-près

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Avant M. de Fleury, il y avoit de ces Traités; mais prévenu contre la Théologic scholassique, ou il a oublié de les citer, ou il n'a pas daigné en faire mention; & depuis M. de Fleury, il en a encore paru plusieurs qui réunissent à-peu-près tous les avantages que désire ce savant Auteur, & dans lesquels on trouve de la méthode, de la netteté & beaucoup de recherches savantes & lumineuses.

l'Auditeur en état d'entendre mieux la doctrine. Je voudrois donc en faire de même à l'égard de toutes les études. Pour leur faire comprendre la nécessité du latin, je leur ferois l'histoire de nos Langues; je leur marquerois l'antiquité & l'étendue de l'Empire Romain; qu'il étoit divisé en deux langues principales, le Latin & le Grec; que le Latin étoit la langue de tout l'occident; qu'il est encore la langue commune parmi les Savans de l'Europe, & que l'Italien, le François & le Portugais en sont venus. On pourroit, sur la Poésie, leur apprendre sommairement ce que c'étoit que les Poëtes des Grecs & des Romains, & de quelle sorte étoit leur idolâtrie, afin que ce qu'ils en verront dans les Auteurs ecclésiastiques, & dans l'Ecriture, leur soit moins nouveau. De même pour la Philosophie, je leur en marquerois succinctement l'origine & les progrès; qui étoit Pithagore, dont les dogmes se sont répandus si avant dans les Indes, & dont le nom même n'y est pas inconnu; qui étoient Socrate, Platon, Aristote; ce que c'étoit qu'Académiciens, Stoiciens, Epicuriens; ces derniers même sont nommés dans l'Ecriture.

Il faudroit, si je ne me trompe, com-

mencer nérale, rum du blable, toujour en mai mefure des son nouveau diant 11 gé du l paroisso les perso poit litê du tem des idée forte in aussi qu faits qui font bie vu qu'il la liaiso des vér

> La si connois nous so core à taphysie bilité, e preuves

eux la

ire de

tudes,

ceffité

le nos

iquité

; qu'il

ipales,

toit la

enco-

Savans

Fran-

is. On

endre

ue les

& de

, afin

uteurs

, leur

our la

s fuc-

s; qui

e font dont

ı; qui

e que

, Epi-

nom-

com-

mencer par un abrégé de l'Histoire générale, tel que le Rationarium temporum du P. Pétau, ou quelque autre semblable, & y joindre la Géographie, ayant toujours la carte devant vous & le livre en main, afin de montrer les pays, à mesure que vous les nommeriez. Les études sont bien difficiles, quand tout est nouveau. J'en ai fait l'expérience en étudiant l'histoire de la Chine dans l'Abrégé du P. Martini. Tous les noms me paroissoient semblables; je confondois les personnes avec les lieux; tout m'échappoit sitôt que je l'avois lû. Il faut bien du temps & de la patience avant que des idées toutes nouvelles ayent fait une forte impression dans le cerveau. Mais aussi quand la doctrine est liée à des faits qui frappent l'imagination, les idées sont bien plus durables. Des faits, pourvu qu'ils soient suivis, & qu'on en voie la liaison, sont bien plus agréables que des vérités abstraites.

La suite de l'Histoire générale & la connoissance sommaire des pays qui nous sont les plus connus, servira encore à soutenir les raisonnemens métaphysiques sur les motifs de la crédibilité, en sournissant les exemples & les preuves particulieres. Vous montrerez à

vos Néophites que ce n'est point en l'air que nous comptons cinq ou six mille ans depuis la création du monde, mais fur une suite d'Auteurs non-interrompue, dont les livres ne sont point secrets, mais répandus entre les mains de tout le monde; que nous connoissons chacun des Historiens anciens, son nom, ion pays, fon temps; & que, bien que les langues dont ils se servoient, soient mortes, nous avons plusieurs Savans qui les entendent, & lisent ces Auteurs en l'original. Vous leur montrerez notre bonne foi en ce que nous reconnoissons que les Lettres, ses Sciences & la véritable Religion n'ont pas commencé en France; que nous avouons avoir recu les Sciences des Grecs & des Romains qui ne subsistent plus, & que nous ne commençons notre Histoire que depuis environ 2000 ans, au lieu que l'Histoire Romaine & la Grecque remontent bien au-delà. Peut-être trouvera-t-on plus utile, au moins dans les commencemens, de leur proposer notre Histoire en remontant, leur disant d'abord ce que nous savons du dernier siecle, puis du précédent, & ainsi, en remontant toujours jusqu'au temps de Jesus-Christ & audessus, à proportion. Cette méthode est

plus pi nos Hid fembla que d'a tours ro en defo l'esprit

Cette

des pre

pour m

pas éter coup m Indiens des Art l'on voi l'Ecritu miers h gypte & tout le r Chrono rassé à dont vo grande Chrono donnera

<sup>(1)</sup> N deux Chr 1450 ans Chronolog

plus propre à persuader la vérité de nos Histoires, parce qu'il est plus vraisemblable que l'on en ait de nouvelles, que d'anciennes; mais il en faudra toutours revenir à l'autre méthode qui va en descendant, pour leur mettre en

l'esprit l'ordre des temps.

n l'air mille

, mais

rromint fe-

ains de

oissons

n nom,

on que foient

ans qui

urs en

notre

oissons a véri-

ncé en

ir recu

omains

ous ne

depuis

Histoire

nt bien

hens, de

remonie nous du pré-

oujours

& au-

lode elt

Cette même suite d'Histoire fournira des preuves de la nouveauté du monde, pour montrer non-seulement qu'il n'est pas éternel, mais encore qu'il est beaucoup moins ancien que ne le font les Indiens, & cela par le progrès visible des Arts, des Lettres, des Sciences, que l'on voit commencer par les pays que l'Ecriture nous marque pour les premiers habités; savoir, la Chaldée, l'Egypte & la Syrie, & de-là s'étendre par tout le reste du monde. Que si dans notre Chronologie vous vous trouvez embarrassé à cause des histoires de la Chine dont vos Indiens ont sans doute une grande opinion, vous pouvez suivre la Chronologie des Septante, qui vous donnera sept ou huit cents ans (1) de

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. La différence de ces deux Chronologies, est, suivant Riccioli, de 1450 ans dont 850 après le déluge. Riccioli Chronologia reformata.

plus, & vous mettra fort au large. Elle a été depuis peu fort bien expliquée par le P. Pezeron de l'Ordre de Cîteaux.

Quant à la Théologie, l'exemple du Catéchisme me fait voir combien l'Histoire y peut être utile, puisque le Catéchisme n'est que l'abrégé de la Théologie. Le Théologien doit donc savoir plus exactement que le simple sidele, l'histoire de la Religion, tant sous l'ancien que sous le nouveau Testament. Quant à l'histoire de l'ancien Testament, il n'y a rien à chercher hors de l'Ecriture. Tant de gros volumes sur ce sujet, n'ont rien ajouté au texte de la Bible que des dissertations, des curiosités & des paroles.

Pour l'Histoire eccléssaftique du nouveau Testament, il faut en attendant mieux, vous contenter de ceux qui ont abrégé Baronius, du moins pour le septieme siecle & les suivans: car pour les six premiers, ce sera plutôt fait de lire Eusebe & les autres Historiens originaux. Mais de quelque Auteur qu'on se serve, il me paroît nécessaire de connoître la fondation & la succession des principales Eglises, la propagation de l'Evangile, les persécutions & même en particulier, les actes les plus authenti-

entiques folide, e Tome

ques de

on peut

les plus

de suite

illustres

les Con

les plus

ture au

ne vois

ni Théo

que. La

familiers

femme o

au moin

tin, de

d'Antioc

font auss

Bartrouh

i'estime

la conno

attention

plus d'eff

tils & fui

ment les

i'en ai v

raisonner

qui regar

attachés

. Elic e par ux. le du l'Hife Ca-Théo**favoir** fidele, s l'anment. ment, l'Ecrice sua Bible lités &

u nouendant
qui ont
our le
r pour
fait de
s origiu'on fe
e conion des
tion de
ême en
thentiques

ques des principaux Martyrs, par où on peut juger des autres; les hérésies les plus fameuses & qui ont eu le plus de suite, les Peres de l'Eglise les plus illustres, & dont nous avons les écrits. les Conciles universels & particuliers les plus célébres. Sans avoir une teinture au moins légere de ces faits, je ne vois pas qu'il soit possible de savoir ni Théologie, ni discipline ecclésiastique. La plûpart de ces faits nous sont familiers dès l'enfance. Il n'y a pas de femme qui n'ait oui parler, toute sa vie au moins, au fermon de Saint Augustin, de Saint Jerôme, de Jérusalem & d'Antioche; mais à un Indien, ces noms sont aussi étrangers, qu'à nous ceux de Bartrouhen & Padmanata. En général j'estime que sur la plûpart des hommes la connoissance des faits, & la longue attention sur les mêmes objets, font plus d'effet que les raisonnemens subtils & fuivis. Les Indiens & particuliérement les Siamois, sur les relations que j'en ai vues, paroissent peu exercés à raisonner sur les matieres abstraites & qui regardent la Religion, & être plus attachés à leur créance par habitude de jeunesse, que par une persuasion solide, en sorte que ce seroit beaucoup Tome XXV.

gagner que de les accoutumer à penser autrement; ce qui ne se peut faire qu'en seur remplissant la mémoire d'autres faits, & les en entretenant pendant un temps considérable. Je sais que la conviction par de bons raisonnemens seroit plus solide; mais quand on ne peut faire ce que l'on desireroit, il faut se réduire à ce que l'on peut.

Après avoir traité tous les points du Mémoire qui m'a été envoyé, j'ai cru qu'il ne seroit pas inutile de proposer quelques moyens de résuter les princi-

paux sophismes des idolâtres.

## Toutes Religions sont bonnes.

Il y a une apparence d'équité à ne condamner personne, & laisser à chacun la liberté de ses opinions. Dans le sond ce n'est que paresse d'examiner, & désespoir de trouver la vérité. On veut faire compensation d'erreurs; soussirir celles des autres, pour avoir droit de garder la sienne. Là revient la tolérance mutuelle des Protestants, & c'est le grand chemin du Pyrrhonisme. Je ne crois pas que l'impudence & la stupidité puissent aller jusqu'à approuver toute sorte d'opinions sur la Religion, puisqu'il faudroit

en acco les Reli damne Christia qui n'o Caffres rique,

Il fau homme qui ne l titution gage, l bles, d homme a plu, choisir telle figi Encore veroit fo par la q par la na qui s'y t foit ind peut m d'exprin publiqu ce; les ] ce qui

le mêm

convien

enser qu'en les Religions sont bonnes, celle qui condamne toutes les autres, comme le Christianisme, ne sera pas bonne. Ceux qui n'ont aucune Religion, comme les Caffres, & quelques Peuples de l'Amérique, seront dans l'erreur.

Il faut distinguer dans les mœurs des hommes, ce qui est indissérent & ce qui ne l'est pas. Ce qui est de leur inftitution, est indifférent, comme le langage, la forme des habits, des meubles, des bâtimens. Il a été libre aux hommes d'établir tels signes qu'il leur a plu, pour exprimer leurs pensées, de choisir telles étosses, telle couleur & telle figure de vêtemens qu'ils ont voulu. Encore, qui l'examineroit bien, trouveroit souvent qu'ils ont été déterminés par la qualité des pays chauds ou froids; par la nature des plantes & des animaux qui s'y trouvent, &c. Mais que tout cela soit indissérent, à la bonne heure; on peut mettre en ce rang les manieres d'exprimer le respect, le deuil ou la joie publique; les formes de rendre la Justice; les Loix & le Gouvernement. Mais ce qui regarde le fond des mœurs, est le même chez tous les hommes. Tous conviennent qu'il faut tenir ce qu'on

viennent qu'il faut tenir (

Cij

nts du lai cru oposer orinci-

é à ne chacun le fond & dé- n veut fouffrir roit de lérance e grand rois pas puissent te d'opi-

audroit

promet ; qu'il faut dire la vérité ; qu'il ne faut point faire aux autres ce que nous ne voulons pas qu'ils nous fassent; qu'il ne faut point faire de mal à qui ne nous en fait point, & être reconnoissant du bien que l'on nous fait; qu'il faut aider les autres dans leurs besoins; qu'un mari & une femme doivent s'aimer & se secourir; qu'ils doivent aimer leurs enfans, les nourrir & les élever tant qu'ils sont petits; que les enfans doivent les honorer & les fervir. Ces maximes & plusieurs autres que l'on pourroit rechercher, se trouveront dans le cœur de toutes les Nations, avec celle qui en est une suite; que ceux qui ne les suivent pas, sont méchans & méritent d'être punis. C'est sur ces regles qu'est fondé le commerce entre les Nations les plus éloignées; ce qui prouve qu'elles ne se sont pas accordées pour les établir; mais que chacune de leur côté, elles les ont trouvées chez elles. En un mot, c'est la Loi naturelle gravée dans le cœur de tous les hommes, & inséparable de la lumiere de la raison.

Et il ne faut pas être troublé de ce que l'induction n'est pas absolument générale, & qu'il se trouve quelques Nations particulieres qui font prosession

de crua autre vi iont ac maine, nération cun ho différen particul l'extrava gagner Nation convien principa autres, Il faut appartie la mêm gion est être red

vement of ainsi dire peu noml mene sar leur tort cipes cor sur-tout que mér rendus sa fi lumino

qu'il

nous

qu'il

nous

t du

ider

mari

e se-

ju'ils

t les

es &

t re-

cœur

ui en

l'être

fondé

plus ne se ablir;

, elles

mot,

cœur

ole de

de ce

it gé-

s Na-

ession

fui-

en-

de cruauté, de tromperie & de quelque autre vice; car il s'en trouve aussi qui font accoutumés à manger la chair humaine, ou à pervertir l'ordre de la génération, ce que je ne crois pas qu'aucun homme sensé regarde comme indifférent. Comme il y a des hommes particuliers, extravagants ou méchants, l'extravagance ou la malice peuvent aussi gagner toute une famille ou toute une Nation (1). Mais il faut voir de quoi conviennent la plûpart des hommes, principalement quand ils jugent des autres, & qu'ils n'y ont point d'intérêt. Il faut ensuite prouver que la Religion appartient à cette Loi naturelle qui est la même en tous les hommes. La Religion est une partie de la Justice. S'il faut être reconnoissant d'un bienfait parti-

C iij

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. On remarque effectivement que ces coutumes anti-naturelles pour ainsi dire, ne se trouvent que chez des Peuples peu nombreux, presque isolés, & qu'on les ramene sans beaucoup de peine à convenir de leur tort, & à reconnostre la vérité des principes contraires à leurs usages. C'est ce qui est sur-tout arrivé chez les Sauvages de l'Amérique méridionale & septentrionale. Ils se sont rendus sans beaucoup de peine à ces principes si lumineux & si naturels.

culier, à plus forte raison de tous & du fondement de tous, qui est l'être. Il faut donc revenir à prouver un Dieu créateur & conservateur de tout, un être souverainement parfait, tout puissant, tout fage Extout bon; & l'on aura prouvé la nécessité de l'honorer & de lui obéir. C'est sur ce point d'un Dieu unique, indépendant, souverain, qu'il faut principalement insister. Car encore que ces mots ne soient pas inconnus aux Indiens il semble qu'ils n'en sentent pas la force, puisqu'ils parlent comme si nous avions notre Dieu & eux le leur, & qu'ils comptent plusieurs hommes devenus dieux successivement. Il y a apparence que le commerce avec les Mahométans, les Chrétiens & les Juifs les ont accoutumés à parler d'un Dieu toutpuissant, quoiqu'ils n'aient sur la Divinité que des idées confuses. Ce qui montre que les Siamois n'ont pas d'idée claire de la Divinité, c'est qu'ils reconnois-Ient que ceux qu'ils nomment dieux, commencent & finissent; que le Sommonokodom est né en un certain temps, qu'il est mort & anéanti, au moins réduit en un état où il ne se mêle plus de rien, & n'agit plus sur les hommes & sur le reste du monde. Avant donc la naissance

du Sor qu'il fû de dieu comme jufqu'à éternel. venue ce font cipes &

vois un

Or,

& une dieu, so donnen le font passion parloie souvera résister relle a donc p d'un gr voyez se soutile raise

Il fer Chinoi ment p

lent qu

jufqu'à

15 &

être.

Dieu

ı être

ant ,

ouvé béir.

que,

prin-

e ces liens,

for-

nous r, &

s de-

a ap-Ma-

fs les

toutvinité

ontre

claire

noif-

ieux,

Som-

mps,

éduit

rien,

fur le Tance du Sommonokodom, ou plutôt avant qu'il fût devenu dieu, il n'y avoit point de dieu. S'il y en avoit un autre, avoit-il commencé? On peut les pousser ainsi jusqu'à ce qu'ils reconnoissent un être éternel. Comme la Religion de Siam est venue des Indes, il y a apparence que ce sont dans le fond les mêmes principes & les mêmes fables; du moins j'y vois une grande conformité.

Or, les Bramines donnent un corps & une figure humaine à leur souverain dieu, foit Vistnou, foit Esouara; ils lui donnent aussi une femme & des enfans. le font sujet à la colere & aux autres passions, à peu près comme les Grecs parloient de leur Jupiter qui étoit le souverain dieu, qui toutefois ne pouvoir resister au destin, & avoit souvent querelle avec les autres dieux. Il ne faut donc pas s'arrêter aux termes généraux d'un grand dieu souverain, tout-puissant; voyez quelle idée y répond, & si elle fe soutient par-tout. J'admire entr'autres le raisonnement des Siamois qui veulent que la puissance de leur dieu s'étende jusqu'à pouvoir s'anéantir lui-même.

Il semble plutôt que les Indiens & les Chinois ne connoissent point, à proprement parler, de Dieu; ils veusent que

C iv

tout soit par nécessité; & que, comme il y a des Loix nécessaires pour les mouvemens des corps, il y en ait aussi pour la punition ou la récompense des esprits suivant leur mérite, en sorte que le bon & le mauvais usage de la liberté attire par une suite nécessaire & une espece de fatalité, le bonheur ou le malheur. Si cela est, il faut reprendre avec eux la Religion dès les premiers sondemens.

Travaillez donc à montrer qu'il y a un Etre nécessaire qui subsisse par luimême, immuable & infini, qui est purement & simplement, fans aucune addition, sans différence de tems ni de lieu, puisque tout ce qui s'ajoute à l'idée de l'Etre, marque un Etre borné, comme dire, qu'il a été, qu'il sera, ou qu'il ne sera plus, ou qu'il est étendu jusqu'à certains termes. Prenons garde que les mots ne nous trompent. Infini est un terme. négatif, parce que nous ne sommes accoutumés à considérer que des choses finies; mais à proprement parler, c'est le fini qui emporte négation de durée, ou d'étendue, ou de vertu au-delà de son terme; & l'infini est le positif qui est purement & simplement sans limitation. Cet Etre infini est corps ou

esprit; deux 1 donc q corps, Car d'o & com étoit i ne poi fieurs o né, du conféq la sup esprit, Or, no peut n faire d avoir t **f**équen qu'out tiere c quoiqu rai pou mense **fuppof** miere montr corps, la lupp

corps,

qui a

nme nouausfi des que erté e efmalavec nde-

y a ·luipuadi de idée nnie il ne cernots rine. s acofes c'est rée, à de qui

imi-

ou

esprit; nous n'avons d'idées que de ces deux substances. S'il est corps, il n'y a donc que des corps, ou plutôt qu'un seul corps, fans division & fans mouvement. Car d'où lui viendroit le mouvement. & comment se pourroit-il mouvoir, s'il étoit infini & remplissant tout? On ne pourroit dire aussi qu'il y eut plusieurs corps, puisque chacun seroit borné, du moins à l'égard de l'autre, & par conséquent aucun ne seroit infini contre la supposition. L'être infini est donc esprit, & c'est ce que nous soutenons. Or, nous convenons qu'un esprit infini peut mouvoir les corps, & même les faire de rien, puisqu'étant infini, il doit avoir toutes les perfections, & par conséquent une puissance infinie. Si l'on dit qu'outre l'esprit infini, il y a aussi la matiere qu'il peut mouvoir & arranger, quoiqu'il ne l'ait pas faite; je demanderai pourquoi cette matiere n'est pas immense aussi bien qu'éternelle. Si on la suppose immense, on revient à la premiere supposition que j'ai détruite, en montrant qu'il n'y auroit qu'un seul corps, & qu'il feroit immobile. Si on la suppose bornée & divisée en plusieurs corps, comme l'expérience le fait voir, qui a pu lui donner ces bornes, si elle

est indépendante quant à l'être & à la Substance? Mais il y a grande apparence que ceux à qui vous avez affaire, ne sont pas capables, pour la plupart, de ces raisonnemens métaphysiques. Revenons donc à des preuves plus sensibles d'une premiere cause. L'exemple d'un Palais qui ne se bâtit pas tout seul; quand vous avez serré quelque chose dans un coffre, si vous ne la trouvez pas, vous êtes surpris; elle ne s'en est pas allée toute seule; nous cherchons la cause du moindre accident; faire observer la structure merveilleuse des corps naturels; cela s'est-il fait par hasard? est-ce un homme qui l'a fait?

A l'égard des Siamois, vous avez besoin particuliérement de distinguer les
genres de causes, pour détruire l'équivoque de leur cause méritoire. Les hommes, disent-ils, sont punis & récompensés par leurs mérites, comme si le
mérite étoit une cause efficiente, ou
agissante; & après cela ils ne cherchent
plus de Dieu pour punir ou récompenser. Montrez-leur la dissérence de la
cause efficiente & de la finale, dont le
motif est une espece. Un ouvrier bâtit
une maison par l'espérance du gain;
direz-vous que c'est l'intérêt qui a bâti

cette m nage si bois & puni à ion cr lui co pas qu a porte bourrea été le m Travail fans vo prendre finale o fois éta agislant il ne se cessité vers n'a plus di tre do esclave faire la grand en div qu'il se **fouffre** de leur leurs n

cela ne

cette maison? En ferez-vous un personnage subsistant, qui puisse remuer du bois & des pierres? Ce criminel a été puni à cause de son crime; est - ce son crime qui a pris son épée pour lui couper la tête? Ne voyez-vous pas que son crime a été le motif qui a porté le Juge à le condamner & le bourreau à l'exécuter, comme le gain a été le motif qui a excité le mâçon à bâtir? Travaillez à leur faire entendre la chose. sans vous mettre en peine de leur apprendre les noms de cause efficiente, finale ou matérielle. Si vous pouvez une fois établir l'idée d'un esprit infini & agissant, en un mot, d'un Dieu créateur, il ne sera pas difficile d'établir la nécessité d'une seule Religion. Tout l'univers n'a qu'un seul Maître, il ne faut donc plus dire votre Dieu & le nôtre; le Maître doit être servi non au gré de ses esclaves, mais au sien. C'est à lui à leur faire la lui; mais dira-t-on, il est assez grand pour être servi par divers Peuples en diverses manieres; il est à croire qu'il se plaît à cette diversité, puisqu'il la souffre, comme il se plaît à la diversité de leurs figures, de leurs couleurs, de leurs mœurs & de leurs langages. Tout cela ne sont que des conjectures, & par

nce ne de eve-

l'un and un ous

llée iufe r la

els;

beles quiomom-

i le ou ient

pen-

t le pâtit

ain ; bâti

ce principe de la tolérance, on concluroit que Dieu approuve tous les crimes; car il pourroit absolument les empêcher. Il faut donc revenir aux preuves effectives de sa volonté, & il est question de savoir s'il a parlé aux hommes pour la leur apprendre, & de connoître sa parole. Je crois que tous les idolâtres ont des Livres qu'ils estiment sacrés, & croyent être la parole de Dieu, soit à l'imitation de la vraie Religion, ou autrement. Ils croyent en aveugle tout ce qui est écrit dans ces Livres. Ils se feroient grand scrupule d'en douter, ou de douter que ces Livres fussent divins; en un mot, ils opposent leur prétendue foi à tous les raisonnemens. Ce point mérite d'être examiné.

'Il ne faut pas raisonner sur la Religion.

Toutes les fausses Religions imitent en ce point le langage de la véritable. Il faut croire, se soumettre, se défier de la raison, ne la point écouter. L'autorité divine l'emporte sur tous les raisonnemens. Ainsi, les Mahométans ne parlent que de soi : ainsi, les anciens Idolâtres, quand on les pressoit sur l'absurdité de leurs sables, avoient re-

cours ainsi, nous. les ch Puis i fies qu me les Alcora ni les a ne vier ils fon que le fois ce tingue foi pri n'y ait il faud mier ' diroisvenoit encore jamais faut do de l'aut des Le

> Ces : miracle parle a

vienne

ne doi

:lu-

ies;

ner.

fec-

de

r la

pa-

ont

mi-

ent.

est

and

que

ot,

tous

être

ion.

t en

e. Il

e de

uto-

rai-

ne

iens

fur

re

&

cours à l'antiquité. Nos Peres l'ont cru ainsi, eux qui étoient plus sages que nous. Nos Poetes l'ont appris des dieux, les choses divines passant leur portée. Puis ils exhaltoient l'élégance des poësies qui étoient leurs Livres sacrés, comme les uns font valoir le style de leur Alcoran, les autres de leur Bali. Mais ni les anciens, ni les nouveaux Infideles ne viennent point à examiner comment ils sont assurés que Dieu a parlé, & que leurs Livres sont sa parole. Toutefois cet examen est nécessaire pour diftinguer la crédulité téméraire d'avec la foi prudente. Car on ne peut nier qu'il n'y ait eu des imposteurs; autrement il faudroit croire la doctrine du premier venu. Vous devriez donc, leur dirois-je, croire la nôtre; & ensuite s'il venoit un Mahométan, vous devriez encore le croire, & ainsi à l'infini, sans jamais vous arrêter à aucune créance. Il faut donc revenir à des signes évidens de l'autorité de Dieu, qui soient comme des Lettres de créance de ceux qui viennent de sa part, sans lesquelles on ne doit pas seulement les écouter.

Ces signes ne peuvent être que des miracles. Car pour montrer que l'on parle au nom de l'Auteur de la nature, il faut faire quelque chose qui ne soit possible qu'à lui, c'est-à-dire, qui soit au-dessus des forces de la nature. Il semblera peut être à quelqu'un qu'il seroit de la bonté de Dieu de se faire ainsi connoître à chaque homme en particulier, & de faire voir à chacun des miracles, pour l'assurer de la vraie Religion, au moins une fois en sa vie. Mais si les miracles étoient si fréquens, ils ne seroient plus miracles. Il ne faut pas une moindre puissance, ni une moindre sagesse, peur former un homme dans le ventre de sa mere, que pour ressusciter un mort. Rejoindre une ame à un corps encore entier, ou même rassembler les parties de ce corps déja dissipées, n'est pas plus difficile que de le former la premiere fois, & y joindre la même ame. Il n'y a que l'habitude de voir naître tous les jours des hommes & des animaux, qui fait que nous n'admirons pas ces merveilles; & si la résurrection étoit aussi fréquente, nous l'admirerions aussi peu. D'ailleurs ce n'est pas à nous à donner des Loix à Dieu, ni à lui prescrire quand il doit faire des miracles. Il suffit qu'il en ait fait de très-évidens, en présence d'un très-grand nombre de témoins, & que nous en ayons entre

les ma Tels fo d'Elie, ceux de Ils ont part; il écrits p des livr puis, & voyons ceux de Juifs, c dans to gulier; l'établif si subli & princ elle s'es martyre tion. Je ves qui

> Le fe Jefus-Cl autres, Moyfe a gnage. O pris tan ment fa

Peres d

Saint C

oit

moit

on-

er,

es,

au mi-

ent oin-

ſſe,

itre

ort.

ore

plus

nie-

me.

ıître ani-

pas étoit

aussi

us à

oref-

cles.

ens, e de

entre

les mains des preuves incontestables. Tels sont les miracles de Moyse, ceux d'Elie, d'Elizée & des autres Prophetes: ceux de Jesus-Christ & de ses Disciples. Ils ont été faits en public pour la plupart; ils ont été reconnus dans le temps, écrits par ceux qui les avoient vus, dans des livres qui ont toujours subsissés depuis, & que nous avons encore. Nous voyons les effets de ces miracles; de ceux de Moyse en toute la Nation des Juifs, qui subsiste depuis si long-temps dans tout le monde, dans un état si singulier; de ceux de Jesus-Christ, dans l'établissement de la Religion chrétienne, si sublime & si au-dessus de la nature, & principalement dans la maniere dont elle s'est établie, par la souffrance & le martyre pendant 300 ans de persécution. Je ne m'étends point sur ces preuves qui ont été si bien traitées par les Peres de l'Eglise, & principalement par Saint Chrysostôme & Saint Augustin.

Le seul miracle de la résurrection de Jesus-Christ sussit pour prouver tous les autres, & par conséquent tous ceux de Moyse à qui Jesus-Christ a rendu témoignage. C'est pourquoi les Apôtres ont pris tant de soin de prouver invinciblement sa résurrection. Or, celui qui ne

se rend pas à ces preuves, seroit bien en danger de ne se pas rendre à la vue du miracle même. Car on ne peut refuser d'ajouter soi à un fait si bien prouvé, que par une mauvaise disposition d'esprit, ou pour n'en pas admettre les conséquences qui sont de suivre la doctrine de Jesus-Christ, renoncer au plaifir, & combattre ses passions; ou simplement par orgueil, pour ne se pas confesser vaincus, pour se distinguer du commun, & faire l'esprit fort. Or, les mêmes dispositions feroient rejeter un miracle quand on l'auroit vu. Entre les Juifs qui furent présents à la résurrection du Lazarre, il y en eut plusieurs qui ne crurent pas à Jesus-Christ plus que devant. Au contraire, ils furent plus irrités, & persisterent dans le dessein de faire mourir Jesus-Christ. Ils y ajouterent le dessein de tuer le Lazarre, afin de s'ôter de devant les yeux cette conviction manifeste de leur aveuglement. Tels sont les hommes passionnés; plus on leur fait voir leur tort, plus on les irrite. S'il vous arrive de fermer la bouche aux Talapoins, & de mettre en évidence leurs erreurs, ne vous attendez qu'à les avoir pour ennemis implacables. Comme notre ame est la principale

partie qui no rien n attaque nous v Or, or fois qu trer no les difp vemens des ma qui fou dans le ment la Christ ( à l'auto

Il requelles foi à Beth or Alcorar que je dirai, L'Alcor parle fi clair que homme

pas un

<sup>(1)</sup> Lu

bien

vue

re-

rouition

e les

doc+

plai-

fim-

con-

du les

r un

re les

rrecieurs

plus

plus

in de

oute-, afin

con-

nent. plus

n les

bou-

n évimdez

laca-

ipale

partie de nous mêmes, & la raison, ce qui nous fait hommes essentiellement, rien ne nous est plus précieux. Nous attaquer en cet endroit, est, ce semble, nous vouloir anéantir & nous détruire. Or, on attaque notre raison toutes les fois que l'on entreprend de nous montrer notre tort. C'est la source de toutes les disputes; & de-là viennent ces mouvemens si violens, en contestant sur des maximes, & même sur des faits qui souvent ne nous importent en rien dans le fond. Tout ceci fait voir clairement la vérité de cette parole de Jesus-Christ (1) que ceux qui ne se rendent pas à l'autorité de l'Ecriture, ne croiroient pas un mort revenu de l'autre monde.

Il reste maintenant à examiner sur quelles preuves les Siamois ajoutent soi à leur Bali, les Indiens à leur Beth ou Védam, les Musulmans, à leur Alcoran. Je m'attache à ces derniers que je connois mieux. Ce que j'en dirai, pourra s'appliquer aux autres. L'Alcoran, dit-on, est si bien écrit, & parle si dignement de Dieu, qu'il est clair que ce n'est pas l'ouvrage des hommes. Quant à la beauté du style,

<sup>(1)</sup> Luc 16, \$.31.

Homere le disputeroit & l'emporteroit de bien loin; il est bien mieux suivi, & occupe l'esprit bien plus agréablement, il plaît même dans des Traductions fort imparfaites, au lieu que l'Alcoran, quoique bien traduit, est fort ennuyeux. Mais qui ne voit la foiblesse de cette preuve? Comme si on ne voyoit pas tous les jours des méchants qui parlent bien, & disent de bonnes choses. Au contraire, un menteur & un charlatan prennent plus de soin de bien parler, que celui qui dit la vérité; elle se soutient de soi-même. Le succès, disent les Mahométans, a montré que notre Prophete étoit envoyé de Dieu; autre figne très-équivoque. Combien de fois Dieu a-t-il permis, pour punir les crimes des hommes, que l'erreur ait prévalu! Les Musulmans eux-mêmes ne nomment-ils pas temps d'ignorance tout ce qui a précédé leur Prophete? Par la même raison, tous les Hérésiarques, tous les Auteurs des fausses Religions, seroient envoyés de Dieu; & sans sortir des Indes, un Brama, un Sommonokodom, seront des dieux. De plus, nous savons comment la doctrine de Mahomet s'est établie avec la domination temporelle & par la force des armes; en quoi il n'y a r favoir c ou des y trouv dit. Qua que fou il ne re néraux. fes ancie y ait cri voyé fa les peir Mufulm en attri mais ils & ils n tain, & rens de fans lia connus ve qu'ui fession feroit n pas con fource, raison été tém de leur avons

& nous

roit ent. fort uoieux. ette pas lent Au atan rler, fouifent otre utre fois mes alu! omit ce ême s les ient Inom, vons s'est relle

oi il

n'y a rien de surnaturel. Qui pourroit favoir comment la Religion des Sianiois. ou des autres Indiens, s'est introduite, y trouveroit aussi sans doute le contredit. Quant aux miracles, Mahomet marque souvent qu'on lui en demandoit, & il ne répond que par des discours géneraux. Dieu, dit-il, en a assez fait par ses anciens Prophetes, sans que le monde y ait cru. Pour moi, il ne m'a pas envoyé faire des miracles, mais prêcher les peines de l'enfer. Je sais que les Musulmans racontent des miracles, & en attribuent quelques-uns à Mahomet; mais ils ont été écrits long-temps après, & ils n'ont point de témoignage cerrain, & sont en substance bien différens des vrais miracles, sans utilité, fans liaison avec les faits véritables & connus d'ailleurs. D'alléguer pour preuve qu'un livre est divin, la longue posfession où l'on est de le croire tel, ce seroit ne pas raisonner. On ne prescrit pas contre la vérité, il faut venir à la source, & voir si les premiers ont eu raison d'y croire; car si leur créance a été téméraire, elle ne peut assurer celle de leurs descendans. De dire : nous avons bonne opinion de nos ancêtres, & nous présumons qu'ils n'ont cru que sur de puissantes raisons; c'est revenir à autoriser toutes les Religions; car tous les Peuples peuvent en dire autant. Donc Dieu aura enseigné également l'Evangile, l'Alcoran, le Beth, le Bali, quoique tous ces Livres se contredisent & se détruisent l'un l'autre.

Mais outre que l'Alcoran n'a aucune preuve d'autorité divine, il a des preuves positives de supposition & de fausseté. Il se contredit en reconnoissant Moyse & Jesus-Christ comme envoyés de Dieu, & toutesois détournant les hommes de suivre leur Loi. Il confond Marie, sœur de Moyse, avec Marie, mere de Jesus - Christ, qui ont vécu à 2000 ans l'une de l'autre. Il raconte des histoires impertinentes de Salomon, & de la huppe & de la fourmi qui lui parlerent, & d'autres semblables. Ces contredits sont encore plus forts contre des livres qui contiennent des absurdités plus manifestes, contre des faits évidens par la simple expérience, ou par des démonstrations astronomiques, comme les rêveries des Indiens & des Siamois, touchant la grande montagne qui cause la nuit; touchant les éclypses & le reste. Il faut extrêmement insister sur ces argugumens sensibles, & montrer que Dieu ne peut un livr dit dar raison Toutefo gument parole nous tre chose o avec no jettions de Dieu res. Ce toute R pure P donc p pour di non. Co obscurc rions no d'abord je venx juger s' nable & Voyons comme role de ve, je Si l'on

puisse c

enir ous onc anuoiz fe une reuisteloyde omarie, de ans Dires e la ent, edits vres mapar dée les ois, auie este. rgu-Dieu

ne peut se contredire & nous dire dans un livre le contraire de ce qu'il nous dit dans la nature, par les sens & la raison que lui-même nous a donnés. Toutefois il ne faut pas, outrer cet argument, ni faire la raison juge de la parole de Dieu, en sorte que, quand nous trouverons dans un livre quelque chose que nous ne pouvons accorder avec nos lumieres naturelles, nous rejettions ce livre comme ne pouvant venir de Dieu qui nous a donné ces lumieres. Ce seroit sapper par le fondement toute Religion, & nous réduire à une pure Philosophie humaine. Il ne faut donc pas commencer par cet examen, pour discerner si un livre est divin, ou non. Comme notre raison est foible & obscurcie par les passions, nous pourrions nous y tromper. Je ne dirai pas d'abord, pour voir si ce livre est divin: je veux l'examiner en lui-même, & juger s'il ne contient rien que de raisonnable & digne de Dieu. Mais je dirai; Voyons d'abord d'où il nous vient, & comment nous savons que c'est la parole de Dieu? S'il n'y en a pas de preuve, je n'ai rien à examiner davantage. Si l'on me prouve, en sorte que je n'en puisse douter, que c'est la parole de Dieu, alors je la lirai avec respect & avec foi, disposé à y soumettre ma raiion. Si j'y trouve des choses obscures. je jugerai qu'elles ne le feroient pas à un esprit plus éclairé, & je ne laisserai pas de les croire, quoique je ne les comprenne pas: & voilà la foi des mysteres, fondée sur l'autorité de la parole de Dieu. Mais avant que de s'y soumettre, il faut être assuré d'ailleurs que ce foit sa parole. Si vous commencez par vous prévenir qu'un tel livre est divin, simplement parce que tout un Peuple le dit, ou (ce qui est encore plus abfurde) parce que vous vous imaginez y voir par vous-même un caractere de divinité, comme disent les Protestans, vous vous exposez à croire toutes les fables imaginables; ou si vous croyez en savoir plus que le commun, vous vous exposez à ne rien croire. Nous devons nous rendre à l'autorité de Dieu, à proportion comme nous nous rendons à celle des hommes. Un malade, pour agir prudemment, ne doit pas se commettre au premier venu qui promet de le guérir, mais au meilleur Médecin qu'il pourra trouver; & comment le connoîtra-t-il? Sera-ce en l'examinant à fond, ou en le faisant discourir de son

Art? II lavant même. gés exte culté? I pour ex A-t-il f res? Or on le fa Seroit-i fonnem la mala contre 1 polition y ayan donne contre

Il en la cond pour la maine re est oblic commune ques Ar donne matique conteste nier la nitions, qui ne pour la conteste qui ne pour la conteste nier la nitions, qui ne pour la conteste nier la nitions qui ne pour la conteste nier la conteste nier la nitions qui ne pour la maine re est obligate nier la nier l

rai-

es,

is à

erai

les

nyf-

role

net-

e ce

par

vin,

uple

ab-

ginez

re de

ans,

s les

oyez

vous

is de-

Dieu,

dons

pour

com-

omet

decin

nt le

ant à

e son

Art? Il faudroit que le malade fût plus savant en Médecine que le Médecin même. Il faut donc en venir aux préjugés extérieurs : est-il Médecin de la Faculté? Passe-t-il pour savant, pour sage, pour expérimenté? Est-il fort employé? A-t-il fait grand nombre de belles cures? On s'engage sur la foi publique; on le fait venir; on lui explique le mal. Seroit-il raisonnable d'examiner ses raisonnemens sur les causes & les effets de la maladie, de disputer perpétuellement contre lui, de vouloir connoître la composition des remedes? Non, le malade y ayant une fois pris confiance, s'abandonne à sa conduite, souvent même contre ce que lui dit sa raison.

Il en est de même d'un Avocat pour la conduite d'une affaire, d'un pilote, pour la navigation; & toute la vie humaine roule sur cette confiance que l'on est obligé de prendre en ceux qui sont communément estimés habiles en quelques Arts. Il n'y a point de Science qui donne moins à l'autorité que les Mathématiques. Toutesois si le disciple vouloit contester à son Maître, & ne pouvant nier la vérité des axiomes & des désinitions, du moins en disputer l'utilité qui ne paroît pas d'abord, il n'appren-

droit jamais rien. Ce qu'on appelle docilité, n'est autre chose, que cette disposition modeste qui fait dire à un disciple, cet homme en sait plus que moi; il saut donc le croire sur s' parole, jusqu'à ce qu'il m'ait mis en état d'entendre les raisons qu'il me dit, &

de les voir par moi-même.

Au reste, il y a une grande différence entre les mysteres que la vraie Religion nous enseigne, & les absurdités que proposent les fausses Religions. Que le soleil se cache tous les jours derriere une montagne; qu'il y ait des mers de lait, de crême, de sucre; que la terre soit soutenue par des éléphants, soutenue par une tortue, c'est ce qui s'appelle des contes de vieilles, dont on amuse les enfans; mais que l'esprit infini ne puisse être compris par les esprits qu'il a faits & qu'il a bornés, il n'y a rien en cela que de raisonnable. Si nous n'entendons pas nettement ce que nous sommes nous-mêmes, comment un corps & un esprit, deux natures si différentes, s'unissent en nous pour ne faire qu'une personne; comment c'est le même esprit qui veut & qui connoît, quoique connoître & vouloir soient des actions si distinctes; si, dis-je, nousmêmes

devons n'enter de no Person Jefus-C fistant l'Eucha périenc ment q la fubs fens. La fifte pas redresse dire : ] rond fu je vois n'est pas Christ. 1 nos fenfa fouvent. bre à 2 par rap la comp proches marche dis que rées, qu moi, me les angle Tome

même

difque roétat , & ence gion que ie le riere rs de terre outepelle muse ni ne qu'il rien n'ennous t un i diffaire est le noît, ht des nousêmes

lo-

dif-

mêmes nous entendons si peu tout cela, devons-nous trouver étrange que nous n'entendions pas ce qu'il a plu à Dieu de nous découvrir de la Trinité des Personnes de la Nature divine, ou en Jesus-Christ, l'unité de personne subsistant en deux natures? Il est vrai que l'Eucharistie est un objet sensible & d'expérience journaliere, mais le changement que nous y croyons, n'est que dans la substance qui ne tombe pas sous les sens. La foi de ces Mysteres ne consiste pas à démentir la sensation, mais à redresser le jugement; elle ne me fait pas dire : Je ne vois rien de blanc, ni de rond fur l'Autel, mais seulement ce que je vois de blanc & de rond sur l'Autel, n'est pas du pain, mais le corps de Jesus-Christ. Nos jugemens suivent de si près nos fensations, que nous les confondons fouvent. Je dis que je vois un grand arbre à 200 pas, je le vois en effet petit par rapport à moi; mais la distance & la comparaison des objets qui en sont proches, me le fait juger grand. Je marche sur un pavé de marbre, & je dis que toutes les pieces en sont quarrées, quoique celles qui s'éloignent de moi, me paroissent en losange, & avec les angles plus inégaux, plus ils s'éloi-Tome XXV.

gnent. Je dis le même de l'Eucharistie; je vois un objet blanc & rond, que je juge en telles circonstances être le corps de Jesus-Christ, par la soi que j'ai à sa parole infaillible & toute puissante.

Telles sont donc les bornes de la raison & de la soi. Il faut raisonner pour discerner la vraie autorité de la prévention téméraire. Ce qui fait naître tant d'opinions & d'erreurs parmi les hommes, c'est la facilité à croire au hasard, particuliérement dans la jeunesse, tout ce que leur disent ceux avec lesquels ils se rencontrent, soit pour les faits, soit pour les regles de conduite, & de n'user pas assez de leur raison pour distinguer à qui il faut croire. Cet examen seroit difficile. C'est plutôt fait. de suivre le torrent; & ce qui les rend inexcusables d'en user ainsi à l'égard de la Religion & de la Morale, c'est qu'ils ne sont pas si crédules en ce qui regarde leur intérêt temporel. Ils examinent par eux-mêmes; & consultent ceux qu'ils estiment les plus habiles, marque assurée que ces intérêts leur tiennent plus à cour, que ceux de leur ame & de leur salut. Voilà le crime de la crédulité téméraire qui attache aux fausses Religions, crime d'autant plus grand, que la matiere est plus importante & la négligence plus affectée.

Mai Chréti comm heur d à la vra à l'exa ils pas reuse to doute & du moi répond: se passe l'effet d des enf quand ( produire iets & le commen blit ou I qui ont naturelle Religion crédulité que trop tiens per blable qu la foi. Il pas croir moment

Religion.

Mais, dira quelqu'un, la plupart des Chrétiens n'agissent-ils pas sur ce point comme les Infideles? N'est-ce pas le borheur de la naissance qui les détermine à la vraie Religion? Pensent-ils seulement à l'examiner, & ne condamneroientils pas cet examen comme une dangereuse tentation, puisqu'il supposeroit le doute & par consequent l'extinction, ou du moins l'affoiblissement de la foi? Je réponds que Dieu seul sait le secret qui se passe dans les cœurs; lui seul connoît l'effet de la foi qu'il répand dans l'ame des enfans à leur baptême; lui seul sair quand chacun d'eux commence à en produire des actes; quels sont les objets & les occasions qui les y excitent comment l'habitude se fortisse, s'assoiblit ou se perd tout-à-fait; qui sont ceux qui ont une véritable foi divine & surnaturelle, & ceux qui ne tiennent à la Religion que par une foi humaine & une crédulité téméraire? Car comme il n'est que trop certain que la plupart desChrétiens perdent la charité, il est vraisemblable qu'il y en a plusieurs qui perdent la foi. Il y a des Apostats. Or, on ne doit pas croire qu'ils ne perdent la foi qu'au moment qu'ils renoncent à la vraie Religion. Elle étoit éteinte auparavant Di

e; je ps

la our enant

ord, tout s ils its, to de

difmen iivre

Res ne arde

t par qu'ils furée œur,

falut. raire rime

tplus Elée. dans leur cœur: on peut juger le même des libertins & des impies; elle est sans doute bien soible dans les grands pécheurs, & languissante dans le commun des chrétiens, qui prend si peu de soin de la fortisser par des actes &

un exercice fréquent.

Toutefois il ne faut pas s'y tromper; les simples & les ignorans font bien des raisonnemens & des réflexions sans s'en appercevoir, & il faut bien se garder de croire qu'ils ne pensent qu'à ce qu'ils font capables de dire. L'homme le plus grossier, pourvu qu'il raisonne, exerce toutes les opérations de la Logique; comme en marchant & en se remuant il pratique les regles de la méchanique, sans les savoir. Ainsi, ne doutez pas que, touchant les objets de la foi, il ne soit frappé de tous les motifs de crédibilité qu'il peut entendre, & par la providence divine il y en a de proportionnés à tous les esprits: ce sont des faits sensibles & évidens. Il est clair, au moins dans la partie du monde que nous habitons, depuis l'entrée de la Perse jusqu'à l'extrémité de l'Espagne, qu'il y a toujours eu une société d'hommes faisant profession d'adorer un seul Dieu, créateur du ciel

Jefusle mo la con fe, il y n'a po C'est a vent, ferabla

& de

MÉT

Il far noître quels ve ner fur Voici c importa Indiens connoifi de leurs

(1) O qu'avec la patie voir da

<sup>(1)</sup> No que dit ic dans la p particulie entrer dan du Missior

ne

est

nds

m-

eu

82

er;

ien lans

zar-

qu'à

-וווכ

rai-

s de

t en

le la

, ne

s de

mo-

dre,

en a

rits:

ns. II e du

l'en-

é de

une

flion

ı ciel

& de la terre; que, depuis la venue de Jesus-Christ, ce culte s'est étendu dans le monde de tous côtés, & que, pour la conduite de cette société qui est l'Eglise, il y a eu des Pasteurs dont la suite n'a point été interrompue jusqu'à nous. C'est aux Indiens à montrer, s'ils peuvent, de leur côté, quelque chose de serablable.

## MÉTHODE D'INSTRUCTION

Il faudroit être sur les lieux, & connoître la disposition des esprits auxquels vous avez affaire, pour vous donner sur ce point des regles certaines. Voici celles qui me paroissent les plus importantes tant en général, que pour les Indiens en particulier, suivant le peu de connoissance que j'ai de leurs mœurs & de leurs maximes.

(1) On ne peut établir une Religion qu'avec bien du tems, du travail & de la patience. L'expérience nous le fait voir dans toute l'histoire de l'Eglise.

D iij

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Nous ajouterons à ce que dit ici M. de Fleury qu'il faut pour réussir dans la prédication de l'Evangile, un secours particulier de Dieu. Il faut que la grace fasse entrer dans le cœur de l'Auditeur les paroles du Missionnaire; on ne doit pas sans doute né

Dans les deux ou trois premiers siecles où les miracles étoient si fréquens, le progrès fut plus prompt. Aussi, y avoitil d'ailleurs des dispositions que vous ne trouvez pas. Les Apôtres s'adressoient d'abord aux Juifs déja instruits du fond de la Religion, à qui il ne falloit qu'expliquer les Prophéties, & leur faire connoître ce Messie qu'ils attendoient, & dont ils savoient que le temps étoit venu. Les Grecs & les Romains étoient préparés par la Philosophie qui les avoit déja défabusés des fables de leurs Poëtes, en sorte que les gens d'esprit étoient pour la plupart sans Religion, & ne soutenoient l'idolâtrie que par politique pour le Peuple. Cependant il fallut 300 ans avant que la Religion pût prendre le dessus sur l'idolâtrie; & même sous les Empereurs chrétiens; le Paganisme se soutint encore plus de deux siecles, principalement dans le menu Peuple. La vaste étendue de l'Empire Romain don-

gliger les moyens humains; mais c'est principalement des moyens surnaturels qu'il sant attendre le succès. Souvent il est lent; quelquefois ausli il est prompt. Saint-Pierre dans son premier Discours convertit 5000 Juiss & dans le temps même où la prévention contre Jesus-Christ étoit & plus récente & plus violente.

noit u grès d guere traditi Apôtro la vér terres fes, n Sarrasi les rui Thoma assez in que cet Romai quant Méliapo verent,

<sup>(1)</sup> No bien fait fait. Je of décifives du pays, tiennent tres Miffi dules, ni vaut bien opinion t qui après positivem prévention doit-on par en garde

cles

le

oit-

s ne

ient

ond

ex-

con-

, &

étoit

ient

woit

Poë-

oient

four-

tique

300 ndre

fous

ne se

prin-

. La

don-

orinci-

int at-

elque-

as fon

z dans

Jefus-

te.

noit une grande commodité pour le progrès de la Religion; mais nous ne voyons guere qu'elle ait subsisté au delà. Les traditions touchant la prédication des Apôtres, sont très-obscures. Il y eut à la vérité de grandes Eglise; dans les terres des Parthes & des nouveaux Perses, mais toujours persécutées, & les Sarrasins Musulmans acheverent de les ruiner. Quant à la mission de Saint Thomas dans les Indes, l'histoire en est assez incertaine. On ne sait ce que c'est que cette Calamine où le Martyrologe Romain marque sa sépulture (1); & quant au sépulcre qui étoit honoré à Méliapour, quand les Portugais y arriverent, les Savans ont vérifié que c'étoit

Div

<sup>(</sup>I) Note de l'Editeur. M. de Fleury auroit bien fait de citer les Savans qui ont vérifié ce fait. Je doute que leurs preuves foient aussi décisives qu'il le pense, & d'après les traditions du pays, l'examen des lieux, les événemens qui tiennent du miracle, le Pere Tachard & d'autres Missionnaires, qui n'étoient pas trop crédules, ni si ignorants, & dont le témoignage vaut bien celui des savans Protestans, sont d'une opinion très-contraire à celle de M. de Fleury qui après tout n'a ni vu, ni lu ce qu'il nie si positivement: si l'on doit se désier un peu des préventions rour les saits extraordinaires, ne doit-on pas aussi, n'est-il pas même juste, d'être en garde contre les préventions contre eux?

le fépulcre de Mar-Thoma, ou Seigneur Thomas, Marchand Nestorien, qui y avoit préché l'Evangile à fa mode. Mais je ne vous conseille pas d'entrer sur ce point en dispute avec les Portugais. Dans cette partie de l'Europe que nous connoissons distinctement, nous voyons que les Barbares, c'est-à-dire, ceux qui étoient hors de l'Empire Romain, se font convertis fort tard. La Flandre & les pays voisins ne recurent l'Evangile que vers le milieu du septieme siecle, par les travaux de Saint Eloy; la Germanie, un siecle après, par les prédications de Saint Boniface qui y souffrit le martyre. Encore ne fut-ce que depuis les conquêtes de Charlemagne, que la Religion y fut établie à demeure, c'est-à-dire, dans le neuvieme siecle. Elle entra alors dans la Suede & le Dannemark; en Bohême & dans les autres pays des Sclaves, dans le dixieme siecle; en Hongrie, dans le même temps; en Pologne, dans le onzieme siecle. Est-ce que Saint Germain d'Auxerre, Saint Loup de Troyes, St. Remy n'auroient pu précher aux Allemands dont ils étoient si voisins? Ils ne manquoient pas de zele; mais ils attendoient les dispositions favorables.

Je sais que ces Peuples étoient bru-

taux 8 doux rend p oui pa l'opini ces. Di fe rece toient commi c'est d' nions ti d'un au à peine le Roi des Roi ment p homme si différ traordin diens le longs ha fage for **spectres** mois s'e Mission extraorc vous ê tous vos

vous le

le moye

ur

ais

ce

ins

on-

que

qui

cles

que par

nie,

de

ýre. quê-

on y dans

dans ême

dans

is le

onnain

St.

Alle\_

ls ne

at-

bru-

taux & farouches, & que vos Indiens font doux & polis; mais leur douceur les rend paresseux & indifférens. Nous avons oui parler de l'orgueil des Chinois & de l'opinion qu'ils ont de leurs connoissances. Du moins nos Barbares d'occident se reconnoissoient ignorans, & respectoient les Romains. Ce qui est toujours commun aux Nations fort éloignées, c'est d'avoir des coutumes & des opinions très-difficiles à vaincre. Ce qui vient d'un autre bout du monde, nous paroît à peine sérieux. Le Roi de Siam & même le Roi de la Chine semblent presqu'être des Rois de théâtre. Le premier mouvement porte à rire, quand on voit des hommes d'une couleur & d'une figure si différente. Nous devons être aussi extraordinaires aux Indiens, que les Indiens le sont içi. Des hommes vêtus de longs habits, à qui on ne voit que le visage fort blanc, doivent y paroître des spectres, & je ne m'étonne pas si les Siamois s'enfuient d'abord à l'approche des Missionnaires. Mais quand des gens si extraordinaires viennent vous dire que vous êtes tous dans l'erreur, que tous vos ancêtres sont damnés, & que vous le serez comme eux, ce n'est pas le moyen d'être bien reçus.

Dy

(1) Il faut donc prendre un long detour, & user de grandes précautions, leur inspirer le goût de la vérité dans les matieres indifférentes, comme les Mathématiques & la Physique, afin de les accoutumer peu-à-peu à raisonner plus juste qu'ils n'ont fait jusqu'ici; leur raconter des histoires véritables, principalement de celles qui n'ont rien que de naturel, pour leur faire sentir, sans le leur dire, la différence des fables; travailler en même tems à poser les principes de la Métaphysique que j'ai marqués, sans en faire encore l'application. Après avoir ainsi préparé un esprit, & l'avoir long-temps fortissé par une bonne nourriture, vous pouvez commencer à lui faire appercevoir les erreurs dans lesquelles il a été élevé, s'il ne les apperçoit déja lui-même; car s'il a fuadé tion, lui fo

Qua

doute

travail tions c l'esprit l'affe&ti l'attach vois p l'amour goûtée être pre n'y a c ces pass tres. Ce furmoni principa fouffrir quand 1 mais no y deme cient. O de fe ti

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. C'est la méthode qu'ont suivie les premiers Missionnaires de la Chine & des Indes, comme il est fort aisé de s'en convaincre par la vie du P. Ricci & ses relations de la Chine & de l'Inde, & comme on le pourra juger par la lecture d'un Ouvrage du P. Ricci, sait en Chinois & traduit en François par un Missionnaire de Pekin. On trouvera cette Traduction immédiatement à la suite de ce Mémoire.

<sup>(1)</sup> No la grace le temps

lé-

s,

ins

les.

de

lus

eur

in-

que

ans

es;

les

j'ai

pli-

un

par

0111-

eurs

ne

'il a

u'ont

ine &

con-

tions

ourra icci , ar un

Tra-

Mé.

compris les principes, & s'il en est persuadé, pour peu qu'il ait de pénétration, il les appliquera aux objets qui lui sont samiliers.

Quand vous aurez une fois excité dir doute dans leurs esprits, il faut encore travailler à leur ôter diverses préventions qui viennent du cœur plus que de l'esprit; le respect pour leurs Docteurs, l'affection pour leurs parens & amis, l'attachement à leurs coutumes. Je n'y vois point de meilleur remede que l'amour de la vérité. S'ils l'ont une fois goûtée, ils verront que rien ne lui doit être préféré; mais (1) il faut avouer qu'il n'y a que le temps qui puisse guérir de ces passions, comme de toutes les autres. Ce même amour de la vérité doit furmonter l'indifférence d'opinions, & principalement des Religions. Il faut fouffrir en patience l'erreur des autres. quand nous ne pouvons les en guérir; mais nous fonimes coupables, si nous y demeurons un moment à notre efcient. On peut pardonner à un homme de se tromper; mais d'assurer hardi-

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. C'est sur-tout de la grace qu'il faut attendre cette guérison; le temps n'y feroit rien sans elle.

ment ce qu'il ne sait point, & des fables inventées à plaisir, & le persuader aux autres, c'est ce qui n'est point excusable.

Delà on peut venir à donner du mépris & de l'aversion des faux Docteurs & des faux Prophètes, après avoir bien convaincu leur doctrine de fausseté. Tous les imposteurs & faux-témoins sont haifsables, mais principalement ceux qui mentent en matiere tres-importante, & qui séduisent des Peuples entiers. De tous les faux-témoins les pires sont ceux qui portent faux témoignage contre Dieu même, ou disent qu'ils sont envoyés par lui, ou se mettent à sa place, en se faisant rendre les honneurs qui font dus à lui seulement. Après avoir levé ces obstacles extérieurs qui viennent de l'attachement à leurs préjugés, ou de la négligence à s'appliquer, ou de l'autorité de leurs Docteurs, il faut attaquer les opinions qui résistent plus à notre doctrine; l'éternité du monde, la multitude des dieux ou tous ensemble, ou successivement; que tout soit corporel; que les ames des bêtes soient immortelles, ou qu'elles passent de corps en corps, & fur-tout que le bonheur ou le malheur suivent le mérite par une nécessité fatale & indispensable.

Avant fi vou Christ ils co qu'il a qu'il ils fer tyrs. que la de pa crucifi téchur différe capital limina que d trine . rience tion si pour f traires ges. Si d'une rois de tation de leur

d'avoir

voyage

meurer

Avant que d'avoir effacé ce préjugé, si vous leur parlez de la croix de Jesus-Christ, ce sera pour eux un scandale: ils concluront, suivant leur principe, qu'il avoit mérité dans une autre vie ce qu'il a souffert depuis sa naissance, & ils feront le même jugement des Martyrs. C'est peut-être par cette raison que les Jésuites ne se sont pas pressés de parler aux Chinois de Jesus-Christ crucifié. Mais sitôt qu'on y verra les Catéchumenes disposés, on ne doit pas différer à les instruire d'un dogme si capital au Christianisme. Tous ces préliminaires semblent nécessaires avant que de venir à l'explication de la doctrine dectienne, si ce n'est que l'expérience vous ait appris que la proposition simple & solide de la vériré suffise pour faire évanouir les erreurs contraires, comme le foleil dissipe les nuages. Si je n'écrivois pour des personnes d'une vertu consommée, je les avertirois de se précautionner contre la tentation de faire paroître un grand fruit de leur mission. Il est triste à la Nature d'avoir fait inutilement un si grand voyage, d'avoir tant souffert, & de demeurer dans cet exil volontaire. On

les ux le. né-

urs ien ous aïfqui

te, ers. lont

ntre enace,

qui voir vien-

igés , , ou faut

plus nde, fem-

foit oient corps

heur par able.

veut, à quelque prix que ce soit, saire des Chrétiens; l'amour-propre se déguise en zele. Regardez toujours les exemples des premiers siecles (1). On éprouvoit les Catéchumenes pendant deux ou trois ans, & on ne donnoit ensuite le baptême qu'à ceux qui le demandoient instamment, & dont les mœurs paroissoient solidement corrigées. A cette épreuve servoient tant d'exorcismes & de scrutins pendant le Carême, dont la pratique pourroit être rétablie crès-utilement dans les nouvelles Eglises. Je ne vois pas non plus que dans ces premiers fiecles la conversion des Princes fût regardée comme le moyen le plus propre à établir la Religion. A la vérité, quand l'occasion s'en présenta, les saints Evêques l'embrasserent avec zele, & en rendirent graces

à Dieu ravant nemer culté pouvo Cour, les aut que l'a le plu au cha orient une di autori rieure. un ch basse c tiens n idoles, verain: Mission des co Prince & qu'i le bien de la fe du mo lui do

plus q

Confta

ans le

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. On éprouve encore les Catéchumenes dans les Missions; on prend, pour s'assurer de leur sincérité & de leur foi, toutes les précautions que suggere la prudence chrétienne. On en peut juger par les relations des Missionnaires, les adultes ne sont admis au Baptême & ensuite à la participation de nos autres Sacremens, qu'après de longues, rigoureuses & sages épreuves.

à Dieu, comme d'un miracle. Mais au paravant ils la regardoient comme humainement impossible, par l'extrême difficulté qu'il y a d'accorder le souverain pouvoir, les honneurs & le luxe de la Cour, avec l'humilité, la tempérance & les autres vertus chrétiennes. L'on dit que l'autorité des Princes est le moyen le plus court pour amener les Peuples. au changement de Religion, sur-tout en orient où les Rois sont regardés comme une divinité. Mais je doute fort que cette autorité produisit une conviction intérieure. Je crains qu'elle ne fit seulement un changement dans le culte par une basse complaisance, & que de tels Chrétiens ne fussent prêts à retourner à leurs idoles, au premier changement de Souverain. Je craindrois encore que les Missionnaires ne fussent tentés d'avoir des complaisances excessives pour un Prince qui se seroit déclaré chrétien & qu'ils ne crussent être obligés, pour fe bien commun, à relâcher beaucoup de la sévérité de leur discipline. Je crois du moins qu'il faudroit, avant que de lui donner le Baptême, l'éprouver bien plus que les particuliers. L'exemple de Constantin est remarquable. Il a été 30 ans le protecteur de la Religion chré-

ire déles On

ant ende-

les.

ant le

tre lles

que lion

le Re-

ion raf-

ces

core

foi, ence ions

lmis de

es,

tienne, sans être baptisé; car il est certain (1) qu'il ne le fut qu'à la mort.

Les biens & les maux suivent le mérite.

C'est ici, si je ne me trompe, l'objection capitale pour la Morale; elle a une apparence de raison & de justice; c'est, dira-t-on, l'ordre des choses; le bonheur est dû au bon usage de la liberté, le malheur au mauvais usage; donc tout méchant est malheureux, & tout malheureux est méchant; & comme l'expérience est contraire, il y aura d'autres vies devant & après; devant, pour avoir mérité les biens & les maux de cette vie; après, pour recevoir la peine & la récompense de ce qu'on y a mérité: & voilà la Métemsypcose. Delà suivra que jamais l'état des esprits ne sera fixe; car si tout dépend de leur volonté libre, ceux qui sont malheureux, pourront, s'ils se convertissent, devenir heureux, & les plus heureux pourront tomber & devenir misérables. C'est le fond des erreurs d'Origêne qui

les avo gore, Egypti les avo d'autre a que prits, ou du même selon n même que les monok & le f que les unis à récomp a que seule qu le vêter que les n'aient esprits. tent, p corps aftres, Xangti

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Sont-ce les Evêques, & n'est-ce pas Constantin lui-même qui voulut différer son baptême? M. de Fleury auroit du le marquer.

<sup>(1)</sup> No une doct

eſŧ

rt

ob-

e a

ce;

lige;

, &

om-

ura

nt,

iaux ir la

n y De-

s ne leur

neuent,

reux oles.

qui

s, & ulut

t dî

les avoit prises de Platon & de Pythagore, & à remonter plus haut, des Egyptiens de qui les Indiens peuvent les avoir autreiois reçues. Il y a encore d'autres suites de ce principe. S'il n'y a que le mérite qui distingue les esprits, tous font egaux naturellement, ou du moins de même nature; le même sera ange, homme, démon, selon notre maniere de parler. Il pourra même arriver à devenir Dieu, selon que les Indiens entendent que l'est Sommonokodom, & les autres qui l'ont été & le seront. Donc, c'est par accident que les esprits deviennent ames & sont unis à des corps, pour peine ou pour récompense de leurs œuvres. Donc il n'y a que l'ame à considérer; c'est l'ame seule qui est l'homme; le corps n'est que le vêtement ou la prison. Je ne vois pas que les Indiens disent que les corps n'aient été faits que pour punir les esprits. Au contraire, je vois qu'ils comptent, pour récompense, d'animer des corps célestes, comme le soleil, les astres, le premier ciel, d'où vient le Xangti des Chinois (1), qui est comme

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. La Méthempsycose est une doctrine peu suivie à la Chine. Tous le

le souverain esprit. Je vois encore que les Indiens comptent, pour récompense, de devenir Rois ou Rayas, & même de passer en de certains animaux, comme des éléphants. Mais le fond du principe est toujours le même: un certain nombre d'esprits qui, selon leurs mérites ou démérites, deviennent heureux ou malheureux, &, après avoir expie leurs crimes par de longs tourmens, peuvent devenir heureux. Je ne vois pas qu'ils disent que ceux qui sont arrivés au souverain degré de bonheur, puissent tomber.

Ou l'on prétend fonder cette doctrine de la Métempfycose sur le raisonnement, ou sur l'expérience. D'expérience, on ne peut en alléguer de certaine. Tout homme sincere avouera qu'il ne se souvient de rien avant cette vie, & qu'il ne se souvient pas même du commencement de cette vie; & c'est ce qui avoit fait inventer aux Anciens leur sleuve léthé dont on faisoit boire aux ames avant que de les renvoyer dans des corps. Quand donc Pythagore, ou Sommonokodom, ou qui on voudra,

ont di tel hor pas di étoit preuve liers fe Et si 1 généra minisc d'autar ames 1 pour ê la puni fait po qu'à de ll en Que si on a re nous d ces, co dans le venir à les hor pes, &

de la ra

qu'ils 1

vie, pu

moyen à l'infi

périenc

Lettrés Chinois la rejettent. Voyez les Lettres des Missionnaires de la Chine.

que eneme ux, du cereurs neuvoir oure ne font

eur,

docifonexpécerqu'il
vie,
e du
c'eft
ciens
poire
dans
e, ou

ettres

idra,

ont dit qu'ils avoient été autrefois un tel homme & un tel animal, ils n'ont pas dû être cru sur leur parole, & il étoit iuste de leur en demander des preuves. Et pourquoi quelques particuliers seulement s'en seroient-ils souvenu? Et si la Loi de la Métempsycose étoit générale pour tous les hommes, la réminiscence devroit être aussi générale; d'autant plus que l'on prétend que les ames sont envoyées en d'autres corps, pour être punies ou récompensées. Or, la punition est inutile, si le coupable ne fait pourquoi il souffre. On ne se venge qu'à demi, si on ne le fait connoître. Il en est de même de la récompense. Que si, pour prouver la réminiscence, on a recours aux notions qui sont en nous des principes de toutes les Sciences, comme Platon prétend s'en servir dans le Ménon; en ce cas il faudra revenir à ce qui a été dit, que tous les hommes ont à la vérité ces principes, & que c'est en quoi consiste le fond de la raison. Mais il n'est pas nécessaire qu'ils les ayent appris dans une autre vie, puisque l'on demanderoit par quels moyens ils les auroient appris, & ainsi à l'infini. Il n'y a non plus aucune expérience qui nous oblige à attacher des

esprits aux astres, ni aux cieux. Nous voyons bien que leurs mouvemens ont été réglés par quelque esprit très-sage & très-puissant; mais que chacun ait le sien qui y soit attaché, c'est ce que nous ne voyons point. Leurs mouvemens ressemblent bien plus à ceux des horloges & des autres machines artificielles, toujours uniformes, suivant Pimpression qui leur est donnée, qu'à ces mouvemens des animaux, si irréguliers, suivant les objets qui les attirent ou les repoussent. Quant aux bêtes, loin d'être obligés d'avouer qu'elles ont des ames semblables aux nôtres, nous sommes forcés d'avouer qu'elles n'en out pas de telles, & que, s'il y a en elles autre chose que le corps, du moins il n'y a ni raison, ni intelligence; ce qui mérite d'être examiné à part. Il faut donc convenir qu'il n'y a point d'expérience certaine sur laquelle on puisse appuyer l'opinion du passage des ames de corps en corps. Il n'y en a point non plus de raisonnement démonstratif. Les hommes, dit-on, souffrent dès qu'ils entrent en cette vie; donc ils ont péché auparavant. C'est une conjecture, non une preuve, comme s'il ne pouvoit y avoir d'autre cause de ces sousfrances. Tous

Pourqu pour to en effet : De plus de faire ché, por de sa soi vaillent & du m venir. Le & le cha n'a point recueille a mérité & je ne bon fen un crim à son cri veut bie goureuse paye por un autre vertu. Ai général mérite c & que to

les hom les pere

Il faut de bien 8 lous ont **fage** ait que uvedes rtifi-Pimces iers, u les 'être ames imes as de chose i raiérite conceruyer corps us de homtrent aupaune avoir

Tous.

les hommes reconnoissent que l'on punit les peres en la personne de leurs enfans. Pourquoi donc n'en sera-t-il pas de même pour toat le genre humain? Ce qui est en effet notre doctrine du péché originel. De plus je nie qu'il soit toujours injuste de faire souffrir celui qui n'a point péché, pourvu qu'on le récompense ensuite de sa souffrance. Tous les hommes travaillent, c'est-à-dire, souffrent du bien & du mal dans l'espérance d'un bien à venir. Le laboureur qui à souffert le froid & le chaud, la faim, la soif & la lassitude, n'a point regret de son travail, quand il recueille une grande moisson. Moins on a mérité de souffrir, plus il y a de vertu; & je ne crois pas qu'aucun homme de bon sens puisse mettre au même rang un criminel qui souffre le supplice dû à son crime, & un homme de bien qui veut bien souffrir des peines aussi rigoureuses. Nous louons encore celui qui paye pour un autre, & qui souffre pour un autre; c'est une espece d'excellente vertu. Ainsi, le principe n'est pas vrai en général: que la peine suive toujours le mérite comme par une nécessité fatale. & que tout malheureux foit méchant.

Il faut encore démêler l'équivoque de bien & de mal, Le vrai bien de chaque

chose, est ce qui la rend meilleure; son mal est ce qui la rend pire. Donc le bien essentiel d'un esprit, est l'amour de la vérité & de la droiture : son mal est de s'en éloigner. D'être attaché à un corps, à l'occasion duquel l'esprit. sente de la douleur, est bien une espece de mal pour l'esprit, puisque c'est un sentiment fâcheux; mais ce mal, loin de le rendre mauvais, est une preuve & un exercice de vertu, c'est-à-dire, qu'il est l'occasion d'un vrai bien; car celui qui soustre, doit se conformer à son état présent qu'il ne peut changer, l'agréer & céder à cette nécessité. S'il le fait, il sera louable. Personne ne dit qu'un homme soit méchant & haissable, parce qu'il est malade & qu'il souffre de cruelles douleurs; on le plaint seulement comme malheureux; on le loue même, s'il est patient; & si l'on veut deviner une vie précédente où il ait mérité ce qu'il souffre, ce n'est plus un sentiment ordinaire; c'est un détour recherché & un rafinement propre à éteindre toute estime de la patience, toute compassion & tout sentiment d'humanité. Que si le vrai bien de l'homme sur la terre, n'est que la connoissance de la vérité & l'exercice de la vertu,

il est f grossiei qui paf ger de ment d Rois ou vie, er fession honneu dès-à-p reux, a reux d' méchan difficile dans la 1 femblab avoit pe perstions tacles &

La que pas feule Indiens, est de la d'une au l'image d'a lui a p forte d'u

il est facile de montrer combien est grossiere l'imagination des Bramines qui passent plusieurs années sans changer de posture, & souffrent volontairement de cruels tourments pour devenir Rois ou grands Seigneurs dans une autre vie, en même temps qu'ils font profession de mépriser les richesses & les honneurs de la terre; c'est-à-dire, que dès-à-présent ils se rendent malheureux, afin de devenir un jour malheureux d'une autre maniere, & même méchans; car la vertu est bien plus difficile dans la grande fortune que dans la médiocre... On ne voit rien de semblable dans l'ancien Paganisme; il y avoit peu de ces tristes & affreuses superstions: ce n'étoit que pompe, spectacles & plaisirs. Des ames des Bétes.

La question des ames des bêtes n'est pas seulement de Physique à l'égard des Îndiens, mais de Théologie, puisqu'il est de la foi chrétienne que l'homme est d'une autre nature que les bêtes, fait à l'image de Dieu qui les lui a soumises, & lui a permis de s'en servir à toute sorte d'usage, même de les tuer pour

re: onc our mal né à lprit. pece t un loin euve

lire,

; car ner à nger, 5. S'il ne dit aïssaouffre t feue loue veut il ait

lus un étour pre à ence, d'hu-

Nance ertu,

mine

s'en nourrir. Il est donc nécessaire de leur persuader qu'elles n'ont pas d'ames raisonnables & immortelles, & de ruiner ainsi la Métempsycose par le sondement.

Ce seroit sans doute le plus court de montrer qu'il n'y a dans les bêtes que le corps, & que tous leurs mouvemens les plus merveilleux se peuvent expliquer par des raisons méchaniques. Du moins quand il y auroit quelqu'un de leurs mouvemens que nous ne pourrions pas expliquer, il faudroit avouer simplement notre ignorance, plutôt que de nous payer de mots que nous n'entendons pas. Or, qui peut dire qu'il entend bien ce que c'est qu'une ame matérielle, qui n'est ni esprit ni corps, mais partie d'un corps, une substance incomplette, une forme substantielle? Qui peut résoudre nettement les objections que l'on fait sur les formes partielles, la forme cadavérique, les deux ou trois ames subordonnées en un même sujet & toutes les autres suites de cette doctrine? Pour moi, j'aimerois mieux reconnoître de bonne foi que je ne connois pas tout ce qui se passe dans les bêtes; mais cette ignorance ne me fera jamais assurer ce que je ne comprends

pas, une a que je la fon mes ; court gative. que le les hor ficielle Leurs gnent i ignorai dre les mouve possible bêtes, qu'à voi lation d droit le pouvoir crois pa doivent tomie a n'est pas té, puis cette qu importa on viend ils doiv

Tome

mes ruifont de que nens xpli-. Du in de rions fimque n'enqu'il ame corps, stance tielle? s obormes e, les ées en fuites nerois que je e dans ne me comprends

de

pas, encore moins admettre en elles une ame semblable à la mienne, puisque je n'y vois aucun des signes qui me la font reconnoître dans les autres hommes; ce seroit donc le chemin le plus court de réduire les Indiens à cette négative. Je n'ai aucune raison de croire que les bêtes aient des ames plutôt que les horloges & les autres machines artificielles; mais cela n'est pas à espérer. Leurs anciennes préventions les éloignent trop de cette pensée. Ils sont trop ignorants de l'anatomie, pour comprendre les ressorts qui peuvent faire tant de mouvemens si différents, & il est impossible de les instruire qu'en tuant des bêtes, au moins si l'on veut venir jusqu'à voir le chemin du chile & la circulation du sang; c'est-à-dire, qu'il faudroit les avoir persuadés avant que de pouvoir commencer la preuve. Je ne crois pas toutefois que les Missionnaires doivent négliger de s'instruire de l'anatomie autant qu'il leur sera possible : ce n'est pas à leur égard une simple curiosité, puisque delà dépend la résolution de cette question de l'ame des bêtes, si importante dans les Indes. Mais quand on viendra à en tirer les conséquences, ils doivent prendre garde à ne pas Tome XXV.

paroître trop entêtés de la nouvelle Philosophie, à cause des Espagnols & autres Européens à qui elle pourroit être

natu

conf

ou c

bles

Je vo

preni

d'eux

bâtir

étoffe

peind

tent to

de pli

vienne

temps

vent a

prédire

ravant.

agités

point ]

autres 1

ou l'inf

la hont

bles. Je

mens 8

vois da

conclus

que j'ai

c'est-à-d de la m la mêm

suspecte, faute de l'entendre.

Je crois donc qu'il faut se contenter d'établir solidement la distinction de l'homme & de la bête, qui suffit pour votre dessein, & voici comme j'y voudrois procéder. Nous ne devons raisonner que suivant ce que nous connoissons, & nous connoissons mieux ce qui est en nous, que ce qui est dehors. (1) Je sens en moi des pensées, des connoissances, des volontés. Je reconnois aussi que j'ai un corps étendu, figuré & capable de mouvement. Je vois autour de moi d'autres corps entiérement semblables au mien. J'en vois d'entiérement différents, comme les astres, les fleuves, les pierres. J'en vois partie semblables, partie différents, comme ceux des bêtes. Quant aux animaux dont les corps sont tout-à-fait semblables au mien, je vois qu'en leur parlant, ils me répondent à propos, c'est-à-dire, qu'ils me font entendre des pensées semblables aux miennes, & liées avec les miennes, & cela par des signes qui n'ont aucun rapport

<sup>(1)</sup> V. Aug. l. 10, de Trin. c. 9.

ni-

ıu÷

tre

ter

de

our

ou-

fon-

ons,

ı est

1) Je

noif-

aussi

pable

moi

lables

diffé-

uves,

ables,

bêtes.

s font

e vois

dent à

nt en-

mien-

Bz cela

naturel avec nos pensées, & qui par conséquent doivent avoir été inventés ou concertés par ces animaux semblables à nous, que nous appellons hommes. Je vois de plus que ces hommes apprennent & exercent des arts qu'aucun d'eux ne sait naturellement, comme de bâtir des maisons, faire des tissus & des étoffes, forger des métaux, écrire, peindre, & que dans ces arts ils inventent tous les jours, & se perfectionnent de plus en plus. Je vois qu'ils se souviennent des choses passées il y a longtemps; qu'ils prévoient celles qui doivent arriver long-temps après, jusqu'à prédire des éclypses long-temps auparavant. Je vois qu'ils sont violemment agités par des objets qui ne regardent point le corps, comme l'opinion des autres hommes, qui produit la gloire ou l'infamie, d'où viennent l'ambition, la honte & les autres passions semblables. Je sens en moi tous ces mouvemens & toutes ces propriétés que je vois dans les autres hommes; d'où je conclus avec raison qu'ils ont tout ce que j'ai au dedans comme au dehors, c'est-à-dire, non-seulement un corps apport de la même figure, mais une ame de la même espece.

E ij

Quand je viens aux autres animaux. j'y vois à la vérité quelque ressemblance : ils se nourrissent comme moi, ils marchent, ils font divers mouvemens, ils en font même que je ne puis faire, comme de voler; mais tout cela appartient au corps, & sans examiner tout le reste qui pourroit être équivoque, je n'y vois aucun des signes auxquels j'ai dit que je reconnois les hommes. Ils ne parlent point, ou s'il y en a qui prononcent quelques paroles, comme les perroquets, elles n'ont point de suite, ne répondent point à propos, en un mot, ne nous apprennent point que ces animaux aient des pensées. De dire que les animaux de chaque espece, & principalement les oiseaux, ont un langage entr'eux par lequel ils se communiquent leurs pensées, mais que nous ne l'entendons pas : on le dit sans preuve, & on peut le nier; de même nous voyons bien dans tous les animaux des voix naturelles semblables à celles qui expriment nos passions; mais nous n'y voyons aucun signe d'institution semblable à notre parole.

En général les animaux n'inventent rien. Ils font à la vérité des ouvrages dont nous admirons l'artifice, comme

araig les co font pays truife nousveilles de pa gue distrib corps, noissor tent: ( nous p si juste pos un ber. En avoit r comme mon se ai doni qui ai f tribuon qu'il fa réflexion

les n

rond

Mais capables chevaux х,

an-

ils

ns,

re,

ar-

out

ue,

j'ai

s ne pro-

les

iite,

ı un

e ces

que

prin-

igage

quent

l'en-

e,&

yons

x na-

expri-

byons

ble à

ntent

yrages mme les nids de tous les oiseaux & des hirondelles en particulier, les toiles des araignées, les loges des mouches à miel, les coques des vers à soie; mais ils les font toujours de même, dans tous les pays, dans tous les temps: ils ne s'inftruisent point les uns les autres. Or, en nous-mêmes il se fait de grandes merveilles auxquelles notre raison n'a point de part. Ce n'est point par son secours que notre nourriture se digere & se distribue; que toutes les parties de notre corps, même celles que nous ne connoissons pas, se conservent & s'augmentent: ce n'est point par la raison que nous prenons en marchant un équilibre si juste, & que nous étendons si à propos un bras, quand il y a péril de tomber. Enfin, la mere des sept martyrs avoit raison de leur dire : Je ne sais comment vous vous êtes trouvés dans mon sein; ce n'est point moi qui vous ai donné l'esprit, l'ame & la vie, ni qui ai formé vos membres. Nous n'attribuons à l'homme que les ouvrages qu'il fait avec dessein, connoissance & réflexion.

Mais, dira-t-on, les animaux sont capables d'instruction: on dresse des chevaux & des chiens; on les accoutume

E iij

à quantité de mouvemens qu'ils ne feroient pas d'eux-mêmes, & ils obéissent à la seule voix. Prenez garde comment se fait cette instruction: suffit-il de parler à un animal? Ne faut-il pas joindre à la voix le bâton, ou quelque appas de viande, ou quelque chose de semblable qui s'applique immédiatement à son corps, ou du moins, qui frappe fortement ses sens? Ensuite la voix qui accompagne ces impressions, venant à le frapper encore, peut bien faire toute seule le même effet. Après cela il est inutile d'alléguer une infinité d'exemples de l'industrie des chiens, des ruses des lievres, de la docilité des éléphants, & toutes ces histoires vraies où fausses, par lesquelles finissent ordinairement les disputes en cette matiere. Tout ce que l'on pourra conter, prouvera bien que les animaux font conduits par une raison très-sage, mais non pas que cette raison soit en eux, puisqu'il demeurera constant que tous les animaux de même espece font toujours les mêmes choses dans les mêmes circonstances; que l'expérience des siecles passés ne leur a rien appris, qu'ils se logent & se nourrissent, comme ils ont toujours fait; que les poissons

font a aussi. jours, cilités homn chose. le plus bécile fe, on tions marqu rieur . blables Au bêtes, il ne nôtre e de l'im penden nous, r nous-m n'y ait qu'il y ne fait affurés voulons dont no veut po dernier

s'il y av

nt

nt

de

1111-

ap-

de

ite-

qui

ons,

oien

nité

ens,

cilité

oires

**Nent** 

ma-

nter,

**font** 

mais

eux,

tous

tou-

êmes

pris,

mme

issons

des

font aussi faciles à prendre, les chevaux aussi faciles à dompter qu'ils l'ont toujours été, ou plutôt que toutes ces sacilités ont augmenté, parce que les hommes y ajoutent toujours quelque chose. Ensin, que l'on prenne l'homme le plus ignorant & le plus grossier, un imbécile même, si l'on veut, ou un insensée, on y remarquera une infinité d'actions qui lui seront singulieres, & qui marqueront en lui un principe intérieur de pensées & de volontés semblables aux nôtres.

Au reste, en rabaissant l'ame des bêtes, quand on iroit jusqu'à la nier, il ne faut pas craindre de mettre la nôtre en péril, ni d'affoiblir les preuves de l'immortanté de l'ame. Elles ne dépendent point de ce qui est hors de nous, mais de ce que nous sentons en nous-mêmes; soit que dans les bêtes il n'y ait que la machine des corps, foit qu'il y air quelque chose de plus, cela ne fait rien pour nous. Nous sommes assurés que nous pensons & que nous voulons; c'est la premiere connoissance dont nous avons de la certitude; & si l'on veut pousser le raisonnement jusqu'à la derniere exactitude, on trouvera que, s'il y avoit en nous quelque partie dont

E iv

nous pussions douter, ce seroit plutôt de notre corps, que de notre ame par laquelle nous connoissons le corps. Or, que ce soient deux parties, c'est-à-dire, deux substances différentes, on le reconnerra clairement, en attribuant à chacun ce qui lui convient : en mettant d'un côté les pensées, les connoissances, perceptions, sentimens, volontés, doutes, desirs & actions semblables; & de l'autre, étendue, figure, couleur, mouvement, molesse, dureté, solidité; on verra que ce qui convient à l'un, ne peut jamais convenir à l'autre que par des manieres figurées & abusives. D'où il s'ensuit que nous devons tenir pour des substances différentes les sujets auxquels conviennent des attributs si différens. Or, si l'ame est spirituelle, elle est indivisible & incorruptible, par conséquent immortelle, à moins qu'il ne plut à Dieu de l'anéantir, ce qu'aucune raison naturelle ne nous donne sujet de craindre. Mais en relevant la dignité de l'ame raisonnable, il faut montrer l'absurdité de ceux qui veulent la relever jusqu'à l'excès, & sa faire une portion de Dieu même. Aucun esprit n'a des parties divisibles, moins encore l'esprit souverain qui est immense sans étendue,

& ét mên être mau favai de 1 ce fe

festes II puisq temp arbre des p de m ples n aucun nourr qu'à que la tre ca la ter graine pres à fois e & fon ble qu mune.

Philoso

<sup>(1)</sup> A

ıtôt

par

Or,

ire,

e re-

nt à

tant

ices,

dou-

& de

mou-; on

, ne

par D'où

pour

s aux-

dif-, elle

con-

Pil ne

ucune jet de

ignité

ntrer

elever

ortion

a des esprit ndue, & éternel sans durée. Il ne peut être luimême son propre ouvrage, lui-même être bon par une de ses parties, & mauvais par l'autre, être ignorant & savant, sage & insensé, ami & ennemi de lui-même, heureux & malheureux; ce sont des contradictions trop manifestes.

Il faut dire un mot des plantes; puisque les Siamois y étendent leur Métempsycose, du moins jusqu'à certains arbres. Il est bien plus facile à l'égard des plantes qu'à l'égard des animaux, de montrer que ce ne sont que de simples machines, & que, sans y admettre aucun principe intérieur qui attire la nourriture (ce qui est plus aisé à dire qu'à concevoir, ) il suffit de supposer que la chaleur du foleil, ou quelqu'autre cause agitant les sucs qui sont dans la terre; ils entrent dans les pores des graines, ou des racines qui sont propres à les recevoir, & qu'y étant une fois engagés, ils se poussent toujours, & font augmenter la plante. Il me semble que cette opinion devient assez commune, & qu'il n'y a plus gueres de Philosophes (1) qui s'intéressent à la con-

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Depuis M. de Fleury E v

servation des ames végétatives. Mais quand on voudroit en reconnoître, on pourroit se servir de tout ce que je viens de dire de la différence de l'homme & de la bête, & bien plus fortement, & je ne crois pas qu'il y ait d'Indien assez stupide, pour défendre l'ame des plantes, après avoir abandonné celle des animaux. Seulement à l'égard des plantes, je voudrois infister davantage sur ce que la preuve est générale. S'il y a une ame dans un éléphant; il y en a aussi dans une mouche, dans une huître. S'il y en a une dans un chêne, ou un cèdre, il y en a aussi dans une épine, dans une ortie, dans la moindre herbe. On ne peut alleguer de raison pour l'un que je n'applique à l'autre. Donc, s'il n'est pas permis de couper les arbres, de peur de les tuer, il ne sera pas permis. de cueillir un brin d'herbe, ni un grain de bled ou de ris, de peur d'en chasser des ames; & je ne vois plus de quoi les hommes ni les animaux se nourri-

les choses ont bien changées; la plupart de nos Naturalistes veulent aujourd'hui tout animer: les plantes ont leur sexe & presque leurs ames; on en donne aux minéraux mêmes, & cela pour les égaler à l'homme dont on ne veut plus faire que des bêtes, des plantes ou des pierres.

ront. fervir de le

Sur

oppos les m politic L'idée nécessi pour 1 & pou core p failli. I par un flatte 1 qu'ils s font, 8 d'action L'imag nécessit périenc jours p légers même donné de néces

ront. Cette absurdité bien poussée peut servir à réveiller les Indiens, & les tirer de leurs préjugés.

## Destinée, Liberté.

Sur cette matiere il y a deux erreurs opposées qui se trouvent souvent dans les mêmes personnes, suivant leurs dispositions en des occasions différentes. L'idée confuse d'une destinée, ou d'une nécessité fatale, leur paroît commode pour se dispenser d'examiner l'avenir, & pour abréger les délibérations & encore plus pour s'excuser, quand ils ont failli. D'ailleurs ils sentent leur liberté par une expérience continuelle, & elle flatte leur orgueil en leur faisant croire qu'ils sont la cause unique du bien qu'ils font, & qu'il y a en eux un principe d'actions entiérement indépendant. L'imagination d'une destinée & d'une nécessité invincible, est fondée sur l'expérience du cours réglé de la nature : on a vu le soleil & les astres rouler toujours par les mêmes routes; les corps légers ou pesants tendre toujours au même lieu, & ainsi du reste. On a donné à cet ordre invariable le nom de nécessité, sans faire assez d'attention à

E v

n is

× × ×

n-1is ,

ne ns

en il

ine ne

que 'est de

mis ain

sfer uoi

rrinos

ner: nes; pour

faire

la cause de cet ordre, qui est la volonté du Créateur. Au contraire les anciens Philosophes ont cru que l'esprit souverain qui avoit formé l'univers, s'étoit assujetti à cette nécessité, comme les ouvriers vulgaires. C'est pourquoi Timée que Platon a suivi, établit d'abord ces trois principes, l'intelligence, la matiere & la nécessité. On a passé plus loin, & voyant combien est courte la prudence humaine, & que les hommes, malgré leurs précautions, tombent souvent dans les maux qu'ils craignent le plus, on a voulu croire qu'il y avoit même dans les actions des hommes une nécessité inévitable, & les méchans ont cherché par-là à s'autorifer dans leurs crimes.

Si vous trouvez des infideles dans ces erreurs, appliquez-vous à leur faire entendre que nous ne jugeons des choses nécessaires que par rapport à nous, c'està-dire, en tant qu'elles ne dépendent point de notre volonté. Ainsi ce qui est nécessaire à l'égard de l'un, est volontaire & arbitraire à l'égard de l'autre. La volonté du maître devient une nécessité pour son esclave. Le caprice du Prince est comme un puissant ressort qui remue, & souvent renverse toute

la mac veilleu égard, de Did lui plai des au blies, p

Qua fatale la détri des pe délibér provisio un mot trent le avoir ét l'esprit doit êtr ligentes les con venables desseins. cilier ai regles in faut nou plutôt q Car fi nd ces vérit libres, o ment de la machine de l'état. Ainsi cet ordre merveilleux de la nature si nécessaire à notre égard, n'est que l'esset de la volonté de Dieu. Il peut se dispenser, quand il lui plaît, des loix de la méchanique & des autres regles que lui-même a établies, puisqu'il peut saire des miracles.

ns

e-

oit

les

ée

ces

1a-

in,

ru-

es,

ou-

: le

voit

une

ont

eurs

ces

en-

ofes

'est-

lent

i est

lon-

itre.

né-

e du

Nort

oute

Quant à l'imagination d'une nécessité fatale dans les choses humaines, vous la détruirez par les exemples des loix, des peines, des récompenses, des délibérations, des préparatifs & des provisions qu'on fait pour l'avenir; en un mot par les mêmes preuves qui montrent le libre arbitre. Seulement après avoir établi l'idée de l'être nécessaire, de l'esprit créateur, vous montrerez qu'il doit être le maître des créatures intelligentes, aussi bien que des autres, & les conduire toutes par des voies convenables à chacune, pour accomplir ses desseins. Oue si nous ne pouvons concilier aisément avec notre liberté les regles infaillibles de la providence, il faut nous en prendre à notre foiblesse, plutôt que de nier ce qui est évident. Car si nous voulions détruire l'une de ces vérités par l'autre, que nous sommes libres, ou que nous dépendons absolument de celui qui nous a fait & qui

nous conserve; laquelle abandonnerions-

nous la premiere?

D'ailleurs, pour ôter l'idée que notre liberté soit entiere, & pour abaisser l'orgueil humain, faites-leur remarquer la foiblesse de leurs bons desirs & de leurs bonnes résolutions; combien il y a de différence entre l'esprit & le cœur; combien il est facile d'appercevoir ce qui est juste, & combien il est difficile de le pratiquer; la distance entre connoître & vouloir, & entre vouloir imparfaitement & efficacement; la rébellion du corps & la violence des passions; la tyrannie des mauvaises habitudes; en un mot toutes les preuves que nous avons par notre propre expérience que la nature n'est pas entiere, & que l'homme n'est pas tel que sa raison lui fait voir qu'il devroit être : ici servira tout ce que Saint Augustin a dit contre les Pélagiens, tiré de la raison naturelle. Par cette doctrine du libre arbitre, vous poserez les fondemens du péché originel. & du besoin d'un réparateur.

FIN.



D'un l ropée

PŖI

Dieu a

LE

d'apprei par-là sû des anim qu'à cel rendre que brill tirer de bonheur fondée f l'appelle de maih comme tout cher fait pour

pour la

1 4 70 1

ons-

otre l'orer la leurs a de come qui

e qui le de nnoînparellion ns; la s; en nous e que 'homni fait a tout tre les

urelle.

bitre , péché

ateur.

# ENTRETIENS

D'un Lettré Chinois & d'un Docleur Européen, sur la vraie idée de Dieu.

# ·«————»

# PREMIER ENTRETIEN.

Dieu a créé l'univers, & il gouverne tout par sa providence.

LE LETTE É CHINOIS.

LE premier devoir de l'homme est d'apprendre à se régler soi-même. C'est par-là sûrement qu'il peut se distinguer des animaux. Le nom de sage n'est dû qu'à celui qui est venu à bout de se rendre parfait. Tout autre talent quelque brillant qu'il soit, ne doit pas nous tirer de la foule. La vertu fait le vrai bonheur, & toute fortune qui n'est pas fondée sur la vertu, c'est à tort qu'on l'appelle fortune, c'est vraiment un état de malheur. L'homme est sur la terre comme dans un chemin où il marche: tout chemin a un terme, & ce que l'on fait pour applanir une voie, n'est pas pour la voie elle-même, c'est pour le terme où la voie conduit. Or, tout ce que nous faisons pour régler nos mœurs & notre conduite, où nous mene-t-il? Je comprends assez à quoi tout aboutit dans cette vie; mais après la mort qu'arrive-t-il? voilà ce que je ne comprends pas. J'ai appris, M., que vous parcouriez la Chine pour y prêcher la Loi du Seigneur du ciel, & que par-là vous engagiez à la vertu ceux qui vous écoutent: je souhaiterois bien vous entendre.

# LE DOCTEUR EUROPEEN.

Je suis ravi, M., d'avoir l'honneur de vous entretenir: vous voulez m'entendre parler du Seigneur du ciel. Souhaitez-vous que j'explique ses persections, & que je dise ce qu'il est?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

J'ai oui dire que votre doctrine étoit profonde & étendue, peu de paroles ne suffisent pas pour en voir le fond; mais ce n'est que dans votre pays que l'on adore véritablement le Seigneur du ciel. Vous dites qu'il a créé les cieux, la terre, l'homme & toutes choses; qu'il gouverne tout, & maintient tout dans le bel ordre où nous le voyons. Je n'ai jamais rien oui de semblable, & nos plus grand ont ja d'être

Ma ciel, n à un-se à un se tous le grand anciens tion de du Sei nous 1: de mai dre do les Sava commu mes: ai racteres

Pour simplen gneur d aussitôt avant o cette su vous rap

Nations

mœurs

grands Philosophes des temps passés n'en ont jamais rien dit. Je serois bien aise d'être instruit là-dessus.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ma doctrine touchant le Seigneur du ciel, n'est pas une doctrine particuliere à un seul homme, à une seule famille, à un seul pays. De l'orient à l'occident, tous les Empires l'ont reçue depuis un grand nombre de siecles, & ce que les anciens Sages ont enseigné sur la création de l'univers par la toute-puissance du Seigneur du ciel, ros Livres sacrés nous l'apprennent encore aujourd'hui, de maniere qu'il n'y a point le moindre doute à former la-dessus. Jusqu'ici les Savans de la Chine n'ont eu aucune communication avec les autres Royaumes: ainsi, ne connoissant point les caracteres, ne sachant point les langues des Nations étrangeres, ils ont ignoré leurs mœurs & leur créance.

Pour moi je n'ai qu'à vous exposer simplement la Loi universelle du Seigneur du ciel, pour vous faire juger aussitôt que c'est la véritable Loi. Mais avant que d'entrer dans le détail de cette sublime doctrine, avant que de vous rapporter les divins enseignemens

t ce eurs t-il? outit u'arends

oi du

s en-

cou-

ndre.

eur de ntenouhai-

e étoit les ne mais l'on u ciel. ux, la qu'il ans le 'ai jas plus que la sage antiquité nous a laissé dans nos Livres saints, il est à propos d'établir un principe sur lequel tout est fondé.

Ce qui distingue singuliérement l'homme de la bête, c'est l'ame raisonnable; cet esprit peut juger de ce qui est & de ce qui n'est pas, & discerner le vrai du faux. Il n'est pas possible de lui faire approuver ce qu'il conçoit être contre la raison. L'animal au contraire ne discerne rien. Il a du sentiment, du mouvement, de certaines connoissances, mais tout cela ne le rend que bien peu semblable à l'homme. L'animal ne raisonne point; il ne peut pénétrer le fond des choses, ni d'un principe tirer des conséquences. Ains presque tout se réduit pour lui à boi e, à manger, à perpéruer son espece. L'homme est bien au-dessus. Doué a'une ame spirituelle il distingue la maniere d'être de chaque chose, il examine leurs propriétés, & par-là il connoît leur nature, il en voit les différents effets, & il remonte à la cause. Toutes ces connoissances le conduisent à embrasser le parti de la vertu, & à se livrer au travail dans cette vie, pour jouir après la mort d'un repos & d'une félicité éternelle. L'esprit humain r lumiere que che le rega nous le tel. Ce que le abando pour si d'un au prenoit cherche

Ce po haitez, du Seig mettre trine, prie, c'e furvient vous le côté, je plimens trop gi politesse le fruit

Proposition foi de pour pa

main ne peut point forcer ses propres dans 'étalumieres. Si la raison nous présente quelque chose comme bon ou mauvais, nous le regardons comme bon ou mauvais, nous le regardons nécessairement comme nomable; tel. Cette raison est dans l'homme ce que le soleil est dans l'univers. Ainsi, & de ai du abandonner les lumieres de la raison pour suivre à l'aveugle les enseignemens e aptre la d'un autre homme, c'est comme si l'on prenoit une lanterne en plein jour pour

> chercher une chose perdue. Ce point une fois établi, si vous souhaitez, M., m'entendre parler de la Loi du Seigneur du ciel, je suis prêt à vous mettre devant les yeux toute cette doctrine, mais à une condition, je vous prie, c'est que, si en m'écoutant, il vous survient quelque chose à m'objecter. vous le proposiez sans façon. De mon côté, je ne cherche pas de vains complimens; & du vôtre, la matiere est de trop grande importance, pour qu'une politesse mal-entendue vous fasse perdre le fruit de notre entretien.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Proposer ses difficultés, qu'y a-t-il en soi de mauvais? L'oiseau a des aîles pour parcourir, en volant, les forêts &

difmou-9 nces, n peu e raie fond er des se ré-

à perbien telle il haque és, &

en voit onte à ces le

de la s cette repos

it hu-

les montagnes. L'homme a recu la raifon pour examiner & approfondir les choses. Les disputes des gens sages n'ont d'autre effet que de mettre la vérité dans tout son jour. Les objets de nos connoissances sont infinis, & l'on peut être savant sans savoir tout. Un homme ignore un point, dans tout un Royaume on peut trouver un autre homme qui le faura; & quand tout un Royaume seroit là-dessus dans l'ignorance, l'univers peut fournir quelqu'un qui en fera instruit. Le sage prend la raison pour guide; là où il voit la raison, il s'y porte; où il ne la voit pas, il change de route. Quel homme se conduit autrement?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Commençons, M., puisque vous le souhaitez, par cet article sondamental, qu'il y a un Seigneur suprême qui a créé, & qui gouverne le ciel, la terre & toutes choses. Pour moi je ne vois rien de si clair que cette vérité. Quel est l'homme qui ne leve quelquesois les yeux au ciel? A la vue d'un tel objet, peut-on ne pas s'écrier avec admiration: il y a là - haut un maître! C'est à ce maître que je donne le nom du

Seigne ropéen réflexie vaincre

> En rellem

de. To autre in d'un Eidivinité que in recours de bon coupable s'empar tourme femble par-tour fenfible effet, o

En fe placées ment in mêmes fe donr uniform foin pou

tout le

à recons

Seigneur du ciel, & qu'en Langue Européenne on appelle Dieu. Deux ou trois réflexions vont pleinement vous convaincre sur cela.

En premier lieu, pous avons patu-

En premier lieu, nous avons naturellement des connoissances qui nous vienrent sans le-secours d'aucune étude. Tous les Peuples de la terre, sans autre maître que la nature, ont l'idée d'un Etre souverain. Tous adorent une divinité. Qu'un homme éprouve quelque malheur, c'est à cet Etre qu'il a recours aussi-tôt, comme à un pere plein de bonté. Qu'un autre se soit rendu coupable de quelque crime, la crainte s'empare de son esprit. Son cœur est tourmenté de mille remords, & il lui semble qu'un cruel ennemi le poursuit par-tout. N'est-ce pas-là une preuve bien sensible que ce grand maître existe en effet, qu'il gouverne le monde, & surtout le cœur de l'homme qu'il force à reconnoître si bien ce qu'il est.

En second lieu, les choses inanimées placées dans leur centre, sont absolument incapables de se mouvoir d'ellesmêmes, beaucoup moins peuvent-elles se donner un mouvement régulier & uniforme. Elles ont nécessairement besoin pour cela du secours de quelque

rair les n'ont rérité nos

peut

mme oyaumme oyauance,

ui en raifon il s'y

hange uit au-

ous le amenne qui a terre e vois . Quel fois les

objet, ation: Pest à m du

intelligence qui les fasse agir. Suspendez une pierre en l'air, ou mettez-la sur l'eau, elle tombera d'abord à terre, elle s'y arrêtera & ne pourra plus se mouvoir. D'où vient cela? c'est que la pierre tend naturellement en bas, & que ni l'air, ni l'eau ne sont pas son centre. Ce que nous remarquons dans le vent qui s'éleve de la terre avec fracas, n'est point contraire à ce principe. Nous voyons affez que ce n'est-là qu'un effet d'une impulsion tumultueuse qui n'a rien de réglé dans son mouvement. Mais à examiner le foleil, la lune, les autres planettes & toutes les constellations, il faut bien raisonner autrement. Ces corps merveilleux font dans le ciel comme dans leur centre : ils font inanimés. Cependant ils se meuvent & d'une maniere toute opposée au mouvement général du ciel; car tandis que le ciel se meut d'orient en occident, ces globes marchent d'occident en orient: leur mouvement est parfaitement réglé; chacun suit la route qui lui est propre, & parcourt chaque signe céleste, à sa maniere, sans qu'il y ait jamais eu le moindre dérangement. Un ordre si bien gardé ne prouve-t-il pas qu'il y a un maître qui y préside. Si vous voyez en

pleine tempê & les i que v jugerie un pilo

En 1

qui l'oi ces & c des am & si n qui sen raisonna clure q conduit vers and font pur rituels o voit ch leurs be dans la & des fil ter tout & pren ferver 1 niere de Quel an Toutes que pou de raifor

pleine mer un vaisseau battu d'une rude tempête, se soutenir malgré les vents & les flots, & continuer sa route quoique vous n'apperceviez personne, ne jugeriez-vous pas qu'il y a sur le vaisseau un pilote habile qui le conduit.

En troisieme lieu, les créatures en qui l'on remarque certaines connoissances & du sentiment, n'ont pas pour cela des ames spirituelles comme les nôtres, & si nous les voyons faire des choses qui semblent n'appartenir qu'à l'esprit raisonnable, n'en devons-nous pas conclure qu'une intelligence supérieure les conduit? Or, jettez les yeux sur les divers animaux de l'air & de la terre; ils font purement animaux, nullement spirituels comme nous; cependant on les voit chercher à boire & à manger dans leurs besoins, choisir des lieux écartés dans la crainte des traits du chasseur & des filets de l'oiseleur. Ils savent écarter tout ce qui pourroit leur nuire, & prendre des précautions pour conferver leurs vies. Ils ont tous leur maniere de nourrir & d'allaiter leurs petits. Ouel amour ne leur marquent-ils pas? Toutes ces choses si semblables à ce que pourroit faire une créature douée de raison, ne démontrent-elles pas qu'il

ndez a fur erre, us fe que la

fon dans racas, Nous un efection de qui ement. les oftella-

ement.

le ciel

inaniz d'une
vement
le ciel
tes glont:leur
réglé;

te, à fa s eu le fi bien y a un oyez en y a un maître qui instruit ces animaux, & qui leur donne tous ces instincts. Si vous voyiez voler une quantité de sleches qui toutes donnassent droit au but, quoique vous n'apperçussiez aucun archer, douteriez-vous qu'une main adroite ne les eût lancées & dirigées?

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Les cieux, la terre, le nombre & la beauté des choses qu'ils renserment, me font croire qu'il y a un Dieu; mais que ce Dieu ait tout créé & qu'il gouverne tout, comment le prouve-t-on?

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

En considérant cette prodigieuse quantité de créatures qui composent l'univers, on peut remarquer deux choses également admirables, leur production, leur disposition. Quant à l'auteur de l'une & de l'autre, ce ne peut être que Dieu seul. Les réslexions suivantes développeront ma pensée.

no. Rien ne peut se produire soimême, & tout ce qui est produit, a besoin d'une cause extérieure qui le produise. Un édifice, un palais ne s'éleve pas de lui-même. Il faut des ouvriers pour le bâtir. Sur ce principe, ce n'est pas d'eux-mêmes que les cieux & la terre

se sont par qu que no petit gl & les les terre montagi par ordr aussi-tôt vrier ent penser q même. ( attention & des cie tuelle de lante lur à ce me tres? Qui tant d'ar nourrir ta fler & de fur-tout q surpasse si toutes ces Mais Sup chose pui pour agir puisqu'elle le crée ? ( qui agit

Tome X

s. Si flebut, arroite

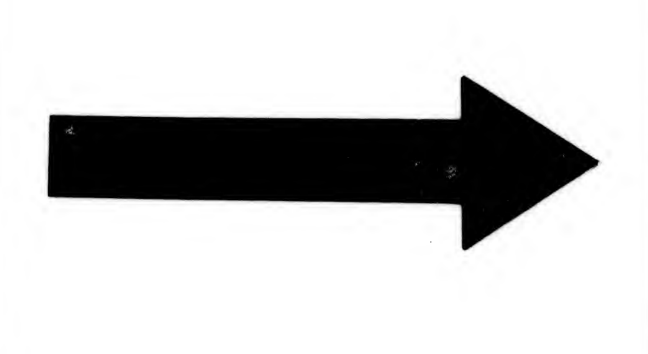
& la nent, mais gout-on?

quanl'unichoses Etion, e l'une e Dieu

e foiluit, a
le pros'éleve
uvriers
e n'est
la terre

(e

se sont formés. Ils ont donc été créés par quelque cause. C'est cette cause que nous appellons Dieu. A la vue d'un petit globe où l'on voit les planetes & les constellations, où l'on distingue les terres, les mers, les rivieres & les montagnes, où tout enfin est marqué par ordre & avec exactitude, on conclut. aussi-tôt que c'est-là le travail d'un ouvrier entendu, & personne ne s'a le de penser que ce globe se soit fait même. Que doit-on dire, quand attention à l'étendue immense de la terre & des cieux, à cette alternative perpétuelle de jours & de nuits, à cette brillante lumiere du soleil & de la lune, à ce merveilleux arrangement des aftres? Quand on voit la terre produire tant d'arbres & de plantes, les eaux nourrir tant de poissons, la mer s'enfler & décroître si réguliérement; mais fur-tout quand on examine l'homme que surpasse si fort tout le reste; laquelle de toutes ces choses a pu se donner l'être? Mais supposons un moment qu'une chose puisse se créer elle-même, il faut pour agir, qu'elle soit déjà, & dès-lors puisqu'elle est, qu'est-il nécessaire qu'elle se crée? Que si elle n'est pas encore, ce qui agit pour la créer, n'est pas elle. Tome XXV.



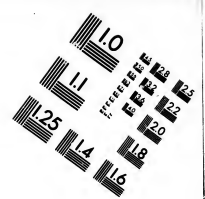
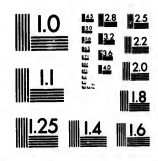
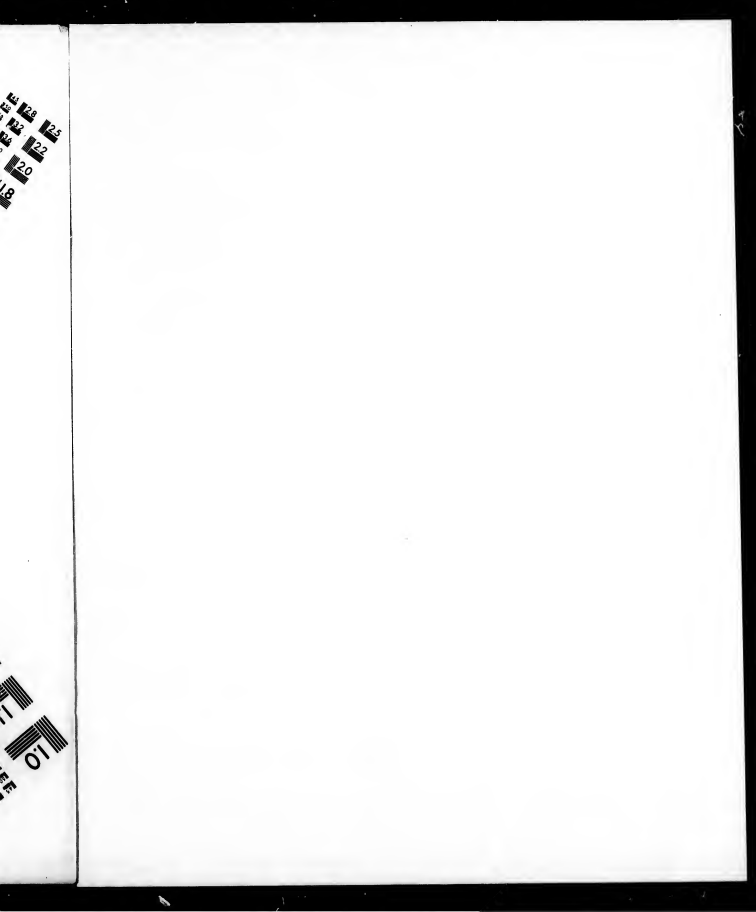


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503



Concluons donc que rien ne peut se

produire soi-même.

20. Lorsque des choses purement matérielles & d'elles-mêmes incapables de s'arranger, paroissent toutes placées en bel ordre, chacun juge d'abord qu'un artiste a pris soin de les ordonner. Par exemple, qu'on voie une maison bien disposée dans toutes ses parties, ce qui compose la porte, est placé à l'entrée; dans le fond se trouve un jardin planté d'arbres & de fleurs; au milieu s'éleve une sale à recevoir les hôtes; sur les aîles font des corps-de-logis propres à habiter. Dans la structure de tous ces édifices, les pieds & les colonnes sont en bas pour soutenir les poutres de traverse; les toîts sont en haut pour mettre à l'abri des vents & de la pluie; tout enfin est mis à sa place & si bien ordonné, que le maître peut y loger avec sûreté & avec agrément. Qu'on voie, dis-je, une telle maison; ne dira-t-on pas aussi-tôt qu'un architecte en a conçu l'idée, & l'a fait bâtir. Voyez encore un amas de caracteres propres à l'Imprimerie, chacun de ces caracteres a sa signification; en les assemblant, on peut composer un membre de période, une période entiere, & enfin un dis-

Cour dele **Vous** ou p & pi Or, cieux ordr difpo térie rien est é La te & fo form ils s'a politi font a le fol du fe s'éten eaux la ter de l'ur les él fein le Les ea toute

oifeau

drupe

it se : maes de es en qu'un r. Par bien ce qui ntrée ; planté s'éleve fur les opres à ous ces es font de traur mete; tout ordoner avec h voie, tra-t-on a conçu encore à l'Im-Steres a ant, on bériode,

un dis-

cours suivi & élégant. Mais si un homme de lettres ne range ces caracteres, pensezvous sérieusement que d'eux-mêmes, ou par hasard, ils puissent s'assembler & produire ainsi une piece d'éloquence? Or, jetez les yeux sur la terre, les cieux & toutes les créatures, quel ordre merveilleux! quelle admirable disposition! La matiere, la figure, l'intérieur, l'extérieur des choses, y a-t-il rien à ajouter, ou à retrancher? Le ciel est élevé, pur, brillant & couvre tout. La terre est basse, épaisse, matérielle, & soutient tout. Pris separément, ils forment deux opposés : étant réunis, ils s'allient parfaitement dans la composition de l'univers. Les étoiles fixes sont au-dessus du soleil & de la lune : le soleil & la lune embrassent la région du feu; le feu enveloppe l'air; l'air s'étend sur les terres; & les mers, les eaux se répandent & coulent autour de la terre: la terre immobile au centre de l'univers, reçoit les influences de tous les élémens, & par-là fait sortir de son sein les insectes, les plantes & les arbres. Les eaux entretiennent des poissons de toute espece : l'air est l'élément des oiseaux; la terre la demeure des quadrupedes; le feu échausse & met tout

Fij

en mouvement. Au milieu de tant de créatures, l'homme est ce qu'il y a de plus admirable. La noblesse de son ame l'éleve au-dessus de tout; doué des plus belles qualités, il regne sur tout. Cent parties dissérentes composent son corps; il a des yeux pour voir les couleurs, des oreilles pour entendre les sons, des narines pour sentir les odeurs, des mains pour toucher, des pieds pour marcher, du sang, des veines, un cœur, un soie, des poumons pour entretenir la vie, de l'intelligence pour comparer, observer, juger, se déterminer.

Passons aux animaux de l'air, des eaux & de la terre. Ils n'ont pas la raison en partage, & ils ne peuvent par eux-mêmes se procurer tous leurs besoins, ils ne sement point, &c. C'est en tout cela qu'ils sont fort inférieurs à l'homme; mais presque tous en naissant, ils se trouvent couverts de poil, de plumes & d'écailles qui leur tiennent lieu de vêtemens pou envelopper & préserver leurs corps. 1 ont pourvus d'armes défensives pour résister à quiconque les attaque : les uns ont des griffes ou des cornes; les autres, le pied & la dent; ceux-ci, le bec, ceux-là, le venin. La nature leur enseigne à connoître parmi les

autro nuire paon te. I tigre cheva loup groffe cheva bis &

enner

Det plante ment mens. même leurs éviter maux ? les aut Ils ento ces de même dent d couvre rempar présent qui reg & que

des le

autres animaux ceux qui peuvent leur de de nuire. La poule redoute l'épervier, le paon ne lui cause pas la moindre crainme te. La brebis fuit devant le loup & le olus tigre : elle se mêle avec le bœuf & le ent cheval. Est-ce que donc le tigre, le rps; loup & l'épervier sont d'une extrême urs, grosseur, & que le paon, le bœuf & le ons, cheval font fort petits? Non, mais la bredes bis & la poule savent que ceux-là sont ses pour ennemis, & que ceux-ci ne le sont pas. œur, tenir

arer,

, des

a rai-

par

s be-

est en

urs à

ffant,

1, de

nt lieu

réser-

armes

que les

u des

dent;

La na-

mi las

Descendons jusqu'aux arbres & aux plantes. Leur espece de vie est absolument sans connoissances & sans sentimens. Comment se conserver euxmêmes? Comment conduire à maturité leurs fruits & leurs graines? Comment éviter les coups de toute sorte d'animaux? Les uns sont hérissés d'épines, les autres, revêtus d'une forte écorce. Ils entourent leurs fruits & leurs semences de diverses sortes d'enveloppes & même de coques fort dures. Ils étendent de tous côtés leurs branches, & les couvrent de feuilles pour se faire un rempart, & se preserver. Raisonnons à présent à la vue de cet ordre admirable qui regne par-tout, qui se perpétue, & que rien n'est capable d'altérer. Si dès le commencement une suprême In-

Fiij

telligence, en créant le monde, n'avoit pas rangé & disposé toutes les créatures, comment est-ce que l'univers se trouveroit si parfaitement ordonné? Comment chaque chose seroit-elle si

bien à sa place?

3°. Tout ce que l'on voit naître & prendre un corps, doit se former dans le sein de sa mere, ou sortir d'un œuf, ou venir d'une graine. Rien ne se fait de soi-même. Mais cette mere, cet œuf, cette graine sont aussi des choses qui ont dû recevoir la naissance avant que de pouvoir la donner à d'autres. Le noyau qui produit l'arbre, d'où est-il venu? Il est nécessaire de remonter jusqu'aux premiers individus de chaque espece. Ces individus primordiaux ne font pas sortis de l'espece même. Il faut donc reconnoître un premier principe bien audessus de tout le reste qui a donné l'être à tout. C'est ce premier principe que nous appellons Dieu.

LE LETTRÉ CHINOIS.

Puisque l'univers a un créateur que vous appellez Dieu, je souhaiterois apprendre quelle est l'origine de Dieu.

LE DOCTEUR EUROPÉEN. Dieu est l'origine de toutes choses, & tout Dieu. I un cor les and Les au n'ont p rent p de l'h mence de tout rien. T d'aucu

ait été même plus ri préfens pere u vient d naissan par co pagent foit b cela.

Que

Dien mieres & tout ce qui a une origine, n'est point Dieu. Parmi les créatures, les unes ont un commencement & une sin, comme les animaux, les arbres & les plantes. Les autres ont un commencement & n'ont point de sin, c'est-à-dire, ne meurent point, comme les esprits, l'ame de l'homme. Dieu n'a ni sin ni commencement. Il est le principe & l'origine de tout. Si Dieu n'étoit pas, il n'y auroit rien. Tout vient de Dieu, & il ne vient d'aucun autre.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Que le monde au commencement ait été créé par un Dieu incréé luimême, j'en sens la nécessité, & je n'ai plus rien à objecter là-dessus. Mais à présent nous voyons qu'un pere a pour pere un autre homme; qu'un animal vient d'un autre animal; que tout prend naissance de cette maniere, & il semble par conséquent que les choses se propagent ainsi d'elles-mêmes, sans qu'il soit besoin de recourir à Dieu pour cela.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Dien donna d'abord l'être aux premieres créatures de toutes les especes, Fiv

voit atus fe né ? le fi

e & dans xuf, it de cuf, qui que oyau

pece.
t pas
nc ren aul'être
e que

u'aux

r que is àpieu.

noses,

lesquelles en ont produit d'autres. Mais remarquez qu'une chose pour en produire une autre, qu'un homme pour être le pere d'un autre homme, a nécessairement besoin du concours de Dieu; c'est Dieu qui se sert de l'homme comme il se sert de toutes ses créatures, & chaque homme en particulier a toujours Dieu pour cause principale & pour origine. Une scie, un ciseau, sont des instrumens propres à faire un ouvrage. Mais il faut que l'ouvrier les mette en œuvre, & c'est à l'ouvrier que l'ouvrage est attribué & non point aux instrumens. Pour éclaireir davantage cette matiere, je vais expliquer les différentes causes des choses. Il y a quatre sortes de causes : l'efficiente, la matérielle, la formelle & la finale. La cause efficiente produit la chose, & fait qu'elle soit quelque chose; la cause formelle constitue la chose telle, & la distingue de toute autre; la cause matérielle est la matiere. qu'on emploie à faire la chose, & qui reçoit la forme qu'on lui donne; la cause finale est ce pour quoi la chose est faite, & qui en détermine l'usage. On peut voir tout cela dans un ouvrage de mains. Dans un chariot, par exemple, c'est un charpentier qui l'a fait,

voilà un ti cauf pour térie fa ca vent forte exen autre cette mati & fa ces q cause intrir qu'el la fina tent comp que I tes c & fin la for perfe

> Ne cause core

veille

qu'il

Mais

pro-

être

Mai-

ieu;

com-

s,&

ours

ori-

inf-

rage.

te en

vrage

nens.

tiere,

causes

cau-

a for-

pro-

quel-

Stitue

toute

atiere.

& qui

e; la

chose

ufage.

ivrage

exem-

fait,

voilà sa cause efficiente; il a des roues, un timon, une certaine figure, voilà sa cause formelle; on s'est servi de bois pour le construire, voilà sa cause materielle; il est fait pour voiturer, voilà sa cause finale. Les mêmes causes peuvent encore se remarquer dans toutes sortes de productions. Dans le seu, par exemple, ce qui le produit, est un autre feu; la forme est cette flamme, cette chaleur qui agit-sans cesse, sa matiere est l'aliment qu'on lui fournit, & sa fin est d'échauffer. Tout ici bas a ces quatre especes de causes. Parmi ces causes, la matérielle & la formelle sont intrinseques à la chose, & la font ce qu'elle est. L'efficiente ; aussi bien que la finale, lui sont extrinseques. Elles existent avant elles, & ne peuvent point composer son essence; & quand je dis que Dieu est la cause & l'origine de toutes choses, j'entends la cause efficiente & finale, & nullement la matérielle, ni la formelle. Dieu renferme toutes les perfections dans une simplicité merveilleuse, comment pourroit-on dire qu'il fait partie de quelque chose?

Ne parlant donc ici que des deux causes efficiente & formelle, il faut encore distinguer la cause prochaine & la

Fv

cause éloignée, l'universelle & la particuliere. L'éloignée & l'univerfelle est la principale, la prochaine & la particuliere est la moindre. Dieu est la cause éloignée & universelle, les créatures ne sont que les causes particulieres & par-là les moindres. Toutes les causes inférieures dépendent nécessairement de la générale. Un pere & une mere sont dits être la cause de leurs fils; mais ce n'est-là qu'une cause inférieure & particuliere. S'il n'y avoit pas un ciel & une terre dont l'homme recoit à tous momens les bienfaits, comment donneroit-il naissance à un autre homme? Et s'il n'y avoit pas un Dieu qui soutient & gouverne la terre & le ciel, qui est-ce qui pourroit prendre vie & subsister dans l'univers? Dieu est donc la fouveraine cause, la source & l'origine primitive de toutes chofes. C'est pour cela que les anciens Sages nomment Dieu la cause des causes, l'origine des origines.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Dans l'univers il y a des choses abfolument dissérentes les unes des autres, ne seroit-ce pas-là une raison de penser qu'elles ont aussi des causes dissérentes ? Nou que dite l'orig prop

L

mais princ La p tout. de to infini natur rien y y avo roient pas é fouver quelq core dre. S y en Mais e ils s'at ou no défaut des b ne pou

Nous voyons que chaque riviere, chaque ruisseau a sa source propre: vous dites cependant, M., que Dieu seul est l'origine de tout; permettez-moi de vous proposer encore ce doute.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les causes particulieres font nombre. mais la cause universelle, le souverain principe est unique. Comment cela? La premiere cause qui a donné l'être à tout, renferme en soi les perfections de tout ce qu'elle a créé. Elle surpasse infiniment toutes les créatures, & sa nature est si parfaite, qu'on ne peut rien y ajouter. Or, si dans l'univers il y avoit deux créateurs, deux dieux; seroient-ils égaux ou non? S'ils ne sont pas égaux, le moindre ne seroit pas souverainement parfait, & le plus grand, quelque grand qu'il fût, pourroit encore recevoir les perfections du moindre. S'ils sont égaux en tout, pour quoi y en a-t-il deux? Un seul suffiroit. Mais encore ces deux dieux, pourroientils s'attaquer & fe détruire l'un l'autre, ou non? S'ils ne le pouvoient pas, ce défaut de puissance marqueroit en eux des bornes, de l'imperfection; & l'on ne pourroit dire d'aucun des deux qu'il

s abutres. enfer ntes?

ti-

eft

ar-

la

rti-

ites

cef-

eurs

in-

t pas

eçoit.

nent

iom-

qui

ciel,

ie &

donc

l'ori-

C'est

nom-

l'ori-

F vj

est le maître souverain. Que s'ils le pouvoient, celui qui seroit capable d'être

vaincu, ne seroit point Dieu.

Le monde composé d'une si prodigieuse quantité de choses si bien ordonnées, ne doit avoir qu'une suprême Intelligence qui le gouverne, autrement tout ce bel ordre pourroit-il subfister? Si dans une nombreuse troupe de Musiciens, il n'y a pas un premier maître qui regle tout, l'harmonie manque & tombe. Nous voyons que dans une famille il n'y a qu'un chef, qu'un Roi dans un Royaume, & s'il s'en élevoit deux, le Royaume, la famille seroient auffi-tôt dans le trouble. Nous voyons qu'un homme n'a qu'un corps, que ce corps n'a qu'une tête, & s'il paroissoit un homme à deux têtes ou à deux corps, on le regarderoit comme un monstre. Ne devons-nous pas juger de-là que dans l'univers, quoiqu'il y ait différentes fortes d'esprits, il n'y a qu'un seul Dieu qui a tout créé, & qui gouverne tout. Avez - vous encore, M., quelque doute là-dessus?

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Je suis pleinement convaincu, M., qu'il y a un Dieu, maître souverain de

vous vous que ]

la na mie, il pér natur pable que c Dieu

Au s'instr terrog Cour. donne qu'il d passé, la prés deman parler. manda lui rep de lui. qu'il n ques-là étant sa

toutes choses, & qu'il n'y en a qu'un, vous me l'avez démontré. Mais voudriez-vous m'expliquer en détail ce que c'est que Dieu.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

L'homme ne peut pas comprendre la nature d'un petit insecte, d'une sourmie, par exemple: comment pourroitil pénétrer dans la prosondeur de la nature divine? Et si l'homme étoit capable de comprendre parfaitement ce que c'est que Dieu, des lors même

Dieu ne seroit pas Dieu.

Autrefois un grand Prince voulut s'instruire de la nature de Dieu. Il interrogea là-dessus un des Sages de sa Cour. Le Philosophe pria le Roi de lui donner trois jours pour penser à ce qu'il devoit répondre. Ce temps étant passé, le Roi fit venir le Philosophe en sa présence; le Sage pour réponse lui demanda six jours, après quoi il pourroit parler. Les six jours expirés, il en demanda douze. Alors le Prince en colere lui reprocha qu'il vouloit se moquer de lui. Le Sage répondit humblement qu'il ne porteroit jamais l'audace jusques-là; mais que la nature de Dieu étant sans bornes, plus il méditoit, moins

lans
a'un
élefelous
rps
s'il

u-

re

dior-

rê-

re-

iib-

upe

nier

an-

ou à nme uger y ait u'un gou-

M.,

M.,

il comprenoit cette nature. Comme un homme qui voudroit à l'œil simple examiner le soleil, plus il le regarderoit, moins il seroit en état de le voir; que c'étoit-là l'unique raison de son silence.

L'ancienne Histoire nous apprend qu'un faint & favant homme d'occident, appelle Augustin, resolut d'approfondir la Divinité, & d'écrire sur ce sujet. Un jour que, se promenant sur le bord de la mer, il rêvoit à cette matiere avec toute l'application de son grand génie, il apperçut un enfant qui, après avoir fait un petit creux en terre, prit une coquille, & puisant de l'eau à la mer, en remplissoit ce creux. Mon fils; lui demanda le Docteur, que prétendezvous faire? L'enfant répondit qu'il vouloit avec sa coquille épuiser toutes les eaux de la mer, & les faire entrer dans le creux qu'il avoit fait. Vous n'êtes encore qu'un enfant, lui dit Augustin, en fouriant, votre instrument est trop petit, la mer est immense, & que peutil entrer d'eau dans l'espace que vous avez creusé? Mais vous, reprit l'enfant, qui savez si bien qu'un si petit vase ne peut pas épuiser les eaux de la mer, & qu'un si petit creux n'est pas capable de les contenir, comment est-ce que

par le dans vinité fublin rut. Le enfemenvoy pêche

recher

choses

No

vous

genres peces, convie Par-là ont un réfonn choqua reille e connoî d'un b étendu

Mais Sous q être pla de tour Dieu n'a juger un

exa-

oit,

que

nce.

rend

cci-

l'ap-

ur ce . fur

ma-

rand

après

, prit

àla

n fils ; endez-

l vou-

es les

r dans

es en-

n, en

p pepeut-

vous

nfant,

ase ne

ner,& apable

ce que

vous vous tourmentez l'esprit à vouloir par les seules forces humaines pénétrer dans l'abîme des grandeurs de la Divinité, & rensermer dans un écrit cette sublime doctrine. Après quoi il disparut. Le Docteur humilié & éclairé tout ensemble, comprit que Dieu lui avoit envoyé un ange pour l'instruire & l'empêcher de porter plus loin ses inutiles recherches.

Nous pouvons bien raisonner des choses matérielles; elles se réduisent toutes à certaines especes, à certains genres. Connoissant ces genres, ces especes, nous examinons en quoi elles conviennent, & en quoi elles different. Par-là nous jugeons de leur nature : elles ont une configuration de parties; elles résonnent en se rencontrant, en se choquant; l'œil voit leurs couleurs; l'oreille entend leurs sons; tout cela fait connoître leurs qualités: en les mesurant d'un bout à l'autre, nous savons leur étendue.

Mais que pouvons-nous dire de Dieu? Sous quelle espece de choses peut - il être placé? Il est infiniment au-dessus de tout : rien ne lui est comparable. Dieu n'a ni corps, ni parties, comment juger de ce qu'il est? Il n'est point

renfermé dans des bornes, l'univers entier ne peut pas le contenir; quelle idée pouvons-nous avoir de son immensité? L'unique parti à prendre pour s'expliquer d'une maniere encore imparfaite sur la nature de Dieu, c'est d'user de termes négatifs, & de dire ce qu'il n'est pas: vouloir dire ce qu'il est complétement, c'est entreprendre plus que ne peut l'intelligence humaine.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Mais quoi! l'Etre par essence & par excellence, comment peut-il être connu sous des termes négatifs?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

La foiblesse de notre esprit n'est pas capable de soutenir l'éclat des persections divines. Par quelle voie pourrions-nous nous élever jusqu'à connoître la noblesse, la grandeur & tous les attributs de Dieu? Ainsi, pour parler de ce Maître souverain, contentons - nous de dire: Dieu n'est point le ciel, Dieu n'est point ce qu'on appelle ordinairement un esprit; sa nature est d'une spiritualité plus excellente que celle de toutes les autres substances spirituelles. Dieu n'est point l'homme; qu'est-ce que toute la sagesse

divi ce c la ra & d il n' venii l'ave qu'il & qu form nous il ne f conte c'est 1 Rien 1 fance vient f se dére per, écoulé core à Sa bor mal le oppose sa libé tialité : vermif

de bien

que, v

idée fité? xplifaite er de n'est oléteie ne

& par

pas cactions
s-nous
blesse,
its de
Maître
dire:
t point
un esité plus
autres
t point
fagesse

& la fainteté humaine compárée à la divine? D' u n'est point précisément ce que no es entendons par la vertu & la raison; c'est la source de toute vertu & de toute raison. Par rapport à Dieu, il n'y a ni temps passé, ni temps à venir; & si nous voulons lui attribuer l'avenir ou le passé, nous devons dire qu'il n'a point eu de commencement, & qu'il n'aura point de fin. Pour nous former quelque idée de son immensité, nous disons qu'il n'y a aucun lieu où il ne soit, & qu'aucun lieu ne peut le contenir. Dieu est sans mouvement, & c'est lui qui donne le mouvement à tout. Rien ne peut arrêter ni affoiblir sa puissance : le néant même lui obéit & devient fécond sous sa main. Rien ne peut se dérober à sa connoissance, ni la tromper, dans les milliers d'années déjà écoulées, dans les milliers d'années encore à venir, tout est présent à ses yeux. Sa bonté est sans aucun mélange; le mal le plus léger lui est entiérement opposé, il est le centre de tout bien; sa libéralité est sans bornes, sans partialité: elle s'étend à tout, jusqu'à un vermisseau, un insecte. Tout ce qu'il y a de bien dans l'univers moral ou physique, vient de Dieu; & tout ce bien comparé à sa source, n'est pas encore ce qu'est une goutte d'eau comparée à la mer.

Dieu en un mot est infiniment parfait & souverainement heureux. Rien ne lui manque, & il n'a rien de trop. On peut absolument épuiser toutes les eaux des sleuves & des mers; on peut compter tous les grains de sable qui sont sur leurs bords; on peut remplir le grand vuide que nous voyons entre la terre & les cieux: mais il n'est pas possible de connoître entiérement Dieu & moins encore d'expliquer entiérement ce qu'il est.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Ah! M., quelle abondance de choses merveilleuses! Vous connoissez ce qui est au-dessus de toute connoissance; vous pénétrez dans ce qu'il y a de plus impénétrable. Après avoir reçu vos instructions, je commence à comprendre cette admirable doctrine qui conduit au grand principe. Je desire d'y entrer plus avant, & d'en voir le fond; mais pour aujourd'hui je ne vous ai que trop fatigué, j'aurai l'honneur de vous voir demain.

LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Quelle fatigue, M.? Peu de paroles

fuffife prend la con applar ment s'éleve

Les ho

m'entre J'y ai oublié i vous pr & d'acl difficul différer Ecole. que tou tout le qui fuir chofes vi le vuid tations.

que no

suffisent à un homme d'esprit pour comprendre beaucoup. Soyez persuadé que la connoissance de ce premier article, applanit toutes les difficultés. Le sondement une sois posé, le reste de l'édifice s'éleve sans peine.

# II. ENTRETIEN.

Les hommes ont de fausses idées sur la Divinité.

#### LE LETTRE CHINOIS.

LA sublime doctrine, M., dont your m'entreteniez hier, a charmé mon esprit. J'y ai pensé toute la nuit, & j'en ai oublié le fommeil. Je reviens aujourd'hui vous prier de me continuer vos leçons, & d'achever enfin de résoudre toutes mes difficultés. Nous avons en Chine trois différentes Religions; chacune a son Ecole. Les Disciples de Lao prétendent que tout est venu de rien, & le rien est tout le fondement de leur doctrine. Ceux qui suivent Fo, assurent que toutes les choses visibles sont sorties du vuide, & le vuide est tout le but de leurs méditations. Les Lettrés au contraire disent que notre grand livre classique parlant

euves us les ords; que ieux: noître

core

ée à

ait&

man-

abso-

choses
ce qui
ance;
de plus
os infrendre
onduit
entrer
l; mais
ne trop
us voir

paroles

expressément de Tai-ki, ce doit être-là le premier être, l'origine de toutes choses, & la solide vertu fait toute leur étude. Je ne sais, M., quelle est sur cela votre pensée?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ces deux Sectes fondées l'une sur le rien, l'autre sur le vuide, sont absolument opposées à la raison & à la loi sainte du vrai Dieu. Ainsi, c'est une chose claire qu'on ne peut pas s'y attacher. Pour ceux qui reconnoissent un premier être, & qui s'attachent à la solide vertu, quoique je n'aye pas toutà-sait approsondi leur doctrine, il me paroît qu'elle approche de la vérité.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Nos Sages attaquent aussi ces deux sortes de Sectaires, & ils témoignent en avoir beaucoup d'horreur.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Pour quoi les hair? il faut les plaindre, les réfuter, & plutôt par des raifons que par des reproches. Ils ont Dieu pour pere aussi bien que nous: ils sont nos freres. Si quelqu'un de nous voyoit son frere tomber en démence, le hai-

Ne lui les bo frere? rants, nombr de mal on leu point entrepr raisons, eux à 1 trompo ne veut de qui chacun fans diff du faux peut - ê bonne c bouf, 8 ble de d Autrefoi mien, 1 à trois. centaine Sages & tructions en ont

roit-il

re-là choleur cela

fur le ofolula loi la une y atent un t à la s toutil me ité.

s deux nent en

N.
s plainiles raint Dieu
ils font

ils font voyoit le haïroit-il? le poursuivroit - il en ennemi? Ne lui rendroit-il pas au contraire tous les bons offices qu'exige le devoir d'un frere? Il faut instruire ces pauvres errants, c'est notre devoir. J'ai-là grand nombre d'écrits Chinois où l'on ne cesse de maltraiter les deux Sectes. Par-tout on leur dit des injures; mais je n'ai point encore trouvé d'Auteur qui ait entrepris de les combattre par de bonnes raisons. Nous disons qu'ils se trompent; eux à leur tour, disent que nous nous trompons: voilà une guerre; aucun parti ne veut céder à l'autre, & depuis plus de quinze siecles, point d'accord. Si chacun proposoit ses raisons, alors sans disputes, sans clameurs, on jugeroit du faux & du vrai, & l'on se réuniroit peut - être. On dit en Europe qu'une bonne corde peut arrêter la corne d'un bouf, & qu'une solide raison est capable de convaincre l'esprit de l'homme. Autrefois dans un pays fort voisin du mien, les Sectes ne se bornoient point à trois. Elles y étoient multipliées à centaines & à milliers. Peu-à-peu nos Sages & nos Savans, soit par leurs inftructions, foit par leurs bons exemples, en ont beaucoup ramené à la bonne. voie, & l'on n'y pratique presque plus aujourd'hui que la Loi du vrai Dieu.

#### · LE LETTRE CHINOIS.

La véritable doctrine est une; cependant Fo & Lao ne parlent pas sans quelque fondement. D'abord il n'y avoir que du vuide, ensuite a paru le solide. Auparavant il n'y avoit rien, après il y a eu des choses : voilà ce qui sait dire que le rien & le vuide sont l'origine de tout.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Des choses les plus basses on peut remonter à la connoissance des plus relevées. Qu'estiment les hommes? ce qui est
quelque chose, ce qui est solide. Que
méprisent-ils? ce qui est vuide, ce qui
n'est rien. Or, le grand principe de tous
les êtres, étant infiniment parfait, souverainement estimable, comment peuton prétendre que ce soit le vuide, que ce
soit le rien. De plus, ce qui de soi n'est
rien, ne peut rien produire, cela est
constant? Que sont d'eux-mêmes le
vuide & le rien? Comment donc ontils tout produit? Quand une chose est
réellement, on dit qu'elle est quelque

chefe & l'o qu'or L'hor ne pe Le ri fur le l'être dit d vuide ils ne rielle, caufe fens p

Ce très-so êtres, été. N' sujet de

ou le 1

De t dire q qu'enfu on ne qui n'a Un être cepens quelavoit folide. près il ui fait

: plus

eu.

peut re-

origine

ce qui est
de. Que
e, ce qui
e de tous
fait, souent peute, que ce
e soi n'est

lêmes le lonc ontchofe est quelque

cela est

chese. Ce qui n'est pas réel, n'est rien, & l'on doit compter pour rien tout ce qu'on attribue à une cause sans réalité. L'homme le plus sage & le plus habile ne peut pas de rien saire quelque chose. Le rien lui-même & le vuide travaillant sur le vuide & le rien, ont-ils pu donner l'être à tout? Rappellez-vous ce que j'ai dit des dissérentes causes. Puisque le vuide est vuide, que le rien n'est rien, ils ne peuvent pas être ni cause matérielle, ni cause formelle des choses, ni cause efficiente ou finale. En quel autre sens peut-on dire que l'être soit l'esset ou le produit du vuide ou du rien?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Ce que vous dites, M., me paroît très-solide: néanmoins avant tous les êtres, étoit le rien; ensuite les êtres ont été. N'y auroit-il pas-là quelque petit sujet de douter?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

De tout ce qui a commencé, on peut dire qu'auparavant il n'étoit rien, & qu'ensuite il a été quelque chose. Mais on ne peut pas s'exprimer ainsi de ce qui n'a jamais eu de commencement. Un être sans commencement, il n'y a

aucun temps où il n'ait été. En quel temps seroit-il vrai qu'auparavant il ne fut pas? Après avoir fait cette différence, on peut dire de certains êtres: auparavant ils n'étoient pas, ensuite ils ont été. Parler ainsi de tous sans exception, c'est se tromper. Un homme avant que d'être produit, n'est pas encore un homme, puisqu'il est produit, & qu'en. suite il est, il faut qu'avant la production, les causes qui le produisent, existent pour pouvoir le produire. Dans l'univers entier tout suit cette regle, & si l'on remonte jusqu'à la premiere origine, on trouve que c'est Dieu, le créateur de toutes choses.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Tout homme doit discerner le vrai du faux. Quiconque ne se rend pas aux bonnes raisons que vous venez de dire, n'est plus un homme, & il ne mérite pas qu'on l'écoute. Quoi! un vuide, un rien, qui n'est point un homme, qui n'est point un esprit, qui est sans propriété, sans nature, qui n'a ni connoissance, ni sentiment, ni bonté, ni justice, qui n'est en un mot estimable par aucun endroit, & qui ne peut pas même être comparé à la chose la plus vile, telle qu'est

qu'es caufe pofe vagas n'est vuide subțil re; en

il entr

Ah

rieuse !

fondu
tuelle a
des pe
rang fo
de l'ho
tableme
qu'elle
pour ce
avec le r
autant
terre; &
ligion q
feuleme
de, c'ef
ténebres

Ce qu

qu'est un grain de moutarde, seroit la uel cause & le principe de tout ce qui comne pose l'univers? Cette doctrine est extraffévagante; mais j'ai oui dire que le rien res: n'est pas un pur rien, ni le vuide un pur e ils vuide. Que c'est quelque chose de fort cepsubțil & tout-à-fait dégagé de la matievant re; en ce cas, quelle différence y auroite un il entre le vuide, le rien & Dieu? u'en. LE DOCTEUR EUROPÉEN. pro-

Ah! M., cette comparaison est injurieuse à Dieu. Dieu peut-il être ainsi corfondu, dégradé? Une substance spirituelle a sa nature, des connoissances, des perfections. Elle est pure & d'un rang fort supérieur à la nature même de l'homme corporel. Elle existe véritablement & en toute réalité; mais parce qu'elle n'a ni corps, ni figure, doit-on pour cela la confondre avec le vuide. avec le rien ? Le rien & l'immatériel sont autant éloignés que le ciel l'est de la terre; & prendre pour principe de Religion que c'est la même chose, nonseulement ce n'est pas éclairer le monde, c'est le remplir de doutes & de ténebres.

LE LETTRÉ CHINOIS.

Ce que nous autres Gens de lettres Tome XXV.

sent, duire.

cette

a pre-

c'est

es.

le vrai bas aux e dire, ite pas n rien, i n'est priété, ssance, ce, qui aucun me être

e, telle

qu'est

Lettres édifiantes 146 disons du Tai-ki, M., vous parcît-il folide?

#### LE DOCTEUR EUROPEEN.

Quoique je ne sois pas arrivé jeune à la Chine, je n'ai pas laissé d'étudier avec application & avec assiduité. les livres classiques. Il y est rapporté que les anciens Sages adoroient le Chang-ti, maître souverain du ciel & de la terre; mais je n'y ai point lû qu'ils eussent aucune vénération pour le Tai-ki. Que si l'on prétend que le Tai-ki soit la même chose que le Chang-ti, créateur de l'univers, comment est-ce que les Anciens n'en ont rien dit?

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Les Anciens n'avoient pas ce terme; mais ils avoient l'idée qui y répond. Il est vrai que l'explication du symbole hiéroglyphique du Tai·ki est plus récente.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Tout discours bien raisonné n'est point contredit par un homme sage; mais je doute que l'explication du Tai-ki soit trouvée conforme à la raison. Lorsque j'examine le symbole & tout ce qu'on

& ddu p comp quer, vil, c de l'ir rogly point de la t vinité reté d nous. manqu lorfque & la pro noissent omettre clairem ment of

en d

infor

Le Ta la raison vous ne faut-il la

vain fyr

Eh! A

dier
Lies
que
g-ti,
erre;
t auQue si
nême
l'uni-

nciens

t-il

terme; ond. Il mbole lus ré-

N.
It point
mais je
-ki foit
Lorfque
te qu'on

en dit, je ne vois qu'un hiéroglyphe informe, composé d'une ligne entiere & d'une brisée de blanc & de noir. du pair & de l'impair, du simple & du composé, ou comme on veut l'expliquer, du haut & du bas, du noble & du vil, du fort & du foible, du parfait & de l'imparfait. Mais le réel dont cet hiéroglyphe est l'image, où est-il? ce n'est point assurément le créateur du ciel & de la terre. La vraie doctrine sur la divinité s'est transmise dans toute sa pureté depuis les premiers temps jusqu'à nous. Elle est complette; rien n'y manque, comme vous le verrez; & lorsque nous voulons la mettre par écrit, & la prêcher aux Peuples qui ne la connoissent pas, nous n'avons garde de rien omettre qui soit capable de l'établir clairement & folidement; mais comment oferions-nous nous appuyer d'un vain symbole qui n'a rien de réel?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Le Tai-ki, M., n'est autre chose que la raison. Or, si dans la raison même, vous ne trouvez point de raison, où faut-il la chercher?

LE DOCTEUR EUROPÉEN.
Eh! M., quand une chose n'est pas
G ij

dans la justesse, on emploie la raison pour la rectifier. Mais si ce qu'on prend pour la raison, n'est pas soi-même juste, à qui aura-t-on recours? Distinguons d'abord les dissérentes classes auxquelles toutes les choses se réduisent, & plaçons la raison dans celle qui lui convient. Il nous sera ensuite aisé de conclure que si la raison est la même chose que le Tai-ki, le Tai ki ne peut pas être le grand principe & la cause de l'univers.

Tous les êtres se divisent en deux genres; substance & accident. Ce qui n'a pas besoin d'un sujet qui le soutienne, & qui subsiste par lui-même, comme le ciel, la terre, les esprits, l'homme, les animaux, les plantes, les métaux, les pierres, les élémens, est dans le genre de substances. Ce qui ne subliste pas par lui-même, & qui a besoin d'un sujet qui le soutienne, comme les qualités de l'homme, les couleurs, les sons, les goûts, est dans le genre d'accident. Prenons pour exemple de l'un & de l'autre, un cheval blanc. Cheval blanc dit blancheur, & dit cheval. Le cheval peut être sans la blancheur ainsi, c'est une substance. La blancheur ne peut pas être sans le cheval;

ran
le r
rega
Dan
ftan
nom
eft i
forte
leur
là au

en co

Ce

ce qu être enfin genre fubfiff pourr Les I raison celle d est da manie bonne d'être me. L' le fon parfait fecrets

fon end iste, ions elles placonconchofe t pas se de

deux Le qui e founême , sprits, es, les ns, elt qui ne qui a rienne, ne, les est dans r exem-1 blanc. & dit la blan-La blancheval; ainsi, c'est un accident. En les comparant ensemble, la substance est appellée le noble, le principal; & l'accident n'est regardé que comme le vil & l'accessoire. Dans une chose où il n'y a qu'une substance, les accidents peuvent être sans nombre. Dans un seul corps humain qui est une substance, combien de divers fortes de qualités! La figure, la couleur, les différentes relations: ce sontlà autant d'accidents, & qui pourroit

en compter toutes les especes?

Cela supposé, si le Tai-ki n'est que ce qu'on appelle raison, ce ne peut point être l'origine de toutes choses. Car enfin, la raison n'est que dans le genre d'accident, de qualité. Elle ne subsiste point par elle-même, comment pourroit-elle faire subsister l'univers? Les Docteurs Chinois parlant de la raison, en distinguent de deux sortes; celle qui est dans l'homme, celle qui est dans le reste des choses, ont leur maniere d'être. Une chose passe pour bonne & pour vraie, lorsque sa maniere d'être est conforme à la raison de l'homme. L'homme seul est capable de creuser le fond des choses, & la connoissance parfaite qu'il acquiert par l'étude des secrets de la nature, s'appelle Philoso-

Giij

phie. Or, l'une & l'autre de ces deux raisons sont de pures qualités. Comment seroient-elles l'origine de tous les êtres? l'une & l'autre n'est qu'après le sujet dans lequel elle subsiste; & ce qui vient après, peut-il être la cause de ce qui

elt auparavant?

Si l'on dit qu'avant toute autre chose, a dû être la raison, je demande : cette raison, où étoit-elle? En quoi subsistoitelle? Une qualité ne subsiste que dans le sujet qui la soutient, & dès-lors qu'il n'y a point de sujet pour la soutenir, il n'y a pas non plus de qualité. Si l'on répond qu'elle étoit dans le vuide, n'y auroit-il point eu à craindre qu'un tel sujet ne suffisant pas pour la soutenir, la raison ne se sût perdue dans le vuide? Supposons-le cependant pour un moment..., puis qu'avant même Pan-kou (1), le premier homme, la raison étoit déjà, pourquoi demeuroitelle oisive au milieu du vuide? Que ne produisoit-elle? Qui l'a mise ensuite en mouvement? Mais la raison est incapable de mouvement & de repos; beaumên para qu'a mais qu'u desse

S'i mani ne fo croire raifor

S'il auroit que le Les c propri de l'au le nég des fi donc i existe, te aus fa rais une ra

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Pan-kou est cet homme fabuleux, Auteur du genre humain, suivant une certaine Secte des Chinois.

deux ment tres? fujet vient e qui

chose, cette fistoite dans ès-lors a soujualité. ans le raindre pour la perdue endant t même me, la neuroit-Que ne suite en incapa-; beau-

et homme,

coup moins peut-elle se mouvoir ellemême. Que si l'on dit encore qu'auparavant la raison ne faisoit rien, & qu'après, elle voulut tout produire; mais la raison qui n'est qu'un accident, qu'une qualité, prend-elle seule des desseins? Est-elle capable d'abord de ne vouloir pas, & de vouloir ensuite?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

S'il n'y avoit pas une raison, une maniere d'être des choses, les choses ne seroient pas : voilà ce qui a fait croire au Docteur Tcherou que cette raison étoit l'origine de tout.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

S'il n'y avoit point de fils, il n'y auroit point de pere; qui pensera jamais que le pere tire son origine du fils? Les choses relatives ont toutes cette propriété, que l'une suit nécessairement de l'autre, soit pour le positif, soit pour le négatif. Il y a un Roi, donc il y a des sujets. Il n'y a point de sujets, donc il n'y a point de sujets, donc il n'y a point de sujets, da raison, sa maniere d'être existe aussi. Telle chose n'est point réelle, sa raison ne l'est pas non plus. Prendre une raison imaginaire pour la cause du

G iv

monde, c'est ne différer en rien de Fo & de Lao; c'est attaquer une erreur par une autre erreur; c'est appaiser un trouble par un autre trouble. La raison des choses d'à présent, toute réelle qu'elle est, ne peut rien produire. Comment est-ce qu'autresois une raison vuide & sans réalité a tout produit? Voyez un Charpentier, il a très - bien dans l'esprit l'idée d'un chariot; sa raison & la maniere dont il doit être construit. Pourquoi ce chariot n'est - il pas fait tout-à-coup? Pourquoi, pour le conftruire, faut-il des matériaux, des inftrumens, le travail d'un ouvrier? Quoi donc, ce qui autrefois a eu assez de force & d'habileté pour orner le ciel & la terre, est aujourd'hui devenu si lourd & si foible, qu'il ne peut pas faire une chose de rien, tel qu'est un chariot?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

J'ai lû que la raison produisit d'abord le noble & le vil avec les cinq élémens, & qu'ensuite elle forma le ciel & la terre. Ainsi, vous voyez, M., qu'il y a un ordre, une suite dans la production des choses. Quant à ce que vous proposez de la construction subite de ce chariot, cela ne peut pas être apporté en exemple.

Pe si la cinq foit produ d'où jourd ne fai est da est in propr fans agir, peut · quoi c un no

est un
ne pu
être? (
plicatio
la rais
l'être s
rentes
d'étre:
tiere,
raison

mens? Ren

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Permettez, M., que je vous demande si la raison du vil & du noble & des cinq élémens, soit par le mouvement. soit par le repos, a pu sur le champ produire le noble, le vil & les élémens: d'où vient que la raison du chariot aujourd'hui très-réelle, n'agit point, & ne fait pas ce chariot? De plus, la raison est dans tous les lieux possibles; elle est incapable de dessein; n'a point, à proprement parler, une nature; elle est fans liberté. Une fois déterminée à agir, elle agit nécessairement, & ne peut pas d'elle-même s'arrêter : pour quoi donc à présent ne produit-elle pas un nouveau noble, de nouveaux élémens? Qui est-ce qui y met obstacle?

Remarquez, M., que le terme d'étre est un terme universel. Qu'y a-t-il qu'on ne puisse & qu'on ne doive appeler être? On trouve cependant dans l'explication du symbole du Tai-ki, que la raison n'est pas un être. Quoi l'être se divise en tant d'especes dissérentes, qui toutes retiennent le nom d'être: substances, accident, esprit, matière, figuré, non siguré. Puisque la raison n'est pas du nombre des êtres

Gv

de reur un ison i'elle nent de &

dans

on &

truit.
s fait
confes infQuoi
ez de
ciel &
lourd

ire une

ariot?

l'abord émens, 1 & la qu'il y oroduce vous bite de tre ap-

qui ont un corps & une figure, pourquoi ne peut-on pas la mettre dans le rang de ceux qui n'en ont point? Souffrez que je vous demande encore : la raison est-elle spirituelle, éclairée, pénétrante, judicieuse, ou non? Si vous répondez qu'oui, la voilà dans le genre des efprits. Pourquoi l'appellez-vous Tai-ki? Pourquoi l'appellez-vous raison? Si vous dites que non, quelle sera donc l'origine du Chang-ti, des esprits, de l'ame, de l'homme? La raison n'a pas pu leur communiquer ce qu'elle n'a pas. N'étant pas spirituelle, comment auroit - elle produit le spirituel? Cela seul qui a des connoissances, produit ce qui a des connoissances. On voit bien le spirituet produire des choses qui ne le sont pas. Mais on n'a jamais vu que ce qui n'est pas spirituel, produisit une chose qui le fût: l'effet ne peut pas être plus noble que la caufe.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Qu'une chose spirituelle en produise une autre spirituelle, la raison des choses n'a en cela aucune part, j'en conviens; mais la raison, par son mouvement, produit le noble. Or, le noble de soimême est spirituel: qu'en pensez-vous? il v M. ritu cela

ni fi toute Taipas a

La

le pu le gr puisse n'y a préter forme les reg peut nieres pié (1 lemm

l'hom

<sup>(</sup>I) tient q

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

quoi rang

ffrez

aison

ante, ondez

es ef-

i-ki?

VOUS

l'ori-

ame,

u lcur

l'étant

t - elle

iades ades

oirituel

nt pas. ui n'est

bse qui

re plus

broduise

s choses

nviens;

ement,

de soi-

ez-vous?

Vous revenez toujours à cette raison, il vous fâche de l'abandonner. Mais, M., ce noble, d'où lui vient d'être spirituel? Dire qu'il le soit de lui-même, cela répugne.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Vous dites, M., que Dieu n'a ni corps, ni figure, & que cependant il a créé toutes choses corporelles; pourquoi le Tai-ki, sans être spirituel, ne peut-il pas avoir produit des choses spirituelles?

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

La réponse est aisée : le spirituel est le pur, l'élevé; le corporel est le bas, le grossier. Dire que le pur, l'élevé puisse produire le bas, le grossier, il n'y a rien-là que dans l'ordre; mais prétendre que le bas, le grossier puisse former le pur, l'élevé, cela blesse toutes les regles. Il faut remarquer qu'une chosse peut en contenir une autre en trois manieres; ou formellement, comme un pié (1) contient dix pouces; ou équivalemment, comme les persections de l'homme contiennent celles des bêtes;

G vj

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Le pié Chinois ne contient que dix pouces.

ou éminemment, comme Dieu contient la nature & les perfections de toutes les créatures. La nature de Dieu est infiniment parfaite; l'homme n'est pas capable de la comprendre, & rien ne peut lui être comparé. Cependant je me sers de la comparaison suivante, toute défectueuse qu'elle est. Une monnoie d'or en vaut dix d'argent, & mille de cuivre. Pourquoi cela? c'est que l'or étant un métal beaucoup plus pur & plus beau que le cuivre & l'argent, on ne peut égaler son prix qu'en multipliant les autres métaux. De mên.e quoique la nature de Dieu foit parfaitement simple, elle renferme la nature, les qualités & les perfections de tous les êtres. Sa puissance est sans bornes, & tout immense, tout immatériel qu'il est, quelle difficulté y a-t-il qu'il ait créé tout ce qui est matiere? la raison est d'un genre bien différent. Ce n'est qu'une simple qualité qui ne subsiste point par elle-même, comment pourroitelle contenir en soi les substances & surtout les spirituelles? La raison est pour les choses, les choses ne sont point pour la raison. La raison est moins noble que l'homme : c'est pour cela que Kongfoutzé a dit que l'homme pouvoit donner

raifo ble a enter un p ce qu vers, dirai quoi l'appe

de l'

Si Kong

Da

miere de to fut ja Je sai ki. J'a pas, sa plique dans un Ec

De jourd ient

utes ł in-

pas

n ne

it je

nte,

non-

mille e l'or

ır &

t, on

aulti-

quoiment

e, les

us les

es, &

l qu'il

ı'il ait

raifon

e n'est

ubsiste

urroit-

& fur-

f pour

t pour

noble

Kong-

donner

de l'étendue à la raison; mais que la raison ne pouvoit rien faire de semblable à l'égard de l'homme. Que si vous entendez par le mot raison, un être, un principe qui renserme en soi tout ce qu'il y a de perfections dans l'univers, & qui a créé toutes choses, je dirai alors que c'est Dieu. Mais pourquoi l'appelez - vous raison? Pourquoi l'appelez - vous raison? Pourquoi l'appelez - vous raison?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Si cela est, quelle idée a donc eu Kong-tzé en parlant du Tai-ki?

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Dans la merveilleuse construction du monde, Dieu a employé la matiere premiere qu'il avoit créée; mais l'origine de tout, sans origine elle-même, ne sut jamais ni le Tai-ki, ni la raison. Je sais que Kong-tzé a parlé du Tai-ki. J'ai lu ce qu'il en dit; mais je n'ose pas, sans une méditation suffisante, m'expliquer là-dessus. Je pourrai peut-être dans la suite en dire ma pensée dans un Ecrit.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Depuis les premiers temps jusqu'aujourd'hui, les Empereurs & les Man-

darins, en Chine, n'ont eu d'autres objets de leur culte, que le ciel & la terre qu'ils ont toujours regardé comme les auteurs & les conservateurs de leurs vies. C'est pour cela qu'on a établi les cérémonies des deux solstices, & que dans ce temps-là on leur fait des oblations. Or, si le ciel & la terre étoient des productions du Tai ki, dès lors le Tai-ki seroit la premiere origine de toute chose; & les anciens Sages, Empereurs & autres, auroient commencé par lui décerner des honneurs & des sacrifices; mais cela ne s'est jamais fait, & ne se fait point encore. Ainsi, tout ce que l'on dit du Tai-ki est sans doute faux. Vous avez réfuté cette doctrine, M., avec toute la folidité possible, vous pensez sur cela comme les Anciens.

#### LE DOCTEUR EUROPEEN.

Vous convenez, M., de ce point; mais il me paroît difficile d'expliquer ce que vous venez de dire du culte que l'on rend en Chine au ciel & à la terre. Voilà deux êtres, & il n'y a qu'un Dieu. Le Dieu que nous adorons en Europe, c'est ce qu'en Chine on appelle Chang-ti, mais absolument dissérent de cette Idole

que Yufouv
qui
Vou
l'hor
il êt
Nou
que

class

 $\mathbf{D}$ yong les c Solfa Chan Tche point ger 1 Kong feule tribu chose de la recev du 1 etoit n'a-tfon 1 Jon 1.

seiner.

que les Taosse réverent sous le nom de Yu-koang, & qu'ils disent être le maître fouverain. Yu-koang n'étcit qu'un Bonze qui a passé ses jours dans la montagne Vou-tang. Il n'avoir rien au-dessus de l'homme; & comment un homme peutil être le fouverain Seigneur du ciel? Nous entendons par ce nom Dieu, ce que l'on entend dans les anciens livres classiques de Chine, par celui de Chang-ti.

Dans le livre qui a pour titre I chongyong, on fait ainsi parler Kong - tzé: les cérémonies & les oblations des deux Solflices sont établies pour honorer le Chang - ti. Sur ce passage le Docteur Tcheou dit que si Kong-tze ne nommoit point la terre, ce n'a été que pour abréger la phrase. Pour moi je pense que Kong-tze s'expliquant clairement d'une feule chose, on ne doit point lui attribuer d'avoir voulu parler de deux choses, & que ce que Tcheou avance de la phrase abregée, n'est nullement recevable. Dans le chapitre Tcheou-tong du livre Chi, on lit ces mots: Ouang étoit attentif & diligent. Quels mérites n'a-t-il pas acquis par son application? fon fils Tchens-ousing & Kan-ouang, son petit-sils n'ont-ils pas regné glorieusement? Ils révérgient le Chang-ti.On

oberre les

eurs les

que blaient

rs le

e de Em-

encé

des

fait,

tout

oute

rine,

ible,

An-

oint; iquer e que

terre. Dieu. rope,

ng-ti,

Idole

voit dans le même chapitre: La terre produit des richesses sans fin ; l'homme sur le point d'en recueillir les fruits, peut-il ne pas reconnoître les bienfaits de Chang-ti? Il est écrit dans le chapitre Chang-song du même livre : Le soge Tang-ouang s'est avancé de jour en jour dans la piété. Dans peu il est parvenu au véritable bonheur. Le Chang-ti recevoit ses hommages. Le chapitre Yu dit encore: Ouan-ouang avoit une grande attention à tous ses devoirs. Il étoit extrémement pieux; il vouloit plaire au Chang-ti. On lit dans le livre Y: le Ti est venu de l'orient. Or, le Ti n'est point ce que nous appelons ciel. Ce ciel que nous voyons, renferme toutes les parties du monde, comment pourroit-il être venu d'une de ces parties? Le livre l'Y s'exprime en ces termes : Si la victime est sans défaut, le Chang-ti l'a pour agreable. Il est encore dit : L'Empereur cultive la terre de ses propres mains, les fruits qu'elle donne, sont pour être offerts au Chang-ti. Dans le chapitre Tang-chi du livre Chu, on fait ainsi parler Tang-ouang: Kie-ouang de la Dinastie des KIA étoit un mauvais Prince; la crainte du Chang-tì m'a obligé à le punir. Il est dit dans le même

chapitre: tre. C'est l tous les l cette multi ses bienta ble de por point. Le livre rapp kong: C'e du trône di le monde. devons-no vilible n'el conque li par leur le qu'il n'y a u & Dieu

LE

On voit ment l'ant communér d'anciens r ciennes écr qui, comn l'ancienne de l'enfeig de les y rar je fois de v pas d'avoir

chapitre : Le Chang-ti est l'unique maitre. C'est lui qui est l'auteur des biens de tous les hommes; mais au milieu de cette multitude innombrable qui jouit de scs bienfaits, l'Empereur seul est capable de porter la vertu à son plus haut point. Le chapitre King-teng du même livre rapporte ces paroles du Tchoukong: C'est par un ordre exprés émané du trône du Ti que Ou-ouang a gouverné le monde. Le Chang-ti a un trône; ne devons-nous pas juger delà que le ciel visible n'est pas le Chang-ti; mais quiconque lira les anciens livres, jugera par seur lecture, si je ne me trompe, qu'il n'y a de différence entre le Changu & Dieu que celle du nom.

# LE LETTRE CHINOIS.

On voit plusieurs personnes qui aiment l'antiquité; mais cela se réduit communément à la curiosité de voir d'anciens monumens, ou de lire d'anciennes écritures. Où en trouvera-t-on qui, comme vous, M., s'attachent à l'ancienne doctrine; se fassent un plaisir de l'enseigner aux autres, & tâchent de les y ramener? Quelque satisfait que je sois de vos Instructions, je ne laisse pas d'avoir encore des difficultés. En

beaucoup d'endroits de nos anciens livres, on marque un grand respect pour le ciel. C'est pour cela que le Docteur Tcheou nomme le Ti ciel, & le ciel, raison. Le Docteur Tching entre dans un plus grand détail: pour exprimer, dit-il, ce qu'il y a de vissible & de matériel; on l'appelle Tien ciel; pour marquer son souverain domaine, on l'appelle Ti Seigneur; pour distinguer sa nature & ses propriétés: on le nomme Kien vertu du ciel; voilà ce qui fait dire: honorez le ciel & la terre. Je ne sais point si cette explication est selon la vérité.

# LE DOCTEUR EUROPEEN.

Faites-y bien attention, M., on peut donner au Chang-ti le nom de ciel en ce sens, que Tien ciel, suivant l'analyse de ce caractere, signifie Yé-sa seul grand; mais pour ce qu'on appelle raison, on ne peut pas dire que ce soit le souverain maître de toutes choses. Je l'ai prouvé fort au long: le terme Chang-ti est très-clair: il n'a pas besoin d'explication; beaucoup moins doit-on l'expliquer dans un mauvais sens. Le ciel matériel a neuf assises différentes, comment peut-on dire qu'il est unique &

feul : re, c une le cie divise de l'o ni ve anim fassen de plu fans s'imaş à tou vers, dans non-f trine gine, miers

Le têtes, en qu pieds pectab n'y a c terre & vation tout 1 créatu

Physic

riciens
espect
ue le
ciel,
Tching
pour
de vie Tien
in do; pour
riétés:
; voilà
el & la
explica-

on peut ciel en analyse l grand; son, on le sous. Je l'ai Chang-ti d'explion l'ex-Le ciel s, com-

hique &

feul maître? Le Chang-ti est sans figure, comment peut-on le confondre avec une chose corporelle? Prétendre que le ciel matériel d'une figure ronde, & divisé comme il est, tournant sans cesse de l'orient à l'occident, n'ayant ni tête, ni ventre, ni pieds, ni mains, soit animé par le Chang-ti, de maniere qu'ils fassent ensemble un tout vivant; quoi de plus risible? Les démons même sont fans figures & fans corps; comment s'imagine - t - on que l'Esprit supérieur à tous les esprits, le maître de l'univers, soit corporel & figuré? Donner dans un si monstrueux systême, c'est non-seulement ignorer la grande doctrine qui regarde l'homme & son origine, c'est encore n'avoir pas les premiers principes de l'Astronomie & de la Physique.

Le ciel que nous voyons sur nos têtes, n'étant pas digne de nos respects, en quoi la terre que nous foulons aux pieds, pourroit-elle nous paroître si respectable? La doctrine essentielle est qu'il n'y a qu'un Dieu qui a créé le ciel, la terre & toutes choses, pour la conservation & l'avantage de l'homme. Dans tout l'univers il n'y a pas une seule créature qui ne soit pour notre usage.

Quelles actions de graces ne devonsnous pas rendre à notre infigne bienfaiteur? Quel motif de redoubler nos hommages, & d'obéir à ses loix? Mais abandonner le Dieu suprême, la source de tous les biens, & prodiguer l'encens à des créatures qui ne sont formées que pour nous servir, quel renversement!

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Cela étant ainsi, nous autres Chinois, nous sommes, hélas! dans de bien épaisses ténebres: le plus grand nombre à la vue du ciel ne sait autre chose que lui rendre ses respects, & voilà tout.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Le monde est composé de gens instruits & d'ignorants. La Chine étant un grand Empire, les personnes éclairées n'y manquent pas. On peut dire aussi qu'il y en a sans instruction, dont toutes les connoissances se bornent à ce qui tombe sous les sens. Ainsi le ciel & la terre leur sont connus; mais le souverain Seigneur du ciel & de la terre passe toutes leurs idées. Qu'un sujet d'une province éloignée de la Cour, se trouve tout-à-coup transporté à l'entrée du Palais Impérial, frappé de la gran-

deur 8 fice, i Je rei ce que terre, à la 1 le Pala ce luiinstrui l'étend ciel, c a un I déterm tériel & regne l'homn comme donne là qu'ui qu'on p rın qui dire: 1 ordonn la ville donnan on peut mais ce le ciel 1

avec Di

tre Sou

vonsbienr nos Mais ource ncens es que

inois,
bien
ombre
ofe que
tout.

ens infe étant s éclaicut dire n, dont ent à ce e ciel & s le foula .terre in fujet lour, fe

Pentrée

la gran-

deur & des beautés de ce superbe édifice, il se prosterne aussi-tôt en s'écriant: Je rends hommage à mon Prince. Or ce que l'on dit : Honorez le ciel & la terre, la multitude ignorante le prend à la lettre, & se contente d'honorer le Palais du Prince, fans penser au Prince lui-même. Mais ce qu'il y a de gens instruits, & qui raisonnent, en voyant l'étendue de la terre & la hauteur du ciel, concluent d'abord que le monde a un Maître qui le gouverne, & ils se déterminent à adorer cet Etre immatériel & incréé qui, du haut des Cieux, regne fur tout l'Univers. Quel est l'homme sage qui regarde ce ciel visible comme son Dieu? Si quelquesois on donne à Dieu le nom de Ciel, ce n'estlà qu'une façon de parler, comme lorsqu'on prend une ville pour le Mandarin qui la gouverne, & qu'au lieu de dire : le Gouverneur de Nan-tchang a ordonné telle chose, on dit simplement la ville de Nan-tchang a publié telle Ordonnance. Suivant cette comparaison, on peut donner à Dieu le nom du Ciel, mais cela ne signifie nullement que ni le ciel ni la terre fassent un même tout avec Dieu. En un mot, il y a un Maître Souverain, Créateur de l'Univers,

& dans la crainte où j'ai été qu'on n'en eût pris une fausse idée, je l'ai appelé Seigneur du Ciel.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Vous agissez, M., en maître sage & éclairé. Ayant à enseigner la véritable doctrine: vous employez dès les commencemens les véritables expressions. Par - là vous serez connoître clairement la Religion que vous nous avez apportée d'Europe, & il ne sera pas à craindre que dans la suite il s'introduise du trouble & de la consusion (1). Vous avez entiérement dissipé les ténébres de mon esprit. Il ne me reste plus aucun doute: la doctrine touchant un seul Dieu, est prosonde & solide. Quelle honte pour nos Scavans de la

Chir glige arde pas ; vons nous nous posfe mere. tous prem le Ch de to créé , le mé fervir .

tout d que je L

ne me che té. C'e qui me instruir instruir ferez l'vous me tisfaire.

<sup>(1)</sup> Note de l'Editcur. Cela est cependant arrivé au sujet même de l'expression dont se servoient les Missionnaires, pour désigner le maître de l'univers; & tout le monde sait les querelles qu'on a sui itées aux successeurs du P. Ricci; les reproches qu'on leur a faits, les imputations de fauteurs d'idolâtrie dont on les a accablés; & tout le monde sait aussi qu'ils n'ont guere répondu que par leur soumission à l'autorité, & leur constance à obliger même, autant qu'ils le pouvoient, ceux qui les attaquoient.

n'en ppelé

age & véritalès les exprefmoître is nous ne fera il s'ininfusion sipé les ne reste ouchant

r folide. ns de la

cependant
n dont se
ésigner le
onde sait
uccesseurs
ur a faits,
âtrie dont
e sait aussi
leur sounce à oblit, ceux qui

Chine de ne pas s'y appliquer! Ils négligent l'essentiel & s'attachent avec ardeur à des bagatelles; ils ne favent pas remonter à la fource. Nous recevons de nos parents nos corps, cela nous engage à tous les devoirs de fils: nous recevons du Prince des terres, des possessions pour nourrir nos peres, nos meres, nos enfans, cela nous oblige à tous les devoirs de sujets. Dieu est le premier Pere, le premier Prince, c'est le Chef de tous les ancêtres, le Maître de tous les Rois; c'est lui qui a tout créé, & qui gouverne tout: comment le méconnoître! comment ne pas le servir! mais il n'est pas pas possible de tout dire en un jour : fouffrez, M., que je revienne une autre fois.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ce que vous me demandez, M., ne me coûte rien à accorder: vous ne cherchez qu'à connoître la vérité. C'est un double biensait de Dieu, qui me donne à moi la force de vous instruire, & à vous l'occasion d'être instruit. Toutes les sois que vous me ferez l'honneur de vous adresser à moi, vous me trouverez disposé à vous satisfaire.

# III. ENTRETIEN.

L'homme a une ame immortelle. En quoi il differe essentiellement des autres animaux.

#### LE LETTRE CHINOIS.

PARMI toutes les créatures visibles, l'homme est la plus noble : les autres animaux ne peuvent pas lui être comparés; c'est pour cela qu'on dit que l'homme contient en soi tout ce que le ciel & la terre ont de beau, & qu'on l'appelle le petit monde. Cependant si l'on examine de plus près les animaux, & qu'on les rapproche de l'homme, on trouve qu'ils menent une vie bien plus aisée & bien plus libre. Comment cela? A peine sont-ils nés, qu'ils ont assez de force pour se mouvoir & pour agir, qu'ils sçavent prendre les alimens qui leur conviennent & éviter ce qui peut leur ruire. Leurs corps se trouvent couverts de poils ou de plumes, sans qu'il soit nécessaire qu'ils se pourvoyent de vêteniens : les aîles & les griffes leur viennent d'elles-mêmes. Ils ne labourent ni ne sement, ils n'ont aucun besoin de ramasser

rain nier fonn plaît rir; fanta couri affair parm distin noble point des de récom nom: chacun

Mais qu'avec ne con pour con noître con fouffrir est si se ce nentiers. Devenugne une

& vit

faifons;

le Labo

quoi autres

sibles, autres comlit que que le qu'on dant si imaux, me, on en plus ht cela? assez de ir agir, ens qui qui peut ent couans qu'il yent de ffes leur abourent besoin de ramasser ramasser des provisions dans des greniers: ils ne connoissent point les assaifonnemens; ils mangent quand il leur plaît, & ce qui est capable de les nourrir; ils se reposent & dorment à leur fantaisie; ils ont le monde entier pour courir & pour voler. Libres de toute affaire, ils jouissent d'un plein loisir : parmi eux, il n'y a ni mien ni tien, nulle distinction de pauvre & de riche, de noble & de roturier. Point d'efforts. point de mouvemens pour des conseils, des délibérations, pour mériter des récompenses, pour acquérir un grand nom: tout est libre, tout est tranquille chacun chaque jour fait ce qui lui plaît, & vit sans inquiétude.

Mais l'homme, la mere ne l'enfante qu'avec douleur: il naît tout nud; il ne commence à ouvrir la bouche que pour crier, & semble par-là déjà connoître qu'il ne vient au monde que pour souffrir. Durant sa premiere ensance, il est si foible qu'il ne peut se soutenir, & ce n'est qu'après trois ou quatre ans entiers qu'il est bien capable de marcher. Devenu plus grand, d'abord on lui assigne une profession toujours laborieuse: le Laboureur travaille durant les quatre saisons; le Marchand passe sa vie dans

Tome XXV.

de pénibles voyages sur mer & sur terre; l'Artisan satigue incessamment ses bras; l'homme de Lettres, jour & nuit, s'échauffe la tête; en un mot, les Grands tourmentent leurs esprits, & les petits ruinent leurs corps: cinquante ans de vie, sont cinquante ans de misere & de maux. Notre corps est sujet à mille sortes d'infirmités: les livres de Médecine comptent trois cents maladies de l'œil feul. Combien n'y en a-t-il pas pour chaque autre partie? Qui pourroit en dire le nombre? Que si l'on entreprend de se faire traiter d'une seule, ce n'est jamais qu'avec des remedes durs, amers & dégoûtans.

La terre est remplie d'animaux qui, tous sans distinction de grosseur ou de petitesse, semblent avoir conjuré contre la nature humaine, tous sont en état de l'attaquer & de lui nuire. Il ne saut qu'un petit insecte pour désoler le plus grand & le plus robuste des hommes. Les hommes eux-mêmes ne se sont-ils pas des guerres cruelles? Ils fabriquent cent especes d'armes pour se mutiler & s'entre-tuer. Pour combien la loi générale de mourir, n'est-elle pas en quelque sorte inutilement portée? Ceux qui aujourd'hui rejettent les anciennes ar-

me ten me can ville pas tre e est [ qui Un 1 d'enf font ! il ne est a nie, l'impi que ( à un rend

Tar tiffue, de tou terre, qui fa instrui tromp glez p ches d

le me

génér

rre; oras; , s'éands petits e vie, naux. s d'incoml feul. haque lire le jamais & dé-

ou de contre en état ne faut le plus ommes. font-ils briquent utiler & loi géen quel-Ceux qui nnes ar-

mes comme trop foibles, en inventent tous les jours de beaucoup plus meurtrieres, & après avoir couvert les campagnes de cadavres, rempli les villes de sang & de carnage, ils ne sont pas encore satisfaits. Si la paix se montre enfin pour quelques momens, quelle est la famille, quelle est la personne qui n'ait pas quesque sujet de tristesse? Un homme a des richesses, il n'a point d'enfants; un autre a des enfants, ils sont sans talents; celui-ci a de l'habileté, il ne peut se fixer au travail; celui-là est adroit, appliqué, on force son génie, il n'est pas le maître d'en suivre l'impulsion. Chacun a sa peine; & tandis que de tous les autres endroits tout rit à un homme, une seule amertume lui rend tout désagréable; cela n'est-il pas général?

Tant d'infortunes dont notre vie est tissue, se terminent enfin à la plus grande de toutes, à la mort. Il faut rentrer en terre, & qui en est exempt? C'est ce qui faisoit dire à un ancien Sage, en instruisant son sils: Mon sils, ne vous trompez pas vous-même, ne vous aveuglez pas vous-même; toutes les démarches de l'homme sont autant de pas qui le menent au tombeau. Malheureux mortels! peut-on dire que nous vivions? Nous ne faisons que mourir continuellement. En naissant nous commençons notre mort, & ce n'est qu'après la mort que nous cessons de mourir. Un jour est-il passé, notre vie est accrue d'un jour & nous sommes d'autant rapprochés du tombeau.

Ce ne sort-là que des maux extérieurs, les intérieurs sont bien plus insupportables: nos peines en ce monde sont de véritables peines. Notre joie, nos plaisirs ne sont que de faux plaisirs, une fausse joie: nos peines sont presque continuelles; nos plaisirs ne durent que quelques instans. Le cœur de l'homme est sans cesse tyrannisé par de cruelles passions d'amour ou de haîne, de colere ou de crainte; semblable à un arbre planté sur le haut d'une montagne, exposé à tous les vents. Quand peut-il être tranquille? Tantôt c'est la gourmandise ou la luxure, tantôt c'est l'ambition ou l'avarice qui le possede : ne sont-ce paslà comme autant de tempêtes qui l'agitent. Où est l'homme content de son fort, qui ne cherche pas à s'en procurer un meilleur? Un Prince, fût-il maître de l'univers, vît-il tous les peuples à ses pieds, encore ne seroit-il pas satisfait?

noît peut Cep les i Fo; Par-1 trois ne fu Chefs & da en ai tiendi crie: le dés grands n'ont a peres fants 1 Prince défiand de crue les man les ami trompe de mei

les hon

d'infort

frage,

trouven

uelcons nort jour jour s du extéus inionde e, nos s, une e conit que omme ruelles colere arbre he, ex--il être nandise tion ou -ce pasui l'agide son procut-il maîpeuples pas satis-

ns ?

L'homme si peu capable de se connoître & de se régler soi-même, que peut-il savoir en matiere de religion? Cependant on dogmatise de toute part: les uns sont pour Lac, les autres pour Fo; un troisieme part suit Kong-tzé. Par-là notre Chine se trouve divisée en trois différentes loix. Et comme si cela ne suffisoit pas, il s'éleve de nouveaux Chefs, ils tiennent école, ils prêchent; & dans peu au lieu de trois loix, nous en aurons trois mille, encore ne s'en tiendra-t-on pas-là; chacun de son côté crie: Vraie doctrine! vraie doctrine! & le désordre ne fait qu'augmenter. Les grands oppriment les petits, les petits n'ont aucun respect pour les grands. Les peres font coleres, emportés; les enfants sont revêches, désobéissants: le Prince & ses Officiers vivent en mutuelle défiance; les freres nourrissent entr'eux de cruelles inimitiés; point d'union dans les mariages, point de sincérité parmi les amis. Tout n'est que dissimulation, tromperie, & l'on ne voit aucun jour à de meilleurs temps. Je me représente les hommes de ce siécle, comme autant d'infortunés qui, après un triste naufrage, ont vu briser leur vaisseau; ils se trouvent en pleine mer, au milieu des Hiii

vagues, & le jouet des flots; tantôt ensevelis sous les ondes, & tantôt reparoissant sur les eaux, ils sont jetés cà & là, au gré des vents. Chacun pense à son propre malheur, & aucun ne pense à sauver les autres. On s'attache à tout ce qui tombe sous la main, planches, voiles, cordages, débris de navire, on le saissit; on l'embrasse, & on ne le quitte qu'avec la vie. Quel désastre! Je ne vois pas quel motif a eu Dieu de mettre l'homme dans un état si malheureux: il nous aime sans doute; mais il paroît qu'il traite beaucoup mieux les animaux irraisonnables.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ce-monde n'est que misere, & nous y attachons tellement nos cœurs que nous ne pouvons nous en séparer. Que feroit-ce donc, si nous y vivions dans la joie? Les maux & les amertumes de cette vie montent à un si haut point, & les mortels sont si stupides, qu'ils ne pensent qu'à s'y établir solidement. Il faut découvrir & défricher de nouvelles terres; il faut acquérir un grand nom; il faut se procurer une longue vie, il faut même assurer la fortune de ses enfants & de toute sa postérité. Trahison,

révo épar Con trou

 $A_{l}$ 

dent lebre rioit crite, condi c'est c temps ce m mocq par fes On ra ple qui reculée je ne 1 fent: dans u amis n des co ce que que po que qu des féli ce que des mai

cette N

révolte, guerre, massacre, rien n'est épargné: que n'entreprend - on-pas? Comment ainsi ne pas vivre dans le trouble & dans la confusion?

Autrefois dans un Royaume d'Occident, il y avoit deux Philosophes célebres, l'un desquels nommé Héraclite, rioit toujours, & l'autre appelle Démocrite, pleuroit sans cesse. La cause d'une conduite si différente étoit la même: c'est qu'ils voyoient les hommes de leur temps, courir après les faux biens de ce monde. Héraclite, par ses ris, se mocquoit de ces insensés; & Démocrite, par ses pleurs, leur portoit compassion. On raconte encore qu'un certain peuple qui n'est pas de l'antiquité la plus reculée, avoit une coutume singuliere; je ne sais s'il l'a conservée jusqu'à présent : Aussi-tôt qu'il étoit né un enfant dans une famille, les parents & les amis ne manquoient point d'aller faire des compliments de condoléance sur ce que cet enfant n'étoit venu au monde que pour souffrir. Au contraire, lorsque quelqu'un mouroit, ils faisoient des félicitations & des réjouissances sur ce que la personne morte étoit délivrée des maux de cette vie : dans l'idée de cette Nation, vivre étoit un mal. &

H iv

reçà
enfe
ne
ache

olane na-Sz on léfaf-Dieu

malmais

ux les

x nous
rs que
r. Que
is dans
mes de
bint, &
u'ils ne
nent. Il
ouvelles

d nom; vie, il e ses enrahison, mourir passoit pour un bien. Quelque extraordinaire que sût cette coutume, elle fait bien voir que ce peuple avoit bien compris la vanité & les miseres de

ce monde!

La vie présente n'est point la vraie vie de l'homme. Les animaux sont sur la terre comme dans leur patrie; ils y vivent tranquilles & dans l'abondance, L'homme n'est ici bas que comme un étranger qui passe; il n'y trouve point son repos; beaucoup de choses lui manquent. Vous êtes, M., homme de Lettres: permettez que je fasse cette comparaison tirée de votre état; qu'on ait ordonné un examen général, le jour de la détermination des grades étant venu, les Gens de lettres, Docteurs, Bacheliers, paroissent mornes & pensifs. Au contraire, les Officiers inférieurs, les gens de service sont dans la joie; c'est pour eux une fête. Est-ce donc que ces domestiques ont reçu des récompenses du grand Examinateur, & que les Gens de lettres en ont été maltraités: ce n'est que l'affaire d'un jour où il s'agit d'assigner le degré d'un chacun : la détermination faite, le Docteur est honoré, & le valet n'est qu'un valet.

Dieu ne fait naître l'homme en ce

mo lui vie r nou tern ce r arriv poin nous Le t des a forme terre. il a la fans c Mettr restres des bé Dieu l'accor

Vou & d'u après Fo: les de tou

qu'il n

chose :

elque ame, avoit es de

ie vie sur la ils y dance. me un point ses lui me de e cette ; qu'on le jour s étant cteurs, pensifs. érieurs, la joie; onc que compenque les Itraités: où il s'aicun: la r est hovalet.

ne en ce

monde que pour éprouver son cœur, & lui faire-pratiquer la vertu: ainsi cette vie n'est pour nous qu'un lieu de passage: nous n'y fommes pas pour toujours; le terme où nous allons n'est point ici bas; ce n'est qu'après la mort que nous y arriverons: notre véritable Patrie n'est point la terre, c'est le ciel : voilà où nous devons tourner toutes nos vues. Le temps présent fait tout le bonheur des animaux; c'est pour cela qu'ils sont formés de maniere qu'ils regardent la terre. L'homme est créé pour le ciel; il a la tête & les yeux élevés pour voir sans cesse le terme où il doit aspirer. Mettre sa félicité dans les choses terrestres, c'est descendre à la condition des bêtes. Est-il donc surprenant que Dieu ne nous donne pas en ce monde l'accomplissement de tous nos souhaits: qu'il nous laisse même souffrir quelque chose?

## LE LITTRÉ CHINOIS

Voulez-vous parler, M. d'un Paradis & d'un Enfer préparés aux hommes après cette vie? C'est la doctrine de Fo: les Gens de lettres n'admettent rien de tout cela.

Hv

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Quelle raison! la loi de Fo désend l'homicide; celle des Lettrés la défend de même. Doit-on pour cela confondre les Lettrés avec les Fodistes? L'aigle vole, la chauve-souris vole aussi; & quelle comparaison y a-t-il de l'un à l'autre? Deux choses ont quelquesois de petits traits de ressemblance; mais dans le fond elles different entiérement. La loi du vrai Dieu est une loi ancienne. Fo. né dans l'Orient, en a par hasard oui parler. Tout Chef de parti qui veut dogmatiser, doit couvrir ses mensonges de quelques vérités, autrement qui le suivroit? Fo a emprunté de la véritable religion le Paradis & l'Enfer pour faire passer sa fausse secte, ses propres revêries. Pour moi, qui prêche cette véritable loi, dois-je omettre ce point, parce que Fo l'a dit? Avant que Fo parut dans le monde, les Docteurs de la loi de Dieu ont enseigné que les gens de bien, après la mort monteroient au ciel, pour jouir d'un bonheur éternel, & qu'ils éviteroient de tomber dans l'enfer, où les méchans souffriront éternellement : d'où il est aisé de conclure que l'ame de

l'ho

Ir me mai fair

L de co fait I périt **fubfit** J'ai a 1, Hart iiiOi1corps point Puniv Qui n que i 1'hom même entre sieur"

ecout

ventio Par l'homme ne périt point, & qu'elle est immortelle.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Immortalité, bonheur éternel! L'homme ne peut rien desirer de plus grand; mais j'avoue que je ne suis pas bien au fait de cette matiere.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

L'homme est un composé d'ame & de corps : l'union de ces deux parties fait l'homme vivant. Par la mort le corps périt, il retourne en cendres; mais l'ame subsiste toujours, elle ne se détruit point. l'ai appris, en entrant en Chine, que ent ques personnes y étoient dans l'opimon que nos ames périssent avec nos corps, & qu'en cela nous ne différons point des bêtes. Dans tout le reste de l'univers', il n'y a aucune Loi connue qui n'enseigne, aucun peuple de quelque nom qui ne pense que l'ame de l'homme est immortelle, & qu'en cela même, il y a une différence essentielle entre l'homme & la bête. Je vais, Monsieur, vous expliquer cette doctrine: écoutez-moi, je vous prie, sans préventions.

Parmi les choses vivantes, on distin-

fend fend ndre vole, juelle atre ? petits

La loi

e. Fo,
rd oui
ii veut
enfonc qui le
ritable
ur faire
es revêvérita, parce

loi de le bien, l, pour u'ils évi-, où les nt: d'où

ame de

ut dans

gue trois fortes d'ames: la moins noble est l'ame végétative : l'ame des arbres & des plantes; elle les fait vivre, végéter & croître: la plante seche & meurt, cette ame meurt aussi; l'ame sensitive est au-dessus de gelle-là; c'est l'ame des bêtes; elle leur sert à vivre & se nourrir, à prendre de l'accroissement : elle a de plus la force d'animer leurs sens, leurs oreilles pour entendre, leurs yeux pour voir, leur palais pour goûter, leurs narines pour odorer, toutes les parties de leur corps pour les rendre capables de sentimens; mais elle ne peut point raisonner: l'animal meurt, nous croyons que son ame meurt avec lui. La plus noble de toutes & d'un genre tout-à-fait différent des autres, est l'ame raisonnable, l'ame de l'homme : elle a les qualités des ames végétatives & sensitives. Elle fait vivre & grandir l'homme, elle lui donne le sentiment & la connoisfance; mais outre cela elle le rend capable de raisonnement, d'examiner & d'approfondir les choses, d'unir & de 1éparer des idées : quoique l'homme meure & que son corps se détruise, l'ame ne périt point, elle est immortelle.

Quelque capable que soit une chose

de dér dét C'es tes corp danc mên de l'a to prop

Qua ma

essen

Ce n'a plu quand est l'o l'ouic narine le son d'obje d'ubje

& curieuses. de connoissance & de sentiment, si elle oble dépend de la matiere, cette matiere se bres détruisant, la chose doit aussi se détruire. régé-C'est pour cela que les ames des planeurt, tes & des bêtes, étant dépendantes des ve est corps qu'elles animent, suivent leur sort des & perissent avec elles. Mais une substance nour-: elle qui raisonne, un esprit, quelle dépendance a-t-il de la matiere? Il est par luifens, même ce qu'il est. Ainsi que le corps yeux , leurs de l'homme périsse, l'ame reste, elle a toujours ses opérations qui lui sont parties pables propres. Voilà par où l'homme differe essentiellement des bêtes & des plantes. point royons LE LETTRÉ CHINOIS. a plus it-à-fait

Qu'appellez-vous, M., dépendre de la matiere, ou n'en dépendre pas?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ce qui nourrit & fait croître un corps, n'a plus rien à faire croître ni à nourris quand ce corps vient à manquer. L'œil est l'organe de la vue, & l'oreille de l'ouie, la bouche l'est du goût, & les narines, de l'odorat, tous nos membres le font du toucher. Mais s'il n'y a point d'objet devant l'œil, l'œil ne voit point d'ubjet: si le son n'est pas à portée de

raisone a les e sensiomme, connoil-

end cainer & ir & de homme étruise,

ne chose

immor,

l'ouie, l'oreille n'entend point le son; lorsque l'odeur est à une distance procortionnée des narines, on peut juger de l'odeur; on n'en juge point lorsqu'elle est très-éloignée: lorsqu'on mange une viande, on en distingue le goût; ne la mangeant pas, comment la distinguera-t-on? Enfin, si mon corps est exposé au froid, au chaud, si je touche quelque chose de dur ou de mol, alors je le sens: éloigné de tout cela, que puisje sentir? De plus, que le son soit à portée de l'oreille d'un fourd, il ne l'entend pas; que l'objet soit proche de l'œil d'un aveugle, il ne le voit pas. Voilà ce qui fait dire que l'ame sensitive dépend du corps, & que le corps périssant, cette ame périt aussi. Pour l'ame raisonnable, elle a des opérations particulieres, en quoi elle ne dépend en rien de la matiere. Une ame qui nécessairement a besoin du corps pour Subsister, n'est que pour l'utilité du corps; comment seroit-elle capable de discernement? Ainsi l'animal, à la vue d'une chose mangeable, s'y porte sans réflexion & sans liberté, par où peut-il juger de ce qui convient ou ne convient pas? L'homme au contraire, quelque pressé qu'il soit de la faim; peut s'arrê-

doit quant plus faire penf N'a-d'y cond

du c

M raiso imm que r truire tion d autre différ n'est truit sés d des q sec, humi oppoi voilà ] chose est pe ferver

tinuel

fon; projuger u'elle e une ne la nguexposé quelors je e puisfoit à il ne che de it pas. e sensie corps . Pour Erations dépend me qui ps pour u corps; discerue d'une ns réfleut-il juconvient

quelque

it s'arrê-

ter, si la raison lui montre qu'il ne doit pas manger, & ne mange point, quand il aurcit devant lui les mets les plus exquis. Qu'une personne soit allée faire un voyage hors de sa patrie, ne pense-t-elle pas à sa famille absente? N'a-t-elle pas toujours un desir secret d'y retourner? Une ame capable de se conduire ainsi, en quoi dépend-t-elle du corps dans ses propres operations?

Mais voulez-vous favoir la véritable raison pourquoi l'ame de l'homme est immortelle; faites attention que tout ce que nous voyons se corrompre & se détruire, a en soi un principe de destruction & de corruption. Ce principe n'est autre chose que le combat mutuel des différentes parties de la matiere : ce qui n'est point sujet à ce combat, ne se détruit point. Les corps sont tous composés d'eau, de feu, d'air & de terre; des quatre élémens, le feu est chaud & sec, tout opposé à l'eau qui est froide & humide; l'air est humide & chaud, tout opposé à la terre qui est seche & froide: voilà les ennemis les uns des autres. Une chose qui les contient en soi, & qui en est pêtrie, comment peut-elle se conserver long-temps? Le comba est continuel, d'abord qu'une des parties vient à vaincre l'autre, le tout doit s'altérer & périr; c'est pour cela que ce qui est composé, ne peut éviter sa destruction. Mais l'ame raisonnable est spirituelle; ce n'est point un tout dont les quatre éléments soient les parties: d'où viendroit le combat, d'où viendroit la destruction?

# LE LETTRÉ CHINOIS.

L'esprit, sans doute, est incorruptible; mais comment sait-on que l'ame de l'homme est spirituelle, & que l'ame des bêtes ne l'est pas.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Cette doctrine est sûre: plusieurs raisons la démontrent, & l'homme de luimême, en raisonnant, peut s'en convaincre.

1°. L'ame des Bêtes ne peut point être dite maîtresse du corps, elle en est plutôt l'esclave; elle est obligée de le servir en tout. C'est de-là que les animaux ne suivent que leurs appétits brutaux, & n'ont rien qui les retienne. L'ame seule de l'homme est en état de gouverner le corps; elle le fait agir & l'arrête selon ses desseins. Que cette ame prenne une résolution; qu'elle ordonne quelque chose,

d'abe répu capa ne. I autor de la

20 qu'ur dans lui ef mune concl pofé & 1'a si diff que le aussi ! me, pas e tent? fatisfa s'emp il a d traire & une des b l'hom: prits c feule !

même

ltérer qui est ection. uelle; quatre i viena des-

rruptiıme de me des

urs raide luin con-

int être
est plule sernimaux
aux, &
ne seule
erner le
elon ses
une rée chose,

d'abord, le corps l'exécute; & quelque répugnance qui survienne, rien n'est capable de forcer la raison qui le domine. L'ame exerçant sur le corps une telle autorité, ne doit-elle pas être au-dessus de la matiere & du rang des esprits.

20. Une chose simple & animée n'a qu'une seule volonté; & si nous voyons dans l'homme deux volontés, l'une qui lui est propre, l'autre qui lui est commune avec les bêtes, nous devons en conclure que l'homme est un composé de deux natures, l'une matérielle & l'autre spirituelle : des affections si différentes & si opposées font voir que les sources d'où elles coulent sont aussi fort différentes entr'elles. L'homme, sur un même sujet, ne sent-il pas en soi deux desirs qui se combattent? Qu'il s'agisse, par exemple, de satisfaire une passion: d'une part, il s'empresse violemment, d'autre part, il a de la peine à faire une chose contraire à la raison: voilà tout ensemble & une volonté animale semblable à celle des bêtes; & une volonté digne de l'homme qui ne differe point des esprits célestes. Si l'homme n'avoit qu'une seule volonté, il ne pourroit pas sur la même chose avoir tout-à-la-fois des

desirs opposés. Il ne peut pas en mémeme-temps voir & ne pas voir un même objet: l'oreille ne peut pas tout ensemble entendre & n'entendre pas un même son. Jugeons donc que deux desirs qui se combattent, marquent deux desirs contraires, & que deux volontés contraires prouvent deux natures dissérentes. Que l'on goûte de l'eau de deux rivieres, l'une douce & l'autre salée, est-il nécessaire d'avoir vu les sources pour assurer qu'elles ne sont pas la même.

3°. Tout objet d'amour ou de haîne doit être proportionné à la puissance qui aime ou qui hait : ainsi une puissance matérielle ne peut avoir pour cbjet que la matiere seule; & ce qui est au-dessus de la matiere devient nécessairement l'esprit. Or, examinons les affections différentes de l'homme & des animaux: que desire l'animal? de boire. de manger, de vivre, d'avoir le corps sain & d'être tranquille. Que craint-il? la faim, la soif, la lassitude, la maladie, la mort & rien de plus. On peut donc dire, avec assez de vraisemblance. que l'animal n'est point d'une nature spirituelle, & qu'il n'a rien au-dessus de la matiere. Mais l'homme, dans ses

craint me & chofes cepen le mal la pre rer qu corpo celle-o

40. figure de l'e rond, est qu ce pri comm de qu jets, & ne foit foit 12 dépou tualise exemp conno leur, n'est q mugiss là le t ment le goû

même même nfemin mêdefirs ux deplontés diffée deux falée, fources

pas la e haîne nistance e puifour cbqui est nécefons les e & des e boire, le corps raint-il? la mala-On peut ablance, nature u-deffus dans fes craintes, ses desirs, dans ce qu'il estime & ce qu'il méprise, quoique les choses matérielles y aient quelque part, cependant la vertu & le vice, le bien & le mal, tous objets immatériels, tiennent la premiere place: on doit donc assurer que l'homme a deux puissances, l'une corporelle & l'autre qui ne l'est pas; celle-ci est l'ame toute spirituelle.

4°. Tout contenant communique sa figure à ce qu'il contient : qu'on verse de l'eau dans un vase, si le vase est rond, elle prendra sa figure ronde; s'il est quarré, elle aura sa figure quarrée; ce principe est reçu par-tout : or voyez comment notre ame forme ses idées; de quelle maniere elle contient ses objets, & vous n'aurez aucun doute qu'elle ne soit spirituelle. Quelque matériel que soit l'objet qu'elle envisage, elle sait le dépouiller de la matiere; elle le spiritualise & en prend une juste idée. Par exemple, si je veux, à la vue d'un bœuf, connoître sa nature; en voyant sa couleur, je dis ce n'est pas là le bouf, ce n'est que sa couleur : en entendant son mugissement, je dis encore, ce n'est point là le bœuf, ce n'est que son mugissement : si je goûte sa chair, je sens bien le goût du bœuf, mais ce n'est pas-là la nature du bœuf: je connois dont dans le bœuf quelque chose que je puis séparer de toutes ces qualités matérielles, & que je rends spirituel par la connoissance que j'en ai. Qu'un homme voie une muraille de cent toises de long, il en peut former l'idée entiere dans sa tête; mais cet homme pourroit-il renfermer dans un si petit espace une chose de si grande étendue, s'il n'étoit pas spirituel? En un mot, si le contenant qui spiritualise ce qu'il contient n'est pas un esprit, il n'y a rien de spirituel.

5°. Tout ce qui est subordonné à un autre, ne peut être d'une nature supérieure à ce qui le gouverne. De-là les objets de nos sens leur étant subordonnés, nos sens ne sont pas d'un rang inférieur à leurs objets. Ainsi, puisque les yeux, les oreilles, les narines & la bouche ne sont que de la matiere; il est nécessaire que les couleurs, les sons, les odeurs & les goûts soient purement matériels. Mais Dieu, en créant l'homme lui a donné l'intendance sur les deux puissances de son ame, l'entendement & la volonté. L'objet de l'entendement est le vrai, celui de la volonté est le bon : le bon & le vrai sont des choses immatérielles. Il faut donc que les puiffances donne c'est-à peut d matér matér esprits matéri soit sp

Si I point tériel; Et dès ment i

Pour point of matérie l'idée d s'il n'en il pronda neige c'est qu' & l'on pe, & li l'hompénetre

donc sp

dans fances auxquelles ces objets font suborfépadonnés soient au-dessus de la matiere, elles, c'est-à-dire, spirituelles. L'immatériel peut comprendre le matériel; mais le moife voie matériel ne comprendra jamais l'immatériel. Or l'homme raisonne sur les ng, il ans sa esprits; il pénétre dans la nature de l'imil renmatériel; il faut donc que lui-même chose soit spirituel.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Si l'on vous dit, M., qu'il n'y a point d'esprit, & par-là rien d'immatériel; comment s'éclaircir là-dess? Et dès-lors cependant votre raisonnement tombe.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Pour qu'un homme dise qu'il n'y a point d'esprit, qu'il n'y a rien d'immatériel; il faut qu'auparavant il ait l'idée de l'immatériel & de l'esprit; car s'il n'en a aucune idée, comment peutil prononcer là-dessus? Quand on dit la neige est blanche, elle n'est pas noire, c'est qu'on connoît le blanc & le noir; & l'on peut alors attribuer l'un à la neige, & ne pas lui attribuer l'autre. Mais si l'homme a l'idée de l'immatériel, s'il pénetre dans la nature de l'esprit, il est donc spirituel lui-même.

it pas tenant 'est pas ıel. né à un

e fupé-

e-là les ordonang insque les la bou-; il est s fons, irement t l'homles deux dement

> dement té est le

s choses

les puis-

6°. L'ame des bêtes est tout-à-fair bornée dans ses connoissances; ce n'est qu'un foible instrument, d'un usage fort peu étendu. On peut le comparer à un petit oiseau attaché par un filet à un arbre, il ne peut voler que jusqu'à la longueur de son filet. Les connoissances des animaux se terminent toutes aux objets extérieurs; ils ne sont point capables de réfléchir sur eux-mêmes, ni de connoître leur propre intérieur. Mais l'ame de l'homme porte ses idées & ses vues à ce qu'il y a de plus élevé; sa sphere est sans limites, rien ne l'arrête; c'est un aigle libre & en plein air, elle s'éleve jusqu'au ciel, qui peut l'en empêcher? L'ame de l'homme ne s'en tient pas à connoître les dehors, elle pénetre le fond des choses & en approfondit les secrets; elle sait réfléchir sur elle-même, examiner sa maniere d'être & comprendre sa propre nature : n'est-il donc pas manifeste qu'elle ne dépend point de la matiere?

Mais dire que nos ames sont spirituelles, c'est dire en même temps qu'elles ne meurent point; & ce principe posé, il s'ensuit que nous devons pratiquer la vertu. Voici encore quelques raisons qui consirment ce dernier article.

il ne lui ui voiton pa public homn travau longs ( à port & à ra qu'à ex acquér est cor mes; i pas piq être im la more de lui. fans do il est re me qui jamais d ou mau la mort. qu'elle tend au le corp moire.

 $\mathbf{E}_{\mathbf{i}}$ 

relle

à-fait e n'est e fort c à un un arla lon-Mances tes aux int canes, ni ır. Mais es & ses evé; sa l'arrête; air, elle n empês'en tient pénetre fondit les le-même. comprendonc pas bint de la

ont spirimps qu'elprincipe vons praquelques ernier ar-

En premier lieu, l'homme est naturellement passionné pour la gloire, & il ne craint rien tant que de laisser annès lui un mauvais nom: dans quel animal voit-on cette qualité? De-là que ne faiton pas pour mériter les applaudissemens publics, & pour passer pour un grand homme? On entreprend d'immenses travaux; on se détermine à composer de longs ouvrages; on s'applique sans cesse à porter toujours plus loin les sciences & à rafiner sur tous les arts; on va jusqu'à exposer sa vie, & tout cela pour acquérir de la réputation. Cette passion est commune à presque tous les hommes; il faut être grossier pour n'en être pas piqué, & ne la connoître pas, c'est être imbécile. Quoi donc l'homme après la mort est-il informé de ce qu'on dit de lui, ou ne l'est-il pas? Le corps sans doute n'a en tout cela aucune part, il est réduit en cendres. C'est donc l'ame qui subsiste toujours & qui n'oublie jamais que le nom qu'elle s'est fait, bon ou mauvais, la rappelle encore malgré la mort, dans l'idée des hommes, telle qu'elle étoit durant sa vie. Si l'on prétend au contraire que l'ame meurt avec le corps: travailler à perpétuer sa mémoire, n'est pas une chose moins ridicule que d'exposer un tableau aux yeux d'un aveugle, ou de chanter une agréable musique aux oreilles d'un sourd? A quoi bon cette renommée après la mort, & pourquoi l'homme la pour-

suit-il avec tant d'ardeur?

C'est une coutume ancienne & superstitieuse en Chine, qu'aux quatre saisons, tous les enfans bien nés préparent des logements à leurs ancêtres morts, leur tiennent les habits prêts, leur présentent des viandes pour marquer par-là leur amour & leur respect filial; mais si les ames se détruisent aussi bien que les corps, les ancêtres morts ne peuvent donc point être témoins des respects que leurs enfans leur rendent, ni entendre ce qu'ils ont à leur dire, ni connoître qu'ils ont pour eux encore, autant d'attachement que s'ils étoient en vie : & dès-lors tout ce qu'on voit faire aux Chinois, depuis le Prince jusqu'au peuple, bien loin d'être une des plus importantes cérémonies de la nation, n'est qu'un badinage d'enfans.

En second sieu, Dieu en créant le monde, n'a rien fait sans raison, rien d'inutile; il a donné à ses créatures les inclinations qui leur conviennent : chacune cherche ce qui lui est bon, &

aucune

ils n'avo

Tome

auc pas fe 1 il n les 1 cont forêt les ea ne fo morta nouve haits fentes. tumé ( que l'a pas lib d'habit d'un bo possible compli gravé d de n'a-t cant à t donnan propre vivans d fer plus uniquen tous les

aux r une ourd? rès la pour-& futre saiprépancêtres prêts, r marrespect truisent ancêtres être téfans leur nt à leur bour eux que s'ils ce qu'on le Prince l'être une nies de la d'enfans: créant le son, rien créatures

viennent:

At bon, &

aucune

aucune ne se porre à ce qui ne lui est pas possible d'obtenir. Le poisson se plaît à se renfermer dans les eaux: il ne desire point d'habiter les forêts & les montagnes : le cerf & le lievre au contraire aiment les montagnes & les forêts, ils ne se plaisent point dans les eaux. Tous les animaux sans raison ne sont point touchés du desir de l'inmortalité; ils ne connoissent point de nouvelle vie après la mort; leurs souhaits se terminent tous aux choses présentes. L'homme seul, quelqu'accoutumé qu'il puisse être à entendre dire que l'ame meurt avec le corps, n'est pas libre sur le desir de vivre toujours; d'habiter un lieu de délices & de jouir d'un bonheur éternel. Or s'il étoit impossible à l'homme de voir un tel desir accompli, pourquoi Dieu l'auroit-il si fort gravé dans son cœur? Con bien le monde n'a-t-il point vu de sages qui, renoncant à tous les biens terrestres & abandonnant en quelque forte le foin de leur propre corps, se sont ensevelis tout vivans dans des cavernes pour ne penser plus qu'à leur ame, & pratiquer uniquement la vertu. Ils méprisoient tous les avantages de la vie présente, & ils n'avoient en vue que la félicité fu-Tome XXV.

ture: mais si l'ame est mortelle, & que tout sinisse avec cette vie; tous ces illustres personnages ne sont plus qu'une

troupe d'insensés.

En troisieme lieu, le cœur de l'homme est plus grand que le monde; tous les biens de la terre ne sont pas capatiles de le remplir; d'où l'on doit conclure que son véritable bonheur n'est qu'après la mort. Le Créateur, infiniment fage & fouverainement bon, n'a rien fait de défectueux, ni qui puisse être une juste occasion de plainte : lorsqu'une chose se porte naturellement à une fin raisonnable, il faut qu'elle soit destinée à cette fin. Ainsi les animaux n'étant créés que pour la terre, ils n'ont reçus que des inclinations terrestres, & les avantages du corps leur suffisent: mais si Dieu a créé l'homme pour le ciel & pour vivre éternellement, il est nécessaire que le peu de temps qu'il est ici bas, ne le satisfasse pas, & qu'il ne puisse trouver dans tous les biens de cette vie l'accomplissement de ses desirs. Or, jetez les yeux sur les différentes conditions des mortels: un homme de commerce s'est enrichi; l'or, l'argent, les pierreries, tout abonde dans sa maison; c'est l'homme le plus opulent de

Ma à g pai orr tind l'or rier l'un vant fam L'hc entic

pour

fragi

ron

& 111

remp

to

Auguavoit que Seign avez que v

en vo En turell mort

vérita

e,& us ces u'une 'hom-; tous capait conır n'est , infinion, n'a i puisse e: lorfement à 'elle foit animaux ils n'ont stres, & suffisent: e pour le nt, il est s qu'il est z qu'il ne biens de ses desirs. différentes omme de , l'argent, ins sa mai-

pulent de

toute la contrée, en a-t-il assez? Un Mandarin, avide des honneurs, a fait à grands pas une fortune rapide; il a passé par les premieres charges; il est orné des marques de la plus haute diftinction; il est parvenu jusqu'à gagner l'oreille du Prince, ne souhaite-t-il plus rien? Un Roi possede un grand Etat, l'univers en paix, fléchit les genoux devant lui; son bonheur s'étend sur sa famille, est-il parfaitement content? L'homme a reçu de Dieu le desir d'une entiere & éternelle félicité; comment pourroit-il être satisfait d'une fortune fragile & de peu de jours? Un moucheron ne peut pas rassasser un éléphant, & un grain de bled ne suffit pas pour remplir un grand magasin. Le grand Augustin, ce célebre Docteur d'Occident, avoit bien compris cette vérité, lorsque levant les yeux au ciel, il s'écrioit: Seigneur, Pere universel, vous nous avez créés pour vous-mêmes, il n'y a que vous qui puissiez suffire à nos cœurs, & ces cœurs ne trouveront jamais de véritable repos que quand ils reposeront en vous.

En quatrieme liea, un homme a naturellement peur d'un autre homme mort. Que le mort soit parent ou ami, on ne laisse pas de soutenir avec peine la présence de son cadavre; au lieu que le cadavre d'un animal ne cause aucune crainte. C'est que l'homme, spirituel de sa nature, sait qu'après la mort de son semblable, il reste une ame qui l'essraie, & qu'au contraire l'animal mourant ne laisse rien qui puisse lui faire peur.

En cinquieme lieu, Dieu est juste, il n'est point partiel; le bien, il le récompense; le mal, il le punit; on voit néanmoins en cette vie le pécheur triompher dans la prospérité, tandis que le juste gémit dans les souffrances: c'est que Dieu attend après la mort à punir l'un & à récompenser l'autre; mais si l'ame périssoit avec le corps, il ne resteroit plus aucun lieu, ni aux récompenses ni aux punitions.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Le sage durant sa vie étant si différent de l'homme sans regle, il ne doit pas lui être semblable après sa mort : sa mort a des rapports avec la vie : cette différence sans doute regarde l'ame, & voici comme les gens de Lettres l'expliquent : l'homme de bien sait par une conduite réglée, conserver son ame dans tout son entier, ainsi la mort n'a

for cri tou bie

ne fage fent du viens bre d'hon vous trouv elle n dans de do tés pe tres ? à proi

ter au

temps de Sage le Maté

pour lui d'autre effet que de faire périr son corps: mais le méchant, par ses crimes détruisant son ame, à la mort tout périt pour lui. Cette doctrine est bien capable d'exciter les hommes à la vertu.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Nos ames, vertueuses ou criminelles, ne meurent point avec nos corps: les fages & les favans de tous les pays pensent ainsi (1). Les livres sacrés de la Loi du vrai Dieu le disent clairement, & je viens de le prouver par un grand nombre de raisons. Cette dissérence entre l'homme de bien & le méchant, que vous venez, M., de rapporter, ne fe trouve point dans les livres classiques, elle n'a aucun fondement. Convient-il, dans une affaire de cette conséquence, de donner soi-même dans des nouveautés pernicieuses, & d'y engager les autres? Nous avons des motifs très-réels à proposer aux hommes pour les exciter au bien & pour les détourner du

I iij

eine
que
cune
el de
e son
fraie,
nt us

r.

le rén voit
triomque le
: c'est
n punir
mais si
ne resrécom-

fi difféne doit
mort:
e: cette
me, &
res l'exfait par
fon ame
nort n'a

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. Cela étoit vrai du temps de l'Auteur, mais aujourd'hui combien de Sages & de Savans prétendus donnent dans le Matérialisme, & osent l'enseigner.

mal, les récompenses d'une part, les punitions de l'autre. Pourquoi abandonner une doctrine si solide, & s'attacher

à de vaines imaginations?

L'ame de l'homme n'est point une poignée de fable ou un morceau de bois que l'on puisse diviser & dissiper : c'est un esprit, maître absolu du corps, & la cause de tous ses mouvemens. Qu'un esprit détruise un corps, cela se peut; mais comment se pourroit-il qu'une chose corporelle en détruisît une spirituelle? Supposons néanmoins que par des actions criminelles on puisse dissiper une ame, dès-lors, les méchants hommes ne peuvent pas vivre long-temps. Mais combien en voit-on qui, depuis le bas âge, jusqu'à une extrême vieillesse, ne cessent d'entasser crime sur crime? Estce donc que leurs ames étant détruites, ils ont encore la force de vivre. Pour qu'un corps vive, l'ame ne lui est-elle pas aussi nécessaire que le sang? Que le sang manque à un corps, il ne peut plus se soutenir; l'ame manquant, peutil encore se mouvoir? De plus, l'ame n'a-t-elle pas plus de force que le corps? des crimes accumulés ne détruisent point toujours le corps, comment pourroientils détruire l'ame? Enfin, si durant la

vie quo près

le C fes: vivre qu'il leur dém quel mou hom mou des a homr Les c quoi punit nir, d nition à fout tion d trine homn

Ce de pe prit, difons

s'aban

, les donicher

: une e bois : c'est s,& Qu'un peut; qu'une fpiripar des er une ommes s. Mais s le bas esse, ne e? Estétruites, e. Pour est-elle g? Que ne peut t, peuts, l'ame e corps? ent point urroient-

lurant la

vie, l'ame se dissipe & se détruit, pourquoi cette destruction ne vient-elle qu'a-

près la mort?

Le bien ou le mal ne font point que le Créateur change la nature des choses: les animaux ne sont créés que pour vivre sur la terre un certain temps, ce qu'il peut y avoir de bon en eux, ne leur obtiendra pas l'immortalité; les démons sont créés pour être immortels, quelque mauvais qu'ils foient, ils ne mourront jamais: l'ame d'un méchant homme, parce qu'il est méchant, n'en mourra pas davantage. Si la destruction des ames étoit toute la punition des hommes criminels, où seroit la justice? Les crimes ne sont pas tous égaux, pourquoi cette égalité de punition? Dieu ne punit pas ainsi? Cette maniere de punir, doit-elle même être appellée punition? Une ame détruite n'a plus rien à fouffrir. C'est donc plutôt une abolition de tous les crimes. Une telle doctrine ne donne-t-elle pas occasion aux hommes de s'enhardir au mal, & de s'abandonner à tous les vices?

Ce que les Anciens ont dit en parlant de perte d'esprit, de dissipation d'esprit, n'est qu'une pure métaphore : ne disons-nous pas encore aujourd'hui qu'un

I iv

homme a l'esprit dissipé, lorsque nous le voyons se répandre trop au dehors, & vivre sans recueillement. Si un autre se livre à des choses extravagantes & contraires au bon sens, nous disons qu'il a perdu l'esprit. Prétendons-nous parler d'une perte réelle, d'une dissipation entiere? ce qu'il y a de vrai, c'est que l'homme de bien embellit son ame, & l'orne de vertu, au lieu que le méchant la déshonore, & la noircit par ses vices.

Nous ne sommes point les auteurs ni de nos corps, ni de nos ames, c'est Dieu même. Il ne dépend pas de nous de les détruire, cela dépend de Dieu seul. L'ordre établi de Dieu est que le corps après quelques années foit détruit. Nous ne le rendrons pas immortel. L'ame est créée pour l'immortalité, nous ne la détruirons pas. Ce qui nous regarde, c'est l'emploi que nous ferons de l'une & de l'autre. Si nous nous en fervons pour le bien, voilà notre bonheur: si nous nous en servons pour le mal, voilà notre malheur. Nous avons reçu cette ame & ce corps, & ils font à notre disposition, comme seroit un morceau d'or très-pur. Nous pouvons de cet or faire un vase sacré, propre au

facri
tiné
de no
cette
Ceux
leurs
dans
mais
glem
tre la
abîme
la gra

Ah férence & la de ch morte

L'h peine de la bête. I rieur, du vul Ah! M bonne bien I l'homi nous hors, autre es & lifons -nous flipa-, c'est ame, e méit par

uteurs , c'est nous e Dieu que le etruit. nortel. talité, ui nous ferons ous en e bonour le avons ls font roit un vons de

pre au

sacrifice, ou bien un vase prosane, destiné aux plus vils usages; cela dépend de nous. Mais à quoi que nous employons cette matiere, c'est toujours de l'or. Ceux qui, sur la terre, seront briller leurs ames par les vertus, brilleront dans le ciel de la gloire de Dieu même; mais ceux qui vivront ici bas dans l'aveuglement d'esprit, sans vouloir reconnoître la vérité, seront précipités dans les abîmes des ténebres éternelles. Telle est la grande doctrine; qui peut aller contre?

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Ah! je vois bien à présent quelle disférence on doit mettre entre l'homme & la bête. Cette dissérence n'est pas peu de chose. L'ame de l'homme est immortelle, cela est vrai, cela est évident.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

L'homme animal ne se met pas en peine de connoître en quoi il dissére de la bête, parce qu'il veut vivre en bête. Mais un Docteur d'un rang supérieur, dont le but est de s'élever au-dessus du vulgaire, voudroit-il s'avilir si fort? Ah! M., tout dépend de prendre une bonne résolution. L'exécution en devient bien plus facile. En un mot, puisque l'homme, dans sa nature, differe tant de

# IV. ENTRETIEN.

On raisonne mal sur les esprits & sur l'ame de l'homme. L'univers n'est pas une seule substance.

### LE LETTRE CHINOIS.

HIER, de retour chez moi, je rappelai dans mon esprit la belle doctrine que vous veniez de m'apprendre, & je me persuadai toujours plus de sa vérité & de sa solidité. Je ne comprends pas comment certains Lettrés de Chine portent l'incrédulité jusqu'à ne pas reconnoître qu'il y ait des esprits.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

En lisant les livres classiques de Chine, on y trouve par-tout que les anciens Empereurs & leurs vassaux regardoient comme un de leurs principaux devoirs, de faire des oblations aux esprits. Aussi, les révéroient-ils comme s'ils en avoient été environnés. S'il étoit vrai qu'il n'y cût point d'esprits, comment est-ce que ces premiers Sages auroient donné dans de si grandes erreurs? Dans le livre Chu on fait ainsi

got fai de i ente ain Pri. du & q che deva ils, chap tern puis mali Sage anno Ce n nous vous avez

cend

cet H

& d

400

des

reco

puni

toit

pai

I. & sur

st pas

nbler

je rapoctrine
ire, &
fa véprends
e Chine
pas reits.

N.

de Chiles ank regarncipaux
aux efcomme
3'il étoit
ts, comrs Sages
ndes erait ainsi

parler l'Empereur Pan-kong: Si je gouverne mal, moi Prince, toutes mes fautes sont marquées. Tching-tang, chef de ma Dynastie m'en punira, & me fera entendre ce reproche: Malheureux, est-ce ainsi que tu déshonores mon nom! Ce Prince ajoute: Si mes Officiers causent du trouble par leur mauvaise conduite, & qu'ils ne pensent qu'à entasser des richesses, leurs ancêtres les accuseront devant le Tching-tang; punissez, dirontils, nos descendans criminels. Dans le chapitre Si-pi-kan, Tson-y parle en ces termes à l'Empereur Tcheou: Seigneur, puisque le ciel a résolu de détruire notre malheureuse famille, quel est l'homme sage, quel est même le Devin qui ose vous annoncer & vous promettre du bonheur? Ce n'est pas que les Empereurs nos peres nous aient refusé leur protection, c'est vous seul, Prince, qui, par vos desordres, avez attiré notre malheur. Pan-kong defcendoit de Tching-tang. Il faisoit depuis cet Empereur, la neuvieme génération, & de l'un à l'autre, il s'étoit écoulé 400 ans. Cependant, il lui faisoit encore des oblations; il craignoit encore. Il reconnoissoit en lui un pouvoir de le punir. Il s'excitoit lui-même, il exhortoit ses sujets, comme si Tching-tang eût encore regné sur la terre. Tson-y, plus récent que Pan-kong, dit que les anciens Empereurs de sa famille peuvent après leur mort, protéger leurs descendans. N'est-il donc pas visible qu'il croyoit leurs ames immortelles?

Dans le chapitre Kin-teng, du même livre Chu, Tcheou-kong s'exprime ainsi: Je suis bon, obeissant à mon pere; j'ai beaucoup d'habileté, je sais révérer les esprits. Il dit encore: Si je n'avois pas de la droiture, comment oserois- je me présenter devant les Princes mes ancêtres? Dans le chapitre Chao-kao, il est dit: Puisque le ciel a détruit la Dynastie des Yn, les Empereurs de cette Maison qui sont en grand nombre dans le ciel, ont sans doute abandonné leur postérité. Dans le livre Chi, on lit ces mots: Ouen-ouang est dans le ciel, il y est glorieux & triomphant. Tcrou-kong, Chao-kong, quels hommes! Toute la Chine les regarde comme des sages(1). Seroit-il permis de traiter leurs paroles de mensonges? Or, ils disent que Tching-tang & Ouenouang, après leur mort, font dans le

ciel mo les de dan en er repr fero teur raisc

efpri

efpri culie ment que, en ex quand ainfi: vous en a Dire

Ces rejete

point

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. L'Auteur rapporte l'opinion des anciens Chinois sur les esprits, non pour approuver le culte qu'on leur rendoit, mais pour en tirer une preuve de leur existence.

on-y, ie les uvent defqu'il

même ainsi: ; j'ai rer les ois pas je me cêtres? st dit: stie des on qui el, ont é. Dans -ouang triom-, quels egarde mis de onges? : Ouendans le

rapporte esprits, rendoit, xistence. ciel; qu'ils en descendent & qu'ils y montent; qu'ils ont le pouvoir d'aider les vivans; n'est-ce pas dire que l'ame de l'homme ne meurt point? Cependant l'erreur se répand; on met tout en œuvre pour tromper le monde; les reproches, les injures sont inutiles. Que feront donc les Gens de lettres, amateurs de la vérité? Il faut employer la raison pour réfuter le mensonge : il faut mettre en évidence la nature des esprits; par-là on peut en venir à bout.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Tous ceux qui raisonnent sur les esprits ont chacun leur opinion particuliere. Les uns prétendent qu'absolument il n'y en a point; d'autres disent que, quand on croit qu'il y en a, il en existe, mais qu'il n'y en a point, quand on ne le croit pas. Certains parlent ainsi: Si vous dites qu'il y en a, vous vous trompez; si vous dites qu'il n'y en a point, vous vous trompez encore. Dire qu'il y en a, & qu'il n'y en a point, voilà le vrai.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ces trois opinions vont également à rejeter les esprits. Ceux qui les suivent, ne font pas attention au mauvais parti qu'ils prennent. Ils veulent attaquer les Disciples de Fo & de Lao, & ils ne voient pas qu'ils renversent la doctrine des anciens Sages. Les différents noms & les différents emplois des esprits qui président aux montagnes, aux rivieres, aux sales des ancêtres, au ciel, à la terre, ne prouvent-ils pas qu'ils sont même distingués en dissérents ordres? Ce qu'il plait d'appeler force naturelle des deux matieres premieres, traces, vestiges de la production des choses, mouvement réciproque de la matiere, ce ne sont point-là les esprits dont les livres classiques font mention. Que je croie une chose, ou que je ne la croie pas, est-ce une conséquence que cette chose foit ou ne soit pas? Quand on ne veut débiter que des rêveries, qu'on s'exprime ainsi, à la bonne heure; mais quand on raisonne sur ce qu'il y a de plus respectable dans le ciel & sur la terre, doit-on parler à l'aventure? Un homme instruit sait que dans les parties occidentales il y a des lions; tel ignorant n'en veut rien croire. Le lion est cependant un animal très-réel. Est-ce donc que la sotte incrédulité de cet ignorant fera disparoître tous les lions de l'univers?

tên que & Mai Sava avec fans goû jam qui qui plus ks v peuv ne ti du 1 fie à du fa me gieux plus pren

l'enfa

il pa

rige

jours

une

c'est

is parti uer les ils ne octrine s noms rits qui ivieres, el, à la ils font ordres? naturelle traces, choses, natiere, dont les . Que je la croie que cette uand on s, qu'on ire; mais lyade & fur la ture? Un es parties tel ignoe lion est el. Est-ce é de cet

les lions

L'idée de ces inventeurs de faux systêmes, n'est autre que d'admettre uniquement ce qui peut se voir des yeux. & de rejeter tout ce qu'on ne voit pas. Mais est-ce ainsi que raisonnent des Savans? N'est-ce pas plutôt le pitoyable langage d'un barbare? Prétendre avec les yeux du corps voir un objet fans figure & fans couleur, c'est vouloir goûter des viandes par l'oreille. Qui a jamais vu les propriétés de l'homme. qui a vu l'anie d'une chose vivante, qui a vu le vent? La raison fait juger plus sainement des choses, que si on les voyoit de ses propres yeux. Les yeux peuvent absolument être trompés; rien ne trompe la raison. A voir la figure du soleil, un homme grossier qui s'en fie à ses yeux, le juge de la grandeur du fond d'un seau; au lieu qu'un homme d'étude, raisonnant sur son prodigieux éloignement, conclut qu'il est plus grand que toute la terre. Que l'on prenne un bâton bien droit, & qu'on l'enfonce à demi dans l'eau pure, alors il paroîtra courbe, mais la raison corrige cette fausse apparence, & fait toujours penser qu'il est droit. En voyant une ombre, on croiroit d'abord que c'est quelque chose qui marche, qui s'arrête; mais l'usage de notre raison nous apprend que l'ombre n'est qu'un désaut de lumiere, & que n'étant rien en soi, elle n'est capable ni de mouve-

ment, ni de repos.

C'est de-là qu'est venu cet axiome recu dans toutes les Ecoles d'occident: les connoissances qui nous viennent par les sens, doivent être rapprochées de la raison. Si elles s'y trouvent conformes, elles sont vraies. Si elles lui sont opposées en quelque chose, c'est à elle à les rectifier. Pour connoître les secrets de la nature, quelle voie employe-t-on? Sur l'extérieur des choses on juge du fond, & par les effets on connoît les causes. La fumée qui paroît sur le toit d'une maison est un signe qu'il y a du feu au-dedan, Dans nos précédents Entretiens, je vous ai fair voir, M., qu'à la vue du ciel, de la terre & de toutes les créatures, on doit conclure que l'univers a un maître. En examinant ce qui regarde l'homme en particulier, j'ai prouvé qu'il a une ame immortelle, & par-là j'ai démontré qu'il y a des esprits. Voilà la véritable doctrine. Dire après cela qu'à la mort tout finit pour Phomme, & que l'ame périt aussi bien que le corps, ce ne peut être-là que

l'or Qui cipe les

rapp foit & q l'ame ge-tcela nous mani après Enfin

des d

qui n

elle p

de fe

Pui tsiou 1 redou qu'and a été de l'ai raifon qu'un t rien louve-

xiome ident: nt par ées de onfori font t à elle **fecrets** e-t-on? ige du oît les le toit y a du nts En-I., qu'à e toutes ie l'unit ce qui er, j'ai elle, & des efne. Dire nit pour Mi bien

-là que

l'opinion de peu de gens sans raison. Quand on n'est appuyé sur aucun principe, comment peut-on raisonner sur les solides vérités que les anciens Sages ont si bien établies?

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Un Interprete du livre Tchem-rsiou rapporte que Tching-pé-yeou apparoissoit après sa mort, sous une sigure, & qu'il se rendoit redoutable. Quoi! l'ame de l'homme, immatérielle, change-t-elle ainsi, & devient-elle matiere? cela ne paroit pas croyable. De plus, nous voyons l'homme passer sa vie d'une maniere assez uniforme. D'où lui vient après la mort ce pouvoir extraordinaire? Ensin, si les morts conservent encore des connoissances, une mere tendre qui ne fait que de mourir, ne devroit-elle pas chaque jour venir prendre soin de se ensans?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Puisqu'un Interprete du livre Tchem-tsiou rapporte que Tchin-pé-yeou étoit redouté après sa mort, c'est une preuve qu'anciennement, lorsque le Tchem-siou a été écrit, on croyoit l'immortalité de l'ame; & ceux qui prennent à tâche

de rejeter les esprits, détruisent une doctrine enseignée dans ce livre. Quand on dit qu'un homme n'est plus, on ne prétend point dire que son ame ait péri, mais seulement son corps. L'ame durant la vie est comme resserrée & embarrassée dans un corps grossier. Par la mort, l'ame sort de cette prison: libre de tous ses liens, elle est bien plus capable de pénétrer le fond des choses; les connoissances sont plus pures, & fon pouvoir plus grand. Que la lie du peuple l'ignore, cela n'est pas fort surprenant; mais le Sage en est parfaitement instruit. De-là dans son idée, la mort n'est point un mal à craindre; il la regarde au contraire comme un moment heureux. C'est la voie pour retourner à sa véritable patrie.

Dieu en créant le monde, a déterminé le lieu de chaque créature. Sans cela il y auroit du désordre. Les étoiles sont placées dans le ciel, elles ne peuvent point tomber sur la terre, pour se mêler avec les plantes & les arbres. Les arbres & les plantes croissent sur la terre : ils ne peuvent point s'élever au ciel, pour se placer parmi les étoiles. Mais si l'ame d'un mort restoit dans sa maison, pour en prendre soin, comment ce mort

passe a fo d'ell ion : auro quar il ne port Quo penf libre fes p espri ordr par-l punii donn l'ame mort

> fa na mes prun paroi diffic vainc ames empl

des

ne vo

nt une Quand , on ne me ait . L'ame e & emier. Par prison: est bien ond des us pures, ue la lie pas fort It parfaiidée, la indre ; il e un mor retour-

a déterure. Sans es étoiles e peuvent r se mêler Les arbres terre : ils ciel, pour nis si l'ame son, pour ce mort passeroit-il pour mort? Chaque chose a son lieu marqué, il ne dépend pas d'elle d'en choisir un autre. Qu'un poisson soit affamé dans l'eau, quand il y auroit sur le rivage de quoi le rassasser, quand il le verroit, ou le sentiroit, il ne lui est pas possible de se transporter-là, pour prendre sa nourriture. Quoique l'ame d'un homme mort puisse penser à sa famille, il ne lui est plus libre de retourner & de demeurer parmi ses proches. L'apparition de quelques esprits n'a été qu'en conséquence d'un ordre particulier de Dieu qui a voulu par-là instruire & animer les bons, ou punir & corriger les méchants, & donner à tous une preuve sensible que l'ame de l'homme ne périt point à la mort, bien différente en cela de l'ame des bêtes, qui se détruit, & dont on ne voit aucun retour.

Pour qu'une ame immatérielle de sa nature, puisse se faire voir aux hommes vivans, il est nécessaire qu'elle emprunte un fantôme sous lequel elle apparoît; en quoi il n'y a pas la moindre dissiculté. Mais quoi! Dieu pour convaincre entiérement l'homme que les ames ne meurent point, va jusqu'à employer de tels prodiges, & néanmoins

il y a encore des incrédules qui, voulant enseigner aux autres ce qu'ils ne savent pas eux-mêmes, prétendent sollement qu'à la mort tout finit pour l'homme. Il est aisé sans doute de leur sermer la bouche; mais qu'ils sachent qu'après cette vie, leurs propres ames n'éviteront pas le châtiment que mérite cette doctrine pestilente. C'est à eux à prendre leurs précautions.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Ceux qui disent que l'ame de l'homme, toute spirituelle qu'elle est, se détruit après la mort, ne regardent un esprit que comme une légere vapeur. La vapeur se dissipe quelquesois fort vîte, d'autre fois ce n'est que peuà-peu. Lorsqu'un homme meurt d'une mort violente, cette vapeur ne se dissipe point sur l'heure, ce n'est qu'après un certain temps que son ame est entiérement détruite. Telle fut l'ame de Tching-pé-yeou. On fait encore ce raifonnement: les deux matieres premieres qu'on regarde comme les vrais esprits, sont le fond de toutes les choses. Ainsi, puisqu'il n'y a rien dans l'univers qui ne soit fait de ces deux matieres premieres, il ne doit rien avoir qui ne

foit of parles

Ce ame, noms des no propr vapeu: noms blable plus. I tions a qu'on ces no ainsi 1 cette v ils mo fvstêm deman tout-àmaladi Les am d'une tout-àqu'il n

lants c

la mort

oulant favent ement omme. fermer

u'après

te cette prendre

n'évite-

IS.

e l'homest, se gardent gere vaelquefois que peurt d'une e se disqu'après e est enl'ame de ce rairemieres esprits, es. Ainsi, ivers qui eres preir qui ne soit esprit. Pour moi, j'ai toujours oui parler des esprits & de l'homme à peuprès comme vous m'en parlez.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ce qui est vapeur, l'appeler esprit; ame, c'est confondre absolument les noms des choses. Quand on veut donner des notions claires, il faut user des mots propres. Les livres classiques parlent de vapeur, ils parlent aussi d'esprits. Ces noms ne sont assurément point semblables. Les notions ne le sont pas non plus. De tout temps on a fait des oblations aux esprits, je n'ai pas oui dire qu'on en ait fait à la vapeur. Pourquoi ces nouveaux raisonneurs brouillent-ils ainsi les termes.? Ils prétendent que cette vapeur d'ame se dissipe peu-à-peu; ils montrent par-là le ridicule de leur système en disant une absurdité. Je leur demande en quel temps l'ame est-elle tout-à-fait détruite? quelle espece de maladie cause cette entiere destruction? Les ames de tant d'animaux qui meurent d'une mort violente, se dissipent-elles tout-à-coup, ou peu-à-peu? D'où vient qu'il n'en apparoît aucune? Ces ignorants décident sur ce qui se passe après la mort, chose où ils n'entendent rien,

pourquoi donc en parler? Dans le livre Téhong-yong, Kong-tzé dit: les esprits sont le sond des choses, & l'on ne doit point les en séparer. On peut parler ainsi en ce sens, qui est celui de Kong-tzé, que la vertu des esprits se fait sentir aux choses. Mais ce Philosophe n'a jamais prétendu que les esprits sussent les choses mêmes.

Au reste les esprits qui sont attachés aux choses, n'y sont point comme l'ame est dans l'homme. L'ame de l'homme fait partie de lui-même; & de son union avec le corps, il n'en résulte qu'une nature. C'est de-là que l'homme est capable de raisonner & du genre des êtres spirituels. Les esprits ne sont dans les choses que comme le pilote dans le vaisseau qu'il gouverne. Ce pilote ne fait point partie du vaisseau, il en est entiérement distingué. Chacun a son espece particuliere. Ainsi, c'est une erreur grossiere de penser qu'un esprit rende spirituelle la chose où il se trouve, Pour parler juste, on doit dire, que, quand Dieu donne aux esprits des êtres matériels à gouverner & à conduire, dès-lors les esprits, comme dit Kongtzé, font sentir leurs vertus aux êtres qui leur sont confiés. Lorsqu'un grand

Pri fon ce écla l'un rien tual taux Du : les 1 jardi & d pren loien & 16 verai d'em palais étoit pas c

Podes of tingules mine 1 commetel of d'Eur détail

le livre

esprits

ne doit

er ainsi

ong-tzé,

t sentir

e n'a ja
s fussent

attachés
me l'ame
l'homme
z de son
n résulte
l'homme
du genre
ts ne sont
e le pilote
rne. Ce pivaisseau, il
. Chacun a
, c'est une
u'un esprit
l se trouve.

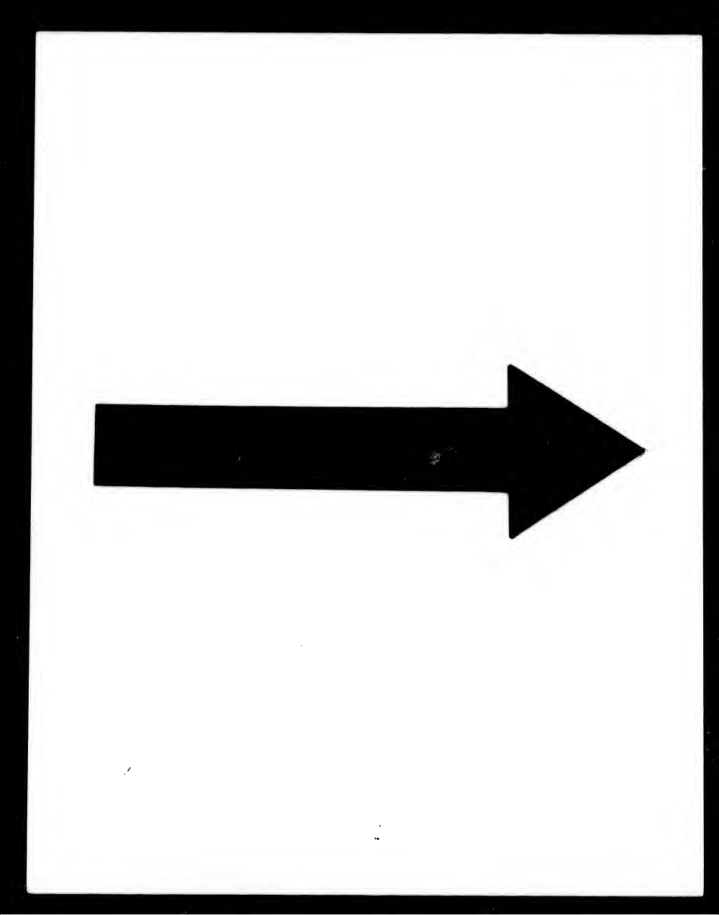
conduire, dit Kong s aux êtres u'un grand

dire, que,

ts des êtres

Prince fait éclater sa sagesse dans tout son Empire, conclue-t-on de-là que tout ce qui est dans l'Empire, soit sage & éclairé? Prétendre qu'il n'y a rien dans l'univers qui n'ait un esprit, & par-là rien qui ne soit spirituel, c'est spiritualiser les arbres, les plantes, les métaux, les pierres. Quoi de plus absurde! Du temps de l'Empereur Ouen-ouang, les Peuples donnoient aux palais & aux jardins de ce Prince les uns de fage & de spirituel. Cela ne compoint surprendre. Chacun sait que aujets vouloient marquer par-là leur vénération & leur reconnoissance pour leur Souverain. Si quelqu'un s'avisoit aujourd'hui d'employer ces termes à l'égard du palais & des jardins de Kié-tcheou qui étoit un mauvais Prince, ne diroit-on pas que ce seroit un homme sans discernement.

Pour marquer les différents genres des choses, les Docteurs Chinois distinguent le purement matériel, comme les métaux, les pierres; le vivant, comme les arbres, les plantes; le sensitif, comme les animaux; enfin, le spirituel, tel qu'est l'homme. Les Philosophes d'Europe vont encore à un plus grand détail, c'est ce que vous pouvez re-



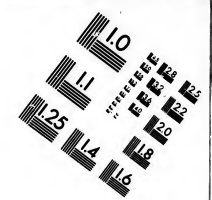
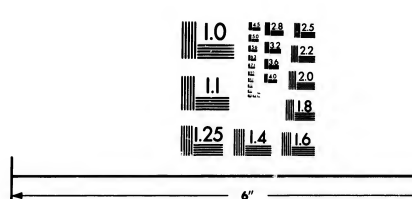


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

ON VIMERING

Desired Res 

marquer sur la carte suivante. Vous n'y verrez cependant pas toutes les especes particulieres de chaque chose : elles sont en trop grand nombre pour être marquées dans la derniere exactitude. On se contente de mettre par ordre les neuf genres principaux auxquels tout aboutit.

Arbre de porphyre.

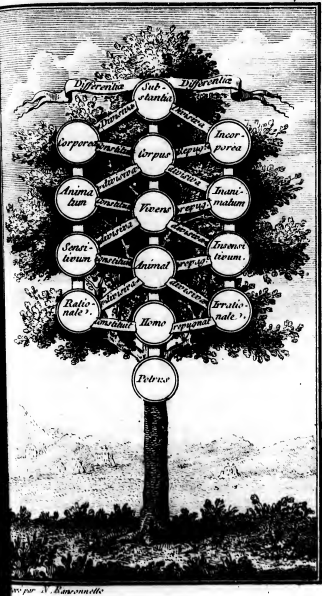
Toutes ces choses ainsi rangées ont chacune leur espece propre. D'un côté est le spirituel, & de l'autre, le matériel. Que si un étranger comme moi écrivoit à ses amis d'Europe qu'en Chine certains Lettrés prétendent que les oiseaux & les quadrupedes, les arbres & les plantes, les métaux & les pierres, sont spirituels aussi bien que les hommes; dans quel étonnement ne les jeterois-je pas?

LE LETTRÉ CHINOIS.

Quoique certaines gens en Chine soutiennent que la nature de la bête & la nature de l'homme sont semblables, cependant ils mettent cette dissérence entre l'une & l'autre, que la nature de l'homme est droite, & celle de la bête, oblique; & quand ils disent que la bête est spirituelle aussi bien que l'homme, fpeces
: elles
ir être
titude.
ordre
els tout

ées ont côté est natériel. écrivoit ne cersoiseaux s & les ces, sont onimes; terois-je

hine foubête & la blables, lifférence tature de e la bête, te la bête homme; ils



ils av l'hom bête la div

La ou la différe qualité faire d differe foit dr & petit Parmi beauco en ont le cœur traire. d'espece au gran l'espece il pas d' de cette différen portent position la corpe porelle e

le vivan

ils avouent aussi que la spiritualité de l'homme est grande, & que celle de la bête est fort petite: d'où ils concluent la diversité des deux especes.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

La droiture & l'obliquité, la grandeur ou la petitesse ne suffisent pas pour différencier les especes. Ces sortes de qualités accidentelles ne peuvent que faire distinguer dans une même espece différents individus. Qu'une montagne soit droite ou non, qu'elle soit grande & petite, c'est toujours une montagne. Parmi les hommes il y en a qui ont beaucoup d'intelligence, il y en a qui en ont peu. Les uns ont l'esprit juste & le cœur droit; d'autres, tout au contraire. Cela prouve-t-il une diversité d'especes? Que si, pour celle du petit au grand, ou de l'oblique au droit. l'espece changeoit; combien n'y auroitil pas d'especes d'hommes? La seule vue de cette carte fait comprendre que les différences spécifiques d'une chose emportent nécessairement une entiere opposition entr'elles. Parmi les substances. la corporelle fait une espece, l'incorporelle en fait une autre. Parmi les corps, le vivant est une espece, le nom vivant Tome XXV.

en est une autre. L'homme parmi les animaux est spécifié par la puissance de raisonner: il n'y a donc aucun autre animal qui soit raisonnable. Mais qu'il y ait des hommes qui raisonnent juste, & d'autres qui raisonnent de travers; que certains poussent le raisonnement plus loin que d'autres; cela ne fait pas qu'ils ne soient point tous hommes, Cette différence du plus ou du moins ne change point l'espece. Ainsi, dire que tous les animaux sont spirituels, quelque petite, ou quelque oblique qu'on fasse leur spiritualité, c'est dire qu'ils sont tous de la même espece que l'homme. Convient-il, & n'est-ce pas se tromper grossierement, de prendre une qualité extrinseque pour le fond des choses? En voyant une clydsire qui marque exactement les heures, pense-ton que la matiere dont il est composé, soit spirituelle? Qu'un Général d'armée, habile dans l'art de conduire des troupes, ait vaincu l'ennemi, ses soldats; durant le combat, ont obéi à ses ordres, ils ont avancé, ils se sont retirés à propos, ils ont dressé des embuscades, ils ont attaqué de front, la bataille est gagnée : qui dira jamais que chaque soldat soit fort entendu dans l'art de

la du fair des rier leui quo chae con nés fervi en e deffu leurs que ' *fuivie* par l vant 1 est en

foit la tous le n'ont p que vi corps, ce rem les che

libert

ni les ce de autre qu'il juste, avers; ement ait pas mmes. moins si, dire rituels, oblique est dire pece que ce pas se prendre le fond dsire qui pense-tcomposé, d'armée, des troufoldats; es ordres, irés à proscades, ils pataille est ie chaque

s l'art de

la guerre? N'est-ce pas-là plutôt la gloire du Chef qui a commandé? Quand on fait distinguer les différentes especes des choses, & que, par un examen sécieux de leurs qualités naturelles, de leurs divers mouvemens, on connoît à quoi chaque chose se porte, de quoi chaque chose est capable, il est aise de conclure que les animaux font gouvernés par des intelligences qui les font fervir aux desseins de Dieu. Nous voyons en effet des animaux faire des choses audessus de leur portée, & qui passent toutes leurs connoissances. Ce n'est point d'eux que vient une conduite si réglée & si fuivie. Au lieu que l'homme se gouverne par lui-même; il prend son parti suivant les occasions & les circonstances; il est entiérement libre, & il emploie sa liberté selon ses différents desirs.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Quoique l'on dise que le même air soit la forme universelle qui fait agir tous les êtres, cependant tous les êtres n'ont pas la même figure; & c'est de-là que vient la dissérence des especes. Un corps, qu'est-ce autre chose qu'une écorce remplie & entourée d'air? L'air sait les choses ce qu'elles sont, & les cho-

Kij

ses elles-mêmes déterminent leurs especes. Un poisson dans la mer est environné & rempli de la même eau; la même eau remplit une baleine & une sole: mais la baleine & la sole n'ont pas la même figure, & par-là elles ne sont pas de la même espece. Ainsi pour connoître les dissérentes especes des choses qui composent l'univers, il ne faut que regarder leurs figures.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Par la diversité des figures on peut bien distinguer les choses, mais non pas les différentes especes des choses. Tout au plus peut-on par-là différencier les especes des figures; la figure d'une chose n'est point la chose même. Ne mettre la différence des choses que dans la figure, au lieu de la faire consuffer dans la nature, n'est-ce pas donner la même nature au bœuf & à l'homme? Ainsi parloit autrefois le Docteur Kao: & parler aujourd'hui de même, ce n'est qu'être son écho. Deux statues d'argille, dont l'une représente un tigre & l'autre un homme, ne different assurément que par la figure; mais que la seule figure distingue un homme & un tigre vivants, cela se peut-il dire? On voit souvent

cep star un de néa

pré 1pir viva. faur opin un r man de 1 difor plie envir pas p est vi pour quatr esprit n'en peu d que l' si di∰

priéte

la ter

espeenviı; la une n'ont les ne pour s des il ne

n peut is non choses. ifférena figure même. les que ire condonner omme? ur Kao; , ce n'est 'argille, & l'autre nent que le figure vivants, Souvent des choses d'une figure dissérente & cependant de la même espece : les deux statues dont je viens de parler en sont un exemple. Les figures d'homme & de tigre ne sont pas les mêmes; c'est néanmoins d'une même espece d'argille

qu'elles sont faites.

Quant à ce qui regarde l'air, si l'on prétend que c'est quelque chose de spirituel, & qu'il anime tout ce qui est vivant, il s'enfuit de-là que rien ne sauroit mourir. La mort, selon cette opinion, ne peut être causée que par un manque d'air. En quel endroit l'air manque-t-il? Par où y a-t-il à craindre de manquer d'air? Une chose que nous disons être morte, n'est-elle pas remplie d'air en dedans? N'en est-elle pas environnée en dehors? Ce n'est donc pas précisément l'air qui anime ce qui est vivant. Qu'un homme assez ignorant pour ne savoir pas que l'air est un des quatre élémens, le confonde avec les esprits & avec l'ame de l'homme, le n'en suis pas fort surpris; mais, pour peu qu'on soit instruit, ne sait-on pas que l'air est un corps dont il n'est pas si difficile d'assigner la nature & les propriétés. L'air mêlé avec l'eau, le feu & la terre, compose tout ce qui est ma-

tiere. Notre ame, partie essentielle de nous-mêmes, & seule cause vivifiante de notre corps, sussit pour nous faire vivre de l'air que nous respirons à tous les instans. L'homme, les oiseaux, les quadrupedes vivent au milieu de l'air, pour trouver toujours dans cet élément froid de quoi tempérer le feu qu'ils ont dans l'intérieur. De-là vient que nous respirons sans cesse, pour pouvoir toujours, par un double mouvement, pousser au dehors l'air chaud, & en recevoir un plus frais au dedans. Le poisson n'a nul besoin de respirer l'air; il vit dans l'eau : cet élément est bien capable de le rafraîchir.

Pour les esprits, ils n'entrent point dans la composition des choses: ils sont eux-mêmes une espece particuliere qui est celle des substances immatérielles. Ils sont délégués par l'ordre du Créateur pour gouverner les autres créatures sur lesquelles ils n'ont point une autorité absolue. C'est ce qui a fait dire à Kong-tzé: Honorez les esprits, mais de loin. Les esprits ne peuvent point nous donner du bonheur, des richesses, ni essacer nos péchés. Ce pouvoir est réservé à Dieu seul. Les ignorants de ce siecle qui vont offrir leurs vœux &

leur poir Cet loin Si v reztain poin au r qu'es

N

dans

vers
qui r
créat
que
elle
foien
ciel,
& qu
réfult
motif

<sup>(1)</sup> tout la avoit quand les mê

le de
fiante
s faire
à tous
feaux,
feu de
ns cet
r le feu
à vient
ur poumouvechaud,
dedans.

respirer

ient est

ils font iere qui térielles. du Créaes créaoint une fait dire its, mais ent point richesses, puvoir est prants de vœux & leurs prieres aux esprits, ne prennent point la bonne voie pour être exaucés. Cette expression de Kong-tzé, mais de loin, porte la même idée que celle-ci: Si vous offensez le ciel, à qui vous adresse-rez-vous? S'expliquer comme font certains Lettrés, en disant qu'il n'y a point d'esprits, c'est réduire Kong-tzé au rang de ces Docteurs qui ne savent qu'embrouiller.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Nos anciens Philosophes reconnoissant dans les merveilles que contient l'univers, une raison suprême & invariable qui regne par-tout, ont cru que chaque créature y participoit à sa maniere, & que toutes ensemble ne faisoient avec elle qu'une seule (1) substance : ils disoient donc que Chang-ti, Seigneur du ciel, se trouvoit dans chaque chose, & que de son union avec elles il ne resultoit qu'un même être. C'est par ce motif qu'ils exhortoient les hommes à

K iv

<sup>(1)</sup> Note de l'Editeur. La déraison est partout la même; & l'on voit qu'à la Chine il y avoit des Spinosites avant Spinosa, & que, quand on s'écarte de la vérité, on tombe dans les mêmes absurdités.

ne pas s'abandonner au vice, pour ne pas défigurer la beauté qui s'étoit communiquée à eux; à ne point violer l'équité, pour ne pas offenser la raison qui résidoit en eux; à ne nuire à aucune chose du monde, pour ne pas manquer de respect au Chang-ti qui se trouvoit en tout. Ils disoient encore que la nature de l'homme & de toute autre chose, ne périssoit point par la mort, ou par la division des parties; mais qu'elle retournoit se transformer en Dieu, c'est - à - dire, que l'ame de l'homme ne meurt point. Cependant je crains que cette doctrine ne s'accorde pas tout-à-fait avec ce que vous, M.; enseignez touchant le Seigneur du ciel.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Je n'ai jamais oui parler d'une doctrine plus extraordinaire & moins suivie que celle-là. Comment s'accorderoitelle 'avec la mienne? N'est-ce pas dégrader la majesté du Chang-ti? Il est rapporté dans nos saintes Ecritures qu'au commencement des temps, lorsque Dieu donna l'être à toutes choses, il créa des anges de tous les ordres. Un des principaux d'entr'eux, appelé Lucifer s'aba de p blab tôt l mon l'avo préci d'apr la cr des c font i ne fo

gage

On opinion ya la Secte font-ii en pa rien de Si l'or peuple tendre on? Qun fir à un Heblable

à un a

ur ne comler l'éraison à aune pas ti qui encore e toute par la parties; former ame de pendant s'accore vous, neur du

ine docins fuivie
orderoitpas déi? Il eft
res qu'au
lorfque
chofes, il

rdres. Un opelé Lucifer, ébloui de ses qualités naturelles, s'abandonna à l'orgueil, & eut l'audace de penser qu'il pouvoit devenir semblable au très-Haut. Dieu punit aussitot le téméraire, il le changea en démon avec tous les autres anges qui l'avoient suivi dans sa révolte, & il les précipita tous dans les ensers. C'est d'après cela que nous disons que depuis la création du monde il y a un enser & des démons. Or, dire que les créatures sont tellement unies au Créateur, qu'elles ne sont avec lui qu'une même chose, n'est-ce pas enchérir encore sur le langage impie de Luciser?

On ne s'apperçoit plus en Chine d'une opinion aussi pestilente, depuis qu'on y a laissé répandre les rêveries de la Secte de Fo. Tcheou-kong, Kong-tzé se sont-ils jamais exprimés en ces termes, en parlant du Chang-ti? Trouvera-t-on rien de pareil dans les livres classiques? Si l'on voyoit un homme de la lie du peuple affecter les airs d'un Roi, & prétendre être traité en Roi, qu'en diroit-on? Quoi donc! il n'est pas permis à un simple particulier de se comparer à un Prince, & il pourroit se dire semblable au Chang-ti? Un homme parlant à un autre homme, lui dit: toi, tu es

Kv

toi; moi, je suis moi; & un ver de terre s'adressant au Chang-ti, pourroit lui dire: vous êtes moi, & je suis vous; quoi de plus extravagant!

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Les Disciples de Fo ne se mettent point au-dessous de Chang-ti. Ils vantent beaucoup les qualités de l'homme, la noblesse de son corps, les vertus de son ame : en cela !! y a du vrai. Les vertus du Chang-ti sont sans doute très-relevées: mais celles de l'homme, jusqu'où ne vont-elles pas? Le Chang-ti a une puisfance sans bornes; & l'homme, de quoi n'est-il pas capable? Que peut-il y avoir de plus grand que les anciens Sages, vraies origines des Nations qu'ils ont su rassembler? Parfaits Législateurs, Docteurs consommés, Inventeurs de tant de beaux arts, c'est d'eux que les Peuples ont appris à labourer la terre, à creuser des puits, à se faire des vêtemens, à construire des chariots, à construire des vaisseaux, de maniere qu'ils peuvent non-seulement se nourrir & conserver leur vie, mais encore entretenir un commerce perpétuel qui les enrichit tous, & qui les rend tous heureux. C'est par eux que les Empires ont

été ferv labl foit mér défa Char ce l'hor

ti, 8
puiffattril
L'
l'exce

empr

retification s'a tient entier a rier rien de fi fi ma Quan les pe pas j Dieu

er de urroit e suis

nettent vantent me, la de son ertus du elevées; u'où ne ne puisde quoi ly avoir s Sages, u'ils ont flateurs, teurs de x que les la terre, e des vêariots, à maniere le nourrir ncore ennel qui les tous heunpires ont été solidement fondés, qu'ils se conservent, & qu'ils sont à jamais inébranlables. Quel temps, pour reculé qu'il soit, peut faire oublier leur glorieuse mémoire? Je n'ai point oui dire qu'au défaut de ces hommes illustres, le Chang-ti ait rien fait de pareil : voilà ce qui fait dire que le pouvoir de l'homme ne cede point à celui du Changu, & l'on ne voit point pourquoi la puissance de créer le ciel & la terre est attribuée à Dieu seul.

L'homme ordinaire ne connoît point l'excellence de sa nature. On l'entend dire que l'esprit est resserré & comme emprisonné dans le corps; mais un Fotiste qui comprend la grandeur de cet esprit, ne veut point se soumettre. ni s'abaisser. Selon lui, l'homme contient en soi le ciel, la terre, l'univers entier. L'esprit humain est tel qu'il n'y a rien de si éloigné, qu'il n'atteigne; rien de si sublime où il ne s'éleve; rien de si étendu, qu'il ne comprenne; rien de si délié, qu'il ne saississe; rien de si massif & de si dur, qu'il ne pénetre Quand on en est venu à connoître ainsi les perfections de l'homme, ne doit-on pas juger qu'il est intimément uni à Dieu, qu'il est Dieu lui-même?

Kvi

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les Fotistes ne se connoissent pas euxmêmes, comment connoitroient - ils Dieu? Ils ont reçu des mains du Créateur, dans un corps très-vil, une ame digne de quelque estime, qui raisonne, qui les fait agir & mouvoir. D'abord ils s'enorgueillissent, & d'un air de superbe, ils osent entrer en parallele avec la majesté de Dieu même. Qu'a donc de si noble le corps de l'homme? Qu'ont ses vertus de si respectable & de si grand? Parler ainsi, c'est détruire la véritable vertu; c'est se rendre soimême entiérement méprisable. L'orgueil est l'ennemi de toutes les vertus, & ce vice seul est capable de corrompre toutes les actions de l'homme. C'est un axiome parmi les Sages d'Europe, qu'un grand nombre de vertus sans humilité, n'est qu'un tas de sable exposé au vent. Les hommes les plus vertueux réverent l'humilité, & ils la pratiquent. Dieu par sa nature, infiniment supérieur à tout, ne peut pas s'humilier; mais si Dieu ne fait qu'une même chose avec l'homme, il faut que Dieu s'humilie. A voir d'une part les Saints attentifs, exacts, respectueux, tremblans

aux ce c ne d'au quel pas veut défe poin me 1 rend pour La gi fiftoit devoi Chang nous Maîtr

commaux Nabarbar Ils on Dieu Sans couvrie aupara du bo

adora

renve

Les

aux ordres du ciel; se regardant comme ce qu'il y de plus abject sur la terre, ne se creyant capables de rien; & d'autre part, les orgueilleux Fotistes, quelle ressemblance! Les Saints n'osent pas penser qu'ils soient saints, & l'on ame veut nous faire accroire que le plus défectueux de tous les hommes n'est point au-dessous de Dieu même. L'homme fait un fonds de veriu, pour se rendre parfait, & il se persectionne, pour mieux servir le Seigneur du ciel. La grande vertu de Tcheou-kong confistoit à regarder comme son premier uire la devoir, de respecter & d'honorer le Chang-ti, & l'on prétend aujourd'hui nous mettre de niveau avec ce grand Maître, digne & unique objet de nos adorations & de tout notre culte; quel ne. C'est renversement! Europe,

Les anciens Sages se sont rendus recommandables, ils ont donné des loix aux Nations; ils ont civilifé les Peuples barbares; mais ont-ils créé les hommes? Ils ont inventé les Arts, n'est-ce pas Dieu qui leur a fourni les matériaux? Sans cela, qu'auroient-ils pu faire? Un ouvrier travaille en or & en bois, mais auparavant il saut qu'il ait de l'or ou du bois. S'il n'avoit pas sa matiere toute

euxit -ils Créaonne,

ord ils fuperavec la onc de Qu'ont z de si

re foi-. L'orvertus, corrom-

us fans ble exolus vers la pra-

finiment s'humie même que Dieu

es Saints emblans

faite, la feroit-il? Dieu en produisant les choses, les a tirées du néant même; il a parlé, & tout a été fait. Voilà où l'on reconnoît une puissance sans bornes. Que peut l'homme en comparaison? Lorsqu'on imprime un sceau sur le papier ou sur la soie, on voit sur le papier & sur la soie la représentation du sceau; mais ce n'est point-là le sceau lui-même, & en place du sceau, cette représentation n'est point capable d'en former de nouvelles. On peut dire quelque chose de semblable de la créature. La créature est l'image du Créateur; elle n'est point le Créateur lui-même, & le pouvoir de créer, passe toutes ses forces.

Un homme savant qui a acquis des connoissances du ciel, de la terre, de quantité d'autres objets, a-t-il donc véritablement dans la tête le ciel & la terre & tous ces objets? Il a regardé le ciel, il a vu la terre, il a examiné l'extérieur de dissérentes choses, d'où il a conclu leur nature, leurs qualités, leurs usages. Ne dit-on pas que l'esprit ne connoît d'objets que ceux qui lui viennent par les sens? L'esprit est comme une eau pure & tranquille, comme un miroir bien poli, capable de recevoir

les in Mais peuv ont-i tre? ( que o de l'ocru. tout o tende même égale néant

même

que ve confer ce que moi : tous lie terrup même a s'apper varient y a de germe fa div

ifant
ime;
id où
ornes.
ifon?
ir le
fur le
tation
fceau
, cette
e d'en
e quelcréatuateur;
nême,

uis des re, de I donc I & la ardé le né l'exd'où il ualités, l'esprit qui lui comme mme un recevoir

ites ses

les images de tout ce qu'on lui présente. Mais parce que cette eau & ce miroir peuvent représenter le ciel & la terre, ont-ils la puissance de créer l'un & l'autre? Quand on se vante de pouvoir quelque chose, & qu'on se met en devoir de l'exécuter, on mérite alors d'être cru. Dieu a créé le ciel & la terre & tout ce que nous voyons; ceux qui prétendent n'être pas différents de Dieu même, doivent reconnoître en eux une égale puissance: qu'ils tirent donc du néant une montagne, qu'ils créent même un bateau.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Ce que vous appelez Dieu, M., & que vous dites avoir créé le monde, conserver & gouverner toute chose, c'est ce que les Fotisses entendent par ce mot moi: dans tous les temps comme dans tous lieux, ce moi ne soussire jamais d'interruption: c'est toujours une seuse & même substance. Mais parce que l'homme a un corps corruptible, son ame s'appesantit & s'obscurcit; ses passions varient selon les occurrences; ce qu'il y a de bon diminue chaque jour; le germe de la vertu peu-à-peu se détruit; sa divinité ne se soutient plus; & voilà

pourquoi nous ne pouvons ni créer, ni conserver les créatures. Ce défaut de puissance ne vient pas de notre ame considérée en elle-même; c'est un esset de la corruptibilité de notre corps. Un escarboucle qui a perdu son éclat, n'est plus une pierre précieuse. Mais si l'on examine l'ame de l'homme, telle qu'elle est véritablement en soi, c'est alors qu'on en connoît toute l'excellence.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Hélas! il suffit de proposer une doctrine, quelque empoisonnée qu'elle soit, les hommes s'empressent à l'envie de s'en repaître. Quoi de plus triste! il faut avoir l'ame bien appesantie & bien obscurcie pour ofer avancer que le Créateur du ciel & de la terre, l'ame du monde que l'on prétend ne point différer de l'homme, est sujet à l'altération! Une vertu solide, selon Kong-tze, est à l'épreuve de tout: un instrument, une machine ne devient que plus propre à servir par l'usage qu'on en fait : & le Grand par excellence, le redoutable Maître de l'Univers, dans l'espace de la vie d'un homme, pourroit être abattu, renversé? Parler ainsi, n'est-ce pas mettre Dieu au-dessous de l'homme, rendre la faire une & pomémic lumie foit la mine la que co qui le

l'appe: Si I mênie la paix milere ame fi c'est la foit da Qu'il 1 sujet de où elle lemble! puisque dans le fuit que en est cessaire l'homn la trist donc pa

dre la passion maîtresse de la raison, er, ni faire l'esprit esclave du corps, donner ut de une qualité accidentelle pour principe ame & pour fondement de la nature ellen effet même. Pour peu qu'un homme ait de ps. Un , n'est lumieres, il sent ce que je dis, sans qu'il foit besoin de m'étendre. Qu'on exasi l'on mine l'univers entier. Y a-t-il donc quelqu'elle que créature qui surpasse le Créateur, alors qui le fasse dépendre d'elle, qui puisse

l'appesantir & l'obscurcir.

Si Dieu & l'homme ne sont qu'une mênie chose, il n'y a plus à distinguer la paix & le bonheur de Dieu d'avec la misere & le trouble de l'homme. Notre ame sur cela est un exemple présent; c'est la même ame, soit dans la tête, soit dans les autres parties du corps. Qu'il lui arrive un malheur, quelque sujet de tristesse, elle est triste par-tout où elle est; elle ne peut pas tout enfemble être en trouble ou en paix : or puisque Dieu dans l'homme se trouve dans le chagrin & dans la peine, il s'ensuit que la souveraine félicité de Dieu en est troublée. Mais si Dieu est nécessairement heureux, suit-il de-là que l'homme est à l'abri des atteintes de la tristesse & de la misere? N'est -il donc pas évident que Dieu & l'homme

N.

ne doclle foit, de s'en il faut oien oble Créaame du oint difération! zé, est à nt, une propre à t : & le doutable

ce de la

e abattu,

pas met-

ne, ren-

ne sont pas une seule & même substance? Prétend-t-on dire ou que Dieu est identissé avec les choses, & que parlà tout est Dieu, ou que Dieu sait partie intrinseque des choses, & qu'il entre dans leur composition, ou que les choses sont à l'égard de Dieu, ce qu'un pur instrument est dans les mains d'un ouvrier pour s'en servir. Ces trois manieres de s'expliquer sont toutes opposées à la raison; je les reprends l'une

après l'autre.

En premier lieu, Dieu n'est pas identifié avec les choses: si cela étoit, le nombre prodigieux des créatures se réduiroit à une seule nature. Mais s'il n'y avoit dans l'univers qu'une seule substance, on ne pourroit plus dire qu'il y a un nombre prodigieux de créatures. Les manieres d'être de chaque chose, seroient entiérement confondues; il n'y auroit plus d'instinct particulier, ni cette inclination naturelle à fa propre conservation. Nous voyons dans le monde beaucoup de choses ennemies les unes des autres, & qui se détruisent. L'eau éteint le feu, le feu consomme le bois. Parmi les animaux, les plus gros & les plus terribles mangent les plus petits & les plus foibles. Puisque

Dieu Dieu fait p une b fystên avec pierre obéir que l'h à la pi

justes En partie *fuivero* la choi est mo que la renfern les choi nu & p qui le d jamais fermer l'être. 🛮 est-il da qui con qui obé

mis à l'H

me a e

e sube Dieu
ne parnit parn'il enque les
e qu'un
ns d'un
nis mas oppods l'une

as identoit, le es se rés s'il n'y ile subsire qu'il e créatuque chofondues; rticulier, à sa pros dans le ennemies e détruiconfom-, les plus ingent les

. Puisque

Dieu est identissé avec toutes choses, Dieu se détruit donc lui-même; il ne sait point se conserver : est-ce-là avoir une belle idée de Dieu? Suivant un tel système, Dieu n'est qu'une même chose avec l'homme, avec le bois, avec la pierre. L'homme sacrisse à Dieu, il doit obéir à Dieu. C'est donc à soi-même que l'homme sacrisse; il doit donc obéir à la pierre & au bois : ridicules, mais justes conséquences.

En second lieu, Dieu ne fait point partie intrinseque des choses. Il s'ensuiveroit que Dieu seroit moindre que la chose dont il feroit partie. La partie est moindre que le tout. Un Teon est plus grand qu'un Ching qui n'en est que la dixieme partie. Le contenant renferme le contenu. Si Dieu est dans les choses comme partie, il est contenu & par-là plus petit que les choses qui le contiennent; mais qui pensera jamais que la créature puisse ainsi renfermer le Créateur dont elle a recu l'être. Dieu faisant partie de l'homme, est-il dans l'homme comme un maître qui commande, ou comme un esclave qui obéit? Dieu ne peut point être foumis à l'homme en esclave; mais si l'homme a en lui-même Dieu qui regle en

maître absolu toutes ses actions, il ne doit y avoir aucun méchant homme dans le monde. Pourquoi donc le nombre en est-il si grand? Dieu est la source de tous les biens, la vertu sans mélange. S'il gouverne absolument l'homme, comment le laisse-t-il aveugler par les passions? Comment l'homme donne-t-il dans tant de travers? Est-ce donc que la vertu de Dieu l'abandonne? Au temps de la création, Dieu établit par-tout un ordre admirable: aujourd'hui qu'il regle toutes les démarches de l'homme, selon les Fotistes, d'où vient un si affreux désordre. C'est Dieu qui a porté toutes les loix que la raison impose à l'homme L'homme que Dieu dirige en tout, viole cependant ces loix. Est - ce que Dieu les ignore, ou qu'il n'y fait pas attention? Est-ce qu'il ne peut pas les garder, ou qu'il ne le veut pas? Laquelle de ces réponses peut-on recevoir?

En troisieme lieu, les choses ne sont point à l'égard de Dieu ce qu'un pur instrument est entre les mains de l'Ouvrier pour s'en servir. Car d'abord il seroit évidemment saux que Dieu, comme on le prétend, ne sit avec les choses qu'une seule & même substance. Un Tailleur de pierre n'est point une même

un Pê lets & d'une les cr attribu attribu fe ferv que c'e Bûcher pentier tes ces à la cl ce n'es l'eau qu quadru monte : char; c? ne doit fins; il gens de ne faut rien de p sion dan trine? D position choses e point à 1 mêmes p

mées. Q

fubsta

, il ne omme nomfource élange, mme, par les nne-t-il onc que u temps -tout un qu'il rehomme, si affreux té toutes l'homme en tout, - ce que r fait pas ut pas les Laquelle evoir? es ne sont qu'un pur s de l'Oud'abord il lieu, comec les cho-Mance. Un une même

substance avec le ciseau dont il se sert, un Pêcheur est très-distingué de ses filets & de sa barque : de plus il suit d'une telle opinion que tout ce que font les créatures ne doit point leur être attribué, mais à Dieu; de même qu'on attribue à l'ouvrier tout ce qu'il fait en se servant de ses instrumens. On dit que c'est le Laboureur qui laboure, le Bûcheron qui coupe le bois, le Charpentier qui scie une planche; & toutes ces actions ne sont point attribuées à la charrue, à la hache, à la scie: ce n'est donc plus le feu qui brûle, l'eau qui coule, l'oiseau qui chante, le quadrupede qui marche, l'homme qui monte à cheval, qui s'asseoit sur un char; c'est Dieu qui fait tout cela. On ne doit plus punir les voleurs, les assafsins; ils ne sont point en faute: les gens de bien n'ont aucun mérite, il ne faut plus les récompenser. Y-a-t-il rien de plus capable de mettre la confution dans l'univers, qu'une pareille doctrine? Dieu n'entre point dans la composition des choses, & par là même les choses en se détruisant, ne retournent point à Dieu : elles se résolvent dans les mêmes parties dont elles avoient été formées. Que si les créatures par la mort & par la destruction se trouvoient changées en Dieu, on ne devroit plus dire qu'une chose est détruite, qu'elle est morte, mais au contraire, qu'elle vit de la vie la plus parfaite. Quel est l'homme qui ne souhaitât pas de mourir sur le champ pour être transformé en Dieu! Un fils bien né, pleure la mort de son pere, il se donne de grands mouvemens pour lui préparer un magnisique tombeau. A quoi pense-t-il? son pere est devenu Dieu.

J'ai déjà fait voir que Dieu est l'origine de toutes choses, le Créateur de l'univers, le comble de toutes les perfections: la créature est incapable de comprendre sa grandeur, comment pourroit-on l'égaler à Dieu? Quand on considere ce que les créatures ont de beau & de parfait, on reconnoît entr'elles les traits de la puissance de Dieu; mais prétendre qu'elles soient Dieu lui-même, cela révolte. Si l'on voyoit de grands pas marqués dans un chemin, on diroit qu'un homme de grande taille auroit passé par-là; mais on ne s'aviseroit pas de confondre ces vestiges avec le voyageur. A la vue d'un beau tableau, un connoisseur admire l'habileté du Peintre, mais il ne prend pas le tableau pour le Peintre lui-même.

D les f l'hon remo parve il adı dore, tre un grossie fables mier p donne n'est a est de causes. aux ch formel ques, Dieu es & par

Il est être da niere: dans un matiere le pied comme cheur nomine

créatur

chanus dire
elle eft
elle vit
l'homir fur le
n Dieu!
de fon
mouvegnifique
fon pere

est l'oriateur de es perfece de coment pourd on conht de beau entr'elles ieu; mais lui-même, de grands , on diroit ille auroit iseroit pas c le voyableau, un é du Peinle tableau

Dieu a formé des créatures de toutes les sortes & sans nombre, pour que l'homme avec le secours de sa raison, remonte à la premiere origine, & que parvenu à la connoissance du Créateur, il admire ses perfections infinies, il l'adore, il l'aime. Ce devroit être-là notre unique occupation: mais l'homme grossier se repaissant de réveries & de fables, a bientôt perdu de vue le premier principe, & dans quels travers ne donne-t-il pas? La source de ses erreurs n'est autre chose que l'ignorance où il est de ce qui regarde les différentes causes. Il y a des causes intrinseques aux choses comme la matérielle & la formelle, il y en a qui sont extrinseques, comme les causes efficientes: Dieu est cause efficiente & universelle, & par conséquent cause extrinseque des créatures.

Il est à remarquer qu'une chose peut être dans une autre de plus d'une manière: un homme est dans une maison, dans une salle, comme dans un lieu. La matière & la forme sont dans l'homme, le pied & la main sont dans le corps, comme les parties dans le tout. La blancheur est dans le cheval qu'elle dénomine blanc; la froidure dans la glace

qu'elle dénomine froide, comme tout accident, toute qualité est dans une substance. La lumiere du soleil est dans le cristal qu'elle fait briller; la chaleur est dans le fer qu'elle échauffe, comme les causes extrinseques sont dans les sujets où elles agissent. Des choses les plus basses, remontons aux plus hautes: on peut dire dans le sens de ce dernier exemple, que Dieu est dans les choses. Quoique la lumiere soit dans le cristal & la chaleur dans le fer, ce sont néanmoins des choses bien distinguées. des natures toutes différentes. Ainsi, l'on n'erre point en disant que Dieu est de cette maniere dans les créatures, avec cette différence que la lumiere peut n'être pas dans le cristal, au lieu que Dieu essentiellement immense, se trouve nécessairement dans toutes les créatures, & que Dieu étant immatériel n'a point de parties, D'où il suit qu'il est tout dans le tout, & tout dans chaque partie du tout.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Vous vous expliquez, M., si clairement, que voilà tous mes doutes dissipés. Mais que pensez-vous de ceux qui prétendent que l'homme & toutes les autres che

fonc de p fuad Diec avec effor à cro fonne pent v vous v ce qui tinguo qui se y a de entre rentes restre. par le blées n brebis

& le co Tom

nombr

llya

exemp]

autres créatures, ne font qu'une même chose?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Tantôt élever l'homme jusqu'à l'égaler à Dieu, tantôt l'avilir jusqu'à le confondre avec un vermisseau, il y a excès de part & d'autre. Un orgueilleux persuadé, prévenu qu'il est semblable à Dieu, voudra-t-il être mis en paralelle avec le plus vil animal? Et quelque effort qu'on fasse, j'ai bien de la peine à croire qu'on persuade jamais à personne qu'il ne differe en rien d'un serpent vénimeux. Vous, M., qu'en pensezvous vous-même? Il est aisé de réfuter ce qui n'est nullement digne de soi. Distinguons les diverses fortes d'identités qui se trouvent parmi les créatures. Il y a des identités simplement de noms entre des choses qui sont très-différentes, comme lieu céleste, lieu terrestre. Il y a des identités de réunion, par lesquelles plusieurs choses rassemblées n'en font qu'une; comme plusieurs brebis ne font qu'un troupeau; grand nombre de foldats ne fait qu'une armée. Il y a des identités de propriétés. Par exemple, entre une racine, une source & le cœur. Le propre de la racine est Tomc XXV.

)**1**S.

ie tout

ns une

chaleur

comme

dans les

oses les

hautes:

ce der-

dans les

t dans le

, ce sont linguées,

linfi, l'on

ieu est de

res, avec

niere peut

a lieu que

, se trouve

créatures,

l n'a point

t tout dans

e partie du

, fi claireloutes dissile ceux qui z toutes les autres de fournir du fuc à toute la plante; le propre de la source est de donner de l'eau à tout le ruisseau; le propre du cœur est de distribuer le sang par tout le corps. Ces trois premieres fortes d'identités sont fort imparfaites, & se rencontrent entre des choses de nature toute opposée. Il y a des identités de genres qui font que les especes différentes conviennent dans un même principe générique; comme les oiseaux & les quadrupedes conviennent dans les genres de cognoscitif & de sensitif. Il y a des identités d'especes par où les individus participent à une même nature spécifique; comme le cheval A & le cheval B font l'un & l'autre cheval. Pierre & Paul font tous deux hommes. Ces deux fortes de nouvelles identités rapprochent les choses de beaucoup plus pres que les trois premieres. Enfin, il y a des identités de substances par lesquelles une chose, soit qu'on la regarde fous différents rapports, soit qu'on lui donne divers noms, reste toujours en foi la même. Par exemple, Ex-tang-hium & Ti-yao sont un même homme. Toutes les parties d'un tout n'ont rien de différent, & font substances du tout lui-même. Cette derniere

datin

tite
ils
blei
mo
cett
tern
dire
que
dans

n'est

le v

dit of ils very less I tuell que to chof

sorte d'identités est la parfaite & la vraie. Ceux qui prétendent que toutes les créatures ne sont qu'une même chose, dans lequel de ces trois ordres d'identités veulent-ils mettre celle qu'ils leur attribuent?

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Ils la mettent dans l'ordre des identités des substances; & voici comme ils s'expliquent : le Sage ne fait véritablement qu'une même chose avec le monde entier. Le vulgaire seul divise cette substance, en employant ces termes de toi, de moi. Ce n'est pas à dire que cette identité vienne de l'idée que se forme le Sage. Elle a son origine dans la bonté du cœur humain, laquelle n'est point réservée au Sage seul, & que le vulgaire ne peut jamais détruire.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Lorsque les anciens Philosophes ont dit que nous ne faisions tous qu'un, ils vouloient seulement par-kà réunir les Peuples, & les exciter à une mutuelle charité. On ne peut point dire que toutes les créatures soient une même chose, si ce n'est en ce sens seul, qu'elles ont toutes un même Créateur; mais

Li

inte; le iner de pre du par tout fortes es, & fe e nature

itités de es difféme prinifeaux & dans les

nsitif. Il y ir où les nê:ne naneval A &

re cheval. hommes. s identités ucoup plus

es. Enfin, tances par u'on la reports, foit

oms, refte ar exemple, it un même

d'un tout ont substan-

rte derniere

la justice qu'on se rend l'un à l'autre; la charité qu'on se doit, supposent deux personnes distinctes. Si toutes les créatures ne sont qu'une même substance; où sera le nombre de deux? On ne trouvera de la distinction tout au plus qu'entre de vaines images incapables de s'aimer & de se respecter mutuellement. Ne dit-on pas que la charité confifte à traiter son prochain comme soi. même; que la justice exige de rendre à autrui ce qui lui appartient : voilà donc un autrui, un prochain; voilà un soi-même. Si l'on ôte cette différence, ne détruit-on pas ces deux vertus? Supposons pour un moment que toutes les créatures sont en effet identifiées avec un homme, cet homme en s'aimant uniquement soi-même, en se procurant toute sorte de satisfactions, exerceroit une pleine charité, une parfaite justice; mais peut-on croire qu'un scélérat qui ne pense qu'à soi, qui ne fait pas la moindre attention à tout le reste du genre humain, mérite les noms de juste & de charitable? Les anciens livres, en se servant des termes d'autrui, de soi-même, désignent-ils fimplement deux corps? Ne marquentils pas au contraire très-clairement une

vr fo

ref mo aux tou pou

Le cess nir ceux

pas

fa fa eft c dang fois, Aim

piquarme pour rité l'uni

Sage tingu mille fon

c'est

vraie distinction de nature & de personnes?

autre;

: deux

créa-

tance,

n ne

au plus

apables

utuelle-

ité con-

me foi-

rendre

: voilà

voilà un

érence,

vertus?

ie toutes

lentifiées

e en s'ai-

e, en se

factions,

une par-

ire qu'un

, qui ne

n à tout nérite les

? Les an-

es termes

Signent-ils

narquentement une

La perfection de la charité consiste dans son étendue. Plus elle est restreinte, moins elle est parfaite. L'amour de soi-même est commun, même aux choses inanimées : l'eau cherche toujours un lieu bas & humide, pour pouvoir par-là se réunir & se conserver. Le feu veut un lieu sec, & s'éleve sans cesse, pour trouver sa sphere, & s'entretenir dans tout son entier. L'amour pour ceux à qui on a donné la vie, est trèsvif dans les animaux; que ne sont-ils pas pour nourrir leurs petits? Aimer sa famille, le dernier des hommes en est capable. Combien de fatigues, quels dangers, quels crimes même quelquefois, pour lui procurer le nécessaire! Aimer sa patrie, le vulgaire même s'en pique. Ne voit-on pas chaque jour des armées entieres prodiguer leur vie, pour repousser l'ennemi? Mais une charité que rien ne borne, qui embrasse l'univers entier, c'est - là la vertu du Sage. Comment est-ce que le Sage dif. tingue autrui de soi-même, de sa fa mille particuliere, d'une autre famille son propre pays d'un pays étranger c'est que, regardant tous les hommes

Liij

comme ayant un même Créateur, un même pere qui est Diet., il se croit obligé de les aimer tous. Pourquoi n'imite-til pas l'homme sans regle dont toute l'attention ne va qu'à s'aimer & se satisfaire soi-même?

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Si l'opinion de ceux qui disent que toutes les créatures ne sont qu'une même chose, détruit la charité & la justice, comment est-ce qu'on lit dans le livre *Tchong-yeng*, qu'un des devoirs du Prince est de se regarder soi-même dans ses bas-Officiers, & de ne point se distinguer d'eux?

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

C'est-là une façon de parler qui, bien comprise, n'a rien de mauvais. Que si l'on veut prendre cette expression à la lettre, on choque absolument le bon sens. Le livre Tchong-yong enjoint au Prince de se regarder lui-même dans ses Officiers, & de ne se point distinguer d'eux, parce que les Officiers même les plus bas, sont hommes aussi bien que le Prince; mais comment peut-on consondre un Prince & ses Officiers avec les plantes, les arbres,

ne daı 821 che pou chie ſon me foit chai feig pro bien l'on des cette quel il l'a de des unes en ei l'esp prop

core

tend

créa

pas :

teur

la

ur, un it oblimite-tute l'ate fatif-

fent que qu'une ité & la lit dans devoirs oi-même point

EN.

qui, bien
s. Que si
sion à la
nt le bon
njoint au
ème dans
oint difOfficiers
hommes
comment
nce & ses
es arbres,

la terre, les pierres, & de tout cela ne faire qu'une même chose? J'ai vu dans Mong-tzé qu'un homme, pour aimer & faire du bien à un chien ou à un cheval, ne doit point pour cela passer pour charitable. Mais si le cheval, le chien & toutes les autres créatures ne sont qu'une même chose avec l'homme, tout attachement à quoi que ce soit, devient dès - lors une véritable charité. Autrefois le Docteur Tsé-ti enseignoit que l'homme devoit aimer son prochain comme foi-même, & il trouva bien des contradictions. Aujourd'hui l'on prétend que l'argile & la boue sont des sujets dignes de notre charité, & cette doctrine trouve des partisans, quelle bisarrerie! Dieu a créé l'univers; il l'a rempli d'un nombre presqu'infini de créatures qui toutes ont entr'elles des rapports & des différences. Les unes conviennent en genres, & different en especes; les autres conviennent dans l'espece, & ne different que par leur propre entité. Une même chose a encore de vraies différences. L'on prétend aujourd'hui réduire toutes les créatures à n'en faire qu'une. N'est-ce pas renverser l'ordre établi par le Créateur? La multiplicité & la diversité des Liv

choses en fait la beaute. Un curieux qui cherche des pierres précieuses, ne se contente pas d'un fort petit nombre. Un antiquaire ramasse des antiquités le plus qu'il peut. Un festin pour être exquis, doit présenter toute sorte de mets. Si tout-à-coup les couleurs se réduisoient toutes à la rouge, nos yeux en seroient offusqués, au lieu que la diversité du roug:, du vert, du bleu, du blanc, du noir, soulage & récrée la vue. Une musique qui se réduiroit à un seul ton répété sans cesse, seroit insupportable, au lieu que le mélange des différents tons, rangés avec art, compose une harmonie qu'on entend toujours avec un nouveau plaisir.

L'ordre étant tel pour tout ce qui tombe sous les sens, ce qui n'y tombe pas, n'en suit pas un autre. J'ai déjà montré qu'il y avoit parmi les créatures une diversité d'especes & de natures, & qu'on ne devoit point distinguer les objets seulement par la sigure extérieure. Un lion de marbre & un lion vivant ont la même sigure; ils ne sont pas de la même espece. Un homme & un lion tous deux de marbre, sont de la même espece; ils sont faits du même marbre, mais ils n'ont pas la

aut div ent le r ce une cho poir core d'un au t mên Que l'aun me main pas enco tout princ qu'ur

de c

comm

lérat

devie

ouang

on d

un bo pas d

mé

urieux les, ne mbre. iquités ur être orte de s se réos yeux que la a bleu, z récrée éduiroit e, feroit mélange vec art, 1 entend isir.

y tombe
J'ai déjà
les créast de nait distinla figure
re & un
re; ils ne
i homme
bre, sont
faits du
nt pas la

même figure. Les Maîtres dont j'ai pris autrefois les leçons, en expliquant les diverses propriétés des especes & des entités particulieres, disoient que dans le rang des composés substantiels, tout ce qui fait une même entité, fait aussi une même espece; mais que plusieurs choses d'une même espece, ne font point une même entité. Ils disoient encore que les actions d'une des parties d'un tout physique, étoient attribuées au tout lui-même, & désignoient en même temps la partie qui les a faites. Que la main droite, par exemple, fasse l'aumône, exerce la charité, c'est l'homme qu'on appelle charitable. Que la main gauche fasse un vol, on n'en charge pas seulement la main gauche, mais encore la droite, le corps tout entier & tout l'homme est appelé voleur. Sur ce principe, si toutes les créatures ne sont qu'une seule & même chose, les actions de chaque homme en particulier sont communes à tous. Ainsi, lorsqu'un scélérat fait un crime, l'homme de bien devient criminel, & parce que Ououang étoit un Prince plein de bonté, on doit aussi regarder Tcheou comme un bon Prince: l'homme vertueux n'est pas distingué du scélérat; Tcheou n'est

point autre que Ou-ouang; tout leur est donc commun. N'est-ce pas-là ren-verser entiérement l'ordre établi dans le monde, où nous voyons que chaque

chose agit à sa maniere?

Les Philosophes, en raisonnant sur la diversité des choses, ont toujours distingué celles qui concourent à faire une même entité, d'avec celles qui en font une différente. Pourquoi s'avise-ton aujourd'hui de prétendre que toutes les créatures ensemble ne font qu'une feule & même substance? Les choses qui ont du rapport entr'elles, se trouvant réunies, ne font qu'un même tout : celles qui n'ont aucun rapport, font des tous différents. Tandis que les eaux d'une riviere sont dans la riviere, elles ne font qu'un tout; mais si l'on en puise dans un vase, l'eau qui se trouve dans le vase, ne fait plus un même tout avec les eaux de la riviere, elle reste seulement de la même espece. Une doctrine qui fait ainsi un mésange informe du ciel, de la terre, de toutes les créatures, en les réduisant toutes à une seule substance, est injurieuse au Chang-tchi. Elle renverse les regles établies pour les récompenses & pour les punitions : elle confond toutes les es-

tr l'e vé ess po aus

me

la I

fen:

J'ai

tior pou

tert teni Vou la I foul t leur à reni dans chaque

ant fur oujours à faire qui en 'avise-te toutes qu'une s choses fe trouı même capport, is que les a riviere, ais si l'on u qui se t plus un a riviere, ne espece. n mélange de toutes ht toutes à urieuse au regles éta-& pour les tes les efpeces: elle détruit les vertus de charité & de justice; & quelque respectables d'ailleurs que soient ses partisans, je ne puis m'empêcher de la combattre de toutes mes sorces.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Vous m'avez, M., pleinement inftruit: voilà mes difficultés applanies & l'erreur abbatue. Votre doctrine est la véritable doctrine. L'ame de l'homme est immortelle: elle ne se transsorme point en d'autres natures. J'ai oui dire aussi que la Religion chrétienne n'admet point ce que les Fotistes disent de la Métempsycose, non plus que la désense qu'ils sont de tuer les animaux. J'ai encore besoin, M., de vos instructions là-dessus. Ce sera, s'il vous plaît, pour demain.

## LE DOCTEUR EUROPEEN.

Quand on a applani les montagnes, il est aisé de venir à bout des petits tertres. Mon dessein étoit de vous entretenir sur la matiere que vous proposez. Vous souhaitez, M., m'entendre sur la Métempsycose; de mon côté, je souhaite de vous en parler.

L vj

# V. ENTRETIEN.

La Métempsycose est une réverie, & la crainte de tuer les animaux, une puérilité. Quels sont les vrais motifs de jeuner?

LE LETTRÉ CHINOIS.

L, y a trois opinions touchant le fort de l'homme. Les uns disent que tout commençant pour lui, a sa naissance; tout doit aussi finir pour lui à sa mort. Les autres, raisonnant sur le passé, le présent & l'avenir, prétendent que tout ce que nous recevons de biens & de maux dans la vie présente, est une suite de ce que nous avons fait dans la vie passée, & que dans la vie future, nous serons traités suivant ce que nous faisons dans la vie présente. Pour vous, M., vous dites que cette vie n'est pour l'homme qu'un court passage qui le conduit à une vie future, d'une éternelle durée; d'où vous concluez que nous devons à présent nous appliquer de toutes nos forces à la vertu, pour nous procurer dans l'avenir une heureuse éternité. Ainsi,

l'aver yoie. me p d'une gine?

 $\mathbf{II}$ un c tagore mais affurée les Per le défo fe ferv lui, & re, po mit de qui s'a cette v mort, leurs c naîtroid ils ferd d'anima féroces léopard impudi les gou voleurs

l'avenir est le terme; le présent est la voie. Ce que l'on dit d'une vie future, me paroît solide; mais ce qu'on ajoute d'une vie passée, d'où tire-t-il son origine?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Il parut autrefois dans l'occident, un célebre Philosophe, nommé Pytagore. C'étoit un très-grand génie, mais dont la sincérité n'est pas bien assurée. Ce Philosophe, chagrin de voir les Peuples de son temps donner dans le désordre sans crainte & sans pudeur, se servit de l'estime qu'on avoit pour lui, & inventa un système extraordinaire, pour ramener les méchants. Il se mit donc à précher que les hommes qui s'abandonnoient aux vices durant cette vie, ne manqueroient pas après la mort, d'expier dans une vie nouvelle leurs crimes passés; qu'ainsi ou ils renaîtroient pauvres & misérables, ou ils seroient changés en diverses sortes d'animaux; que les hommes cruels & féroces seroient changés en tigres, en léopards, les orgueilleux en lions, les impudiques en chiens, en pourceaux, les gourmands en bœufs, en ânes, les voleurs en renards, en loups, en éper-

3 la vuė-

fort tout nce; nort. E, le tout & de

fuite la vie nous nous vous, n'est

affage ture, s connous

s à la ns l'a-Ainfi , viers; enfin, que chaque homme vicieux reprendroit une forme d'animal, convenable à son vice. Des gens sages ont excusé Pytagore en disant que son intention étoit bonne, mais qu'il s'étoit mal exprimé. On ne manque pas de solides raisons pour ramener les méchants, pourquoi laisser la vérité, &

employer le mensonge?

Le Philosophe étant mort, quelquesuns de ses Disciples retinrent cette opinion. L'erreur peu à peu passa dans les Royaumes étrangers, & parvint dans l'Inde jusqu'au Ching-ton. Fo né dans ce pays-là, & penfant alors à faire une Secte, emprunta de Pytagore la Métempsycose, à quoi il ajouta les six articles de sa doctrine, & toute cette suite de réveries qu'on donne aujourd'hui pour des livres facrés. Peu d'années après, quelques Chinois étant allé au Ching-ton, rapporterent en Chine le Fotisme. Voilà l'origine & le progrès de la Métempsycose qui, n'étant appuyée sur aucun fondement, n'est pas digne de la moindre croyance. Le Ching-ton n'est qu'un petit pays, nullement comparable à la Chine. On n'y trouve aujourd'hui ni science, ni politesse, la vertu n'y est point en recomm qu m

mi exa en VO par la do mé tro SeE de mê pou fyc dan rifil geo mei Mal

un

tion

trin

nme vianimal, ns fages que fon il s'étoit pas de les mécrité, &

nelquesette opidans les int dans né dans faire une e la Mées fix arute cette e aujour-Peu d'anétant allé Chine le e progrès étant apn'est pas ance. Le ys, nulle-. On n'y , ni polin recommandation. Est-ce donc sur les fables qui en viennent, que doit se régler le monde entier?

## LE LETTRÉ CHINOIS.

En voyant la carte générale de tous les Royaumes du monde, que vous avez mise au jour, où tout correspond si exactement aux dégrés célestes, & plus encore en faisant attention au long voyage que vous avez fait en venant d'Éurope, on doit juger que vous êtes parfaitement instruit de ce qui regarde la patrie de Fo. Sa Nation est sans doute, comme vous le dites, vile & méprisable. Les Fotistes de Chine sont trompés par la lecture des livres de leur Secte: ils s'imaginent que le Royaume de Fo est un pays admirable; certains même vont jusqu'à souhaiter la mort pour aller, par une heureuse Métempfycose, commencer une nouvelle vie dans ces régions fortunées. Cela est risible. Nous autres Chinois, nous voyageons peu dans les pays éloignés; comment pourrions-nous les bien connoître? Mais, enfin, que la patrie de Fo soit un pays de peu d'étendue, que sa Nation soit abjecte, pourvu que sa doctrine soit raisonnable, on peut la sui256 Lettres édifiantes

vre; tout le reste n'apporte à cela aucun empêchement.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les absurdités qui suivent de l'opinion de la Métempsycose, sont sans nombre; je n'en rapporte que quelques-unes des

principales.

En premier lieu, l'ame d'un homme qui, par la Métempfycose, auroit passé dans un autre corps, ou d'homme ou de bête, n'auroit pas perdu sa nature d'ame, & elle devroit se ressouvenir de ce qu'elle a fait dans son premier corps. Cependant nous ne nous souvenons de rien, & je n'ai point oui dire que personne ait jamais eu de pareil souvenir. N'est-ce pas là une preuve qu'un homme aujourd'hui vivant n'a point eu de vie précédente?

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Les livres de Fo & de Lao rapportent plusieurs exemples de ces sortes de souvenirs. Il faut donc qu'il y en ait eu.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Que le démon, dans le dessein de tromper les mortels, & de les attirer à son parti, ait possédé quelque homme pe que de Sectou me cor que

bre fére Doc fi p feul moi

que

tout fon non ques & fo

de r popi qui N.

ela au-

opinion ombre; ines des

homme out passé nane ou a nature er corps. enons de que perfouvenir. h homme eu de vie

rapporfortes de en ait eu.

EEN.

lessein de les attirer e homme ou quelque bête, & lui ait fait dire: je suis un tel, du temps passé; telle chose arriva autrefois de cette maniere, &c., pour autoriser par-là le mensonge : cela peut être; mais pourquoi les exemples qu'on rapporte de gens que se sont souvenus d'une vie précédente, sont tous de quelques Foristes, ou depuis que la Secte de Fo est entrée en Chine. Dans tous les pays du monde, il naît & il meurt une quantité innombrable d'hommes & d'animaux. Autrefois c'étoit comme aujourd'hui. Pourquoi n'est-ce que depuis Fo & parmi ses disciples, que l'on trouve de ces sortes de souvenirs, tandis que dans un si grand nombre de Royaumes, en tant d'Ecoles différentes, où il a paru de si célebres Docteurs, des Savans d'une mémoire si prodigieuse, il n'y a jamais eu un seul homme qui se soit souvenu de la moindre chose d'une vie passée? Quoi! tout le reste du monde oublie jusqu'à son pere & sa mere, jusqu'à son propre nom, & les seuls Fotistes, avec quelques animaux, se souviennent de tout, & sont en état de le raconter! Ces sortes de rêveries peuvent bien amuser la vile populace; mais des Docteurs, des gens qui font usage de leur raison, ne peu258 Lettres édifiantes vent les entendre sans mépris & sans indignation.

#### LE LE TRÉ CHINOIS.

Les Fotistes disent que quand l'ame d'un homme a passe dans le corps d'une bête, ce corps est bien animé par cette ame; mais, comme ils n'ont aucun rapport entre eux, l'ame se trouve embarrassée, & ne peut point agir librement.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Mais quand l'ame d'un homme a passé dans un autre corps d'homme, ce corps & cette ame ont du rapport entre eux: pourquoi l'ame ne se souvient-elle pas de la vie précédente? Je vous ai déjà tait voir, M., que l'ame de l'homme est un esprit. L'esprit a des opérations qui lui sont propres, en quoi il ne dépend en rien du corps. Ainsi, quoique l'ame d'un homme soit dans un corps de bête, elle est toujours maîtresse de ses actes particuliers : qu'y a-t-il qui l'empêche de les produire en toute liberté? Si Dieu avoit établi dans le monde ces diverses transmigrations, c'auroit été sans doute pour animer les bons & pour retenir les méchants. Mais puisque, dans cette vie, nous ne nous reffouv fait of fée, qui cu c tions nous Cette

à rie E comi hom: point les h donn conve d'hui mes, entre celles fpirit **fensit** telle cru q de la

En toujor la vég de fai plant & fans

ps d'une par cette icun rape embarprement.

EN.

ne a passé , ce corps ntre eux: t-elle pas as ai déjà 1'homme pérations i il ne dé-, quoique un corps aîtresse de a-t-il qui h toute lis le monde , c'auroit les bons Mais puile nous reffouvenons point de ce que nous avons fait de bien ou de mal dans une vie paffée, par où pouvons-nous juger que ce qui nous arrive à présent de bonheur cu de malheur, est une suite de nos actions antérieures; & comment pouvonsnous, par-là, être animés ou retenus? Cette Métempsycose n'est donc bonne à rien.

En second lieu, lorsque Dieu, au commencement du monde, créa les hommes & les bêtes, il ne détermina point assurément de changer en bêtes les hommes criminels; au contraire, il donna à chaque espece l'ame qui lui convenoit. Mais, si les bêtes d'aujourd'hui sont animées par des ames d'hommes, il y a donc une différence entiere entre les ames des bêtes d'autrefois, & celles des bêtes d'à-présent : celles-ci sont spirituelles, & celles-là étoient purement sensitives. Qui jamais a oui parler d'une telle différence? N'a-t-on pas toujours cru que les ames en tous les temps étoient de la même espece?

En troisieme lieu, les Philosophes ont toujours distingué trois sortes d'ames: la végétative, qui n'a d'autre vertu que de saire vivre & croître: c'est l'ame des plantes; la sensitive, qui non-seulement fait vivre & croître, mais encore qui anime tous les sens, les yeux pour voir, les oreilles pour entendre, la bouche pour goûter, les narines pour odorer, & le corps tout entier pour sentir : c'est l'ame des bêtes; ensin, l'ame raisonnable, qui renferme les qualités des autres, & qui, outre cela, fait penser, distinguer, tirer des consequences : c'est l'ame de l'homme. Que si l'on prétend que l'ame de la bête & l'ame de l'homme ne sont point différentes, il n'y a donc plus dans l'Univers que deux sortes d'ames: n'est-ce pas là renverscr les idées communes. La nature des choses ne se distingue pas feulement par la figure, mais principalement par l'ame. L'ame détermine la nature, la nature détermine l'espece, l'espece détermine la figure. Ainsi, la ressemblance ou la diversité d'especes vient de la nature, & suivant que l'espece est semblable ou dissérente, la figure l'est de même : or , la figure des bêtes est fort différente de celle de l'homme; on doit donc conclure que leurs especes, leurs natures, leurs ames le sont aussi.

Toute la Philosophie consiste à juger de l'intérieur par l'extérieur : ce qu'on voit, fait connoître ce qu'on ne voit pas.

Un plan cro1 qu'e veut il vo certa marc fléch ame idée dans une p fait c ame: bon f ne so homm J'ai fo

En rieure fi diff faut at fembl

de ba

on s'é

s'égar

qui anivoir, les che pour er, & le est l'ame onnable, utres, & stinguer, l'ame de que l'ame e ne font lone plus s d'ames: dées comne se disure, mais L'ame dédétermine la figure. a diversité & suivant différente, , la figure de celle de nclure que leurs ames

iste à juger : ce qu'on ne voit pas. Un homme veut connoître l'ame des plantes, il voit que les plantes vivent, croissent, & rien de plus; qu'elles n'ont ni connoissances, ni sentiment, il juge qu'elles n'ont qu'une ame végétative. Il veut savoir quelle est l'ame des bêtes: il voit dans les bêtes du sentiment & certaines connoissances, mais il ne remarque en elles aucun raisonnement réfléchi, il conclut qu'elles n'ont qu'une ame sensitive. Il veut, enfin, avoir une idée de l'ame de l'homme; il reconnoît dans l'homme, & dans l'homme seul. une puissance de raisonner sur tout; il sait des-lors que l'homme seul a une ame raisonnable : voilà ce que dicte le bon sens. Qu'après cela les Fotistes viennent nous dire que les ames des bêtes ne sont pas différentes de celles des hommes, n'est-ce pas une absurdité? J'ai souvent oui dire qu'en suivant Fo. on s'égaroit. Mais qui dira jamais qu'on s'égare en suivant le bon sens?

En quatrieme lieu, la figure extérieure & les qualités de l'homme étant si différentes de celles de la bête, il faut aussi que leurs ames ne soient point semblables. Un Menuisier, pour faire une chaise ou une table, doit se servir de bois, Un Coutelier, pour faire un

couteau, doit employer le fer & l'acier. A choses d'especes différentes, il faut des matériaux de différentes especes. Mais si la figure extérieure & les ames des bêtes n'ont aucune conformité avec celles des hommes, comment les Fotistes prétendent-ils que les ames des hommes entrent dans des corps de bêtes pour recommencer une nouvelle vie? C'est là une pure rêverie. Sur quoi même avance-t-on que l'ame d'un homme passe dans un autre corps d'homme? Tout homme a une ame qui ne convient qu'à fon propre corps: le corps d'un autre homme n'est point fait pour elle, beau coup moins le corps d'une bête. Une épée s'ajuste bien à son fourreau, un couteau s'enchasse bien dans sa gaîne; mais comment pourroit-on faire convenir à un couteau le fourreau d'une épée?

En cinquieme lieu, ce qui fait dire aux Fotistes que les hommes criminels sont transformés en bêtes dans une nouvelle vie, c'est parce que dans une vie précédente, disent-ils, ils se sont souillés de mille crimes, & ont vécu en bêtes. Dieu, fans doute, poursuit les méchants, il ne les laisse pas impunis; mais si toute la vengeance qu'il en tire se réduit à les changer en bêtes, ce

fav cet mi plus & 1 lui ı Dan prêc form desii féroc tro, avoir de ti repaî gueil ıncap roit-i douta ranni homn d'être dans ploye

ces h

ne cr tions

les re

l'acier. faut des s. Mais, mes des avec cels Fotistes les homde bêtes elle vie? aoi même nme passe ie? Tout vient qu'à d'un autre elle, beaue. Une épée in couteau mais comvenir à un née? ii fait dire s criminels ns une nouans une vie font souilnt vécu en poursuit les as impunis; qu'il en tire bêtes, ce

n'est pas là un châtiment: c'est plutôt favoriser leurs passions. Le débauché en cette vie éteint autant qu'il peut les lumieres de sa raison, pour s'abandonner plus librement à ses penchants; la figure & le nom d'homme sont encore pour lui un frein qu'il ne souffre qu'avec peine. Dans une telle disposition, s'il entend prêcher qu'après la mort il sera transformé, & que rien alors n'arrêtera ses desirs, quel sujet de joie! Un homme féroce & cruel, qui se plaît au meurtre, au massacre, ne voudroit-il pas avoir des dents de loup, & des ongles de tigre, pour pouvoir jour & nuit se repaître de sang & de carnage? Un orgueilleux enivré du plaisir de dominer, incapable de céder à personne, ne seroit-il pas charmé de devenir aussi redoutable qu'un lion, pour pouvoir tyranniser tous les autres animaux? Un homme de rapines, accoutumé au vol, à la tromperie, auroit-il du chagrin d'être transformé en renard, & d'avoir dans ce nouvel état toute occasion d'employer les ruses & les fourberles? Tous ces hommes indignes, non-seulement ne craindroient point ces transformations comme des châtiments, mais ils les recevroient, au contraire, comme 264

des bienfaits. Dieu, infiniment juste; saura bien les punir, & ce n'est pas ainsi qu'il les punira. Dira-t-on que l'homme, d'une nature noble comme il est, en se voyant changé en bête, se regardera sans doute comme bien puni? Pour moi je dis, au contraire, qu'un scélérat, qui n'a jamais eu aucune estime de la nature de l'homme, qui a toujours méprisé toutes les regles que la raison humaine prescrit, pour ne suivre que des inclinations de bête sous une figure extérieure d'homme, se voyant tout-àcoup délivré de cette figure incommode, & se trouvant mêlé avec les bêtes fans crainte & fans honte, se regarderoit comme parvenu au comble de ses fouhaits. Ainsi, le système ridicule de la Métempsycose, bien loin de servir à animer les bons, & à retenir les méchants, ne peut être que très-pernicieux au monde.

En sixieme lieu, les Métempsycosistes désendent expressément de tuer aucun animal, dans la crainte où ils sont que le cheval ou le bœuf qu'on tueroit ne se trouvât être par hasard ou son pere ou sa mere. Mais, si leur crainte est bien sondée, si leur doute est raisonnable, comment ne désendent-ils pas aussi

auff fair cha moi équi n'est pere de li foue les r d'une terre *fervir* toutaucun homn

Qu'
change
une pi
per qu
fait ju
que je
ou ma
ques - u
ches;
Prince
Dans o

ginati

juste. est pas on que comme ête, se n puni? , qu'un e estime toujours la raison ivre que ne figure t tout-àcommoles bêtes regardeole de ses dicule de e servir à r les mébernicieux

ofycosistes her aucun s sont que tueroit ne u son pere crainte est est raisonent-ils pas aussi aussi d'enharnacher un bœuf, & de lui faire labourer la terre, ou traîner un chariot? Comment permettent-ils de monter à cheval, & de voyager en cet équipage? Il me paroît que le crime n'est guere moins grand de tuer son pere, ou de l'obliger à tirer la charrue, de lui mettre un bât sur le dos, &, le fouet à la main, de lui faire parcourir les rues & les carrefours. Mais il est d'une nécessité absolve de travailler la terre; on ne peut pas se passer de se servir des animaux. C'est donc une chose tout-à-fait frivole que la défense de tuer aucun animal, & la Métempsycose d'un homme en bête n'est qu'une pure imagination.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Qu'un homme, après la mort, soit changé en bête, cela me paroît, en effet, une pure rêverie, qui ne peut tromper que la populace : un homme sage sait juger autrement. Quoi! le cheval que je monte seroit peut-être mon pere ou ma mere métempsycosés, ou quelques-uns de mes parens les plus proches; ce seroit peut-être mon ancien Prince, ou l'un de mes meilleurs amis de Dans cette crainte, se servir des ani-

Tome XXV. M

maux, c'est renverser toutes sortes de devoirs; ne s'en servir pas, pourquoi les nourrir, & comment agir? Ainsi, cette maniere de Métempsycose ne peut pas se soutenir. Mais que l'ame d'un homme mort rentre dans un autre corps d'homme, c'est toujours la même espece, & je ne vois en cela aucun inconvénient.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Prétendre que l'homme, après la mort, puisse être changé en bête, c'est interdire tout l'usage des animaux; croire que l'ame d'un homme mort peut rentrer dans le corps d'un autre homme, c'est mettre des difficultés insurmontables aux mariages, c'est abolir la coutume d'avoir des domestiques. Comment cela? Vous recherchez une personne en mariage, qui sait si cette personne n'est pas votre mere qui reparoit dans un autre corps & sous un autre nom? Vous vous servez d'un valet, vous le querellez, vous lui dites des injures, vous le maltraitez, qui fait si ce valet n'est pas votre frere, un de vos parens, votre Prince, votre maître, ou votre intime ami qui a repris une nouvelle vie? N'est-ce pas là renverser toute sorte

de Mé opp dan Cel

l'am les a lister Méte peuttitud

Il & de fent é pas co de crils for pent toute de la les lier roient gez, feront nivers croire

ortes de ourquoi? Ainsi, ne peut me d'un tre corps me espe-n incon-

IN.

après la oête, c'est animaux; mort peut utre homultés insurest abolir la ques. Comez une persi cette perqui reparoît us un autre n valet, vous des injures, t si ce valet e vos parens, re, ou votre une nouvelle er toute sorre de devoirs? Concluons donc que, si la Métempsycose d'un homme en bête est opposée à la raison, celle d'un homme dans un autre homme ne l'est pas moins. Cela se sent, & paroît démontré.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Vous m'avez dit ci-devant, M., que l'ame de l'homme est immortelle: ainsi, les ames de tous les hommes morts sub-sistent encore; mais, s'il n'y a point de Métempsycose, comment le monde peut-il contenir une si prodigieuse multitude d'ames?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Il faut bien ignorer l'étendue du ciel & de la terre, pour penser qu'ils puissent être si aisément remplis: & c'est ne pas connoître la nature des esprits que de croire qu'ils remplissent les lieux où ils sont. Les choses matérielles occupent une espace, & peuvent l'occuper toute entier; mais les esprits, dégagés de la matiere, ne sont point ainsi dans les lieux; tous les esprits possibles pourroient être contenus dans un point. Jugez, M., si les ames du temps passé, seront jamais capables d'embarrasser l'univers, & si c'est-là une raison pour croire la nécessité de la Métempsycose.

M ij

## LE LETTRÉ CHINOIS.

L'opinion de la Métempsycose vient des Fotisses. Parmi nos Lettrés, peu la suivent. Après tout, cette désense de tuer les animaux marque de la bonté; Dieu qui est la bonté même, devroit, ce semble, faire la même désense.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

S'il étoit vrai que l'homme après la mort, fût changé en bête, ce seroit défendre le meurtre du plus petit animal, comme celui de l'homme lui-même, puisque la diversité de corps & de figure n'empêcheroit pas que l'un & l'autre ne fût homme. Cependant je vois une espece de Sectateurs de Fo, qui se contente de ne point tuer les animaux le premier & le quinzieme de la Lune, & qui ces deux jours-là seulement mangent maigre; cela n'est pas conséquent Que diriez-vous d'un scélérat qui chaque jour tueroit les passans qu'il pourroit surprendre, & se repaîtroit de leur chair, mais qui par bonté, s'abstiendroit de ces crimes le premier & le quinzieme jour de la lune; quelle bonté! Vingt-huit jours d'homicides & d'antropophagies, deux jours seulement

d'a mi ne s'er me est

l'uni l'uti ciel nous de v

ges: les i goût bouc

tre noye fanté une i

excite enver fes bi grace

Les

fe vient, peu la fenfe de bonté; devroit, enfe.

EN.

après la ce seroit petit aniie lui-mêorps & de ue l'un & ant je vois Fo, qui se s animaux e la Lune, ment manonséquent t qui chaqu'il pourtoit de leur , s'abstienmier & le helle bonte! es & d'anseulement d'abstinence. Il n'y a pas là de quoi diminuer beaucoup sa méchanceté, & il ne l'augmenteroit pas beaucoup en ne s'en abstenant point. Pour nous qui sommes très-persuadés que la Métempsycose est une reverie, nous traitons de même la désense de tuer les animaux.

Nous voyons que Dieu, en créant l'univers, a destiné toutes les créatures à l'utilité de l'homme, il a placé dans le ciel le foleil, la lune & les étoiles pour nous éclairer & nous donner le moyen de voir les objets. Il produit sur la terre une infinité de choses toutes à nos usages: les couleurs récréent notre vue, les sons divertissent nos oreilles, les goûts & les parfums repaissent notre bouche & notre odorat. Combien de fortes de commodités pour notre corps! combien d'especes de remedes contre nos maladies! combien 'de divers moyens de conserver notre vie & notre fanté, & même de vivre content & dans une innocente joie : c'est-là ce qui doit exciter notre continuelle reconnoissance envers Dieu, & nous engager à jouir de ses bienfaits avec d'éternelles actions de graces.

Les animaux ont de la laine, du Miii

poil, des peaux dont l'homme se peut faire des vêtements : ils ont des dents des cornes, des écailles, qu'il peut employer à une infinité d'ouvrages. Ils contiennent en eux-mêmes, d'excellens remedes contre les maux différens; ils ont, dans la substance de leur chair, de quoi réparer nos forces & nous nourrir: pourquoi n'userions-nous pas de tous ces avantages? Si Dieu ne permettoit point à l'homme de tuer les animaux, ne seroit-ce pas en vain qu'il auroit rendu les animaux si utiles à l'homme? Ne seroit-ce pas donner oc. casion à l'homme d'enfreindre sa de fense & de se souiller de crimes? Depuis les anciens temps jusqu'à aujourd'hui, dans tous les pays du monde, les sages & les gens de bien se sont nour. ris de la chair des animaux. Ils n'ontiamais cru rien faire en cela contre l'ordre, & qui les accuse d'avoir été prévaricateurs! Convient-il de faire criminels tant de grands hommes pour se réduire à canoniser quelques partisans de la Métempsycose, sans nom & sans vertus, que l'on place au plus haut des cieux! Ce ne peut être là l'idée que de peu de gens fans discernement.

ma nu & dit

cho

crés qui gair cho reno

est u
d'an
te la
loug
nuir
l'am
créé
ce c
truit
appe

lere

e se peut es dents, peut emrages. Ils d'excel-

aux difféostance de s forces & erions-nous Si Dieu ne de tuer les n vain qu'il si utiles à donner ocidre fa dérimes? Deu'à aujourdu monde, fe font nour-. Ils n'ont jacontre l'orir été prévaire criminels ur se réduire ans de la Mésans vertus, ut des cieux? ue de peu de

#### LE LETTRE CHINOIS.

Il y a dans le monde quantité d'animaux inutiles à l'homme, & qui lui sont nuisibles; le tigre, le loup, le serpent & tant d'insectes venimeux. Comment dites-vous, M., que Dieu a créé toute chose pour l'utilité de l'homme?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les avantages qu'on peut tirer des créatures sont de plus d'une sorte à qui sait bien y faire attention. Le vulgaire, incapable de pénétrer le fond des choses, & ne jugeant que sur les apparences, regarde certaines créatures comnuisibles à l'homme, c'est qu'on non connoît pas bien l'utilité. L'homme est un composé de matiere & d'esprit, d'ame & de corps : l'ame est sans doute la plus noble partie. Le tygre, le loup, les animaux venimeux, peuvent nuire au corps, mais s'ils sont utiles à l'ame, ne doit-on pas dire qu'ils sont créés pour l'utilité de l'homme? Tout ce qui est capable de blesser & de détruire nos corps, tout ce que le vulgaire appelle choses nuisibles, choses mauvaises, nous apprend à redouter la colere du souverain Maître. Instruits que M iv

Dieu peut se servir du ciel, de l'eau, du feu, des animaux pour punir le coupable, nous sommes obligés à toujours vivre dans sa crainte, à implorer sans cesse son secours, & à mettre en lui toute notre consiance, n'est-ce pas-là un grand avantage pour l'homme?

Dieu, plein de miséricorde envers les gens du fiecle, qu'il voit tout occupés de la terre, uniquement attentifs aux choses de ce monde, sans jamais lever les yeux vers le ciel, ni penser à la vie future, leur présente ces objets affreux pour leur donner occasion de rentrer en eux-mêmes, & de se tirer de l'état funeste où ils sont. Au commencement des temps, les choses étoient autrement reglées. Tout dans l'univers etoit foumis à l'homme; tout servoit à son corps même, rien ne lui étoit contraire; l'homme s'est revolté contre Dieu, aussi-tôt les créatures se sont révoltées contre l'homme. Tel n'étoit point le premier dessein de Dieu, c'est l'homme qui s'est lui-même causé son malheur.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Dieu, en faisant naître les animaux, veut qu'ils vivent, & non pas qu'ils meurent: ainsi défendre de les tuer, c'e

recomper vie fan Vo tre le he de tait & me

ne criv pas les p

Koi

pas

ufag que leur c'est entrer dans le dessein de Dieu même.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les arbres & les plantes ont aussi recu de Dieu une ame végétative : on les compte parmi les choses vivantes, cependant chaque jour vous détruisez leur vie en mangeant des herbages, en faisant couper du bois pour être brûlé. Vous dites qu'il n'y a rien en cela contre l'ordre, parce que Dieu fait croître le bois & les herbages pour le service de l'homme : je dis de même que Dieu tait naître les animaux pour mon usage, & que de m'en servir, de les tuer, pour me nourrir, ce n'est rien faire de repréhensible. La regle de la charité, selon Kong-tzé, est celle-ci: ce que je ne voudrois pas qu'on me fît, je ne voudrois pas le faire à un autre homme. Kong-tze ne dit point : Je ne dois pas le faire à une bête : les loix des Empires proscrivent l'homicide, elles ne défendent pas de tuer les animaux. Les arbres & les plantes font dans le rang des biens temporels; on ne doit en faire qu'un usage raisonnable & modéré. C'est de-là que Mong-tzé, instruisant les Princes, leur dit qu'il ne faut point pêcher avec des

malheur. IS.

eau, du

coupatoujours

rer fans

en lui

e pas-là

nvers les

occupés

ntifs aux

ais lever

nser à la

bjets af-

n de ren-

tirer de

commen-

s étoient

l'univers

fervoit à

étoit con-

ntre Dieu,

révoltées

point le

Phomme

me?

animaux, pas qu'ils les tuer, 274 Lettres édifiantes

filets trop serrés, & qu'on doit prendre fon temps pour couper le bois; ce n'est pas-là dire qu'il ne faut ni couper les bois, ni pêcher le poisson.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Il est vrai que l'on compte les plantes & les arbres parmi les choses vivantes; mais ils n'ont point de sang, ils sont sans connoissance & sans sentiment: ainsi qu'on les coupe, qu'on les détruise, il n'y a là aucun lieu à la comparaison.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

va

ca

CO

nu

no les

tip

av Ui

ne

re

les

Dire que les arbres & les plantes n'ont point de sang, c'est uniquement favoir qu'il y a du fang rouge, & c'est ignorer absolument que la couleur blanche ou la verte peut aussi convenir au Sang. Tout corps vivant dans l'univers ne vit que par la nourriture qu'il prend. La nourriture des plantes est la liqueur qu'elles tirent de la terre & qui les entretient: cette liqueur qui circule dans leur corps & qui les fait vivre, n'est-ce pas leur sang? qu'est-il besoin qu'il foit rouge; combien d'animaux aquatiques qui n'ont pas le sang rouge: cependant les Fotisses ne les mangent point: combien d'herbages qui ont la

prendre ce n'est uper les

les planles vivanfang, ils ntiment: détruise, paraison.

EN.

es plantes iquement e, & c'est aleur blanonvenir au s l'univers u'il prend. la liqueur & qui les ui circule ait vivre, st-il besoin d'animaux ang rouge: s mangent qui ont la liqueur rouge? cependant les Fotistes les mangent. D'où peut venir ce respect & cette bienveillance pour le fang des animux, tandis qu'on en a si peu

pour les plantes?

Si l'on dit qu'on s'abstient de tuer les animaux pour ne pas les faire souffrir. je réponds que ceux qui portent la compassion jusques-là, ne doivent pas se contenter de ne les pas tuer, il ne faut pas aussi les faire servir, ni les fatiguer. Un bœuf qui tire la charrue, un cheval qui traîne sans cesse un chariot, que ne soufrent-ils pas, & cela durant leur vie entiere? La douleur que leur causeroit un coup mortel, peut-elle être comparée à cette longue suite de travaux & de peines? je dis plus, la défense de tuer les animaux, leur seroit trèsnuisible. L'homme ayant la liberté de se nourrir de leur chair, en prend soin, les éleve & par-là les animaux se multiplient : si l'on ôte à l'homme cet avantage, pourquoi en prendroit-il foin? Un Prince casse ses officiers, quand ils ne lui sont plus nécessaires; un maître renvoie des domestiques devenus inutiles: que fera-t-on à l'égard des bêtes, si l'on ne peut plus en tirer les serviees ordinaires? Il y a dans l'occident M vi

un certain peuple qui s'est fait une loi de ne point manger la chair de pourceau; aussi ne voit-on aucun pourceau dans leur pays. Si le monde entier vou-loit imiter cette nation, en faudroit-il davantage pour détruire absolument cette sorte d'animal? Ainsi cette ridicule bienveillance pour les bêtes, n'aboutit qu'à une haîne réelle, au lieu que d'en tuer quelques-unes, c'est l'occasion de propager toutes les especes. Concluons donc que la désense de tuer aucun animal, est la chose la plus nui-sible qu'on puisse faire à tous les animaux.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Si cela est, à quoi bon garder le jeûne & l'abstinence.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

S'abstenir & jeûner simplement pour ne pas vouloir tuer les animaux, c'est un trait de compassion fort mal-entendue. Il ne manque pas de bons motifs pour jeûner, & qui jeûne par ces morifs, fait une action utile & digne d'éloge: la véritable innocence est une chose bien rare. Où est l'homme qui ne péche point, & qui n'ait jamais péché? Dieu

les ont qu'e ces refp C'eff qu'il pas t défo fi fes incer prése honte le cœ n'en ouver fur fe fur lu titude action amers tions. il fe cr plus c vent. en par

pénite

cable

a g

ne loi
poururceau
r voulroit-il
ument
e ridis, n'aau lieu
eft l'ocefpeces.
de tuer
lus nuiles ani-

le jeûne

EN.

ent pour
ux, c'est
l-entenis motifs
ces mone d'élone chose
ne péche
ié? Dieu

a gravé la raison dans l'ame de tous les mortels. Les sages, par son ordre, ont publié, dans leurs écrits, les loix qu'elle impose : rous ceux qui violent ces loix péchent contre Dieu même, & plus celui qu'ils offensent est grand & respectable, plus leur crime est énorme. C'est pourquoi le pénitent, tout revenu qu'il est de ses égaremens passés, n'est pas toujours tranquille sur ses anciens désordres : il sait qu'il a péché, il ignore si ses péchés sont pardonnés : dans cette incertitude, ses fautes lui sont toujours présentes à l'esprit; il a sans cesse la honte sur le visage & le repentir dans le cœur. Dans le bien qu'il fait, il croit n'en jamais faire assez, l'œil toujours ouvert sur ses désauts est toujours sermé sur ses vertus : dans les retours qu'il fait fur lui-même, quel détail, quelle exac-, titude! Il trouve dans fes meilleures actions, de quoi se faire des reproches amers; on a beau lui vanter ses perfections, il n'en reconnoît aucune en lui; il se croit fort imparfait, il n'en est que plus confus, plus circonspect, plus servent. Se contentera-t-il d'une humilité en paroles, en est-ce assez pour lui d'une pénitence seulement intérieure? Il s'accable de honte & de confusion; il ne

se donne pas le moindre relâche; ainsi portant la mortification jusques sur la nourriture qu'il prend, il la réduit au pur nécessaire : point de délicatesse. point d'assaissonnemens, point de choses substantielles; l'insipide, le grossier, le moins bon le nourrissent; il ne donne à son corps que ce qu'il ne peut absolument lui refuser. Sans cesse, en regrets, en pénitence pour réparer ses fautes anciennes & nouvelles, jour & nuit attentif & tremblant aux pieds de la Majesté divine, il n'omet rien pour toucher sa miséricorde; il se baigne de ses larmes pour laver ses péchés. Bien éloigné de s'ériger en faint, de se donner pour un homme parfait, de se permettre tout au risque d'essuyer un juste & sévere jugement, il se mortisse & afflige fon corps; il ne se pardonne rien, dans la vue de fléchir la colere du ciel & de fe dérober à fes vengeances : voilà un bon motif de jeûner.

La pratique des vertus devroit faire l'occupation de tous les hommes. On entend le vertueux s'écrier fans cesse qu'il vit dans la paix : tous ses desirs ne vont qu'à avancer dans les voies de la justice. Mais quels ravages ne causent pas les passions humaines? Elles

pr ne & le tro cor dir A

de lum d'er plus ladi des de l'

pou

pes fois de 1 fait mor

éter fabl folie

du o poir

s'érigent en tyrans du cœur, & ne he; ainfi prétendent rien moins que de le domies sur la ner en maître absolu. Le combat est vif éduit au & continuel, la victoire difficile; aussi licatesse, le commun des mortels n'est-il qu'une t de chogroffier, troupe de vils esclaves : dans toute leur ne donne conduite ce n'est plus la raison qui les ut absoludirige, c'est la passion qui commande; A voir leur extérieur, on les prend enn regrets, core pour des hommes; mais à fuivre fautes anz nuit atleurs actions, ne les prendroit-on pas pour des bêtes? La passion est l'ennemie de la Maur toucher de la raison, elle offusque toutes ses de ses larlumieres, & bouche tous ses jours; plus en éloigné d'entrée à la vertu; nulle peste n'est plus terrible que celle-là: les autres maonner pour permettre ladies ne nuisent qu'au corps; le venin des passions pénétre jusqu'à la moëlle n juste & de l'ame, elle atteint même les princinortifie & pardonne pes naturels. Qu'une passion se soit une fois emparée d'un cœur, il ne reste plus ir la colere de lieu à la raison; la vertu est tout-àles vengeanfait bannie. Hélas! pour un plaisir d'un jeûner. moment, se condamner à des regrets levroit faire éternels! Pour un plaisir vil & méprimmes. On fable, s'attirer des maux infinis, quelle r sans cesse s ses desirs folie!

La passion se fortifie suivant les forces du corps, elle se prévaut de son embonpoint; ainsi ce n'est souvent qu'en affoi-

les voies de ges ne cauines? Elles

blissant le corps qu'on peut détruire la passion. Un novice dans la vertu, qui, desirant de réprimer ses passions, traite délicatement son corps, est semblable à un insensé, qui voulant éteindre le feu, y jette incessamment du bois: le sage ne pense à manger que pour en. tretenir sa vie; l'homme animal ne veut vivre que pour jouir du plaisir de manger. Le veritable vertueux ne regarde ion corps que comme fon ennemi; ce n'est que par nécessité qu'il en prend soin : on voit assez la raison de cette nécessité. Quoique nous ne vivions pas principalement pour notre corps, cependant fans ce corps nous ne pouvons pas vivre: ainsi les alimens que nous lui fournissons, sont des remedes que nous employons pour guérir fa faim & fa foif. Où est le malade qui, ayant une médecine à prendre, ne se contente pas de la dose suffisante pour son mal? L'homme est satisfait quand il sait modérer ses appétits; mais lorsqu'on se livre à toute sorte de délices, on a peine à y suffire. Donner à la passion tout ce qu'elle demande, c'est ruiner sa fanté. Ne dit-on pas que la gourmandise est plus meurtriere que le glaive: mais, laissant à part les maux qu'elle

fai qu tra tro l'ei tou la

fore tou raif jeûi

non
ne r
peni
perf
jours
pas v
facti
il ch
donn
il pe
s'exe
che
être

firs

lang

extéi

le p

étruire la rtu, qui, ns, traite semblable teindre le 1 bois : le pour enal ne veut r de mane regarde nnemi ; ce en prend n de cette vivions pas corps, cene pouvons s que nous emedes que rir fa faim qui, ayant se contente r fon mal? d il fait moorfqu'on se ces, on a à la passion c'est ruiner a gourman-

ie le glaive:

naux qu'elle

fait au corps, je ne m'arrête qu'à ceux qu'elle cause à l'ame. Un esclave trop bien traité, méconnoît son maître: un corps trop bien nourri, se révolte contre l'esprit: la raison ne gouvernant plus, toutes les passions se donnent carrière, la cupidité est dominante. Qu'on pratique le jeûne, la cupidité est sans sorces. La raison reprimant le corps, toutes les passions sont soumises à la raison: c'est encore la un vrai motif de jeûner.

Cette vie est une vie de peines, & non pas de frivoles amusemens. Dieu ne nous met pas sur la terre pour ne penser qu'au plaisir, mais pour nous perfectionner sans cesse & avancer toujours dans la vertu. L'homme ne peut pas vivre sans quelque espece de satisfaction: celles de l'esprit lui manquant, il cherche celles du corps, & il abandonne bientôt celles du corps, quand il peut goûter celles de l'esprit. Le sage s'exerce continuellement dans la recherche du solide bonheur qu'on trouve à être vertueux, il tourne là tous les desirs de son cœur, il ne le laisse jamais languir; point de retour sur les objets extérieurs, il écarte tout ce qui ressent le plaisir animal, dans la juste crainte que, s'en voyant épris, il ne soit privé de son véritable contentement. La pratique de la vertu fait les vrais délices de l'ame, c'est par-lè que l'homme devient semblable aux Anges. Plus nous avançons dans les voies de la perfection, plus nous approchons de la pureté des esprits célestes; & plus nous nous privons des plasirs sensuels, plus nous nous éloignons de la grossiéreté des animaux. Ne devons-nous donc pas être extrêmement sur nos gardes?

Les vertus ornent l'ame & la rendent recommandable. Les mets les plus délicieux n'ont d'autre avantage que de flatter le goût. Le comble de la perfection fait le bonheur de l'ame, & ne nuit en rien au corps. L'intempérance de la bouche est extrêmement nuisible & au corps & à l'ame. Un corps engraissé & livré à la débauche, devient lourd, & s'abrutit; il entraîne l'esprit &'la raison. Une ame si mal assortie, comment peut-elle se dégager de la fange où elle est enfoncée? Comment peut-elle s'élever à des pensées dignes d'elle? L'homme déréglé, voyant les mondains au milieu des plaisirs, manquant lui-même de beaucoup de choses, envie leur fort. Le Sage au contraire, pa pr bo

pa Le ne S'i

des tro ces pui

à fo

int

& Vil d'é chi

lut celi e foit priment. La ais délices l'homme Plus nous perfection, pureté des s nous pris nous nous et animaux. être extrê-

& la ren-

nets les plus tage que de de la perl'ame, & ne tempérance ent nuisible corps enche, devient raîne l'esprit nal assortie, égager de la ? Comment ensées dignes , voyant les laisirs , manip de choses,

au contraire,

en a pitié, & à la vue de leur vie brutale, il se dit à lui-même: hélas! Ces malheureux courent sans cesse après des ombres de plaisirs. Ils les desirent avec passion, ils les recherchent avec empressement. Moi qui vise au souverain bonheur, & qui n'ai pu encore y atteindre, dois-je me relâcher? Ne dois-je pas plutôt redoubler tous mes efforts? Le malheur des gens du siecle est de ne pas connoître la douceur de la vertu. S'ils l'avoient seulement goûtée, ils mépriseroient bientôt tous les plaisirs des sens, pleinement satisfaits d'avoir trouvé leur véritable félicité. Les délices de l'ame & celles du corps se disputent sans cesse le cœur de l'homme: elles ne peuvent y habiter ensemble: introduire les unes, c'est en chasser les autres.

Autrefois, en Europe, un vassal offrit à son Souverain deux jeunes chiens de chasse d'une très-bonne espece. Le Prince en sit remettre un à un Grand de sa Cour, & sit envoyer l'autre fort loin chez un Villageois, ordonnant à chacun d'eux d'élever l'animal qu'on lui consioit. Les chiens étant devenus grands, le Roi voulut les éprouver & ses mener à la chasse: celui du Villageois étoit maigre, mais dispos; il avoit le nez fin, le corps leste, il prit du gibier en quantité: celui du Courtisan étoit gras à pleine peau; il avoit le poil luisant, l'apparence toutà-fait belle; mais, pour avoir été nourri trop délicatement, il ne pouvoit point courir, il regardoit passer le gibier, & ne prenoit rien: il appercut un os par hasard, il se jeta dessus, le rongea, & se coucha. Les Grands qui suivoient le Roi dans cette chasse, instruits que ces deux chiens étoient d'une même race & d'une même ventrée, furent étonnés de les voir si peu semblables. Le Prince alors leur dit: il n'y a rien en cela qui doive vous surprendre; ce que vous voyez dans les animaux arrive aux honimes eux-mêmes : c'est une suite de la maniere dont on est élevé & nourri; si la nourriture est abondante & délicate, si l'on s'abandonne à la paresse & aux amusements, il n'est pas possible de faire un pas vers le bien; au lieu que, si l'on est accoutume au travail, si l'on sait se refuser au plaisir, & se contenter de peu, l'on est alors un sujet de grande espérance. Cela veut dire qu'un homme livré à la bonne chair & à la mollesse, lors même que son devoir se présente à son esprit, se refuse à tout, & ne peut &

ne ger diri fiste duis prop

tout de d mên égaro & ni lité d tout ils or confid ger n ni po certai & aut une fo dinair & la mange di ; · le interc Il y a partici forêts tenten

de rad

ps leste. celui du peau; il ce toutté nourri oit point ibier, & in os par ngea, & voient le ts que ces ne race & tonnés de Le Prince n cela qui que vous aux honisuite de la nourri; si z délicate, se & aux ble de faire ue, si l'on l'on sait se iter de peu, de espérannme livré à lleffe, lors sente à son

ne peut &

ne fait autre chose que boire & manger; au contraire, celui que la raison dirige, réfléchit, suit la raison, & résiste aux attraits du plaisir le plus séduisant. Voilà un troisieme motif très-

propre à faire garder le jeûne.

La maniere de jeûner n'est pas partout la même. J'ai parcouru beaucoup de différents pays, & j'ai vu par moimême cette diversité: les uns n'ont égard qu'au temps de ne pas manger, & nullement à la quantité ni à la qualité des viandes; ils s'abstiennent durant tout le jour, mais la nuit étant venue. ils ont toute liberté. Les autres font consister leur jeune simplement à manger maigre; ils ne se prescrivent rien, ni pour le temps, ni pour la quantité; certains, en jeunant, mangent de tout, & autant qu'ils veulent, mais seulement une fois le jour. La maniere la plus ordinaire de jeuner renferme & le temps, & la quantité, & la qualité: on ne mange qu'une fois le jour, environ midi; les viandes grasses sont absolument interdites, tout le maigre est permis; Il y a un jeûne plus rigoureux, mais particulier aux solitaires retirés dans les forêts & sur les montagnes; ils se contentent, pour nourriture, d'herbages & de racines.

La fin du jeune est de faire pénitence, & de se vaincre soi-même. On doit en cela avoir égard à la qualité des perfonnes, & aux forces du corps. Un homme riche & accoutumé aux délices, qui se retranche volontairement, & se réduit aux choses communes, est censé jeûner & s'abstenir; au lieu qu'on ne regarde point comme un jeune la vie dure d'un paysan, ni l'état misérable d'un gueux qui mandie. Une personne âgée a besoin de soutenir sa vieillesse, & un malade de réparer ses forces; un domestique, un esclave accablé de fatigues, ne peut pas long-temps souffrir la faim. La loi Chrétienne re. gle tout avec équité : selon les circonstances, elle dispense du jeune les vieillards & les jeunes gens, les infirmes, les nourrices, & les personnes d'un travail très-pénible. Le véritable jeûne ne consiste pas précisément à régler la bouche : c'est le devoir de la tempérance. La fin principale du jeune est de réprimer les passions; on doit en saire une très-grande estime: on doit l'observer dans toute son étendue. Un jeuneur qui néglige ses devoirs essentiels, est semblable à un insensé qui, jetant ses perles, fait amas de coquilles.

neu à ce le d vie c gage dans glés tron & ca Malh se car ment noissa Quel voir v voulo

étend des q craign détail tres-le réussin

mand

### LE LETTRÉ CHINOIS.

nitence,

doit en

des per-

ps. Un

ux déli-

rement.

unes, est

ieu qu'on

jeûne la

t miséra-

Une per-

ir sa vieil-

er les for-

ve accablé

ng - temps

étienne re-

es circonf-

ne les vieil-

s infirmes,

es d'un tra-

le jeûne ne gler la bou-

empérance.

st de répri-

en faire une

it l'observer

jeûneur qui

s, est sem-

tant ses per-

Ah! M., voilà sans doute les motifs & la regle du véritable jeûne. Nos jeûneurs de Chine, s'ils ne sont pas forcés à ce genre de vie par la nécessité, c'est le desir de se faire un nom, c'est l'envie de tromper le monde qui les y engage: en public, ils paroissent jeuner; dans le particulier, ils sont très-déréglés, ivrognes, débauchés, violents, trompeurs, voleurs, grands médisans & calomniateurs des plus honnêtes gens. Malheureux, ils ne peuvent pas même fe cacher aux yeux des hommes; comment pourroient-ils se dérober à la connoissance de Chang-ti, le Dieu du ciel? Quel bonheur pour moi, M., de recevoir vos instructions! Je vous prie de vouloir bien encore écouter mes demandes.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

La vraie doctrine est prosonde & étendue; ce n'est qu'à force de demandes qu'on peut s'en instruire à sond. Ne craignez point, M., de m'interroger en détail; votre empressement là-dessus est très-louable: c'est le bon moyen pour réussir.

# VI. ENTRETIEN.

On ne doit point retrancher toute intention, c'est à dire, tout motif de crainte & d'espérance pour l'avenir. Il y a après la mort un paradis pour les bons & un enfer pour les méchants.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

JE conviens, M., suivant les instructions que j'ai reçues de vous, que l'homme doit honorer & reverer Dieu pardessus toutes choses, & qu'après Dieu, l'homme est ce que nous voyons de plus noble dans l'univers. Mais ce que l'on dit du paradis & de l'enfer s'accordeil bien avec la véritable doctrine? Il me paroît que, faire le bien ou éviter le mal dans la vue des récompenses ou dans la crainte des châtiments, c'est redouter des punitions, c'est chercher la récompense; ce n'est point hair le mal, ce n'est point aimer le bien. Les anciens, dans les leçons qu'ils nous ont laissées, ne nous enseignent point ces sortes de retours sur nous-mêmes : ils nous disent simplement : soyez justes, soyez charitables. Le sage pratique la

tion refte mau eft e

eı

&

le

de

me

mei

enti

doit

élev

folid

fage

tent

aucu pour cien To vertu sans aucune intention; d'où lui viendroient ces idées de gain à faire, ou de dommage à éviter?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

EN.

toute in-

motif de

l'avenir.

radis vour

méchants.

es instruc-

que l'hom-

Dieu par-

après Dieu,

yon's de plus

ce que l'on

s'accorde-t-

loctrine? Il

en ou éviter

ompenses ou

nts, c'est re-

chercher la

hair le mal,

en. Les an-

ils nous ont

nt point ces

-mêmes : ils

soyez justes,

e pratique la

vertu

IS.

Je réponds d'abord, M., à ce que vous proposez en dernier lieu; je répondrai ensuite à ce que vous avez d'abord avancé. Retrancher toute intention, c'est une fausse maxime entiérement opposée à la doctrine même des fages Chinois. Les sages ont toujours regardé la pure & droite intention comme la base & le principe de la direction du cœur, de la perfection de l'homme, du réglement des familles, du bon gouvernement des Etats, de la paix du monde entier. Comment peut-on dire qu'on ne doit avoir aucune intention? Un édifice élevé ne peut pas se soutenir sans de solides fondemens : un amateur de la fagesse n'avancera jamais sans droite intention. Si l'on retranche toute intention dans la conduite, quel examen reste-t-il à faire, si nous l'avons bonne cu mauvaise? Un instrument de musique elt en vente, je ne prétends en faire aucun usage: pourquoi donc l'acheter? pourquoi me mettre en peine s'il est ancien ou nouveau? L'intention n'est point Tome XXV.

elle-même une substance, ce n'est qu'une production de notre ame : notre ame l'ayant produite, elle est dès-lors juste ou non-juste. Mais, si l'on veut que le fage n'en ait aucune, quand l'aura-t-il jutte ou non? La grande doctrine, en enseignant à régler les familles, à gouverner les Empires, à pacifier l'univers, assigne la droiture d'intention comme la chose la plus importante, & attribue à son défaut le renversement général. L'intention est à l'ame ce que la vision est à l'œil : l'œil bien disposé ne peut pas ne pas voir; l'ame, en agissant, a nécessairement une intention. Ce que I'on dit, que le fage agit sans intention, doit s'entendre d'une intention mauvaise & dépravée : l'expliquer aussi de sa bonne & droite intention, c'est prendre à faux la doctrine des livres Chinois, c'est ne point connoître la fource du bien & du mal: le bien & le mal ont leur source dans la bonté & dans la malice de l'intention. Si l'on remanche toute intention, il n'y a donc plus ni mal, ni bien; il n'y a plus de différence à faire entre l'honnête homme & l'homme déréglé qui soulagent une jeune & pauvre fille, l'un pour la maintenir dans la sagesse, l'autre pour l'entraîner dans le vice.

IImal d'hu

 $D\epsilon$ 

piece Quell autref point de ra fembl. compo ont con tructio pofer u Vouloi une in une do n'est-ce Ils ne v quoi de pour pr ner? D eux-mê donner Je rega

comme

### LE LETTRÉ CHINOIS.

ı³une

ame

juste

jue le

ra-t-il e, en

à gou-

nivers,

omme

ttribue

énéral.

a vision

ne peut

sant, a

Ce que

tention,

mauvaise

fa bonne

re à faux

c'est ne

ien & du

ur source

ce de l'in-

ite inten-

mal, ni

nce à faire

omme dé-

& pauvre

dans la fa-

r dans le

Il ne faut ni intention, ni bien, ni mal: c'est ainsi que s'expriment aujourd'hui certains Lettrés Chinois.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

De telles maximes font l'homme une piece de bois, ou un morceau de pierre. Quelle doctrine! Hélas! ainsi parloient autrefois un Lao-tzi & un Tchouang-tzi: point d'actions, point d'intentions, point de raisonnement. Cependant avec de semblables principes, ces Docteurs ont composé des livres, leurs Disciples les ont commentés, & tout cela pour l'inftruction du Peuple. Quoi donc, composer un livre, n'est-ce pas une action? Vouloir instruire le Public, n'est-ce pas une intention? Attaquer par des écrits une doctrine universellement reçue, n'est-ce pas employer le raisonnement? Ils ne veulent pas qu'on raisonne, pourquoi donc raisonnent-ils tant & si mal, pour prouver qu'il ne faut pas raisonner? Des gens si peu d'accord avec eux-mêmes, ne sont point propres à donner des loix au monde.

Je regarde tous les hommes sur la terre comme autant d'archers, l'arc à la

Nij

main. Ceux qui donnent au but, voilà les bons; ceux qui le manquent, voilà les méchants. Dieu va toujours essentiellement à fa fin : il est le comble de tout bien, sans mélange du moindre mal. Il est souverainement parfait: mais l'homme atteint quelquefois le but, quelquefois il ne l'atteint pas. Sa vertu est bornée, il l'éprouve bien en certaines rencontres, alors il manque & il tombe. Sa vie est mêlée de bien & de mal; pour éviter le mal & faire le bien, la meilleure intention ne suffit pas toujours. Que sera-ce donc, quand on n'aura pas même cette intention? Les êtres incapables d'intention, le bois, les pierres, les métaux, sont dès-lors incapables de vice & de vertu, de mal & de bien. Ainsi, précher à l'homme qu'il ne faut point d'intention, qu'il n'y a ni bien, ni mal, c'est prendre l'homme pour une pierre, du bois, du métal, & l'instruire en cette qualité.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Les Disciples de Lao-tzi & de Tchoang-tzi ne pensent qu'à passer leurs jours tranquillement: ils ne veulent ni intention, ni bien, ni mal, & c'est pour vivre sans inquiétude. Les deux EmY les pa ver à l'ful de qui dél

puid Mai il n' 20 jama mau est-c

terr

Les
pas c
Ce q
est le
vice
expli

la ra méri pofei On tions

rien.

, voilà t, voilà essenmble de noindre it: mais le but, Sa vertu en ceranque & e bien & & faire le ne suffit ic, quand intention? on, le bois, it dès-lors ru, de mal à l'homme tion, qu'il est prendre u bois, du e qualité.

ois.

Se de Tchopasser leurs e veulent ni & c'est pour s deux Empereurs Yao, Chum; les trois Princes Yu-ouang, Tang-ouang, Ou-ouang; les Sages Cheou-kong, Kong-tze n'ont-ils pas agi & travaillé? Ils se sont rendus vertueux, & ils ont engagé les Peuples à la vertu. Se sont-ils arrêtés qu'ils ne fussent parvenus au plus haut degré de la perfection? Quel est l'homme qui, n'ayant d'autre soin que de se délivrer de tous soins, & de couler son temps dans une entiere tranquillité, puisse prolonger sa vie jusqu'à un siecle? Mais quand il en viendroit à bout, il n'ajouteroit à l'âge des hommes que 20 ou 30 ans, & il ne parviendroit jamais à vivre autant que certains animaux, ni même autant qu'un arbre: est-ce donc-là un si grand avantage? Les Fotistes & les Tao-ni ne méritent pas qu'on s'arrête à les réfuter là-dessus. Ce que vous dites, M., que l'intention est sa fource du bien & du mal, du vice & de la vertu, demande quelque explication. On m'a appris que suivre la raison, c'étoit faire le bien, c'étoit mériter le nom de vertueux : que s'opposer à la raison, c'étoit être vicieux. On ne doit donc regarder que les actions, l'intention n'entre en cela pour rien.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ce point est facile à expliquer. Tout ce qui est capable d'intention, de dessein, est aussi capable de suivre ou de ne suivre pas ce dessein. De-là naît le bien & le mal, le vice & la vertu. L'intention est une production de l'ame. Les pierres, les métaux, les bois n'ont point d'ame : ils ne peuvent donc point avoir d'intention. Qu'un couteau ait blessé un homme, cet homme ne se venge pas sur le couteau. Qu'une tuile soit tombée sur la tête d'un autre, cet autre ne brise pas la tuile. Le couteau, pour bien couper, n'est pas digne de louange, & la tuile, pour mettre à couvert du vent & de la pluie, ne mérite pas de remerciments. Les choses sans ame & sans intention n'ont ni vice, ni vertu, ne font ni bien ni mal, & ne donnent aucun lieu au châtiment ou à la récompense. Les animaux ont des ames matérielles & des connoissances de même espece, mais ils ne raisonnent point. Ils suivent leurs instincts naturels, & agissent sans choix. Ils ne se conduisent point par la raison: la raison même leur est absolument inconnue. De quel bien & de quel mal seroient-ils

n'a
pe
pu
d'u
del

bie ait mal rieu

les tent voilà chér fe li

enfai n'est incar enco raiso actio

l'hor

est i écart accro il lan

Un a clofe prend er. Tout , de desre ou de naît le rtu. L'iname. Les ont point oint avoir blessé un venge pas it tombée autre ne , pour bien louange, couvert du ite pas de ans ame & , ni vertu, ne donnent ou à la rédes ames Mances de raisonnent tinets natux. Ils ne se on: la raison t inconnue. l seroient-ils capables? Aussi, nulle part au monde n'a-t-on établi des loix pour récompenser les vertus des animaux, ou pour punir leurs vices. L'homme seul est d'une toute autre nature : il agit audehors, au-dedans il raisonne, il discerne le vrai du faux, il connoît le bien & le mal, il est libre. Quoiqu'il ait des passions & des inclinations animales, il est doué d'une raison supérieure, capable de les réprimer & de les dominer. Ainsi, quand avec une intention pure, il se conforme à la raison, voilà le fage, voilà l'homme vertueux chéri de Dieu. Lorsqu'au contraire il se livre de plein gré à la passion, voilà l'homme déréglé que Dieu abhorre. Un enfant à la mamelle, qui bat sa mere, n'est point coupable, il est encore incapable d'intention, il ne sait pas encore se retenir. Devenu grand & raisonnable, non-seulement une telle action, mais une simple désobéissance est un crime. Un chasseur dans un lieu écarté voit parmi les arbres un animal accroupi qu'il prend pour un tigre, il lance sa fleche, & perce un homme. Un assassin dans un bois, à nuit demiclose, voit marcher un animal qu'il prend pour un homme, il tire son coup, - Niv

& abbat un cerf. Le chasseur ne voulant tuer qu'un tigre, a donné la mort à un homme, il est innocent. L'assassin, croyant donner la mort à un homme, n'a tué qu'un cerf, il est criminel. D'où vient le crime de l'un & l'innocence de l'autre? de la dissérence d'intention. L'intention est donc la source du bien & du mal.

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Un fils qui, pour nourrir fon pere, se détermine à voler, a bonne intention, cependant on le fait pendre.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

C'est un axiome en Europe que le bien doit se conclure de la chose entiere, & qu'un seul désaut rend le tout vicieux. Pourquoi cela? Un voleur, quelque bonne qualité qu'il ait d'ailleurs, est un voleur, & par-là même un scélérat. L'appellera-t-on homme de bien? c'est ce que Mong-tzi entend, quand il dit qu'une semme, quelque belle qu'elle soit, si elle sent mauvais, personne n'en veut. Un vase dont les côtés sont épais & solides, mais qui, brisé par un endroit du sond, répand l'eau, est regarde comme inutile, on le jette. Tel est le

va

m

ca

il

pe s'il

qu

fa

**fui** 

e voulant mort à l'affassin, homme, nel. D'où innocence intention. e du bien

IS.

fon pere, onne intenpendre. PÉEN.

ope que le a chose enrend le tout
voleur, quelt d'ailleurs,
ême un scéme de bien?
d, quand il
belle qu'elle
ersonne n'en
és sont épais
é par un en1, est regardé
e. Tel est la

funeste poison qu'entraîne le vice. Qu'un homme se dépouille de tous ses biens, & les distribue en aumônes, mais par un principe d'orgueil, & pour se faire un nom, ce qu'il fait, est en soi très-bon, son intention est perverse, l'action toute entiere est jugée criminelle.

Une action, quoique bonne en ellemême, peut donc être corrompue par une mauvaise intention; mais quelle bonne intention peut-on avoir en faifant une ection mauvaise? Le fils qui vole pou nourrir son pere, connoît qu'il sit mal, comment peut-il avoir intention de faire bien? Quand je dis que l'intention droite est ce qui donne la bonté à nos actions, je ne parle que des actions bonnes, & non des mauvaises. Le larcin est mauvais de soimême, la meilleure intention n'est pas capable de le rendre bon. Quand il s'agiroit de sauver le monde entier, il ne feroit pas permis de faire le plus petit mal: à combien plus forte raison, s'il ne s'agit que de faire vivre quelques personnes.

Puisque tout le bien qu'on fait, tire sa source de la droiture d'intention, il suit de-là que plus l'intention est relevée,

plus le bien est grand, & que le bien n'est qu'ordinaire, lorsque l'intention n'est que commune. D'où l'on doit conclure que bien loin qu'il faille détruire toute intention, il faut au contraire la redoubler & la relever autant qu'il est possible.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Ceux qui suivent la loi du Sage; n'ont point pour principe de détruire toute intention; mais leur intention ne s'érend pas aux avantages qu'il y a d'être vertueux. Elle s'arrête à la vertu ellemême. Ainsi, pour engager au bien, ils proposent la beauté de la vertu, ils ne parlent point de récompenses; & pour détourner du mal, ils proposent la laideur du vice, ils ne parlent point de châtiment.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ia loi du Sage est contenue dans les livres classiques. Ouvrons les livres, & nous y trouverons en cent endroits, que, pour engager au bien, il est parlé de récompenses, & pour détourner du mal, il est parlé de châtiment. Dans le chapitre Chun-tien du livre Chin, il est dit; le bon ordre exige que l'on pu-

I I

jo at

dii pol l'ol

l'on fer. c'es la ;

est châ

jan de fera le bien ntention doit condétruire ntraire la qu'il est

du Sage; e détruire

l y a d'être vertu elle-

au bien, a vertu, ils

npenses; & s proposent arlent point

# PÉEN.

nue dans les s livres, & t endroits, , il est parlé létourner du ment. Dans ivre Chin, il que l'on pur

nisse les fautes. Il y est encore dit : tous les trois ans on examine: après trois examens, on reconnoît le vice & la vertu. La vertu est récompensée & le vice est puni. Dans le chapitre Kao-yao-mo on lit ces mots : le ciel récompense les bons de cinq marques de dignité: le ciel punit les méchants de cinq sortes de supplice. Dans le chapitre Y-tsi-mo on sait ainsi parler l'Empereur Chun à ses Grands: lorsque vous engagez votre Prince à marcher dans la veriu, votre mérite est en cela même, & je me sers de vous avec joie. Toi-kao-yao en tout si réservé, si attentif, souviens-toi de ne jamais cháar sans connoissance de cause.

Dans le même livre Chu, on fait dire à l'Empereur Poan-keng: il ne faut point avoir acception des personnes: où l'on trouve le vice, on doit le punir: où l'on voit la vertu, on doit la récompenser. Si le bon ordre regne dans l'Empire, c'est à vous, mes Officiers, à qui en est la gloire; si le trouble survient, la faute est de moi seul, c'est que j'excede dans les

châtimens.

On lui fait encore dire: si je retrouve jamais des gens vicieux, je les bannirai de mon service, je les punirai, je les ferai mourir. Je veux que tout joit re-

NV

nouvelé dans cette habitation nouvelle que j'ai choisie. Dans le chapitre Tai-chi, Ou-ouang dit : vous, Géneraux de mes armées, si vous marquez de la bravoure dans les combats, je récompenserai largement vos services; si vous étes lâches, attendez-vous à être punis sévérement. Il dit encore : vous repondrez sur vos têtes

des fautes que vous ferez.

Dans le chapitte Kang-kao on lit ces mots: suivant les loix portées par Ouenouang, il n'y a point de pardon pour de tels crimes. Le chapitre To-ché rapporte ces parcles d'un Empereur à ses Mandarins : si vous étes gens de bien, le ciel vous favorisera; si vous êtes mauvais, je ne me contenterai pas de ne vous donner aucu : autorité, de vous dépouiller de vos diers, j'emprunterai les châtimens du ciel, pour les faire tomber sur vos propres personnes. Le chapitre To-fang ajoute: si, peu soigneux d'observer mes ordres, vous ne pensez qu'au plaisir, yous abandonnez la justice, ne tenterezvous pas la juste colere du ciel, & puis-je ne pas employer ses punitions pour yous perdre? Ce sont-là les paroles de Yao, de Chun & des autres Princes des trois anciennes Dynasties. N'est-ce pas-là parler de récompenses & de châtimens?

fe

da

re ré

ne Il

ho

ne di

de

rév

ma

un

exa

nouvelle Tai-chi, x de mes bravoure erai lares lâches, rement. Il vos têtes

on lit ces oar Ouenrdon pour o-ché rapereur à ses is de bien, is étes maus de ne vous s dépouiller s châtimens ber sur vos tre To-fang observer mes au plaisir, ne tenterezel, & puis-je ns pourvous les de Yao, ces des trois e pas-là parnâtimens?

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Dans le livre Tchung - tsiou composé par le Sage Kong-tzé lui-même, il est souvent parlé de bien & de mal, de vice & de vertu; on n'y voit jamais les mots de gain & de perte, d'utilité & de domage.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les récompenses & les punitions de cette vie sont de trois sortes. Les unes regardent le corps : maladies, fanté, longue vie, mort prématurée. Les autres regardent la fortune : richefses, pauvreté, perte de biens, abondance de toutes choses. Il y en a qui regardent l'honneur : louanges, blâme, réputation, infamie. Le livre I chun-thou ne parle que de cette troisieme espece. Il laisse les deux autres, parce que les hommes préferent ordinairement l'honneur à tout le reste. C'est ce qui a fait dire que le Tchun-tsiou étoit la terreur des mauvais Mandarins & des gens de révolte. Que craignent - ils donc? un mauvais nom. N'est-ce pas-là une perte, un dommage? Le Docteur Mong-tsi commence ses instructions au Prince par exalter les vertus de bonté & de justice.

Il continue en exhortant l'Empereur à être bon; il finit en lui promettant l'empire de l'univers. N'est-ce pas-là un gain, une utilité? Quel est l'homme qui ne souhaite pas le bien & l'avantage de ses amis, de ses parents? Mais si nous ne devons avoir en vue rien de tout cela, comment pouvons-nous le souhaiter à nos parents, à nos amis? Le Sage Kong-tse en enseignant la pratique de la vertu de charité, dit : ne faites pas à un autre ce que vous ne voudriez pas qu'on vous fit à vous - même. Mais si je n'ai aucun avantage à prétendre pour moi-même, qu'ai-je besoin de procurer celui des autres? La vue d'utilité n'est point opposée à la vertu. Ce qui y est contraire & qu'on doit rejeter, c'est le bien & l'utile injustement acquis. Il est dit dans le livre Y: la récompense marche à la suite de la justice. Il y'est encore dit : la récompense réjouit l'homme, & l'anime à augmenter en vertu.

Quant à la grandeur de la récompense, qu'un homme soit parvenu à être maître du monde entier, cela est peu de chose. Qu'est-ce donc que gagner un seul royaume? Quelque parsait que soit un Prince, peut-il commander à toute la terre? Qu'il le puisse, toute

tu

til ch de ereur å mettant as-là un nme qui ntage de is si nous de tout le fouhai-. ? Le Sage atique de faites pas udriez pas Mais si je ndre pour e procurer tilité n'est qui y est er, c'est le cquis. Il est pense mar-1 y'est ent l'homme,

la récomparvenu à ier, cela est onc que galque parfait commander puisse, toute

ertu.

la terre lui sera soumise, & voilà tout. Encore pour en venir-là, combien ne faut-il pas dépouiller d'anciens possesseurs? Tels sont les biens de cette vie. Ceux que je propose après la mort, font les vrais & solides biens. Leur acquisition ne cause aucun trouble, & tous les hommes, sans en excepter un seul, peuvent les posséder sans rien enlever les uns aux autres. En vue de cette admirable récompense, qu'un Roi, pour la procurer à ses sujets, un Seigneur, à toute sa famille, les Gens de lettres. & le Peuple, pour se la procurer à euxmêmes; que tous s'efforcent à l'envi. l'univers fera dans une profonde paix. Estimer & rechercher les biens à venir, c'est mépriser les biens présents; & un homme au-dessus de toutes les choses présentes, pense-t-il au larcin, au meurtre, à la révolte? Si toute une Nation étoit éprise du desir d'un bonheur futur, qu'il seroit aisé de la gouverner!

## LE LETTRE CHINOIS.

J'ai toujours oui dire qu'il étoit inutile de se tourmenter l'esprit sur les choses sutures, & que ce que neus avons devant les yeux sussit pour nous occu304 Lettres édifiantes per. Cela paroît très-bien dit. A quoi bon s'embarrasser de l'avenir?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

10

tr

le

m &

lef

far

lh

âge

ľE

s'00

de

trai l'he

fola

la ]

cell

ce pré

la d

de,

Ah! si les animaux irraisonnables pouvoient parler, s'exprimeroient-ils autrement? Il y eut autrefois, en Occident, un chef de Secte dont toute la doctrine se réduisoit à se livrer au plaisir, & à ne s'embarrasser de rien. Un si indigne maître ne laissa pas d'avoir des disciples; il fit lui-même graver son épitaphe en ces mots : buvez, mangez, divertissiz-vous en cette vie; après la mort, plus de joie. Toutes les personnes raisonnables ont toujours regardé cette infâme école comme un troupeau de pourceaux. Seroit-il possible qu'en Chine il se trouvât de ces sortes de gens? Kongtsé dit : qui ne prévoit pas les choses de loin est proche de son malheur. On lit dans le livre Chi : un genie de peu d'étendue donne matiere à la satyre. Ne voyons - nous pas que plus un homme est habile, plus aussi portera-t-il loin ses vues, & que plus un autre est ignorant, plus ses vues sont courtes.

Pourquoi les hommes, de tous les états, pensent-ils à l'avenir? pourquoi

A quoi

EN.

ibles pouils autreoccident, la docu plaisir, Un si inavoir des

graver fon , mangez, res la mort,

onnes railé cette in-

au de pour-

en Chine il ens? Kong-

les choses de

eur. On lit

de peu d'é-

satyre. Ne

un homme

era-t-il loin

re est igno.

urtes.

de tous les

chacun prend-il ses mesures? Le laboureur cultive & seme au printemps dans le dessein de recueillir en automne. L'arbre de pin ne porte des fruits qu'au bout de cent ans; cependant, il se trouve des gens qui plantent des pins. N'est-ce pas ce qui fait dire que les aïeux plantent, & que les neveux cueillent les fruits? Le marchand court les mers, dans l'espérance de s'enrichir, & de revenir passer une heureuse vieillesse dans sa patrie; l'artisan travaille sans cesse pour gagner sa subsistance; l'homme de Lettres étudie dès le bas âge, pour se rendre capable de servir l'Etat & son Prince. Est-ce donc là ne s'occuper que des choses présentes, & de ce qu'on a devant les yeux? Au contraire, si l'on a vu des enfans dissiper l'héritage de leurs peres, si Yu-kong défola son pays, si l'Empereur Kie, de la Dynastie des Hia; & Tcheou, de celles des Yn, perdirent l'Empire, n'estce pas pour avoir été trop attachés au présent, & pour avoir négligé l'avenir?

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Vous raisonnez juste, M.; mais, dans la conduite que nous tenons en ce monde, quelque loin que nous portions nos

vues, elles ne vont point au-delà de cette vie, & s'embarrasser à présent de ce qui arrivera après la mort, cela paroît inutile.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Kong-tsé a écrit le Tchun-tsiou; Tchétzé, son petit-fils, a écrit le Tchongyong. Ces deux grands hommes ont porté leurs vues sur tous les siecles à venir: ils ont percé jusqu'à la postérité la plus reculée : & cela ne paroît blâmable à personne; & nous, que nous pensions à nous-mêmes, que nous portions nos vues seulement à ce qui arrivera après notre mort, cela, M., vous paroît déraisonnable. Les jeunes gens prennent leurs mesures pour le temps de la vieillesse, ils ne savent point s'ils y parviendront jamais : on ne trouve point cela hors de propos; & nous, que nous prenions des mesures pour les suites de la mort, & peut-être demain serons-nous dans le cas, vous le trouvez mauvais. Vous êtes marié, M., par quel motif voulez-vous avoir des enfants?

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Je veux que mes enfants prennent soin de mon tombeau, & qu'ils ren-

ne

pa m de qu co

cro l'ai

me per en de

crai trêi ne

les i

-delà de :éfent de cela pa-

EN.

ou; Tché-Tchongnmes ont s siecles à a postérité paroît blâque nous nous pore qui arri-, M., vous eunes gens ir le temps point s'ils ne trouve & nous, res pour les tre demain s le trouvez I., par quel enfants?

ts prennent qu'ils ren-

OIS.

dent aux cendres de leur pere les honneurs qui leur sont dus.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

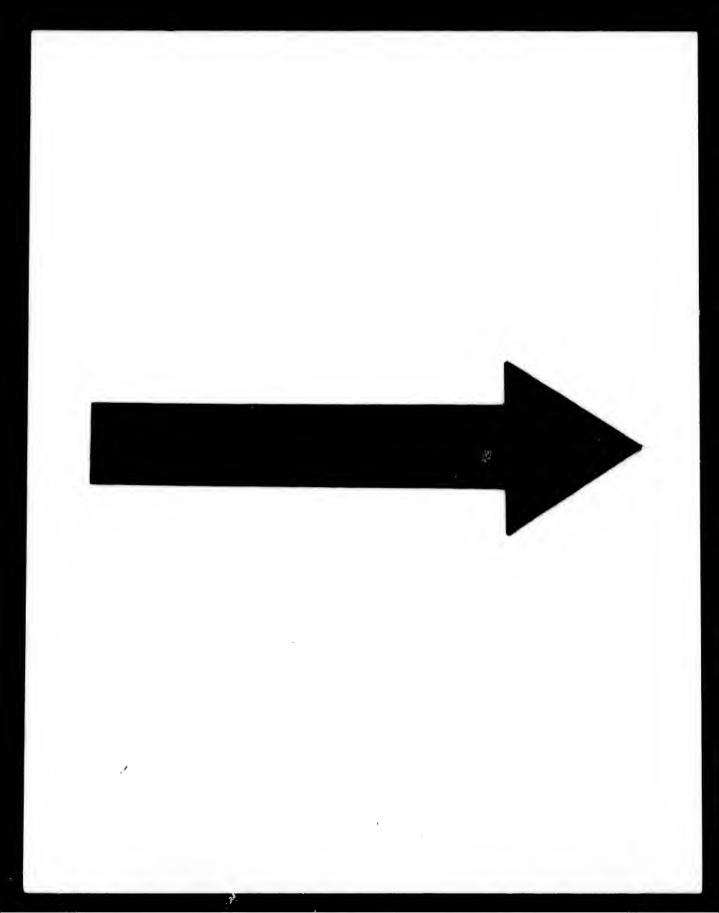
Oui, M.; mais cela même n'est-ce pas penser à ce qui arrivera après votre mort? L'homme, en mourant, laisse deux parties de lui-même: son ame, qui est un esprit incorruptible; & son corps, qui est une matiere sujette à la pourriture. Vous, M., aus pourvoyez à ce qui regarde le cor moi, je crois devoir pourvoir à regarde l'ame: comment suis-je en cela repréhensible?

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Dans la pratique de la vertu, l'homme sage ne fait attention ni à ce qu'il peut gagner, ni à ce qu'il peut perdre en cette vie. Qu'est-il besoin de parler de gain & de perte après la mort?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ce que nous avons à espérer ou à craindre après la mort, est d'une extrême conséquence. Rien en cette vie ne peut lui être comparé. Les biens & les maux d'ici bas ne sont que des ombres de biens & de maux : ils méritent



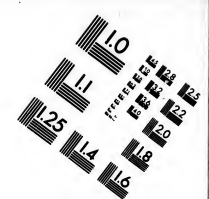
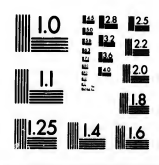
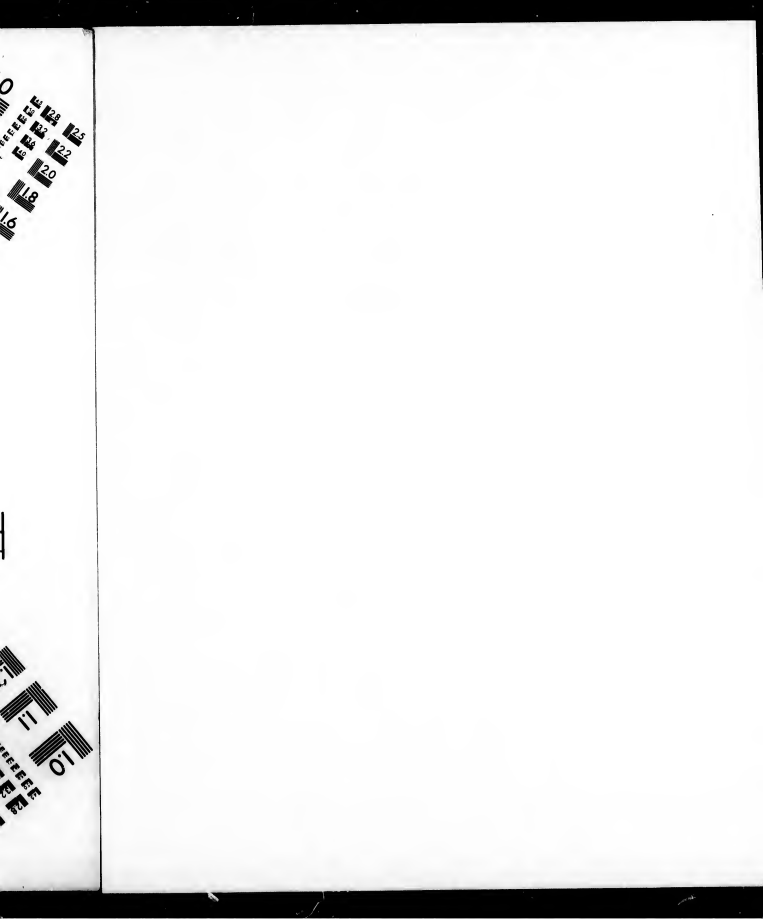


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREE WEBSTER, N.Y. 14580 (714) 872-4503 STATE STATE OF THE STATE OF THE



à peine qu'on y fasse attention ou qu'on en parle. J'ai oui autrefois comparer les hommes sur la terre à une troupe de comédiens sur un théâtre : les différentes conditions des hommes sont les différents rôles que jouent les comédiens. On voit sur la scene un Roi, un Esclave, un Général d'armée, un Docteur, une Princesse, une Suivante: tout cela n'est qu'une fiction de quelques heu. res; les habits dont ils sont revêtus ne sont qu'un jeu, les désavantages & les déplaisirs qui leur arrivent ne les touchent point; la piece finie, chacun quitte le masque, & ce n'est plus rien de tout ce que c'étoit auparavant. Ainsi l'homme de théâtre ne regarde pas comme une fortune d'avoir un personnage relevé, ni comme un malheur d'en avoir un bas : il ne pense qu'à bien faire celui dont il est chargé. Ne parut-il que sous le nom du dernier valet, il s'applique à bien entrer dans l'idée du maître qui fait jouer la comédie : cela lui suffit.

Voyez les hommes sur la terre. Il ne dépend pas d'eux d'y choisir leus conditions: les bien remplir, voilà ce qui les regarde. Quand notre vie s'étendroit à un siecle entier, qu'est-ce qu'un siecle, comparé à l'éternité su-

tur Les me n'er pou qua gran tour riche gent quoi donn une f l'éteri paroî de glo les bi vrais ! ter un présen

Toubles d'y a en fait. C propos

de the

comm

en fai

qu'on mparer troupe les diffont les s comé-Roi, un un Docite: tout ques heuevêtus ne ges & les e les tou-, chacun t plus rien vant. Ainsi le pas com personnage d'en avoir faire celui -il que sous s'applique maître qui lui suffit. la terre. Il choisir leurs lir, voilà ce otre vie s'é-, qu'est-ce

éternité fu-

ture? Ce n'est pas un seul jour d'hyver. Les biens de ce monde ne sont proprement que des biens empruntés; nous n'en sommes pas les véritables maîtres: pourquoi faire consister son bonheur à les accumuler? pourquoi se chagriner quand on les perd? Nous naissons tous, grands & petits, tous nuds; nous retournons tous nuds au tombeau. Qu'un riche laisse ses coffres pleins d'or & d'argent, il n'emportera pas une obole. A quoi bon s'attacher à ce qu'on doit abandonner? Les fausses lueurs de cette vie une fois passées, le pur & vrai jour de l'éternité commencera, & tous alors paroîtront dans l'état d'humiliation ou de gloire convenable à chacun. Prendre les biens & les maux présens pour de vrais maux & de vrais biens, c'est imiter un homme grossier qui, voyant représenter une comédie, regarde un Roi de théâtre comme un véritable Roi, & comme un véritable esclave celui qui en fait le personnage.

Tous les hommes ne sont pas capables d'une égale pureté d'intention: il y a en cela du plus ou du moins parfait. Ceux qui ont à instruire le public proposent d'abord les premiers pas qu'il faut faire pour aller à la vertu; ils dé-

taillent ensuite les divers degrés de per. fection: on commence par ébaucher. ensuite on polit. Les médecins ne sont que pour les malades : ceux qui se portent bien n'en ont pas besoin. Le sage de lui-même a des lumieres; certains enseignemens ne sont nécessaires qu'au peuple: on doit s'accommoder à sa foiblesse. Kong-tzéétant allé dans le Royaume Ouei, à la vue d'une nombreuse populace, fit entendre qu'il falloit d'abord la rendre contente, & qu'ensuite on pourroit l'instruire. Ce grand Philosophe ignoroit-il de quelle importance est l'instruction? Mais le peuple est tel, qu'on ne peut l'engager au bien qu'en lui proposant des avantages.

Il y a trois divers motifs de pratiquer la vertu: le premier & le plus bas, est l'espérance du paradis, & la crainte de l'enser; le second, qui tient le milieu, est la reconnoissance envers Dieu pour tous ses biensaits; le troisieme & le plus haut le desir de faire sa volonté & de la plaire. Que prétend-on en prêchant? c'est de persuader. Il saut donc employer les motifs les plus persuasifs. Une populace accoutumée à n'agir que par intérêt, comment vivratelle, si on ne lui propose pas des ré-

à c ven plus pou mai l'éto L'ais

COI

& l'il gage tento vulga fions parle

même que j que, bonhe l'oreill

peu or fin qui cette 1 fes dé fection mort.

que les par la les bon pour la On le per. icher, ie sont fe por-Le sage ertains s qu'au à sa foi-Royaueuse pod'abord fuite on Philosortance est est tel. ien qu'en

de pratie plus bas,
la crainte
ent le minvers Dieu
oisieme &
faire sa voprétend-on
der. Il faut
s plus perimée à n'aent vivra-tas des ré-

compenses à espérer, & des châtimens à craindre? Quand on est une fois parvenu à épurer ses intentions, les motifs plus bas n'ont plus lieu. Un tailleur, pour coudre un habit, se sert de fil; mais comment le fil pénétreroit-il dans l'étoffe, si l'on n'employoit pas l'aiguille? L'aiguille perce, & passe; le fil reste, & l'habit est cousu. Dans le dessein d'engager les hommes au bien, si je me contentois d'étaler la beauté de la vertu, le vulgaire, aveuglé par les diverses passions, n'y seroit nullement sensible: je parlerois en vain, on ne daigneroit pas même m'écouter. Mais que je tonne, que j'annonce les supplices de l'enfer; que, d'un air plus doux, je décrive le bonheur du paradis, aussi-tôt on prête l'oreille, on se rend attentif, & peu-àpeu on se laisse persuader qu'il faut enfin quitter le vice, & embrasser la vertu: cette résolution prise, on se corrige de ses défauts, on ne pense qu'à se persectionner, & à persévérer jusqu'à la mort. N'est-ce pas là ce qui fait dire que les méchants abandonnent le vice par la crainte des châtiments, & que les bons ne s'y engagent point par amour pour la vertu? On a vu autrefois, dans mon pays,

un saint homme nommé François, qui fonda un Ordre d'une regle fort austere, & dont le caractere est la pauvreté. Cet Ordre est aujourd'hui très-étendu, & rempli de parfaits Religieux. Un des premiers disciples de François, appelé Junipere', brilloit parmi les autres : c'étoit un homme d'une fagesse profonde, qui chaque jour avançoit dans la vertu. Le démon, chagrin & jaloux des progrès de ce Religieux, résolut de les arrêter; on raconte qu'il se transorma en ange de lumiere, & que, durant une nuit, il parut tout éclatant de gloire dans la cellule de François, en lui disant : c'est un ange qui te parle; Junipere est véritablement vertueux, mais enfin il n'entrera jamais dans le ciel; il sera damné: tel est le terrible & immuable jugement de Dieu. Après ce peu de paroles, il disparut. François épouvanté, triste & morne, n'osoit s'ouvrir à personne sur cette vifion; il étoit inconsolable sur le funesse fort de son disciple, & toutes les sois qu'il le voyoit, il ne pouvoit retenir ses larmes. Junipere le remarqua, & soupconna quelque chose. Après s'être préparé par le jeune & par l'oraison, il interrogea son maître : je tâche, dit-il, mon Pere, de garder exactement la regle,

gle un vot der eg plei Frag Juni il lui ligie le gr pere nous à imp enfer tâchen le serv elle fu lumier cria: de vert l'enfer

Les pen pen s'arrête aux joi même feule voque le

pense.

s, qui

istere,

é. Cet

lu, &

Jn des

appelé

es : c'é-

ofonde,

a vertu.

progrès

rêter; on ge de lu-

, il parut

a cellule

t un ange

ablement

ra jamais

tel est le

t de Dieu.

disparut.

morne,

r cette vi-

le funeste

tes les fois

retenir ses

, & foup-

s'être pré-

ison, il in-

he, dit-il,

ment la re-

gle,

gle, je sers Dieu de mon mieux, c'est un effer du bonheur que j'ai d'être à votre école; cependant je m'apperçois depuis quelque temps que vous ne me regardez plus du même œil. Pourquoi pleurez-vous aussi-tôt que vous me voyez? François ne voulut pas d'abord parler. Junipere le pressa diverses fois. Enfin il lui découvrit tout. Alors, le saint Religieux, d'un air tranquille, dit: Dieu est le grand maître, mais c'est aussi un bon pere ; jamais il ne nous abandonne, mais nous pouvons l'abandonner; c'est à nous à implorer son secours, pour éviter cer enfer qui ne sera jamais pour ceux qui tâchent véritablement de l'aimer & de le servir. Cette réponse; & l'air dont elle fut faite, porterent tout-à-coup la lumiere dans l'esprit de François; il s'écria: ah! j'ai été trompé! Quoi! tant de vertus, tant de sagesse aboutiroient à l'enfer! Non, le ciel en sera la réconipense. Les personnes d'une haute spiritualité,

Les personnes d'une haute spiritualité, en pensant au paradis ou à l'enser, s'arrêtent peu aux peines de l'un, & aux joies de l'autre: ils n'ont, en cela même, communément en vue que la seule vertu. Comment cela? Qu'est-ce que le paradis? C'est un lieu brillant de

Tome XXV.

gloire, où font rassemblés tous les bons. Qu'est-ce que l'enfer? C'est une sombre prison où sont rensermés tous les méchans. Ceux qui montent au ciel font confirmés dans le bien; ils ne peuvent plus devenir mauvais. Ceux qui tombent en enfer s'endurcissent dans le mal. & ils ne deviendront jamais bons. Que nous fouhaitions d'être ainsi confirmés dans le bien, pour ne plus devenir mauvais; que nous defirions d'être réunis pour toujours avec les gens de bien, & pour jamais féparés des méchans, qui peut dire que cette maniere de gagner ou de perdre soit un motif peu conforme à la saine doctrine ? Les gens de Lettres qui rejettent le paradis & l'enfer, n'ont pas fait là-dessus un examen suffisant.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Dire tout cela, ou prêcher la Métempsycose, comme font les Fotisses, quelle différence y a-t-il?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

La différence est entiere. Les Fotisses ne débitent que de vaines imaginations: pour moi, je prêche la vraie & solide raison. Tous leurs discours sur la Mé-

ne rei me pai roi ne i & ron

fes, cela ou bine n cenda ler d

trop pour relles relles relles rais affez hauter lui-mé

fontous les
el font
euvent
i tomle mal,
s. Que
nfirmés
ir mauréunis
oien, &
ins, qui
e gagner
eu con-

s. Fotistes,

gens de

s & l'en-

a examen

EEN.
es Fotifles
ginations:
8 folide
ur la Mé-

tempsycose n'aboutissent qu'à des paroles. Ce que je dis d'un paradis & d'un enser, est un motif pressant de se donner au bien. N'y a-t-il là aucune dissérence? De plus, ceux qui sont solidement vertueux, quand il n'y auroit ni paradis, ni enser, quand ils n'y gagneroient que d'obéir & de plaire à Dieu, ne se relâcheroient point pour cela. L'un & l'autre étant très-réels, se relâcheront-ils?

### LE LETTRE CHINOIS.

La vertu sans doute a ses récompenses, & le vice ses châtimens. Mais tout cela, dit-on, n'est que pour cette vie; ou bien, si, dans cette vie, une homme n'est pas puni lui-même, ses descendans le sont pour lui, pourquoi parler d'enser & de paradis?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les récompenses de cette vie sont trop peu de chose : elles ne suffisent pas pour remplir les desirs du cœur humain, elles ne répondent point au mérite des vrais sages, elles ne manifestent point assez la bonté du Chang-tchi. Les plus hautes dignités d'un Empire, l'Empire lui-même du monde entier est-il un prix

O ij

digne de la vertu? Le vertueux sans agir uniquement en vue des récompenses, ne manquera pas d'être pleinement récompensé par la main du Chang-tchi. Lorsqu'un Prince a revêtu quelqu'un de ses sujets de certains titres d'honneur, il ne va pas plus loin; son pouvoir a des bornes. Le Chang-tchi, dans ses

bienfaits, s'arrête-t-il ainsi?

Parmi les hommes bons & mauvais. il s'en trouve qui n'ont point de postérité. Qui donc recevra pour eux la récompense de leurs vertus, & le châtiment de leurs vices? Un tel est un tel, & ses enfants sont ses enfants; & sontce les enfans qu'il est juste de punir ou de récompenser pour le bien ou le mal qu'a fait seur pere? Puisque Dieu a la puissance de récompenser la vertu, & de punir le vice, pourquoi cette puissance ne s'étendroit-elle que sur les enfans, & qu'elle ne s'étendroit point sur leurs peres? Que si Dieu peut punir & récompenser les peres, pourquoi les laisseroit-il, pour attendre les enfans? Les enfans eux-mêmes ont des vices ou des vertus: comment seront-ils récompensés ou punis? Faudra-t-il encore attendre, pour cela, les enfans des enfans? Vous, M., vous aurez été un homme

r la de m ve No mé tou des roit fans mes verf don tchi des

b

Para affur

pour

Et qu'il s agir enfes, nt rég-tchi. un de ineur, ivoir a

auvais; de poseux la z le chât un tel, & fontpunir ou ou le mal Dieu a la vertu, & ette puilfur les enpoint sur t punir & irquoi les nfans? Les ces ou des écompencore attenes enfans? an homme de bien, vos descendans seront des débauchés; & tout ce que vos vertus auront mérité de récompenses sera donné à cette indigne postérité: y a-t-il la de la justice? Ou bien, vous aurez été un déréglé, votre postérité vivra dans la vertu; & tout ce que vos vices auront mérité de punitions tombera sur ces vertueux descendans. Où est l'équité? Non-seulement les bons Princes, mais même les plus mauvais, ne portent pas toujours leur vengeance sur les enfans des peres criminels; & Dieu négligeroit les peres pour ne penser qu'aux enfans! Récompenser ou punir les hommes les uns pour les autres, c'est renverser tout l'ordre de l'univers, c'est donner à croire que la justice du Changtchi n'est pas si bien réglée que celle des hommes. Chacun doit répondre pour soi-même.

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Vous n'avez jamais vu, M., ni le paradis, ni l'enfer, comment pouvoir assurer qu'ils existent?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Et vous, M., vous n'avez jamais vu qu'il n'y ait ni paradis, ni enfer. Com-O iii ment pouvoir assurer qu'il n'y en a point? Avez-vous donc oublié ce que j'ai dit ci-devant? L'homme instruit, & qui raisonne, ne se regle point sur ses sens, pour croire la vérité des choses. Ce que la raison lui présente, a bien plus de force sur son esprit, que ce qu'il voit de ses yeux. Nos sens sont toujours sujets à errer. La raison est un guide sur.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Je souhaiterois, M., vous entendre expliquer cet article plus en détail.

### LE DOCTEUR EUROPEEN.

En premier lieu, tout ce qui est, a une sin où il tend. Lorsqu'une chose est parvenue à sa sin, elle s'y arrête, & ne se porte point au-delà. L'homme comme les autres créatures, a un terme qui doit le sixer. A voir l'étendue de ses desirs, on juge aisément que rien au monde n'est capable de les remplir Sa sin n'est donc pas en cette vie. Mais si elle n'est pas dans cette vie, il saut qu'elle soit dans la vie suture. L'homme ne desire rien moins qu'une sélicité parsaire. La parsaite sélicité, voilà le paradis. Jusqu'a ce que nous soyons

for nit dred des l'he Ro mo especial ce o fection y a

rable

tous est e

vont borne bien eft b que i Les i qui la auroit fans dans

en a e que struit, int sur té des sente, esprit, os sens raison

ntendre létail.

EN.

qui est,
ne chose
y arrête,
homme
in terme
endue de
que rien
s remplir
vie. Mais
ie, il faut
L'homme
e félicité
y voilà le
is soyons

arrives-là, nous fouhaitons toujours. Le souverain bonheur renferme en soi l'éternité. Notre vie, quand même on voudroit donner croyance à tout ce qu'on dit des trois Empereurs, le ciel, la terre & l'homme; de ce fameux Lao-pong; du Royaume Tchou; de tout ces ancient mortels qu'on appelle du nom de cette espece d'arbre qui dure mille ans ; notre vie, dis-je, n'est point éternelle. Tout ce que nous possédons, est donc defectueux. N'est-ce pas ce qui fait dire : en ce monde, point de bonheur parfait. Il y a donc quelque chose de plus desirable. Dans le ciel on ne desire rien; tous les vœux sont remplis; l'homme est entierement satisfait.

En second lieu, les desirs de l'homme vont jusqu'à connoître une verité sans bornes, & à aimer un bien infiniu Le bien, le vrai ici bas, tout est sini, tout est borné. Ce n'est donc point ici bas, que nos desirs peuvent être accomplis. Les inclinations naturelles, c'est Dieu qui les donné; seroit-ce envain qu'il auroit donné celles-là à l'homme? non sans doute. Il veut les satisfaire, c'est dans le ciel qu'il les satisfera.

En troisieme lieu, la vertu n'a point

O iv

en ce monde de récompense digne d'elle. L'univers entier ne peut pas en être le prix. S'il n'y a point de paradis, le vertueux restera sans être dignement récompensé. Le péché est un outrage fait au Chang-tchi; sa grievete est extrême. Tous les supplices de ce monde, rassemblés, ne répondent point à sa malice. S'il n'y a point d'enfer, le pécheur restera donc sans être justement puni. Dieu tient entre ses mains tous les mortels, il est parfaitement instruit de toutes leurs actions; & il ne sauroit pas punir le vice & récompenser la vertu comme il convient; qui peut le penfer ?

En quatrieme lieu, Dieu est impartial dans ses Jugemens: il récompense sûrement la vertu, le vice sera sûrement puni. Cependant on voit dans ce monde le vicieux dans l'abondance, au milieu des plaisirs. On voit le vertueux languir dans la misere & dans les soussfrances. Le juste Juge attend donc après la mort. Alors il comblera de bonheur l'homme de bien dans le ciel; il accablera de maux le méchant dans les enfers. Si cela n'étoit pas, comment serait il accapitation de la presentation de la presentati

feroit-il connoître son équité?

vert

les p pour peu roit il y devie crime éprou calam le paf Tandi dès c fe fai

pense L'hon qui y pour L'hon & qu précip

& s'ar

Il ne

Die

digne pas en aradis, nement outrage

outrage
eft exnonde,
nt à fa
, le péftement
ins tous
instruit

fauroit

enser la

peut le

ompense era sûrecondance,
t le vere & dans
tend donc
nblera de
ns le ciel;
hant dans
comment

3

## LE LETTRÉ CHINOIS.

On voit souvent des cette vie la vertu récompensée & le vice puni.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Si Dieu réservoit absolument toutes les punitions & toutes les récompenses pour la vie suture, l'homme grossier, peu instruit de cette vie suture, pour-roit peut-être douter si véritablement il y a un maître dans le ciel, & il n'en deviendroit que plus osé à se livrer au crime. Au lieu que le pécheur crimines éprouvant une samine, ou quelque autre calamité, se regarde comme puni pour le passé, & comme averti pour l'avenir. Tandis que l'homme de bien voyant dès ce monde sa vertu récompensée, se sanime à en saire encore davantage.

Dieu sans doute est infiniment juste. Il ne laissera aucun bien sans récompense, ni aucun mal sans châtiment. L'homme qui pratique la vertu, & qui y persévere, sera élevé dans le ciel, pour y jouir d'un bonheur éternel. L'homme qui s'abandonne au vice, & qui meurt sans conversion, sera précipité dans les ensers, pour y subir

Ov

un éternel malheur. Que si l'on voit quelquefois le juste dans les souffrances, c'est que sa justice même n'est pas sans impersection; que Dieu le châtie en cette vie, afin qu'après la mort, se trouvant parfaitement épuré, il entre dans la joie qui lui est préparée. Si l'on voit le vicieux prosperer, c'est qu'au milieu mêtne de ses vices, il laisse échapper quelques petits traits de vertus que Dieu récompense sur la terre, pour qu'en sortant de ce monde. n'ayant plus que ses crimes, il soit jeté dans l'abime qu'il s'est creusé. Les biens, les maux tant de cette vie que de la vie future, nous viennent tous de Dieu; c'est Dieu qui gouverne tout, & nous dépendons absolument de lui.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Nos Lettres Chinois s'en tiennent à ce que le Sage a enseigné. Ce Sage s'explique dans nos livres classiques. Nos livres, quelque attention qu'on y apporte, ne parlent ni d'enser, ni de paradis. Quoi donc! le Sage a-r-il ignoré cette doctrine, ou bien a-t-il voulu non la cacher?

Le Docteur Européen. Le Sage, dans ses documens, conåét pe pe plu ter Il doi pas jour doc

n'y

beai

qu'i

Ils

gant

Oue, glori te & On Sage Dans le ch. Yn. cette

dans

n'estmot on voit ouffrann'est pas hâtie en iort, se il entre arée. Si er, c'est vices, il its traits se fur la monde, soit jeté Les biens, ue de la de Dieu: , & nous

tiennent à
Ce Sage
classiques.
n qu'on y
er, ni de
t-il ignoré
voulu nous

ÉEN. nens , consultant la portée des gens du fiecle, n'a peut tre pas tout dit. Peut -être a-t-il dit blen des choses qui n'ont pas été écrites, & dont les monumens se sont perdus. Peut-être même les Ecrivains. peu fideles, les ont-ils supprimés. De plus, les mêmes choses, en différents temps, out des expressions dissérentes. Il n'y a pas telle expression, on ne doit pas conclure telle chose n'y est pas quant au fens. Les Lettres d'aujourd'hui s'en tiennent - ils bien à la doctrine des anciens livres? Combien n'y en a-t-il pas qui la combattent? La beaute des termes leur plait, le sens qu'ils renferment, ne les touche point. Ils composent des discours fort élégants; mais quelle est leur conduite?

On lit ces paroles dans le livre Chi? Ouen-ouang est dans le ciel, it y est glorieux & triomphant. Ouen-ouang monte e descend; il est placé à côté du Ti! On y lit encore : chaque Dinastie à un Sage. Les trois Sages sont dans le ciel. Dans le chapitre Tehadikad il est dir! le ciel à ôté l'empire à la sumille des Yn. Combien d'illustres Empereurs de cette samille sont dans le ciel. Mais être dans le ciel, être placé à côté du Ti, n'est-ce pas ce que l'entends par le mot paradis?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Sur ces paroles du livre Chi, nos anciens Sages ont en effet reconnu qu'il y avoit un lieu de délices pour être après la mort la demeure des gens de bien; mais pour l'enfer on n'en trouve aucun vestige dans nos écritures.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

If y a un paradis, il y a donc un enfer. L'un se conclut de l'autre, & la même raison vaut pour tous les deux, S'il est vrai que Ouen-ouang, Tcheoukong & les illustres Empereurs de la famille des Yn soient dans le ciel, il n'est pas moins vrai que Kie, Tcheou & Tao-tché sont dans les enfers. Leur conduite en cette vie ayant été si différente, ils doivent avoir été traités tout différemment en l'autre vie. Voilà ce que la raison dicte, & qui ne souffre aucun doute. N'est-ce pas pour cela qu'à la mort le vertueux est tranquille? Il n'a pas le moindre sujet de trouble, tandis que le vicieux tremble; quel repentir! quelle amertume! Ce moment est pour lui le comble de l'infortune.

S'autoriser du silence des livres classiques sur ce point pour le nier, Jest

no and poil Chiefuri

ve

II

les Chi. com font toire mot

qu?

ni (

Croi Aini pliqi para clur

L

hi, nos
nu qu'il
our être
gens de
n trouve

IN.

donc un re, & la les deux. Tcheours de la e ciel, il Tcheou & Leur condifférenités tout Voilà ce ne souffre pour cela ranquille? e troubie, ble; quel e moment Pinfortune. vies classinier , Jest

errer grossiérement. La maxime des Ecoles d'Europe, est celle-ci : ce qu'on trouve dans un Auteur de marque, est une preuve; mais ce n'est rien prouver que de dire qu'on ne l'y trouve pas. Il est écrit dans nos livres sacrés, que Dieu au commencement du monde créa un homme appelé Adam & une femme nommée Eve, pour être les premiers ancêtres du genre humain. On n'y parle point de vos deux Empereurs Fo-hi & Ching-nong. Sur cela nous pouvons affurer qu'il y a eu un Adam & une Eve; mais nous ne pouvons pas dire qu'il n'y ait jamais eu de Ching-nong ni de Fo-hi. De même après avoir lu les livres Chinois, on sait que Fo-hi & Ching-nong ont regné en Chine; mais comment affurer qu'Adam & Eve ne sont pas nos premiers ancêtres? L'hiftoire de l'Empereur Yn ne dit pas un mot de l'Europe; est-ce-là une raison de croire qu'il n'y ait point d'Europe? Ainsi, quoique les livres de Chine n'expliquent pas clairement la doctrine du paradis & de l'enfer, on ne doit pas conclure qu'il faille rejeter cette doctrine.

LE LETTRÉ CHINOIS.

Les bons auront donc le paradis pour

récompense, & les méchants, l'enfer pour punition; mais s'il se trouvoit un homme qui ne sût ni bon ni mauvais, que deviendroit-il après la mort?

## LE DOCTEUR EUROPEEN.

Il n'y a point de milieu entre les bons & les mauvais. Un homme n'est pas bon, des-lors il est mauvais; il n'est pas mauvais, des-lors il est bon. Tout le milieu qu'on pourroit y trouver, ne conssiste que dans les dissérents degrés de bonté & de malice. La malice & la bonté peuvent être comparées à la vie & à la mort. Un homme n'est pas vivant, il est donc mort : il n'est pas mort, il est donc vivant. On ne peut pas dire qu'il ne soit ni vivant, ni mort.

### LE LETTRE CHINOIS.

Qu'un homme ait d'abord été méchant & ensuite bon; qu'un autre ait d'abord été bon & ensuite méchant, qu'arrivera-t-il après la mort à ces deux hommes?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Dieu est le pere de tous les mortels; il met des bornes à notre vie, pour not arruned il clear fer pour dan & 1 don bon

reste

qu'u men fasse pour lui r péch dans que pour répoidans

un c

Penfer woit un auvais, ort?

ntre les n'est pas il n'est on. Tout crouver, ents dea malice parées à me n'est il n'est

On ne

vivant,

eté méautre ait néchant, ces deux

mortels; vie, pour nous engager à la vertu : à la mort il arrête notre sort. Un homme a passe une partie de ses jours dans le bien, il change tout-à-coup, devient hauvais, & meurt, c'est un rebelle digne de l'enfer; ses mérites passés sont comptés pour rien. Un autre a long-temps vécu dans le mal, il se repent, devient bon, & meurt, Dieu en a pitié, il sui pardonne ses fautes, & le récompense d'un bonheur éternel.

### LE LETTRÉ CHINOIS

Les crimes précédents de cet homme restent donc sans punition?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les saintes Ecritures nous apprennent qu'un pécheur revenu de ses égaremens, si son repentir est bien vis, ou qu'il sasse sur la terre une sincere pénitence, pour satisfaire la justice de Dieu, Dieu lui remet entiérement la peine due à ses péchés, & à la mort il est transporté dans le ciel; mais si sa douleur, quoique vraie, n'est pas aussi vive qu'elle pourroit l'être, & que sa pénitence ne réponde pas au mal qu'il a fait, il y a dans l'autre vie un lieu séparé, où durant un certain temps, il faut qu'il acheve

la mesure des châtimens qu'il n'a pas remplie durant sa vie : une ame ensin, épurée, est reçue dans le séjour de la gloire; voilà la regle.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Cette regle me paroît fort juste; mais nous trouvons dans les livres de nos Anciens ces paroles: à quoi bon croire un paradis, un enfer? S'il y a un enfer, c'est pour le déréglé; s'il y a un paradis, c'est pour le sage. Soyons sages, cela suffit. Ce raisonnement est assez bon.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Voilà un très-mauvais raisonnement. Pourquoi? Il y a sans doute un paradis, & ce paradis est pour le sage. Mais ne croire ni paradis ni enser, c'est n'être point sage.

LE LETTRÉ CHINOIS. Comment donc?

LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ne point croire qu'il y aic un Changzi, est-ce être sage ou non?

LE LETTRÉ CHINOIS.

Non fans doute. Ne lit-on pas dans

atte trên Cha fagi

qu'i

N infir est-c

la fo verai appe point bon b

La bons Si D comp dire un en peut-Les

cette

'a pas enfin, de la

juste; res de oi bon S'il y a ; 's'il y Soyons nent est

nement. paradis, Mais ne st n'être

EN. n Chang-

pas dans

ivre Chi: Ouen-ouang avoit une grande attention à tous ses devoirs. Il étoit extrémement pieux : il vouloit plaire au Chang-ti. Qui peut donner le nom de sage à un homme qui ne croit point qu'il y a un Chang-ti?

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ne point croire que le Chang-ti soit infiniment bon & souverainement juste, est-ce être sage, ou non?

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Non assurément. Le Chang-ti est la la source de toute bonté; il est le souverain Maître, le juste Juge. Comment appeller sage un homme qui ne croit point que le Chang-ti soit infiniment bon & souverainement juste?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

La véritable charité fait aimer les bons & tout ensemble hair les méchants. Si Dieu n'a pas un paradis pour récompenser le bien, comment peut-on dire qu'il aime les bons? S'il n'a pas un enser pour punir le mal, comment peut-on dire qu'il haît les méchants? Les punitions & les récompenses de cette vie ne répondent point au vice

& à la vertu. Si Dieu, après la mort, ne rendoit pas à chacun selon ses œuvres, en plaçant le vertueux dans le ciel, en précipitant le vicieux dans les enfers, feroit-il un Juge souverainement équitable? Refuser de croire cet article, c'est resuser à Dieu les attributs de bon & de juste. Cette doctrine sur le paradis & sur l'enfer, est reçue en Chine dans les Sectes de Fo & de Lao. Elle est suivie par les Lettrés habiles, & tous les Royaumes, depuis l'orient jufqu'à l'occident, la professent. Nos divines Ecritures l'enseignent; j'en ai prouvé fort clairement la vérité. Ne pas s'y rendre, c'est n'être point sage.

## Le Lettré Chinois.

Je m'y rends, je la crois; mais je voudrois bien que vous m'en donnassiez une explication détaillée.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ce que vous me demandez n'est pas aisé. Nos saints livres ne parlent làdessus qu'en termes généraux: ils n'entrent dans aucun détail sur l'enser. Peutêtre pourroit-on en dire quelque chose par comparaison avec les maux de cette vie; mais qui peut décrire le paradis? Les n valles de l'en nels. tes de rieure une p une fo horreu mons des él

passé.

Pari plus g qu'ils penfée mes au un pla perdu i lomme les ma ient po en fair plus te finir le malgre ment. passé,

accable

mort, les œulans le lans les nement et artittributs ine sur ceue en de Lao. habiles, l'orient ent. Nos

j'en ai rité. Ne int fage.

mais je onnassiez

EN.

n'est pas rlent làils n'enser. Peutque chose de cette paradis? Les maux de cette vie ont des intervalles: ils ont une fin; les tourments de l'enfer sont continuels, ils sont éternels. Les Docteurs distinguent deux fortes de peines dans les enfers; les extérieures, un chaud, un froid excessif, une puanteur insupportable, une faim, une soif extrême; les intérieures, une horreur abominable à la vue des démons, une jalousie cruelle du bonheur des élus, une honte, un regret désespérant & inutile en rappelant le temps passé.

Parmi les supplices des damnés, le plus grand est leur chagrin sur la perte qu'ils ont faire. Dans cette accablante pensée, ils s'écrient sans cesse, les larmes aux yeux : ah! malheureux, pour un plaisir d'un moment, nous avons perdu un bonheur éternel, & nous nous sommes précipités dans l'abime de tous les malheurs. Ils voudroient bien à présent pouvoir effacer leurs crimes, pour en faire cesser la punition; mais il n'est plus temps: ils fouhaitent la mort pour finir leurs supplices, mais ils vivront malgré eux, & souffriront éternellement. Le temps de la penitence est passe, Dieu, par une juste vengeance, accable de douleurs ces criminels, &

les conserve toujours pour les faire toujours soussir. Pour éviter, après la mort, des tourments si terribles, il faut les méditer durant la vie : leur méditation est un frein contre le vice, & qui sait se désendre du vice n'a pas à

craindre ces tourments.

Si la vue des peines de l'enfer n'est pas capable d'émouvoir, il faut recourir au bonheur que nous avons à espérer dans le ciel. Les saintes écri. tures, parlant du paradis, s'expriment ainsi: l'æil n'a point vu, l'oreille n'a point entendu, l'homme ne peut pas comprendre ce que Dieu a préparé à ceux qui l'aiment; d'où l'on doit conclure que le paradis est l'assemblage de tous les biens, & l'éloignement de tous les maux. Nous pouvons prendre quelque légere idée de ce beau séjour de la vie future, en faifant attention à ce que nous avons dès cette vie devant les yeux; le ciel, le terre, la beauté de tant de créatures; combien d'objets dignes de notre ad miration! Raifonnons ensuite. Toutes ces choses sont sorties de la main de Dieu pour l'usage de tous les hommes, & même pour celui des animaux sans raison: les méchans, aussi bien que les bons, jouissent de tous ces bienfaits. Si

Dieu gard aue 1 bien e Dans printe brûla const jour & aucun lité ef la bea toujou éterné même comp pelive font à s'en ra

> en for La r pas la reux si rites or les on lieu à la chacur de poss taille

autre

aire touaprès la ibles, il leur mévice, & n'a pas à

nfer n'est faut res avons à ntes écriexpriment oreille n'a t pas comà ceux qui lure que le as les biens, naux. Nous ere idée de ire, en fais avons dès le ciel, la créatures; e notre adite. Toutes la main de s hommes, nimaux fans bien que les bienfaits. Si

Dieu a d'abord été si magnifique à l'égard de tous les mortels en ce monde, que fera-t-il en l'autre pour les gens de bien qu'il prétend combler de bonheur? Dans le paradis, il regne un perpétuel printemps; point de vicissitude d'été brûlant, d'hiver glacé; la lumiere brille constamment, point d'alternative de jour & de nuit; la joie est continuelle, aucune occasion de tristesse; la tranquillité est parfaite, aucun sujet de crainte; la beauté ne passe point, la jeunesse duré toujours, la vie est éternelle; on est éternellement en la présence de Dieu même. Les mortels ne peuvent point comprendre ce bonheur, encore moins peuvent-ils l'exprimer: les bienheureux sont à la source de tous les biens; ils s'en rassassient sans cesse, sans cesse ils en sont altérés.

La mesure du bonheur des Saints n'est pas la même pour tous: chacun est heureux suivant le bien qu'il a fait, les mérites ont leurs degrés, les récompenses les ont aussi: il n'y a cependant aucun lieu à la jalousie. Comment cela? c'est que chacun possède tout ce qu'il est capable de possèder. A un homme d'une grande taille, il faut un habit plus long; à un autre d'une taille plus petite, un plus

334

court suffit : le petit & le grand ont ce qu'ils veulent. D'où viendroit donc la jalousie ? Les Saints sont tous collegues & parfaits amis : ils sont liés de la plus étroite union, ils s'entr'aiment en freres : quand ils abaissent les yeux sur les supplices de l'enser, quel redoublement de joie pour eux! Le blanc mis à côté du noir en paroît bien davantage; la lumière comparée aux ténebres

en est bien plus brillante.

La Religion Chrétienne instruit parfaitement les hommes sur ces vérités: mais les hommes ne comprennent bien que ce qu'ils ont devant les yeux : tout ce qu'ils ne voient pas leur paroît obs. cur. Ou'une femme enceinte soit mise en prison, & qu'elle accouche dans un cachot, fon fils, devenu grand, ne connoît ni le foleil, ni la lune; il ignore ce que c'est qu'une montagne, une riviere, le genre humain, l'univers; une grosse chandelle est son soleil, la prison & le peu de gens qu'il y voit sont pour hi le genre humain, tout l'univers; il n'imagine rien au-delà : ainfi, ne ressentant point la dureté d'une prison, il y demeure sans peine, il ne pense point à en sortir. Mais que sa mere vienne à lui parler de la splendeur des astres, de

pe

pa

to

vei

flo far

qu

tru d'u

no

arq

e grand ont endroit donc t tous collefont liés de s'entr'aiment fent les yeux quel redouk! Le blanc it bien davane aux ténebres

instruit parr ces vérités; prennent bien es yeux : tout eur paroît obs. inte soit mise ouche dans un grand, ne conhe; il ignore ce e, une riviere, ers; une grosse la prison & le t sont pour hi 'univers; il n'iinsi, ne ressenne prison, il y ne pense point mere vienne des astres, de la pompe des grands du monde, de l'étendue & des merveilles de la terre, de la beauté & de l'élévation du ciel, il comprendra bientôt qu'il n'a encore vu que quelques sombres rayons de lumieres, que sa prison est étroite, sale & puante; qu'il est dur d'être dans les fers: & des-lors ne souhaitera-t-il pas d'aller loger dans la maison paternelle? ne pensera-t-il pas jour & nuit à se rendre libre, & à obtenir de vivre dans la joie, au milieu de ses parens & de leurs amis? Hélas! les gens du siecle, au lieu de s'animer d'une foi vive sur le paradis & l'enfer, croupissent dans des doutes perpétuels, ou se moquent de tout ce que nous leur en disons! Cela n'est-il pas déplorable?

### LE LETTRE CHINOIS.

J'en conviens, & je vois que presque tous ceux qui ne s'attachent pas aux rêveries des Sectes de Fo & de Lao, vivent, slottans & errans, comme un troupeau sans berger: cette vie, toute misérable qu'elle est, voilà leur paradis. Vos instructions, M., sont les vraies instructions d'une bonne mere. Je comprends que nous avons une céleste patrie; je souhaite ardemment de prendre le chemin qui y conduit.

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Le chemin droit est étroit; les sunestes routes sont larges & sans embarras: on ne manque pas de guides mal instruits qui conduisent tout de travers. Le vrai peut être regardé comme saux; le saux a quelquesois l'apparence du vrai: il est de la derniere importance de ne pas s'y tromper. En cherchant mal le souverain bonheur, on aboutit au malheur éternel. On doit être en cette vie extrêmement sur ses gardes.

# VII. ENTRETIEN.

La nature de l'homme est bonne en ellemême. Quelle est la vraie étude de l'homme chrétien?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

m ni

Cd

de

ce

qu

Vous m'avez appris, M., que Dieuest le pere de tous les mortels, & je ne vois rien de plus juste que de l'aimer. Vous m'avez appris que l'ame de l'homme est immortelle, & je comprends que cette vie étant si courte, on ne doit pas en saire beaucoup de cas. Je sais à présent qu'il y a un paradis pour les bons, & que

PÉEN.

fans embarguides mal
t de travers.
comme faux;
ence du vrai:
rtance de ne
chant mal le
cutit au male en cette viees.

# TIEN.

bonne en elleraie étude de

NOIS.

, que Dieuest, & je ne vois l'aimer. Vous e l'homme est ends que cette le doit pas en sais à présent r les bons, & que

que le vertueux confirmé dans le bien sera éternellement avec les Saints en la présence de Dieu. Je sais qu'il y a un enser pour les méchans, & que là, le vicieux endurci dans le mal sera puni d'une éternité de supplices. Tout cela me détermine à prendre les vrais moyens de servir Dieu. Nos Lettrés de Chine ont pour maxime que, suivre la nature, c'est pratiquer la vertu. Si la nature n'a rien que de bon, on ne se trompe pas en la suivant; mais, si elle a quelque chose de mauvais, ce n'est pas là un guide sur ; qu'en pensez-vous?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

En lisant les livres des Lettrés Chinois, on trouve souvent les termes de nature, de passions; mais on n'y voit rien de clair sur ces sujets. Dans une même école, il y a là-dessus cent opinions dissérentes. Avoir beaucoup de connoissances, & ne pas se connoître soi-même, c'est être vraiment ignorant avec toute la science qu'on a. Pour savoir ce qu'il y a de bon dans la nature de l'homme, il saut auparavant définir ce que c'est que nature, ce que c'est que bon & mauvais. La nature d'une chose n'est autre chose que les proprié-

Tome XXV. P.

tés qui constituent l'espece de cette chose; propriétés, donc tout ce qu'il y a d'etranger dans une chose n'est point fa nature; qui constituent, donc tout ce qui ne constitue pas intrinséquement une chose, n'est point sa nature; l'espece, donc où il y a même espece, il y a même nature, & où l'espece est différente, la nature l'est aussi : les chofes sont ou substances, & leur nature est substancielle; ou accidents, & leur nature est accidentelle. Ce qui est digne d'amour, voilà le bien; ce qui est digne de haine, voilà le mal. Après ces prémices, on peut établir ce qu'il y a de bon & de mauvais dans la nature de l'homme.

Les Philosophes d'Europe définissent l'homme un être vivant, sensitif, capable de raisonner; vivant, par-là il est distingué des pierres, des métaux; sensitif, par-là il est distingué des plantes & des arbres; capable de raisonner, par-là il est distingué des oiseaux, des quadrupedes, des poissons. En disant que l'homme est capable de raisonner, on ne dit pas qu'il soit clair - voyant, pénétrant, & par-là il est distingué de l'ange: l'ange connoît tout d'un coup, & aussi promptement que va un rayon

de cette ce qu'il y n'est point onc tout ce 1séquement ature; l'efespece, il l'espece est si: les choleur nature ents, & leur qui est di-1; ce qui est mal. Après ablir ce qu'il dans la na-

pe définissent lensitif, capapar-là il est métaux; sené des plantes de raisonner, soiseaux, des ns. En disant de raisonner, clair - voyant, t distingué de ut d'un coup, e va un rayon

delumiere, ou que nous jettons un coupd'œil; il n'a pas besoin d'employer le raisonnement. L'homme, d'un antécédent tire une conséquence; de ce qui paroît, il conclut à ce qui ne paroît pas; & de ce qu'il sait, il vient à être instruit de ce qu'il ne savoit pas : c'est pour cela qu'on dit qu'il est capable de raisonner. L'homme, réduit à son espece propre, est distingué de toute autre chose. Voilà ce qu'on appelle la nature de l'homme.

Les qualités de l'homme, bonté. justice, politesse, science, suivent de ce qu'il est raisonnable : la raison elle-même n'est que dans le genre de qualité. Ce ne peut point être là la nature de l'homme : on a disputé autrefois si la nature de l'homme étoit bonne ou mauvaise, qui a jamais douté qu'il y eût rien de mauvais dans la raison? On lit dans le Mong-tzé, que la nature de l'homme est différente de celle du bouf & du chien. Les Commentateurs expliquent ainsi ces paroles : la nature de l'homme, disent-ils, est droite; celle des bêtes est oblique. Or, il n'y a pas deux fortes de raisons; la raison n'a rien d'oblique. On doit donc juger que les anciens Philosophes n'ont point cru que

P ij

la raison & la nature sussent la même chose. Après cette explication, je puis, M., répondre à ce que vous souhaitez, savoir, si la nature de l'homme est bonne ou non.

Ce qui compose la nature de l'homme, aussi bien que les passions qui l'accompagnent, tout cela vient de Dicu. qui a commis la raison pour gouverner: ainsi toutes ces choses sont dignes d'amour, & en soi-même bonnes. Quant à l'usage qu'on en peut faire, cela depend de nous; nous pouvons aimer. nous pouvons hair, voilà matiere à des actes tout opposés: en agissant, nous ne sommes déterminés forcément ni au mal, ni au bien; voilà où paroissent nos passions. La nature, dans ce qu'elle fait, si elle n'est pas mal affectée, suit la raison, ne passe pas les bornes, & ne fait rien que de bien; mais les passions sont le mobile de la nature, les passions sont toujours dangereuses, il ne faut point les suivre aveuglément, ni sans examiner si elles sont d'accord avec la raison. Un homme qui se porte bien a le goût réglé; ce qui est doux, il le trouve doux; ce qui est amer, il le trouve amer. S'il tombe malade, le doux, il le trouve amer, & l'amer lui

pa fio act Ce bor che jou en

qui qui la vi Chin prod le mi au m ture peut

La peut f concl vaife réel, comm même je puis, ihaitez, it bonne

l'homqui l'ace Dicu, uverner: gnes d'as. Quant cela des aimer, iere à des int, nous aent ni au paroissent ce qu'elle Etée, suit ornes, & is les palature, les ereuses, il iglément, t d'accord ui se porte est doux, t amer, il nalade, le

l'amer lui

paroît doux; une nature dépravée dans les passions est frappée irrégulièrement par les objets, & en reçoit des imprefsions mauvaises : d'où il arrive que les actions sont pour la plupart dérèglées. Cependant la nature de l'homme est bonne en soi, & rien ne doit empêcher de l'appeller bonne : il peut toujours connoître ce qu'il y a de mauvais en lui, & y remédier.

## LE LETTRÉ CHINOIS.

On définit, en Europe, le bien, ce qui est digne d'amour; & le mal, ce qui est digne de haine: c'est là donner la vraie idée du bien & du mal. En Chine, certains Docteurs disent: ce qui produit le bien est bon, ce qui produit le mal est mauvais. Cela paroît revenir au même; mais, ensin, puisque la nature de l'homme est bonne en soi, d'où peut venir le mal qu'elle produit?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

La nature de l'homme est telle qu'il peut saire le bien & le mal. On ne doit pas conclure delà que sa nature soit mauvaise en soi : le mal n'est pas un être réel, & n'est que la privation du bien, comme la mort n'est que la privation

de la vie Un Juge peut condamner à mort un criminel, ce n'est pas à dire qu'il ait la mort entre fes mains. Un homme, sur la terre, qui ne pourroit pas ne pas faire le bien, ne seroit pas digne d'être appelé bon, & l'on ne regarde point comme bon quiconque n'a pas l'intention de faire le bien. N'être pas contraint au bien, & s'y déterminer foi-même, voil? le vrai fage, voilà le vertueux. Dieu nous a donné une nature libre, capable de se déterminer : c'est pour nous un grand bienfait de sa part. Cette liberté ne nous est pas seulement utile à augmenter nos mérites, elle fait encore que nos mérites sont véritablement à nous : c'est ce qui fait dire que Dieu, qui nous a créés sans nous, ne nous fait pas Saints sans nous. Le but n'est pas planté pour qu'on le manque; les mauvaises inclinations ne sont pas pour qu'on les suive. Les créatures inanimées ou sans raison sont de leur nature incapables de bien & de mal. La nature de l'homme est différente : il est très-capable de l'un & de l'autre : c'est pour cela qu'il peut mériter. Ses mérites ne sont point un nom vuide: a sont des mérites réels, acquis par la pratique des vertus. Quoique la nature

idamner à pas à dire s. Un homrroit pas ne pas digne ne regarde que n'a pas N'être pas déterminer ge, voilà le ié une nature miner : c'est it de sa part. oas feulement ites, elle fait ont véritablefait dire que lans nous, ne nous. Le but n le manque; s ne sont pas créatures inaht de leur na-& de mal. La fférente : il est e l'autre : c'est iter. Ses méom vuide: ce acquis par la

ique la nature

& les inclinations de l'homme soient bonnes en elles-mêmes, il ne s'ensuit pas que tous les hommes soient bons. Celui-là seul est bon, qui a de la vertu : la vertu entée sur la nature, & la nature agissant par la vertu, voilà comme l'homme éleve & periectionne ce qu'il a de bon naturellement.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

La nature de l'homme a fans doute d'elle-même la vertu. Si cela n'étoit pas, comment pourroit - on dire qu'elle est bonne? Le sage, n'est-ce pas celui qui rentre dans les voies de la nature?

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Si toute la fagesse consistoit à reprendre les voies de la nature, tous les hommes naîtroient sages: où seroit donc la dissérence que Kong-tzé met entre ceux qui naissent vertueux, & ceux qui doivent apprendre à étudier la vertu? Si la vertu n'étoit pas une chose que l'homme dût apprendre à acqué ir, mais une simple correspondance à ce qu'il a de sa nature, son grand crime seroit de ne pas suivre ses inclinations naturelles; & en les suivant, quel grand mérite pourroit-il avoir? Il faut donc

reconnoître deux sortes de bontés; la bonté de la nature que nous recevons, & la bonté de la vertu que nous acquérons. Le bien naturel, c'est Dieu qui nous le donne, nous n'avons en cela aucun mérite; notre mérite est tout entier dans le bien qui résulte des vertus que nous pratiquons. Un enfant aime sa mere, une bête en fait autant. Tout homme, qu'il ait de la charité ou non, est d'abord alarmé, s'il voit un petit enfant prêt à tomber dans un puits: ce sont là des effets de la bonté naturelle. Un homme sans charité & une bête sont néanmoins également destitués de vertu. La vertu consiste à faire ce qu'on connoît être bien : connoître le bien, & s'excuser de le faire sur ce qu'il est difficile, ou qu'on n'en a pas le loisir, ce n'est pas être vertueux.

On compare le cœur d'un enfant nouvellement ne à un papier très-blanc sur lequel on n'a encore rien écrit; on le compare aussi à une belle personne: une belle personne est ainsable pour sa beauté, elle l'a reçue de sa naissance, elle ne l'a point obtenue par son mérite: si l'on voit cette personne, sur un habit de drap d'or, en vetir un autre sort modeste pour en couvrir le premier, on c tie, l'hor elleverti On c les v ame que Direvicies ou le rielle prit.

parla mais profo tiere. avilit lieu c & la Ainfi beaut & la l'occu gens

's'ente

tés; la evons, acquéeu qui en cela out envertus it aime t. Tout ou non, in petit uits : ce aturelle. ne bête itués de e qu'on le bien,

ant noublanc fur t; on le nne: une fa beaunce, elle mérite: un habit atre fort premier,

qu'il est

le loisir,

on connoît alors, à ce trait de modeftie, qu'elle est vertueuse. La nature de l'homme, quelque bonne qu'elle soit en elle-même, si elle n'est pas ornée de vertus, quel éloge peut-elle mériter? On dit, dans les écoles d'Europe, que les vertus sont les ornemens de notre ame, lesquels se multiplient à mesure que notre ame s'exerce dans la vertu. Dire ornement, voilà le vertueux. Le vicieux prend la route opposée: les vices ou les vertus sont des choses immatérielles, & qui ne conviennent qu'à l'esperit. Ainsi, ce terme d'ornement doit s'entendre dans un sens spirituel.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Tous les anciens & les nouveaux, en parlant de nature, parlent de vertu; mais je n'avois pas encore entendu approfondir & éclaircir ainsi cette matiere. L'homme, en faisant le mal, avilit & souille sa bonté naturelle; au lieu qu'en faisant le bien, il la releve, & la pare de magnisiques ornemens. Ainsi, notre ame reçoit sa plus grande beauté des vertus que nous pratiquons, & la pratique de la vertu doit saire toute l'occupation du sage; mais combien de gens ne s'occupent qu'à des affaires ex-

1346 Lettres édifiantes térieures, & ne pensent nullement à rentrer en eux-mêmes!

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Hélas! les gens du siecle passent leurs jours à promener cà & là leurs desirs: ils mettent toute leur attention à entasser de faux biens dont ils repaissent incessamment les yeux du corps, sans youloir jamais ouvrir un moment ceux de l'esprit pour appercevoir les solides & immenses richesses de l'éternité : le chagrin & les inquiétudes les rongent durant la vie, & à la mort, ils sont accablés de tristesse à de crainte, semblables à des animaux qu'on traîne à la boucherie. Dieu, en nous créant, ne nous met sur la terre que pour vaquer à la vertu. Une fois arrivés au fouverain bonheur, qu'aurons - nous à désirer? Mais nous négligeons une si belle destinée; nous nous faisons esclaves de toutes les créatures; nous nous livrons à mille sortes d'excès : de qui en est la faute?

Jea

tu

rer

d'a

vér

que

du

con

le

bier

Eft-

est

diffi

L'homme ne désire pas précisément les richesses, les honneurs. Le véritable objet de ses desirs est sa propre satisfaction. Quel moyen d'être toujours fatisfait? L'unique est de ne souhaiter ment à

ent leurs rs desirs: on à enrepaissent rps, fans nent ceux es solides ernité : le s rongent , ils font inte, femtraîne à la créant, ne our vaquer u souverain à désirer?

précifément Le véritable ropre fatifre toujours ne fouhaiter

i belle des-

esclaves de

ous livrons

qui en est la

jamais ce qui ne dépend pas de nous de posséder. Nous possédons quelque chose de bien réel qui est nous-mêmes, & nous nous perdons nous-mêmes. Perdre son ame, quelle perte! Il y a deux parties dans l'homme; l'ame & le corps. L'ame est sans doute la plus noble partie. Le Sage regarde son ame comme étant véritablement lui-même. Le corps n'est que comme un vase qui sert à contenir l'ame. Autrefois un tyran faisoit tourmenter un de ses fideles sujets, nommé Jean. Jean d'un visage tranquille lui dit: tu brises le vase dans lequel Jean est renfermé; mais tu n'as pas la puissance d'atteindre à Jean lui - même. C'est-là véritablement connoître ce que c'est que l'homme.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

Qui ne fait pas que le vice est la source du malheur, & que le solide bonheur consiste dans la vertu? Le vertueux est le véritable heureux. Cependant combien peu de sages en chaque siecle! Est-ce donc que le chemin de la vertu est difficile à apprendre, ou qu'il est difficile à pratiquer?

LE DOCTEUR EUROPÉEN.

L'un & l'autre est difficile; mais les P vi plus grandes difficultés font dans la pratique. Celui qui connoît le bien, & qui ne le fait pas, aggrave son crime, & obscurcit ses connoissances. Semblable à un homme qui mange, & qui ne digere pas, il se remplit, mais il ne se nourrit pas; au contraire il ruine fa fanté. Celui qui fait le bien qu'il connoît, multiplie sans cesse ses mérites, & sa gloire devient toujours plus grande. Instruit de ses devoirs, il augmente de plus en plus les forces de son ame, pour achever ce qui sui reste encore à faire. Que l'on tente, que l'on essaie, & l'on éprouvera que la chose est ainsi.

### LE LETTRÉ CHINOIS.

de

qu ma

d'e

do

de

lev

n'e

Po

fan

poi

dod l'ha

Parmi nos Docteurs Chinois, ceux qui anciennement ont reçu les instructions du Sage, l'ont tous été eux-mêmes; mais ceux d'aujourd'hui qui n'ont plus le Sage devant les yeux, ne sont pas fort persuadés que la doctrine du temps présent soit véritablement la doctrine du Sage. Je serois bien aise que vous voulussiez m'apprendre en détail comment on peut s'en bien instruire.

LE DOCTEUR EUROPÉEN.

En lisant les livres de Chine, j'ai

remarqué qu'en matiere de doctrine. dans la chacun suit ses idées particulieres. Si e bien, vos Docteurs s'en tenoient à ce qui est n crime, universellement reçu, je m'en tiendrois es. Semmoi-même à eux sur certains articles, & e, & qui il ne seroit nullement besoin que je vous , mais il rapportasse ce qu'on pense en Europe. e il ruine C'est à vous, M., à prendre votre parti. ien qu'il La vraie doctrine n'est pas toute dans e ses méles préceptes & dans les exemples des jours plus Anciens. Nous pouvons de nous-mêmes s, il augapprendre beaucoup de chofes. A la forces de vue du ciel & de la terre, en considéui fui reste rant toutes les créatures, on peut tirer , que l'on des conséquences sur ce qui regarde la chose l'homme. C'est ce qui fait dire que, quand le Sage n'auroit ni livre, ni DIS. maître, il trouveroit dans l'univers de

quoi s'instruire & s'édifier.

Le terme de doctrine a beaucoup d'étendue; il y a une vraie & une fausse doctrine; une doctrine estimable & une de nulle importance; une doctrine relevée & une grossiere. La fausse doctrine n'est pas, M., ce que vous voulez favoir. Pour celle qui n'a que de vains déhors. sans aucun fond réel, le Sage n'en fait point son étude. Ce que j'appele vraie doctrine, regarde l'intérieur; regarde l'homme en foi : en un mot, elle con-

nois, ceux les instrucux-mêmes; n'ont plus e sont pas e du temps la doctrine que vous détail comtruire.

PÉEN.

Chine, j'ai

siste à nous perfectionner nous-mêmes. Le mal des gens livrés au siecle présent, n'est pas de ne vouloir rien apprendre, c'est de s'appliquer uniquement à des choses qu'il vaudroit mieux ne savoir pas. Cela peut-il être compté pour des occupations raisonnables?

Notre ame n'est pas seulement toute spirituelle; elle gouverne encore notre corps. Ainsi, l'ame étant bien réglée, le corps est dans la regle; l'ame se trouvant ornée de vertus, le corps y participe. C'est pour cela que le Sage met sa principale application à ce qui regarde l'ame. Notre corps a des yeux, des oreilles, une bouche, les cinq sens. Par l'usage de ces sens, il atteint les objets. Notre ame a ses trois puissances par lesquelles elle agit; la mémoire, l'entendement & la volonté. Lorsque nous avons oui, vu, goûté & senti quelque chose, l'image de cette chose est portée, par la voie des sens, jusqu'à l'ame. L'ame alors, par le moyen de la mémoire, reçoit cette image; la met comme en réserve, & en garde le souvenir: si nous voulons pénétrer le fond de cet objet, l'ame emploie l'entendement, & sur l'image que la mémoire lui présente, elle examine la naous-mêmes. fiecle prér rien aper uniquedroit mieux tre compté onnables?

feulement erne encore étant bien la regle ; e vertus, le our cela que application otre corps a ine bouche, de ces sens, e ame a ses lles elle agit; & la volonté. vu, goûté & age de cette oie des sens. par le moyen tte image; la z en garde le s pénétrer le emploie l'enque la méxamine la nature de l'objet; elle raisonne sur ses propriétés, & parvient à connoître s'il est bon ou mauvais: s'il est bon, l'ame se sert de la volonté, elle l'aime, elle le désire; s'il est mauvais, elle le hait, elle le rejette. Ainsi, l'emploi de l'entendement est de connoître, de pénétrer; celui de la volonté, est d'aimer ou de hair.

Les trois puissances de l'ame étant perfectionnées, tout l'homme est parfait. La perfection de la mémoire suit celle de l'entendement & de la volonté; ainsi, tous les préceptes de doctrine ne regardent que ces deux dernieres facultés. L'objet de l'entendement est le vrai; celui de la volonté est le bien. Plus le vrai que nous connoissons, a d'étendue, plus notre entendement est satisfait. Plus le bien que nous aimons, est grand, plus notre volonté est contente. Que la volonté n'ait rien à aimer; que l'entendement n'ait rien à connoître, ces deux puissances manquant de leur aliment propre, se trouvent languissantes & comme affamées. Rien n'occupe plus noblement notre entendement que la justice; rien n'exerce plus dignement notre volonté que la charité. Charité, justice: voilà ce que le Sage a toujours en vue; ces deux vertus marchent en-

semble : l'une ne va pas sans l'autre. L'entendement connoît ce qu'il y a d'estimable dans la charité, & la volonté s'applique à la pratiquer. La volonté aime ce qu'il y a de bien dans la justice, & l'entendement s'étudie à le rechercher. La justice néanmoins le cede à la charité, & lorsque la charité est parfaite, l'entendement abonde en lumieres. Auss!, le Sage fait-il son principal de la charité. La charité est la plus noble de toutes les vertus; elle ne craint point d'être ravie de force; elle n'est point sujette à vieillir, ou à dépérir par le temps. Plus elle se répand au-dehors, plus elle recoit d'accroissement. C'est le plus précieux de tous les trésors: aussi, dit-on que la charité est de l'argent pour le peuple, de l'or pour ceux qui gouvernent, & pour le Sage, un bijoux inestimable.

J'ai toujours oui dire que l'homme sage en tout ce qu'il fait, forme premiérement un dessein, & qu'ensuite il se sert des moyens propres pour arriver à sa fin. Un voyageur détermine d'abord où il veut aller; après il s'informe du chemin qu'il doit prendre. La fin est renfermée dans le dessein même. Quand on veut s'instruire de la

n'e pas fav On uni qu' une l'on gair de cou pas ce fe p

gine.
Defection

dire

rega fecti

entro

non j

Cq

l'autre. 'il y a la vo-.La vodans la die à le s le cede arité est le en luon prinest la plus ne craint elle n'est épérir par 1-dehors, ent. C'est tréfors: st de l'arour ceux Sage, un

l'homme orme precensuite il pour arridétermine ès il s'inprendre. le dessein uire de la véritable doctrine, il faut auparavant examiner quel motif on a. Personne n'etudie sans avoir un but. Si cela n'étoit pas, on marcheroit à l'avanture, sans savoir soi-même ce que l'on cherche. On peut étudier ou par amusement, uniquement pour savoir, & cela n'est qu'étudier; ou par intérêt, pour faire une espece de commerce de ce que l'on sait, & ce n'est - là qu'un petit gain; ou par vanité, pour faire parade de sa science, & cela est bien vuide: ou par zele, pour instruire les autres, &ce motif est louable; ou enfin, pour se persectionner soi-même, & voilà la véritable science. C'est ce qui m'a fait dire ci-devant que la vraie doctrine regardoit l'intérieur & la propre perfection de l'homme. Par-là l'homme entre dans les vues de Dieu, & prend la voie sûre pour retourner à son origine.

LE LETTRÉ CHINOIS.

De cette maniere l'homme se perfectionneroit soi-même, pour Dieu, & non pour soi-même; une telle doctrine ne regarde-t-elle pas l'extérieur?

LE DOCTEUR EUROPÉEN. Comment l'homme peut-il se persectionner soi-même, & que ce ne soit pas pour soi-même? Agir pour Dieu c'est le vrai moyen de parvenir à la perse Rion. Kong-tse dit que la vertu de charité consiste à aimer son prochain. Personne en Chine ne trouve qu'une telle doctrine regarde l'exté. rieur. Pour moi, je prétends que la vraie charité s'éleve premiérement à Dieu & descend ensuite au prochain. Sans abandonner le ruisseau, je lui présere la source. En quoi ma doctrine regar. deroit-elle l'extérieur? Parmi les hommes, ce qui nous touche de plus près, notre pere même, comparé à Pieu, nous est étranger. Dieu nous étant donc si proche, comment nous seroit-il étranger? Plus le motif est relevé, plus l'action est noble. Si dans nos actions, notre motif s'arrête à nous - mêmes, qu'y a-t-il en cela de relevé? Mais s'il remonte jusqu'à Dieu, c'est alors que nos actions ont atteint le plus haut degré de noblesse, qui oseroit les craiter de hasses & d'abjectes?

La fainte & véritable doctrine nous est communiquée avec la naissance; Dieu la grave dans nos cœurs, & ses principes sont ineffaçables: c'est ce qu'on appelle, dans les livres classiques de

Chi Mai par A m instr l'ign veug ils r clair cipe. vraid on f la co duir pas 1 dant en p qu'o core si bi diffi mên **fcier** la fo bien

pliqu

doit

tend

pas (

e ne soit ur Dieu, renir à la la vertu fon prone trouve le l'extéue la vraie t à Dieu, iain. Sans ui préfere ine regar. iles homplus près, é à Dieu, étant donc it-il étranlevé, plus s actions, - mêmes, evé? Mais c'est alors e plus haut t les craiter

Strine nous lance; Dieu la fes printransfer qu'on assignation de Chine, la brillante raison, la loi claire. Mais cette clarté diminue extrêmement par le trouble que causent les passions. A moins que les gens du fiecle ne foient instruits par les sages, ils vivent dans l'ignorance, & il est à craindre qu'aveuglés par leurs inclinations déréglées, ils ne distinguent pas même cette loi chaire, & ne reconnoissent plus les principes naturels. Le point essentiel de la vraie doctrine est d'agir, & aujourd'hui on se contente de discourir, comme si la connoissance du bien ne devoit produire qu'une vertu en discours, & non pas plutôt une vertu en actions. Cependant il ne faut pas negliger la parole; en parlant de doctrine, on rappelle ce qu'on savoit déjà, & s'on s'instruit encore mieux de ce que l'on ne savoit pas si bien; on fait des découvertes, & l'on dissipe tous les doutes; on s'anime soimême, & l'on excite les autres : la science en devient plus profonde, & la foi plus inébranlable; la science du bien est infinie, l'homme doit s'y appliquer jusqu'à la mort : toute la vie doit être employée à cette étude. Prétendre qu'on a vu la fin, c'est n'avoir pas commencé. Dire, c'est assez, & ne vouloir plus avancer dans la vertu, c'est reculer, & retourner en arriere.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

b

te

to

qı

ÇC

ci

dr

un

pla

y .

me

est

injı

tion

con

à la

lere

s'en

Voilà, sans doute, la véritable doctrine; mais, M., par où faut-il commencer?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Je vous ai déjà dit, M., que, dans l'ouvrage de la perfection, il faut imiter à-peu-près ce que fait un jardinier. Le jardinier commence à préparer les terres, il en arrache les mauvaises herbes. il en tire les pierres & les briques, il dispose des petits canaux pour pouvoir arroser, ensuite il seme. Celui qui veut devenir vertueux doit d'abord bannir le vice, ensuite il pourra acquérir la vertu. C'est ce que Mong-tzé a voulu dire par ces paroles : quand on n'est plus ce qu'il ne faut pas être, on peut devenir ce qu'il faut être. Un homme qui, avant de recevoir aucune instruction, s'est laissé aller de longue main au gré de ses desirs, porte le vice profondément enraciné dans l'ame; il faut faire beaucoup d'efforts pour l'arracher: une telle victoire sur soi-même demande un grand

vertu, c'est riere.

itable docut-il com-

PÉEN.

que, dans 1 faut imiter irdinier. Le arer les teraises herbes, briques, il our pouvoir elui qui veut bord bannir acquérir la -tzé a voulu d on n'est plus peut devenir ne qui, avant iction, s'est au gré de ses ndément enire beaucoup ine telle vicde un grand courage; au lieu qu'un jeune enfant qui commence de bonne heure, & sans avoir encore contracté aucune mauvaise habitude, pour peu qu'il s'applique, avance beaucoup. Un Phil Jophe de l'ancien temps avoit pour maxime d'interroger tous les disciples qui venoient se mettre sous sa conduite, s'ils n'avoient encore écouté aucun autre maître : ceux qu'il trouvoit avoir déjà reçu des lecons, & marché dans de fausses routes. il leur assignoit deux sortes de devoirs: le premier étoit de réformer leurs anciennes idées, & le second d'en prendre de toutes nouvelles. Un disciple, une fois instruit de l'étude qu'il doit faire, s'il se trouve épris de l'amour du plaisir, comment se roidir contre, & y rélister? S'il est rempli d'orgueil, plein d'estime pour soi-même, & de mépris pour les autres, comment entrer dans la voie étroite de l'humilité? S'il est possédé d'avarice', & chargé de biens injustement acquis, comment se réduire à la médiocrité? S'il est enivré d'ambition, & du desir de la gloire mondaine, comment se réprimer, & se remettre à la regle? S'il est dominé par la colere, que, dans ses emportemens, il s'en prenne à Dieu & aux hommes,

comment pratiquer la justice & la charité? Un vase, une fois imbu de sel & de vinaigre, est-il propre à contenir une liqueur aromatique? Connoître ses vices, c'est commencer à appercevoir la vertu, & l'on n'est plus si éloigné du bon chemin. Parmi les moyens de déraciner le mal, & d'avancer vers le bien, le meilleur, selon moi, est celui qu'on empleie dans la Compagnie dont je suis membre: il consiste à s'examiner deux fois le jour; une moitié du jour passée, on rappelle dans son esprit ce qu'on a pensé, ce qu'on a dit, ce qu'on a fait de bien ou de mal; ce qu'on trouve de bien, on s'anime à le continuer; ce qu'on trouve de mal, on détermine de s'en corriger. Quiconque usera de ce moyen long-temps, manqua-t-il de toute autre direction, n'a pas à craindre de faire de grandes fautes. Mais, pour s'élever à quelque chose de plus parfait, il faut se faire une sainte coutume de toujours regarder Dieu avec les yeux de l'esprit, & de se tenir sans cesse en sa présence. Si Dieu ne sort point de notre cœur, les mauvais desirs n'y naîtront point: cette seule pratique, sans autre précepte, suffit pour régler tout l'homme, & pour l'empêcher de

rien
fe ce
effer
faute
paffe
nir;

on p & er de vo ticuli est la avoir que I bien, parfai mots deffus chain deux : Ces d un seu aime ami ai aimon nous . bleffe fon ob nous o

deman

la chae sel & ontenir oître ses ercevoir éloigné yens de r vers le est celui gnie dont s'examinoitié du son esprit a dit, ce ce qu'on à le conti-1, on dé-Quiconque ips, man-Etion, n'a randes fauelque chose e une sainte r Dieu avec e tenir sans ieu ne sort uvais desirs le pratique,

pour régler

npêcher de

rien faire de repréhensible. Ainsi, pour se corriger de tous ses désauts, le point essentiel est de se repentir vivement des sautes que l'on fait : un vif repentir du passé, une résolution serme pour l'avenir; par-là le cœur étant purissé des vices, on peut aisément l'orner des vertus.

Les vertus sont de plusieurs especes, & en grand nombre. Il seroit difficile de vous entretenir de chacune en particulier. Je m'arrête à la principale, qui est la charité: posséder celle-là, c'est les avoir toutes. Il est dit dans le livre Y. que la charité est le principe de tout bien, l'homme de charité est l'homme parfait. Cette vertu s'explique en deux mots: elle consiste à aimer Dieu pardessus toutes choses, & à aimer le prochain comme soi-même. Pratiquer ces deux points, c'est remplir toute la loi. Ces deux articles se réduisent même à un seul: quand on aime bien un ami, on aime en même-temps tout ce que cet ami aime. Dieu aime l'homme, si nous aimons véritablement Dieu, pouvonsnous ne pas aimer l'homme? La noblesse de la vertu de charité vient de son objet, qui est Dieu. Si Dieu, en nous ordonnant de nous rendre parfaits, demandoit de nous quelque chose qui fût hors de nous, après tous nos efforts, peut-être ne pourrions - nous pas l'obtenir; il n'exige de nous que ce qui dépend de nous, qui est en nous, notre amour : qui ose dire qu'il ne peut pas aimer Dieu, la source de tous les biens? C'est Dieu qui nous a créés, qui nous conserve, qui nous nourrit : il nous a fait hommes, & non pas animaux brutes; il nous a donné une nature capable de la vertu. Aussi - tôt que nous marquons de l'amour pour Dieu, Dieu répond à notre amour par ses biensaits; quoi de plus engageant?

Le cœur de l'homme se satisfait dans le bien: ainsi, plus le bien est grand, plus le cœur de l'homme en est satisfait. Dieu est un bien sans bornes; nous ne devons mettre aucunes bornes à notre amour. Il n'y a donc que Dieu seul qui puisse satisfaire entièrement notre cœur. Le bien qu'on ne connoît pas, on ne peut pas l'aimer, & on l'aime d'autant plus, qu'on le connoît mieux. Ce que l'on sait valoir cent, on le cherche comme cent; ce qu'on sait valoir mille, on le recherche comme mille: ainsi, l'homme qui veut augmenter son amour envers Dieu, doit auparavant

bien méditer ce que c'est que Dieu.

de de de fa

me

cho eft plus deff tend dina pere refp tiqu il au role fon dit, eft fi très-

poses attac T pas l'obe qui dées, notre peut pas es biens? qui nous il nous a naux bru-

Dieu rébienfaits:

re capable

isfait dans est grand, At fatisfait, s; nous ne hes à notre Dieu seul nent notre nnoît pas, on l'aime noît mieux. on le cherfait valoir ame mille: menter fon auparavant que Dieu. Voilà Voilà le vrai moyen d'apprendre à obferver la loi.

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Dieu ne peut pas être vu des yeux du corps, il faut en croire sur ce qui le regarde à ce que les hommes en ont dit, ou écrit. Tout ce que nous ne savons ainsi que sur la foi d'autrui, est toujours obscur & incertain; comment pourroit-on bien diriger sa route?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

L'homme est corporel, & dans les choses qui le regardent lui-même, il est obligé d'en croire aux hommes, à plus forte raison dans ce qui est audessus des sens. Pour moi, je ne prétends pas vous dire des choses extraordinaires. Un fils aime, respecte son pere, & jusqu'où ne porte-t-il pas ce respect & cet amour? Mais, en pratiquant ces vertus filiales, que faitil autre chose que d'en croire à la parole des hommes? Il sait qu'un tel est son pere; si personne ne se lui avoit dit, comment le sauroit-il? Un sujet est fort attaché à son Prince, il lui est très-fidele, il ne balanceroit pas à exposer sa vie pour son service; mais cet attachement, cette fidélité, n'est-ce pas

Tome XXV.

dans les livres classiques qu'il les a puisés? Quel est le sujet qui sache par luimême qu'un tel homme est son Roi? Delà vous voyez que ce que l'on croit sur de so. lides raisons n'est point regardé comme peu clair, peu sûr, & qu'il suffit pour allumer une véritable charité. Que doitce donc être par rapport à Dieu? Ce n'est pas un seul homme qui en parle, c'est Dieu même qui se peint dans les merveilles de la nature, & dans nos divines écritures; ce sont tous les sages de tous les Royaumes du monde qui nous le prêchent : les plus illustres & les plus rares personnages ont marché par cette route. S'égare-t-on en les suivant? Qu'y a-t-il donc en cela d'obscur & d'incertain?

LE LETTRE CHINOIS.

Cela étant ainsi, il faut croire sans aucun doute; mais les devoirs de la charité sont d'une étendue immense: cette vertu plus élevée que le ciel, plus profonde que les absmes de la mer, ou n'atteint-elle pas? Cependant vous dites, M., qu'un seul amour suffit: aimer, cela paroît bien peu de chose.

LE DOCTEUR EUROPÉEN.
Un amour de chair & de fang est bien capable de mettre en mouvement toutes les passions de l'homme, jugez

de V da vre bie ce éta pas gran qu'i ce ( leve fort ble, perd posfé Pon ! tant fe le coler

l'hom eft d repos quels du g porte

l'hom

des r

a puipar luioi? Delà ur de socomme ffit pour ue doit-Ce n'est le, c'est les mernos divi-; sages de qui nous & les plus par cette ant? Qu'y 'incertain' IS.

croire fans
de la chaense: cette
, plus promer, où
nt vous disuffit : aide chose.
PEEN.

de fang est mouvement nme, jugez de ce que peut un amour tout spirituel. Voyez un avare qui met son bonheur dans les richesses, & qui regarde la pauvreté comme son plus grand malheur : les biens de ce monde, voilà ce qu'il aime; ce qu'il n'a pas, il le desire; s'il est en état de l'obtenir, il l'espere; s'il ne peut pas y atteindre, il l'abandonne à son grand regret; s'il l'ootient, il se réjouit; qu'il se trouve dans le danger de perdre ce qu'il a, l'horreur le faisit, il tremble, il fuit ceux qui peuvent le lui enlever; s'il est attaqué, & qu'il se sente fort, il s'arme de courage; s'il est foible, la peur l'accable; qu'il vienne à perdre, par quelque accident, ce qu'il possédoit, il s'afflige, il se chagrine; si l'on le lui ravit de force, il résiste autant qu'il peut; il n'oublie rien pour se le faire rendre; il s'enflamme de colere : voilà toutes les passions de l'homme, qui agissent par le seul amour des richesses.

A parler en général, aussi-tôt que l'homme aime quelque chose, son cœur est dans l'agitation; il n'a point de repos; il n'y a rien qu'il ne fasse. A quels voyages ne le porte pas l'amour du gain? A quelles dépenses ne le porte pas l'amour de la volupté?

Qij

A combien de dangers ne le livre pas l'amour de la gloire? A combien d'études, d'exercices, de gênes ne l'affujettit pas l'amour des grandeurs? Quoi! pour toutes les choses d'ici-bas, l'amour du monde est le grand mobile, & l'amour de Dieu seroit sans force & sans action? Celui qui aime véritablement Dieu, s'applique incessamment à le bien servir, à le glorisier, à faire connoître ses perfections & ses grandeurs, à étendre par-tout sa sainte loi, & à combattre tout ce qui y est opposé.

Mais le principal effet de l'amour de Dieu, est l'amour du prochain, Kong-tse l'a dit par ces paroles : la charité consiste à aimer le prochain, Qui n'aime pas son prochain, par où marque-t-il qu'il aime & qu'il respecte véritablement son Dieu? L'amour du prochain n'est point un amour vuide & oisif.: il se manifeste par les œuvres. Il consiste à nourrir les pauvres, à vêtir ceux qui sont nus, à loger les pélerins, à consoler les affligés, à instruire les ignorants, à corriger les délinquants, à pardonner aux ennemis, à ensevelir les morts, & à prier pour eux. Enfin, morts & vivants, la charité embrasse tout. Un saint homme, autresois en

Affall rep vou pre pas

mai de poir coup en r Pour que

pere & qu Sian

Or avec l'a de l'a Quan quelc point quoid ivre pas
in d'étuaffujettit
oi! pour
mour du
tl'amour
s action?
it Dieu,
en fervir,

e ses per-

étendre

ombattre

e l'amour prochain, roles: la prochain. n, par où il respecte amour du nour vuide les œuvres. pauvres, à ger les péà instruire élinquants, à ensevelir eux. Enfin, té embrasse atrefois en Afrique, étant interrogé sur ce qu'il falloit saire pour arriver à la persection, répondit : Aimez, & faites ce que vous voudrez. La pensée du Saint étoit qu'en prenant la charité pour guide, il n'étoit pas à craindre de s'égarer.

## LE LETTRE CHINOIS.

Les gens de bien sont dignes d'amour; mais tous les hommes ne sont pas gens de bien. Les méchants ne doivent point être aimés, encore moins, beaucoup aimés. Ceux qui ne nous touchent en rien, pourquoi s'en embarrasser? Pour ceux qui nous touchent par quelque endroit, quand même ils ne seroient fort gens de bien, en Chine nous les mons. L'Empereur Chun aimoit son pere Kon-tiou, tout brutal qu'il étoit; & quelque orgueilleux que sût son frere Siang, il ne laissoit pas de l'aimer.

## LE DOCTEUR EUROPEEN.

On confond ordinairement la charité avec l'amour; mais cela doit s'entendre de l'amour d'une chose capable de retour. Quand on aime un animal, ou même quelque chose d'inanimé, cela n'est point charité; & ce qu'on aime ainsi, quoiqu'il n'ait point de retour, on ne

Q iij

366

laisse pas de l'aimer. La charité consiste à se réjouir du bien qu'un autre possède, & non pas à être bien aife de posséder soi-même le bien qui est dans autrui. Lorsqu'un homme aime le vin, ce n'est pas pour le vin même, c'est pour l'usage qu'il en fait. Aussi, n'appelle-t-on pas cela charité. Mais un pere a un vrai amour de charité pour son fils, lorsqu'il se rejouit du bien qu'il voit en lui, & se complaît en le voyant riche, con. tent, sçavant, vertueux. Si ce pere n'aime son fils qu'à cause des services qu'il en tire, ce n'est pas-là aimer son fils, c'est uniquement s'aimer soi - même. Il n'y a-là aucune charité. Les méchants sans doute ne sont pas dignes d'être aimés; cependant, parmi tout ce qu'ils ont de mauvais, on peut encore trouver quelque chose de bon : ainsi, on ne doit pas absolument leur refuser tout amour. Celui qui est animé d'une véritable charité, aime Dieu, & parce que Dieu aime l'homme, il fait qu'il doit aimer l'homme pour Dieu; il fait donc qu'il doit aimer tous les hommes. Comment restreindroit-il son amour aux seuls bons? Le motif qui nous fait aimer ce qu'il y a de bon dans l'homme, c'est la volonté de Dieu. Ainsi, quoique

to Ein milui bo

rie no de les de

ceff aim nati pou chai

pul.

que mer inte fes tous

ferm ture: de-l:

tout fubst consiste possede, posséder ns autrui. vin, ce est pour pelle-t-on a un vrai , lorfqu'il en lui, & iche, conpere n'aivices qu'il r son fils, oi - même, s méchants gnes d'être ut ce qu'ils ore trouver , on ne doit out amour. e véritable e que Dieu doit aimer donc qu'il . Comment aux feuls it aimer ce mme, c'est , quoique Phomme soit mauvais, nous pouvons toujours exercer envers lui notre amour. En cela nous n'aimons pas ce que le méchant a de mauvais; mais nous aimons dans le méchant la puissance qui lui reste de se corriger, & de devenir bon. A combien plus forte raison devons-nous aimer nos parens, nos supérieurs. La reconnoissance & le devoir nous y engagent; le commandement de Dieu nous y oblige. Ils sont parmi les hommes ceux qui nous touchent de plus près. Ainsi, tout méchants qu'ils puissent être, nous ne devons point cesser de les aimer; mais il faut les aimer pour Dieu. L'amour purement naturel qu'un fils a pour son pere & pour sa mere, n'est point une vertu de charité. Les petits d'une tigresse, quelque sauvages qu'ils soient aiment leur mere. Enfin, quiconque veut suivre les intentions de Dieu, & se conformer à ses ordres, doit aimer généralement tous les hommes. Il doit même renfermer dans son amour toutes les créatures. Il ne faut pourtant pas retomber de-là dans l'erreur de ceux qui de toutes les créatures ne font qu'une fubstance.

Q iv

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

En lisant nos anciens livres, on se contente ordinairement d'admirer la beauté des termes : on en penetre peu le véritable sens. C'est ainsi que j'ai su autrefois dans le livre Chi les paroles suivantes: Ouen-ouang avoit une grande attention à tous ses devoirs ; il étoit extrémement pieux; il vouloit plaire au Chang-ti. Il a été comblé de bonheur: sa vertu ne s'est jamais relâchée. Mais aujourd'hui que je vous entends dire que la plus pure charité doit toujours se rapporter à Dieu, je commence à comprendre la pensée de celui qui a écrit le livre Chi, c'est -à-dire, que, quand on 'est bien déterminé à plaîre au Chang-ti, on est parvenu au point de perfection. Cependant puisque l'homme, en aimant Dieu, remplit tous les devoirs de la charité, Dieu sans doute dès-lors aime l'homme. Qu'estéil donc besoin d'aller brûler de l'encens sur les autels, de pratiquer des cérémonies, de réciter des prieres, de faire de longues meditations? Qu'un homme soit attentif à toutes ses démarches, de maniere qu'il n'y ait rien en lui de déréglé, celaine suffit-il pas?

CO

Da

pa

bli

or

m

no

to

les

plu

tie

fu

de

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Dieu nous a donné un corps & une ame, nous devons employer l'un & l'autre à le servir. De tant d'animaux que Dieu nourrit sur la terre, de tant de créatures inanimées qui font la beauté de l'univers, aucun n'est en état de reconnoître la bonté de son bienfaiteur : l'homme seul est capable d'élever à son Seigneur un temple, & par les cérémonies qu'il y pratique, par les prieres qu'il y récite, par les facrifices qu'il y offre, il lui marque son respect & sa reconnoissance. Mais qu'est-il besoin de tout cela, dites-vous? Dieu aime l'homme, & il l'aime beaucoup; c'est un pere & un tendre pere: Dans la crainte que l'homme distrair par les objets étrangers, ne s'oubliat de l'amour qu'il lui doit, il a ordonné aux Sages d'établir des cérémonies extérieures pour entretenir en nous les vertus du oœur, & nous rendre toujours attentifs? Il gouverne la terre, les cieux, toutes les créatures avec plus de facilité que ce qu'un homme tient dans la main, qu'a-t-il besoin de subalterne? Il n'y a pas deux sortes de vérités. Si la loi de Dieu cst vraie,

démarches, ien en lui de

s ?

s, on se

mirer la

netre peu que j'ai lu

es paroles

ne grande il étoit ex-

plaire au

e bonheur:

ichée. Mais

tends dire

it toujours

mmence à celui qui a

dire, que,

iné à plaîre

u au point ifque l'hom-

olit tous les

fans doute

icens fur les

térémonies,

de faire de

un homme

370

les autres sont fausses, & si les autres sont bonnes, la loi de Dieu est mauvaise. L'Empereur envoie ses Officiers pour gouverner à sa place, mais tous les Officiers reconnoissent le même Empereur: il n'y a pas deux sortes de Gouvernements, deux sortes de Coutumes.

Les Sectes de Fo & de Lao ne s'ac. cordent pas entr'elles, comment feroient-elles d'accord avec la loi de Dieu? Ces deux especes de Sectaires n'ont aucun respect pour Dieu: ils n'ont d'estime que pour eux-mêmes. Ils ignorent absolument le grand, le vrai principe de toutes choses. Leur doctrine est entiérement opposée à cellé du véritable Dieu. Selon eux, l'homme est de lui-même ce qu'il est : en quoi donc dépend-il de l'Etre suprême? Il est dit dans nos faintes Ecritures : Soyez sur vos gardes, ils viendront à vous sous la peau de brebis, & au-dedans ce sont des loups ravisseurs : vous les connoîtrez à leurs œuvres. Un bon arbre porte de bons: fruits, un méchant en porte de mauvais. Ces paroles dénotent les Fotisses.

Tout livre où il se trouve la moindre fausseté, n'est point un livre divin. Dieu ne trompe point les hommes en liv rê Ou du la div cef

le

dor eau qua c'ef

& la com fcien dicu

les r

II

aftr

voir errer mên feule d'abi les d des o fix e

cofe un an s autres

ft mauOfficiers

nais tous

même
fortes de
de Cou-

ne s'ac-

ment fede Dieu? ires n'ont n'ont d'es-. Ils ignovrai prinr doctrine cellé du homme est. quoi donc ? Il est dir oyez sur vos us sous la ce sont des connoîtrez d porte de bons: de mauvais. otistes.

ve la moinlivre divin. hommes en leur enseignant le mensonge. Or , les livres de Fo ne sont pleins que de rêveries, ils ne sont donc pas divins. On y lit, par exemple, que le soleil durant la nuit demeure caché derriere la montagne Su-mi; que la terre est divisée en quatre morceaux qui sans cesse flottent au milieu des mers, & dont une moitié paroît au-dessus des eaux, & l'autre est submergée; que, quand le soleil & la lune sont éclipsés, c'est Ho kie qui de sa main droite ou de sa main gauche couvre ces deux astres. Tout cela regarde l'astronomie & la géographie. Fo, non plus que ses compatriotes, n'entendoient rien à ces sciences. Nos Européens rient de ces ridicules imaginations, & ne daignent pas les réfuter.

Il est sur-tout important de vous faire voir combien ces pauvres ignorants errent sur ce qui regarde l'homme lui-même. Dans trois ou quarte articles seulement on voit un si grand nombre d'absurdités, qu'il n'est pas possible de les dire toutes. Que ne disent-ils pas des quatre sortes de générations, des six especes de voies, de la Métempsycose : ils avancent que, quiconque sue unanimal, est à jamais exclu du paradis,

Q.vj.

qu'une ame autrefois entrée dans le paradis, peut en être chassée & renvoyée vivre parmi les mortels; que, quand les enfers sont remplis, les ames peuvent en sortir & venir recommencer une nouvelle vie; qu'un corbeau ou un âne qui entend précher la loi de Fo, peut être transformé en Fo luimême: ne font-ce pas-là autant d'absurdes rêveries que j'ai clairement réfutées dans notre quatrieme & cinquieme Entretien? Ne prétendent - ils pas que le mariage est illicite? Il n'est donc plus vrai que Dieu créa au commencement un homme & une femme pour être nos premiers ancêtres. Mais si jamais il n'y avoit eu ue mariages, comment Fo feroit-il né? Défendre aux hommes de se marier, & de tuer les bêtes, qu'est-ce 'autre chose que détruire le genre humain, & abandonner l'univers aux animaux irraifonnables?

Il y a dans la Secte de Fo un certain livre intitulé: le grand & le merveilleux art d'être métempsycosé en fleur de Nénuphar, c'est-à-dire en Fo. A la fin de ce livre, on lit ces mots: Quiconque récitera toute cette priere, est assuré de monter au ciel pour y être toujours heureux. Raisonnons là-dessus: est-ce P

m & pa

te ve bl les

Ne Ne do

la vii fei

ch éq

m

donc qu'un homme chargé de crimes, qui aura de l'argent pour acheter ce livre, & de la force pour réciter cette priere, est assuré de monter au ciel. tandis que l'homme de bien manquant d'argent pour l'acheter, ou de force pour la réciter, sera précipité dans les enfers? Dans l'idée de ces Infideles. dire un certain nombre de fois Namo O-mi To-fo, c'en est assez pour esfacer tous les péchés, pour n'avoir pas la moindre chose à craindre après la mort, & pour mériter toute sorte de récompenses. Quelle facilité de fermer l'enfer, & d'ouvrir le paradis! Comment une telle doctrine peut-elle être utile à la vertu? N'est-elle pas au contraire capable d'engager les gens du siecle à tous les vices? Un scélérat qui en est imbu, ne se livrera-t-il pas à toutes ses passions? Ne se souillera-t-il pas de mille crimes ? Ne méprisera-t-il pas Dieu? N'abandonnera-t-il pas tous ses devoirs dans la pensée, qu'en invoquant à la mort vingt ou trente fois le nom de Fo, il sera transformé en immortel, en Fo luimême?

Le vrai Dieu ne récompense & ne châtie point ainsi sans justice & sans équité. Qu'y a-t-il donc de si merveil-

ns le paenvoyée , quandnes peunmencer beau ou a loi de

n Fo luiant d'abment récinquie-

t - ils pas n'est donc ommence-

nne pour

. Mais si mariages, fendre aux

le tuer les e que dé-

bandonner innables?

& le mer-

ofycosé en dire en Fo.

ces mots:

itre toujours

Leux dans ces paroles: Na-mo O-mi To-fo, que pour cela seul on puisse éviter toute sorte de châtimens, & mériter les plus grandes récompenses! Comment peut-on pratiquer la vertu, & par où pourroit-on acquérir des mérites dans une Secte où l'on ne parle point de louer Dieu, de demander son secours, de garder ses Commandemens, de détester le péché? On se garde bien dans le monde de se sier à un homme qu'on a surpris une ou deux sois en mensonge. Les livres de Fo & de Lao ne sont que des tissus de fausserés, & on leur donne toute croyance.

LE LETTRÉ CHINOIS.

Quelle est l'origine des Idoles?

LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Dans les anciens temps, les hommes étoient fort ignorants. Ils n'avoient que bien peu d'idée du vrai Dieu. Ainsi, leur respect pour certains hommes d'aurorité, leur amour pour leurs parens, les portoit à leur élever des statues après leur mort, & à leur bâtir des temples. Dans la suite ils leur ont offert de l'encens & des monnoies de papier; ils leur ont demandé du bonheur & leur assistance. D'autre part, le monde

rer ma d'in à le cite pop rer

l'or

four four pas des vant den

y er qui men four ture quel a au fait r toute
les plus
nt peutourroitne Secte
r Dieu,
garder
efter le
monde
furpris
es livres
les tiffus

ne toute

les?

hommes pient que L. Ainli, mes d'auparens, s statues bâtir des ont offert e papier; nheur & e monde leurs enchantemens, se faisoient admirer. Ces impies en pratiquant leur art magique, se donnoient le nom de Fo, d'immortels. Ils ont établi une doctrine à leur mode, ils ont promis une félicité imaginaire : ils ont ainsi séduit la populace grossiere, & lui ont fait adorer des statues de bois & d'argille : voilà l'origine de l'Idolâtrie.

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Puisque ce ne sont-là que de fausses divinités, pourquoi le vrai Dieu les souffre-t-il? Pourquoi ne les détruit-il pas? Mais enfin, si ceux qui brûlent des parsums, qui sont des prieres devant ces statues, obtiennent ce qu'ils demandent.

## LE DOCTEUR EUROPEEN.

Parmi ces sortes de suppliants, il y en a qui ont du bonheur; il y en a qui n'en ont pas : d'où l'on peut aisément juger que l'Idole n'est point la source de ce bonheur. L'homme est naturellement éclairé, & lorsqu'il fait quelque chose contre la raison, il en a aussitôt le remords dans l'ame. Il se sait à soi-même intérieurement des re-

proches, sans qu'il soit nécessaire pour cela que sa faute éclate. Si malgré ses connoissances, il s'abandonne au vice, Dieu l'abandonne lui-même, & lui refuse son secours. Alors le démon sous la figure des Idoles, a toute liberté d'éblouir l'homme, & de l'envelopper dans d'épaisses ténebres. L'homme se livrant à un cutre diabolique, sera sans doute après la mort la proie de celui qu'il aura servi durant la vie, & voilà

tout ce que veut le démon.

Cependant les hommes ne s'instruisent point, leur aveuglement ne fait que crostre, ils prennent de ridicules Idoles d'argille & de bois, & ils les placent fur des autels d'or, ils se prosternent devant elles, ils teur font des sacrifices. quoi de plus lamentable! Autrefois en Chine, on distinguoit trois sortes de Religions toutes séparées. On les a rénnies; je ne sais pourquoi, & l'on n'en fait qu'un feul monstre à trois têtes; que l'on appelle la réunion des trois loix, monstre que le Peuple devroit détester avec horreur, que les Savans devroient combattre avec force, monftre néanmoins que l'on révere, & auquel on se dévoue. N'est-ce pas-là pervertir entièrement le cœur de l'homme?

nos voue vien

V dém Ei

ou cl elle c fauffe vraie il be: eft fa pourtrois fauffe toyal qui e: lemen de vr

En pour tout-? droit

fausse

fes?

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Pai déjà oui faire ce reproche, maisnos Lettrés se désendent là-dessus: je voudrois voir clairement le mal qui revient delà.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Voici quatre ou cinq raisons qui sont

démonstratives sur ce sujet.

En premier lieu, parmi ces trois loix, ou chacune en particulier est vraie, ou elle est fausse, ou bien il y en a deux de fausses, & une de vraie. Si chacune est vraie, il suffit d'en suivre une; qu'estil besoin des deux autres? Si chacune est fausse, il faut les rejetter toutes; pourquoi s'enfoncer tout-à-la-fois dans trois bourbiers? Un homme livré à une fausse Religion est dans une erreur pitoyable; que doit - on penser de celui qui en professe tout ensemble trois également fausses? Que s'il n'y en a qu'une de vraie, & que les deux autres foient. fausses, pourquoi s'embarrasser des fausses? C'est assez de suivre la vraie.

En second lieu, c'est un axiome que, pour avoir le nom de bon, il saut l'être tout-à-sait, & qu'un seul mauvais endroit donne le nom de mauvais. Une

e pour gré fes lui reon fous liberté elopper inme fe era fans de celui & voilà

Aruisent que crois s Idoles placent osternent acrifices; refois en ortes de les a rénl'on n'en is têtes; des trois e devroit es Savans ce, monse, & auas-là per-'homme? femme, quelque belle qu'elle soit d'ailleurs, si elle est sans nez, personne n'en veut. J'ai prouvé plus haut que les Sectes de Fo & de Lao étoient désectueuses: si des deux, on s'avise de n'en faire qu'une, c'est réunir les désauts, & parlà les multiplier.

En troisieme lieu, dans la véritable Religion, on ne recommande rien tant aux Néophites, que d'avoir une foi entiere, & de ne point partager leurs cœurs à deux cultes différens. Mais un homme qui professe tout-à-la-fois trois especes de Religions, comment peut-il n'avoir pas le cœur divisé? Sa foi n'est entiere ni

d'un côté, ni d'un autre.

En quatrieme lieu, les trois soix ont trois Législateurs. Kong-tsé ne s'en est pas tenu à Lao; il a établi la loi des Lettrés. Les Fotistes ne se sont point contentés de ce qu'avoient fait & Lao, & Kong-tsé; ils ont établi le Fotisme en Chine. Les auteurs de ces trois divers systèmes de Religion ont posé des principes tous dissérents; & deux mille ans après, on examine, on pese, on raisonne, on veut à toute force les saire accorder: quel dessein imaginaire?

En cinquieme lieu, la Religion de Fo est fondée sur le rien; celle de Lao

plus S'il rien auss le r den il q

fur

font défe ord mal ces de f

rem emb pour d'en

il payan & il la d

La puy fe f

en a

pas l lide oit d'ailonne n'en les Sectes ctueuses: n'en faire s, & par-

véritable rien tant ne foi eneurs cœurs n homme ois especes -il n'avoir entiere ni

is loix ont ne s'en est la loi des sont point it & Lao, e Fotisme s trois dist posé des deux mille pese, on ce les faire eligion de

lle de Lao

fur le vuide; & celle de Kong-isé sur le réel. Qu'y a-t-il dans l'univers de plus opposé que ces fondemens entr'eux? S'il est possible de réunir le réel avec le rien, le vuide avec le solide, il doit l'être aussi de mettre ensemble l'eau & le feu, le rond & le quarré, l'orient & l'occident, le ciel & la terre; & qu'y aura-til qui ne puisse se faire? Que ne fait-on attention encore que ces diverses loix. font des préceptes tout contraires: l'une défend de tuer aucun animal, l'autre ordonne de sacrifier les animaux. Le malheureux homme qui est engagé dans ces deux loix, en voulant observer un de ses commandemens, viole nécessairement l'autre. Comment se tirer de cet embarras? Ne vaudroit-il pas mieux. pour lui qu'il n'eût aucune Religion que d'en avoir trois? S'il n'en avoit aucune il pourroit chercher la véritable; en. ayant trois, il croit en avoir de reste, & il n'a rien de bon : il n'étudie point la doctrine du Dieu du ciel, & il suit en aveugle les rêveries des hommes. La vérité est une; toute doctrine, appuyée sur la vérité, peut s'entendre & se soutenir: mais, si la doctrine n'est pas une, les principes n'en sont pas solides, & les principes n'étant pas solides, les conséquences ne sont pas sûres; les conséquences n'étant point sûres, la soi n'est point ferme & entiere. Or, sans unité de doctrine, sans solidité de principes, sans intégrité de soi, y a-t-if de la Religion?

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Hélas! qu'on entende crier au voleur, même au milieu de la nuit, on se leve! Il s'agit du salut, on demeure enseveli dans le sommeil! Vos paroles, M., sont pour moi un coup de tonnerre; j'en suis ému, & je sors de mon assoupissement. Mais cela ne suffit pas; achevez, je vous en conjure, l'ouvrage commencé.

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Vous fortez, M., de votre assoupissement, vous avez les yeux ouverts. Voilà le vrai moment de vous adresser à Dieu, & de lui demander ses lumieres.



Que

ra

i

depu les p glés parfa d'app ce po

vie u une r une c'est Princ la cor chef

c'est place s fûres; ûres, la e. Or, idité de , y a-t-if

u voleur,
n fe leve!
e enfeveli
M., font
; j'en suis
oissement.
z, je vous
encé.

assoupisseerts. Voilà er à Dieu, ieres.

# VIII. ENTRETIEN.

Quelle est la conduite de l'Europe par rapport à la Religion? pour quelle raison les Missionnaires gardent-ils le célibat? par quel motif Dieu s'est-il incarné?

## LE LETTRE CHINOIS.

Puisque la Religion Chrétienne est depuis long-temps établie en Europe, les peuples y sont sans doute bien réglés: les mœurs & les coutumes y sont parsaites. Je serois cependant bien aise d'apprendre ce qu'il y a de singulier en ce point.

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Les Chrétiens ne menent pas tous une vie uniforme, quoique tous professent une même loi. Un devoir commun, & une occupation générale en Europe, c'est l'étude de la Religion. Chaque Prince, dans ses Etats, prend soin de la conserver dans tout son entier. Il y a un chef digne de toute sorte de respect, c'est le souverain Pon se, qui tient la place de Dieu dans l'ordre de la Reli-

gion, qui instruit toutes les Nations de leurs devoirs, & qui veille à ce qu'il ne s'introduise aucune erreur. Ce ches de toute l'Eglise possede un Etat en propre, il garde le célibat, il ne laisse point d'héritier. On choisit un Sage pour remplir cette haute dignité: les Grands du monde, les Rois mêmes se regardent comme ses ensans, & ils le respectent comme leur pere. Vivant sans samille particuliere, il doit s'appliquer entièrement au bien public: étant sans postérité, tous les peuples sont ses ensans; son unique soin est de faire seurir partout la Religion & les vertus.

Il est secondé, dans un si bel emploi, par un grand nombre de vertueux & savans hommes, qui, dans tous les Royaumes, sont les pasteurs des ames. Tous les peuples Chrétiens, chaque semaine, consacrent un jour à Dieu: ils cessent alors tout travail; sans exception de sexe & d'état, tous se rendent au Temple du Seigneur pour lui faire leurs adorations & leurs prieres, assister au sacrifice, & entendre expliquer les livres saints. Il y a, de plus, divers Corps de Religieux, dont les membres se répandent dans toutes les parties du monde pour prêcher la soi, & pour exhorter

to m ga

tre
pro
éto
loie
fe 1
Sup
à f

fcie dev quo pou mœ roie

il y vois à bien vivre. Le Corps où je suis entré s'appelle la Compagnie de Jésus: il n'est établi que depuis peu de temps. Mais quelques-uns des premiers Jésuites ont mis leur Compagnie en réputation, & dans beaucoup d'endroits, on les demande pour prêcher & pour instruire la jeunesse.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Elire un Sage pour chef, placer partout des Docteurs pour instruire, cette méthode est fort belle; la vertu doit y

gagner & fleurir.

J'ai oui dire que les Religieux de votre Compagnie ne possédoient rien en propre, mais qu'entr'eux tous les biens étoient communs, qu'ils se dépouilloient même de leur liberté, & qu'ils se soumettoient en tout à l'ordre d'un Supérieur; qu'ils passoient leur jeunesse à se perfectionner dans la vertu & les sciences; & que, dans un âge mûr, devenus savans & vertueux, ils s'appliquoient à l'instruction du public, soit pour les sciences, soit pour les bonnes mœurs. Nos Prédicateurs de Chine auroient peine à suivre ce modele. Mais il y a un troisieme article dont je ne vois pas bien la raison; vous ne vous

ce qu'il
Ce chef
Etat en
il ne laisse
Sage pour
les Grands
regardent
respectent
ans famille
aer entière
t sans posses enfans;
seurir par-

ations de

us.
bel emploi,
vertueux &
ns tous les
rs des ames.
, chaque feà Dieu: ils

ns exception rendent au ui faire leurs , assister au liquer les lidivers Corps

embres fe réies du monde our exhorter mariez point: quoi de plus naturel que d'avoir une postérité? Il doit être difficile de garder le célibat. Le Dieu du ciel se plaît à créer, à produire; tous nos ancêtres, de siecle en siecle, se sont mariés: pourquoi changer aujourd'hui cette coutume?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Il est sans doute difficile à l'homme de garder le célibat, aussi Dieu ne lui en fait point un commandement : il laisse cela à sa liberté. Dans les choses difficiles à la nature, la vertu est souvent mise à l'épreuve, & comment alors seroit-il aisé d'être toujours parfaitement exact? Mais lorsqu'un homme s'engage dans le chemin de la perfection, il prend son parti, il ne recule point. Le sage s'arrête t-il pour des difficultés? Un grand courage surmonte tout avec la grace de Dieu. Que si l'on regarde comme mauvais tout ce qui est difficile, il ne doit être plus permis de pratiquer la vertu. La vie nous vient de Dieu, mais d'où nous vient la mort? N'est-ce pas lui qui nous fair naître, & qui a déterminé le temps où nous dedevons cesser de vivre? Avant tous les siecles, Dieu ne créant rien, en quoi paroifloit

tre
rain
que
le n
man
qui
des
tout
ponc
n²y a

n

CO

to

m

CO

tache temp vice c qui s assuje moin

tinen

nistr

Da mes e To urel que re diffi-Dieu du re; tous e, se sont jourd'hui

EN.

l'homme ieu ne lui ement: il les choses tu est soument alors arfaitement ne s'engage fection, il e point. Le difficultés? e tout avec on regarde ui est diffimis de praus vient de t la mort? t naître, & où nous devant tous les en, en quoi paroissoit paroissoit sa complaisance à créer & à produire? L'esprit humain est soible & limité: il ne lui appartient pas de pénétrer dans les desseins de Dieu, beaucoup moins de les désapprouver.

Que l'on compare tous les hommes du monde à un seul corps, ce corps tout entier n'a qu'une fin, mais chaque membre a sa fonction particuliere. Un corps qui seroit tout tête ou tout ventre, comment marcheroit-il? Qu'on raisonne sur cet exemple. Convient-il que tous les sujets d'un Empire fassent le même emploi? Que si quelqu'un dit: mariez-vous, prenez aussi le soin de ce qui regarde la Religion, offrez à Dieu des facrifices, faites - lui des prieres, tout est alors dans l'ordre; je lui réponds que, malgré les difficultés, il n'y a qu'à vivre dans une parfaite continence: c'est une nécessité que les Ministres du Seigneur soient purs & sans nches; s'ils se trouvoient en même temps charges de tant de soins, le service divin en souffriroit sans doute. Ceux qui servent les Princes de la terre sont assujettis à mille gênes : convient-il donc moins de se gêner en servant Dieu?

Dans les premiers temps, les hommes étoient en petit nombre, & d'une
Tome XXV. R

vertu éclatante : un faint Patriarche pouvoit être Prêtre du Seigneur. Le mal d'aujourd'hui n'est pas que la terre soit dépeuplée, la multitude des hommes va presque à l'infini: mais la vertu est rare; on veut avoir un grand nombre d'enfans, & on ne fait pas les élever. Est-ce là propager le genre humain? N'est-ce pas multiplier les vices, les vicieux, & par conséquent les malheureux? Un saint homme rempli de zele, gémissant sur les malheurs du monde, établit pour fondement de sa Compagnie, que ses disciples ne se marieroient point : il regarde comme peu de chose l'avantage d'avoir une postérité, & il pense uniquement à la nécessité de prê. cher la Religion; son dessein est de retirer les mortels du désordre, & de les fauver: n'est-ce pas là un glorieux & important dessein?

La prétendue obligation de se marier est égale pour les deux sexes. Cependant qu'une vierge promise en mariage, voyant expirer son futur époux, prenne la résolution de n'en point épouser d'autre, la Chine lui applaudit, l'Empereur lui-même la préconise, & lui fait élever un trophée. Mais cette fille vit dans le célibat, elle ne veut point avoir de pos-

éta mé mo

M. ava fair mê

avo mil

dan

triarche eur. Le e la terre les homs la vertu nd noms les élehumain? rices, les s malheuli de zele, u monde, la Companarieroient u de chose rité, & il sité de prên est de re-

le se marier Cependant mariage, oux, prenne pouser d'aul'Empereur ni fait élever e vit dans le voir de pos-

, & de les glorieux & térité: le seul motif de garder une espece de sidélité à un homme qui n'a jamais été son mari, l'engage à ne se point marier, & cela lui attire de magnisiques éloges. Nous, que nous renoncions au mariage dans la vue de servir Dieu; que, pour avoir plus de liberté de parcourir la terre, & de convertir les peuples, nous nous débarrassions des soins d'une famille, on nous blâme: cela esta il raisonnable?

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Est-ce donc qu'étant marié, on ne peut pas exhorter au bien, & prêcher la Religion?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

On le peut, mais le célibat est un état bien plus propre à se sanctifier soimeme, & où l'on a beaucoup plus de moyens de sanctifier les autres. Je vais, M., vous rapporter quelques uns des avantages de cet état; je vous prie d'y faire attention, & vous jugerez vousmême si la regle établie sur ce point, dans notre Religion, est sage ou non.

En premier lieu, on se marie pour avoir des enfans & pour établir une samille: un homme qui a des enfans doit les nourrir, & pour les nourrir, il faut des moyens. Tout pere de famille est obligé de penser à l'économie, d'entre. tenir ses biens, & même de les accroître. Aujourd'hui les peres de famille sont en grand nombre, ceux qui veulent amasser sont en grand nombre aussi; mais où tant de gens, cherchent à gagner, il est difficile que tous réussissent. Quand on s'engage dans les affaires & dans les embarras du monde, peut-on bien se désendre de s'en laisser dominer? en fort-on toujours sans taches? ne fuccombe-t-on jamais aux tentations d'injustice, de mauvaise foi? Or, un tel homme est-il bien propre à retirer les autres du vice, à les exciter à la vertu? Le Sage a pour maxime de ne faire aucun cas de tous les biens de la terre; mais, si nous les estimons, si nous les recherchons, comment pourrions-nous en prêcher aux gens du siecle le détachement & le mépris?

En fecond lieu, tout ce qui regarde la perfection Chrétienne est d'un rang élevé, d'un genre sublime, & l'homme est sujet à bien du trouble, à beaucoup de ténebres: l'amour de la volupté émousse, en quelque maniere, son esprit; si son cœur s'abandonne à cet

n d L co

ca

ha

dro fio qui ven dét res fiev & u des vret l'hon bat : l'inji voil2 notr

pres

fiecl d'au

légit

exen fendi

amour, la raison n'est plus en lui que comme une foible lumière dans un fanal épais & grossier : comment pouvoir découvrir toutes les beautés de la vertu? La continence, au contraire, épure les connoissances de l'ame; elle fait briller en elle un merveilleux éclat, & la rend capable d'atteindre à ce qu'il y a de plus haut & de plus pur dans la perfection. faires &

En troisieme lieu, les grands désordres du monde viennent des deux passions de l'intérêt & du plaisir, & ceux qui travaillent au falut des ames ne doivent rien avoir de plus à cœur que de détruire ces deux passions. Les contraires se guérissent par les contraires; une fievre chaude veut des remedes froids. & une maladie venue du froid demande des remedes chauds. Embrasser la pauvreté par la crainte des richesses; par l'horreur du plaisir, vivre dans le célibat; c'est le plus sûr moyen d'écarter l'injustice, & de bannir la volupté: voilà ce que nous tâchons de faire dans notre état. Nous abandonnons nos propres biens pour apprendre aux gens du siecle à ne pas du moins ravir le bien d'autrui; nous renonçons au mariage légitime, pour les empêcher, par cet exemple, de se livrer aux plaisirs défendus. Riij

il faut ille est entreaccroîfamille veulent e aussi; nt à gaussissent.

peut-on er domiches? ne entations

Or, un à retirer citer à la me de ne iens de la inions, fi ent pours du siecle

ui regarde d'un rang z l'homme beaucoup la volupté re, son esnne à cet

En quatrieme lieu, l'homme le plus habile, s'il s'applique à trop de choses, ne fait rien de parfait. Il est plus difficile de se vaincre soi-même que de vaincre l'univers. L'histoire de tous les siecles nous représente un grand nombre de conquérans qui se sont rendus maîtres du monde : combien nous en représente-t-elle qui se soient rendus maîtres d'eux-mêmes? Un homme qui forme la résolution de porter la soi par toute la terre, n'a pas seulement sa propre personne à sanctifier, il entreprend encore de sanctifier toutes les Nations. Quel ouvrage, quel dessein! Pourra-t-il bien en venir à bout? Mais que seroit-ce donc, s'il se trouvoit encore embarrassé d'une femme & d'une troupe d'enfans?

En cinquieme lieu, parmi les animaux, ceux que l'on trouve les plus propres à des usages importans, sont tirés de la troupe, & élevés à part. Pourquoi ne feroit-on pas, pour la Religion, quelque chose de semblable à l'égard de certains hommes vertueux, zélés, & capables de porter par-tout l'univers le flambeau de l'Evangile, de détruire l'idolâtrie, de renverser l'erreur, de conserver à jamais la Religion dans toute sa pureté? En Europe, on

P d'qu to

&

pas pou fou est fon & o tre

tion & for de l qu'i inte juge

que

rég!

le plus choses, difficile vaincre s fiecles nbre de maîtres n représ maîtres ui forme r toute la opre pernd encore ns. Quel 1-t-il bien feroit - ce mbarrassé d'enfans? ni les anie les plus tans; iont és à part. our la Remblable à vertueux, par-tout vangile, de verser l'erla Religion

Europe, on

a bien plus à cœur d'étendre la foi que de perpétuer les familles. Un laboureur qui a recueilli cent mesures de grains, en choisit une partie pour payer le tribut au Prince; il en laisse une autre pour semer son champ l'année suivante. Pourquoi faut-il que tout ce qu'il y a d'hommes, sans aucune exception, en quelque nombre qu'ils soient, se marient tous? Pourquoi ne peut-on pas en faire un choix pour des fonctions nécessaires & importantes?

En fixiem: lieu, tout ce que l'homme a de commun avec la bête ne mérite pas notre estime : agir & travailler pour avoir de quoi vivre, manger pour soutenir ses forces, éviter tout ce qui est nuisible pour conserver sa vie, ce sont là des choses d'un rang inférieur, & qui ne mettent aucune disférence entre nous & les animaux; mais s'appliquer à la recherche du bien & du vrai. régler son cœur, travailler à sa perfection, marquer à Dieu sa reconnoissance & fon amour, voilà l'importante affaire de l'homme sur la terre : c'est par-là qu'il peut correspondre aux vues & aux intentions du Créateur. Sur ce principe, jugez lequel est de plus grande conséquence, ou penser à se marier, ou s'appliquer à faire fleurir la loi de Dieu. Il vaudroit mieux pour l'homme être fans pain que fans loi, & le monde feroit mieux fans habitans que fans Religion. L'importance de la Religion est donc, pour quelques hommes, une raison suffisante de négliger le mariage. Mais le mariage est-il assez important pour faire négliger la Religion? La mort même ne doit pas nous arrêter, quand il s'agit de suivre la volonté divine : comment le renoncement au mariage nous arrêteroit-il?

En septieme lieu, l'esprit de notre état est de prêcher la foi par toute la terre: si nous ne réussissons pas à l'Occident, nous allons à l'Orient, & si à l'Orient on ne nous écoute pas, nous nous transportons au Midi, au Septentrion; nous ne sommes point attachés à un même lieu. Un Médecin charitable ne reste pas toujours dans un même endroit, il va çà & là pour être utile à plus de personnes : c'est par-là que sa charité paroît. Le mariage lie un homme, & l'attache à une famille; si le bien de l'Etat l'en sépare pour un temps, c'est tout ce qu'il peut faire. Aussi n'entendon pas dire que les Prédicateurs de Chine aillent enseigner les Royaumes étranti vo fo de

> po le ell lin

con Con La mu un qu'

feri feci dén ceff eft

agre fero tre fans
le feroit
leligion.
lt donc,
lifon fufMais le
le four faire
rt même
d il s'agit
comment
lous arrê-

Dieu. II

de notre r toute la pas à l'Ocnt, & sià pas, nous au Septennt attachés charitable un même être utile à r-là que sa ie un homfi le bien emps, c'est si n'entendrs de Chine mes étrangers: les personnes mariées ne doivent plus se quitter. Mais que des Religieux de ma Compagnie entendent parler d'une Région nouvelle où l'on peut planter la foi, sût-elle éloignée de plusieurs milliers de lieues, ils sont prêts à partir; ils n'ont point l'embarras de pourvoir à des familles; ils sont délivrés du soin de confier à personne des semmes, des enfans: ils ont Dieu pour pere, tous les hommes pour freres, & le monde pour maison. Une vertu aussi élevée que le ciel, aussi vaste que les mers, n'est-elle donc pas au-dessus de la simple sidé-lité conjugale?

femblable à l'ange; il est sur la terre comme s'il étoit dans le ciel, il a un corps, & il vit à la maniere des esprits. La chasteté n'est pas une vertu du commun: celui qui la fait sleurir en soi a un grand accès auprès de Dieu; soit qu'il demande les influences du ciel pour sertiliser la terre, soit qu'il réclame le secours d'en-haut contre la tyrannie du démon, soit qu'il s'entremette pour faire cesser des malheurs publics, sa priere est exaucée. Mais si Dieu n'avoit pour agréable la vertu de chasteté, comment seroit - il savorable à l'homme chaste.

Voilà, M., une partie des raisons que nous avons, nous autres Missionnaires, de ne pas nous marier. Ce n'est pas que nous condamnions le mariage, ceux qui se marient ne pechent point : ce n'est pas non plus que nous prétendions que tous ceux qui gardent le célibat soient des saints; un homme qui garde le célibat. & qui n'ecoute pas la droite raison, n'en est pas moins coupable. Il ne manque pas en Chine, non plus qu'ailleurs, de ces faux vertueux qui, renonçant au légitime mariage, s'abandonnent à des crimes abominables, qu'en Europe on n'ose nommer de peur de falir sa bouche. Les bêtes mêmes ne connoissent point ces infamies que la nature abhorre; & des hommes n'ont pas assez de pudéfendre! Vous doutez, deur pour s'e M., s'il est permis de vivre dans la continence : qu' devez-vous penser de ces fortes d'abominations?

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

le b le

le

de 7 fa & qu pl

La raison porte la conviction dans l'esprit, elle a plus de force que le tranchant d'une épée; mais c'est un principe en Chine, que des trois péchés contre le respect & l'amour dus aux parens, celui de ne se point marier est le plus grand.

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

On peut répondre à cela, qu'il faut distinguer les temps, qu'autrefois les hommes étant en petit nombre, c'étoit une nécessité qu'ils se multipliassent; mais qu'aujourd'hui, se trouvant fort multipliés, cette nécessité n'est plus. Pour moi, je dis que ce principe de Chine n'est point fondé sur aucune parole du Sage, mais uniquement sur ce qu'a avancé Mong-tsé, lequel a pris à faux la Tradition, ou bien a voulu par ce moyen excuser l'Empereur Chun de s'être marié sans avoir averti son pere, & voilà sur quoi s'appuyent tous ceux qui sont venus par la suite. Le livre Li-ki contient bien des choses qui ne sont nullement des paroles des Anciens; les Modernes qui ont découvert & publié ce livre, y ont mêlé beaucoup du leur.

Kong-tsé est regardé en Chine comme le grand Philosophe. Ses Disciples & ses descendants dans les trois livres Ta-hio, Tchong-yong & Lun-yu, font parler ce sage Maître fort en détail sur le respect & l'amour des parens. Comment est-ce qu'ils ne lui sont pas dire un seul mot du plus grand péché que l'on puisse commet-

R vi

ions que nnaires. t pas que ceux qui ce n'est dions que soient des e célibat. te raison, I ne manu'ailleurs. nonçant au nent à des Europe on dir sa bouconnoissent re abhorre; sez de puous doutez;

viction dans
que le tranlest un printrois péchés
our dus aux
nt marier est

dans la con-

enser de ces

tre contre la vertu filiale. Etoit-il donc réservé au temps de Mong-tsé de connoître en quoi cet énorme péché consiste. Kong-tse donne le nom de Sage à Pe-v & à Cho-sfe. Il met Pi-kou au nombre des illustres de la Dynastie des Yn. Puisqu'il vante ainsi ces trois hommes. il les regardoit comme vertueux, comme parfaits. Cependant aucun des trois n'a eu des enfans. Ainsi, selon Mong-tse, ils ont manqué au point essentiel du respect & de l'amour dus aux parens, & selon Kong-tse, c'étoient des Sages: comment cela s'accorde-t-il? Voilà ce qui me fait conclure que, prendre le défaut de postérité pour un manque de respect & d'amour envers ses parens, ce n'est point-là un principe des anciens Chinois.

Si ce principe avoit lieu, devroit-on rien oublier pour avoir une postérité? Quelles mesures ne seroit-on pas obligé de prendre pour cela? Mais toutes ces conséquences ne vont-elles pas à exciter dans l'homme une passion déjà si dangereuse? Ne condamnent - elles pas l'Empereur Chun qui ne s'est marié qu'à trente ans? Vingt ans à un homme, sont un âge mûr pour avoir des ensans. Celui qui attend jusqu'à trente à se marier, ne manque-t-il pas, durant

connoiconsiste. eà Pe-y nombre des Yn. nommes, ux, comdes trois Mong-tfe, entiel du x parens, es Sages: oilà ce qui e le défaut de respect s, ce n'est ns Chinois. devroit-on postérité? pas obligé toutes ces as à exciter léjà si dan-- elles pas 'est marié à un homavoir des qu'à trente as, durant

-il donc

dix années, d'amour & de respect envers ses parens? Qu'un homme sans talens, sans vertus, sur ce beau principe, rasfemble une troupe de concubines, & viellisse dans l'oisiveté & la molesse, il a grand nombre d'enfans, voilà tout son mérite, n'importe. Il doit être vanté comme ayant toutes les vertus filiales. Qu'un autre, doué de mille belles qualités, ait passé sa vie dans le travail & la fatigue, servant l'Etat & son Roi, instruisant les Peuples, & les maintenant dans leurs devoirs, mais sans se mettre en peine de laisser après soi une postérité; le Public lui a les plus grandes obligations, tout l'Empire lui donne le nom de Sage, on se trompe : suivant cette nouvelle doctrine, c'est un fils indigne, qui n'a eu ni respect, ni amour pour ses ancêtres.

Pratiquer ou ne pratiquer pas les vertus filiales, ce n'est pas une chose qui regarde uniquement l'extérieur, mais sur - tout l'intérieur: cela dépend de nous-mêmes & non d'autrui. Avoir des ensans, ou n'en avoir pas, c'est Dieu qui le détermine. Combien de personnes souhaiteroient avoir des ensans, qui n'en ont cependant point. Où est celui qui, voulant être respectueux à l'égard

de ses parens, ne puisse pas l'être. Ne lit-on pas dans Mong-tse sui-même ces paroles? Ce qui regarde notre intérieur. lorsque nous le cherchons, nous l'avons: & nous ne l'avons pas, si nous ne le cherchons pas. Ainsi, sa possession dépend de nos foins; mais pour les choses extérieures, il ne dépend pas de nous de les posséder; leur recherche est laborieuse, & il y a une providence qui en dispose. Or, avoir des enfans, est dans le genre de ces choses qu'il ne dépend pas uniquement de l'homme d'obtenir. Comment seroit-ce-là la marque d'une grande vertu? Les Sages d'Europe en parlant des principales fautes contre les vertus filiales, mettent pour la plus énorme d'induire ses parens au mal: les faire mourir, est d'un rang presqu'inférieur, & c'en est une moindre, de les dépouiller de leurs biens. Toutes les Nations sont de ce sentiment. Ce n'est qu'en arrivant en Chine que j'ai oui dire que le plus grand péché contre l'amour & le respect dus aux ancêtres, étoit de n'avoir pas d'enfans.

u

Pe

fo

ra

1e

il

au

au

all

ď

fol

CO

mi

mo

de

for

COI

uni

Je vais, M., vous expliquer en quoi consistent les devoirs d'un fils; mais auparavant qu'est-ce que fils, qu'est-ce pere? Nous avons trois sortes de peres:

être. Ne ême ces ntérieur. s l'avons; ous ne le Nion déles choses de nous he est lalence qui nfans, est qu'il ne l'homme -là la marages d'Euales fautes ttent pour parens au d'un rang e moindre, ens. Toutes iment. Ce ne que j'ai ché contre x ancêtres,

ier en quoi fils; mais , qu'est-ce s de peres: le premier est Dieu; le second est le Roi, & le troisieme est notre chef de famille. Résister à la volonté de son pere, c'est violer le devoir d'un fils. Lorsque tout est dans l'ordre, les volontés de tous ceux qui nous tiennent lieu de peres, sont parfaitement d'accord. Le pere du rang inférieur ordonne à son fils d'obéir au pere du rang supérieur, & le fils en n'obéissant qu'à un, remplit alors les devoirs de fils à l'égard de tous. Si le désordre survient. & que les volontés de ces différens peres soient contraires, c'est que le pere du rang inférieur ne se conforme pas à celui du rang supérieur. Il ne pense qu'à se faire servir lui seul par son fils, & il oublie que ce fils a un autre perè au-dessus de lui. Alors un fils qui obéit au premier pere, quoiqu'il désobéisse au second, remplit tous les devoirs d'un fils, au lieu qu'il les violeroit absolument si, suivant la volonté du second pere, il méprisoit celle du premier. Celui qui gouverne l'Etat, est mon Roi, & je suis son sujet : le chef de ma famille est mon pere, & je suis fon fils; mais font-ils l'un & l'autre, comparables à Dieu? Dieu est le pere universel; tous les hommes, Rois,

sujets, peres & fils sont steres par rapport à Dieu. Cette doctrine ne doit pas être

ignorée.

Tous les Peuples voisins de l'Europe, l'appellent la terre des Saints. En effet, il y a eu dans tous les temps des Saints en Europe. En rappelant l'histoire de ceux qui de siecle en siecle ont illustré mon pays, je trouve qu'ils ont presque tous vécu sans penser à laisser une postérité. Les Saints sont les modeles du monde. Dieu qui les propose pour exemple, les laisseroit-il vivre dans un état contraire au bon ordre & à la vertu? Pour ceux qui ne se marient point par principe d'avarice ou de paresse, pour s'assurer une fortune, ou pour vivre sans embarras, ces fortes de gens n'entrent point en parallele avec des personnes qui, par amour pour la vertu, par desir de plaire à Dieu, par zele du salut du prochain gardent le célibat. Une chose de pure fantaisse, & dont il ne résulte aucun bien, qu'a-t-elle de louable? Mais une pratique de la plus haute perfection, très-conforme à la doctrine des divines Ecritures, suivie par tant de Saints qui nous ont précédé, exaltée & admirée par tous les Sages de l'univers, qu'y a-t-il à douter qu'on ne fasse bien de la suivre?

i c fe

no ain qu

no po me un

les

Le ver les le mê

cipe Le tion prit rapport
pas être
le l'Eus Saints.
es temps
appelant
en siecle
ve qu'ils
penser à

appelant en siecle ve qu'ils penser à nts font ı qui les isferoit-il e au bon ix qui ne d'avarice une formbarras, point en qui, par de plaire prochain e de pure lte aucun Mais une erfection, les divines Saints qui lmirée par

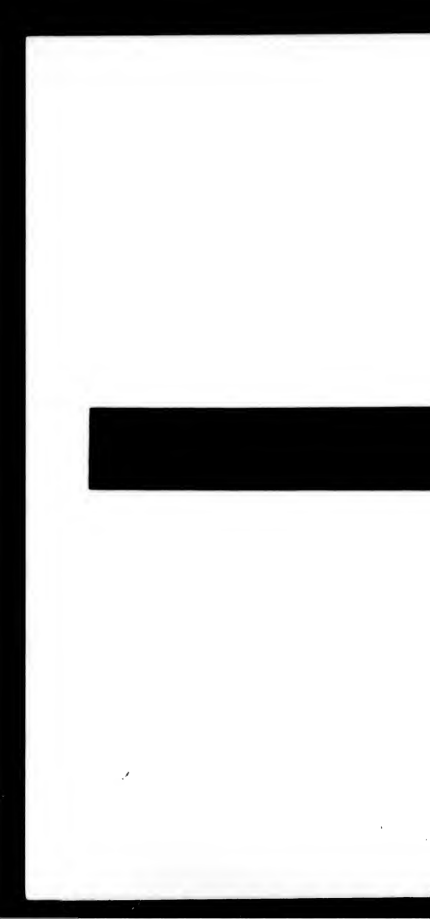
1'y a-t-il à

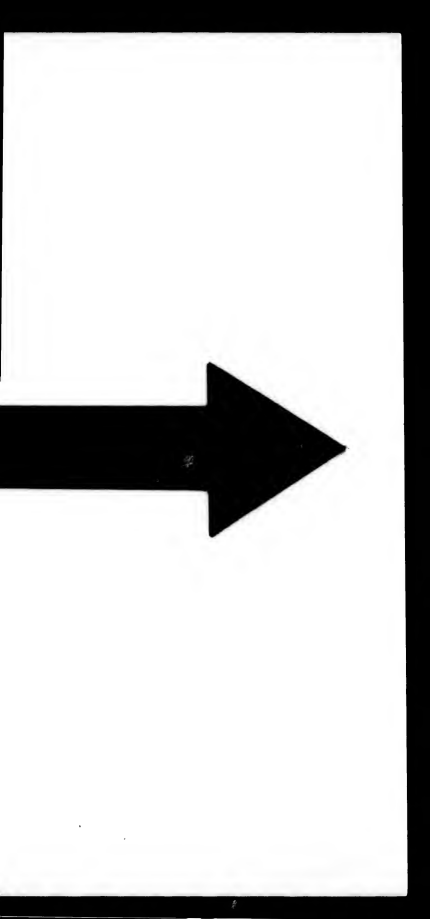
la fuivre?

Tous les grands zélateurs de la prétendue nécessité qu'ils croient y avoir que chacun laisse après soi des enfans, ignorent ce que c'est que le Dieu du ciel. Ils ne savent point le servir, ni se conformer à ses ordres; ils ne connoissent point de vie future; ils s'imaginent qu'à la mort tout meurt dans l'homme, & qu'il n'en reste rien. Pour nous en cette vie, nous servons, nous aimons le Dieu du ciel : r us espérons qu'après la mort, nous a. le bonheur de l'aimer & de le se la ns tous les siecles. Pourquoi nous metterionsnous en peine de laisser sur la terre une postérité? L'homme meurt, l'ame ne meurt point; elle acquiert au contraire une vie & une beauté toute nouvelle. Le corps reste sans force & sans mouvement. Que le corps soit inhumé par les enfans du mort, il pourira; qu'il le soit par ses amis, il pourira de même : lequel est le plus souhaitable?

### LE LETTRÉ CHINOIS.

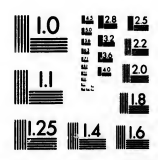
Vivre dans la continence par principe de vertu, cela est digne d'éloge. Le grand Yu après la terrible inondation qui causa un désordre général, prit soin de faire écouler les eaux; il





M25 M14 M16

IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

STI STATE OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH



E

parcoulut toutes les Provinces; il sur l'espace de huit années entieres hors de chez lui : il passa trois sois à la porte de sa maison sans y entrer. Mais aujourd'hui que la paix & le bon ordre regnent par-tout, quel inconvénient y a-t-il que chacun, même le Docteur & le Sage, ait sa famille particuliere?

### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Ah! M., croire que la paix & le bon ordre regnent par-tout, c'est se tromper. Un homme bien instruit voit dans le siecle présent un désordre bien plus déplorable & plus général que n'étoit celui d' temps de l'Empereur Yao & de son Ministre Yu. Les hommes d'aujourd'hui sont aveugles; ils ne connoissent pas leurs miseres qui par-là même augmentent beaucoup. Les malheurs d'autrefois dont vous parlez, n'étoient qu'extérieurs. Pertes de bien, désolation des campagnes, maladies du corps; on pouvoit aisément les voir & y apporter aussi-tôt du remede. Les maux d'à présent dont je parle, ont leur source fatale dans l'intérieur même. Plus impétueux que l'orage, plus terribles que les monstres, plus meurtriers que la foudre, ils n'attaquent point blei cœi teni leur feno

Le L voil mai vera y at aveu qui 1 me s ils n ni l' Ces vertu l'or, briqu qu'el popu prier & ils cours leur qu'il pour

. Pi

hors de la porte viais aun ordre nvénient Docteur culiere?

EN.

aix & le , c'est se truit voit rdre bien néral que Empereur s hommes Is ne conbar-là mêmalheurs n'étoient n', défoladu corps; 8 y ap-Les maux ont leur ur même. , plus termeurtriers uent point ce qui n'est qu'étranger à l'homme; ils blessent son ame; ils corrompent son cœur. Les plus éclairés & les plus attentifs ressent le funeste esset de leur poison, & ont peine à s'en désendre. Que penser du reste des mortels? Le ravage sans doute est extrême.

Le créateur de toutes choses, Dieu: voilà le pere commun qui conserve, maintient & gouverne en maître souverain tout ce qu'il a créé: que peut-il y avoir au-dessus de lui? Les hommes aveugles, qui ne connoissent point, qui ne servent point Dieu, vivent comme s'ils étoient sans pere & sans maître: ils n'ont ni la fidélité dûe au maître, ni l'amour & le respect dus au pere. Ces grandes vertus manquant, quelle vertu peut subsister? Ils prennent de l'or, du bois, de l'argille dont ils fabriquent des statues, sans savoir ce qu'elles représentent, & ils excitent la populace grossiere à les adorer, à les prier, en leur disant : voilà le Dieu Fo, & ils infatuent leur esprit par des discours fabuleux & infames; ils plongent leur cœur si avant dans le désordre, qu'il ne leur reste plus aucune voie, pour retourner au bien.

Prendre le vuide ou le rien pout

principe de toutes choses, n'est-ce pas se faire un Dieu sans fond & sans réalite: dire que Dieu & les hommes ne sont qu'une seule & même substance, n'estce pas confondre la majesté de Dieu avec le plus vil esclave? Précher à sa fantaisse toute cette suite d'extravagantes imaginations, n'est-ce pas avilir la sagesse incréée, jusqu'à la réduire au rang des pierres, du bois, de la boue? N'est-ce pas attaquer la providence bienfaisante de Dieu, & sur tout ce qui arrive de désagréable, chaud, froid, infortune, prodiges; en faire un sujet de murmures & de blasphêmes? En un mot, n'est-ce pas mépriser le pere universel, & insulter au souverain maître? On en vient jusque-là, on abolit, on oublie tout culte du Dieu du ciel; & si un homme de rien a l'adresse de gagner une populace; on lui dresse des temples, on lui érige des statues, l'idolâtrie regne presque par-tout, elle inonde les Villes & les Provinces; on ne voit que i ples élevés à Fo, aux esprits, aux prétendus immortels, & même à des hommes vivans. Les rues en sont bordées, les places publiques en sont entourées, les montagnes en sont couvertes, & le vrai Dieu, l'unique maître,

n ce qu

po po pie Di

mê affi dar ten de la t

forr auci que arde bien

pere qui quill

A

n'a pas seulement un autel, pour recevoir des hommages qui ne sont dus

qu'à lui seul.

st-ce pas

is realite;

s ne font

ce, n'est-

Dieu avec

a fantaisie

ntes ima-

la sagesse

u rang des

? N'est-ce

ienfaisante

i arrive de

infortune,

t de mur-

n un mot,

e universel,

ître? On en

, on oublie

el: & si un

de gagner

le des tem-

ues, l'idolâ-

, elle inonde

on ne voit

aux esprits,

& même à

rues en font ues en font

en sont cou-

ique maître,

Ouoi! des mortels trompeurs & fuperbes, avides non-seulement de l'estime des Peuples, mais encore de leurs biens, après s'être donnés parmi les hommes pour Docteurs, pour Législateurs & pour peres, portent l'insolence & l'impiété jusqu'à prétendre déplacer le Dieu suprême, effacer entiérement son nom & sa mémoire, & s'ériger euxmêmes en divinité; quel énorme, quel affreux attentat! Si le grand Yu vivoit dans un si malheureux siecle, se contenteroit-il de demeurer huit ans hors de sa maison? Il renonceroit sans doute à tout établissement particulier, & passeroit ses jours à parcourir, à réformer le monde, sans plus penser à aucun retour; & vous voudriez, M., que les Religieux de notre Compagnie, ardens comme il convient à des enfans bien nés, pour la gloire de Dieu leur pere, zeles pour le falut des hommes qui sont tous leurs freres, fussent tranquilles à la vue de tout ce désordre!

LE LETTRÉ CHINOIS.

A considérer cette espece de désor-

dre, je conviens qu'il est extrême. Les Philosophes du temps présent ne parlent que de régler l'extérieur ; ils négligent entiérement l'intérieur, & par-là, in. térieur & extérieur, tout est déréglé: A-t-on jamais vu qu'un méchant homine au-dedans ne fît pas bientôt paroître sa snéchanceté au - dehors? J'ai oui dire que certains Lettrés de Chine, se livrant à leurs idées particulieres, s'afsocioient aux Fousses, & raisonnoient à la maniere de ces Sectaires sur la vie future, semblables à des gueux qui vont mandier les restes d'autrui. Ils ont ainsi entiérement corrompu la faine doctrine. Les Docteurs d'Europe tiennent une conduite plus fage; ils vont droit au grand principe : cette vérité une fois connue, un homme est éclairé. Après tout, on n'a qu'à faire attention à ce bel Univers & à tout ce qu'il renferme, on juge bientôt que toutes les créatures ont un Créateur, & que ce Créateur est infiniment au - dessus de toutes les créatures. Kong-tsé, Fo, & les autres qu'on révere, étoient tous des hommes, fils d'autres hommes: aucun d'eux n'est donc le Créateur de toutes choses, aucun d'eux n'est donc le véritable Seigneur de l'Univers. Comment ont-ils

de qu' iano fa c pliq quecorp ver; main eux-1 donn teme fuadé ainsi, que vo traire gion, jure fa ausli-t Votre

mariag monde

votre v

que le rer à to

esprits

ombre

foi est f

ferions

211

ne. Les parlent gligent -là, inléréglé: homuse oìtre sa oui dire e, se lies, s'asonnoient fur la vie qui vont ont ainsi ie doctrinnent une droit au e une fois iré. Après ntion à ce renferme; créatures Créateur toutes les les autres s hommes. d'eux n'est hoses, auitable Seint ont-ils

en l'autorité d'établir des Religions, & de donner des loix au monde? Des qu'un homme est parvenu à la connoissance du grand principe, les regles de sa conduite lui sont tracées : s'il ne s'applique pas à servir Dieu, à quoi s'applique-t-il de digne de lui ? Dans un même corps, chaque membre veur se conserver; mais, si la tête est attaquée, la main, le pied la défendent : dussent-ils eux-mêmes être blessés, ils ne l'abandonnent point. Vous êtes, M., parfaitement instruit, & véritablement persuadé que Dieu est le grand Maître: ainsi, tout ce que vous voyez, tout ce que vous entendez de mauvais, de contraire à la raison, d'opposé à la Religion, vous le regardez comme une injure faite à Dieu, & vous vous empressez aussi-tôt de l'arrêter & d'y remédier. Votre zele vous porte à renoncer au mariage & à toutes les fortunes de ce monde, vous prodiguez votre santé & votre vie : c'est bien là n'avoir en vue que le souverain Seigneur, & le présérer à tout. Pour nous, hélas! cœurs durs, esprits inflexibles, nous n'avons qu'une ombre d'espérance & de charité, notre soi est foible & languissante; comment terions - nous capables de ces grandes

vertus? Nous avons peine à faire un pas vers Dieu, & dans la prarique du bien.

une bagatelle nous arrête.

Mais enfin vous m'avez appris que Dieu connoissoit tout, que Dieu pouvoit tout. Puisqu'il est le pere commun de tous les mortels, comment nous a-t-il laissé si long-temps croupir dans les té. nebres, & marcher à l'aveugle, pour ainsi dire, sans savoir ni notre origine. ni notre fin? Si lui-même, descendant sur la terre, avoit bien voulu instruire les hommes, tous, à la vue de leur véritable Maître, & de leur bon pere. l'auroient écouté en enfans dociles, & lui auroient obéi en serviteurs fideles. On ne verroit point cette monstrueuse diversité de Custe & de Religion, & le monde seroit en paix,

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Je souhaiterois, M., que vous m'enssiez fait plutôt cette demande. Si les amateurs de la vertu, en Chine, vouloient être instruits sur cette doctrine, on les satisferoit. Je vais, M., vous expliquer quelle est la vraie source des miseres de l'homme; je vous prie de vouloir bien m'écouter.

Lorsque Dieu créa le monde, pensez-

vous

CO

&

mi

dev

& 0

voil

s'eft

ture

nent

natu

tous

leur

ture

En n

che,

les au

mal:

ture

To

Ι

du bien, pris que ieu poucommun nous a-t-il ans les tégle, pour e origine, lescendant u instruire de leur vébon pere, lociles, & urs fideles. nonstrueuse igion, & le

re un pas

PÉEN.

vous m'eufnde. Si les
Chine, voue doctrine,
I., vous exfource des
ous prie de

ide, pensez-

vous que la nature humaine fût dans le désordre où nous la voyons? Non, sans doute. Dieu est infiniment sage, & souverainement bon : tirant du néant le ciel & la terre pour le service de l'homme, il n'a point fait l'homme d'une nature si imparfaite & si désordonnée. Au commencement des temps, l'homme n'étoit sujet ni aux maladies, ni à la mort; il étoit toujours plein de santé & de forces, toujours paisible & content: tous les animaux lui étoient foumis, aucun n'osoit lui nuire; son unique devoir étoit de servir le Dieu du ciel & de lui obéir : il a manqué à ce devoir. voilà la fource de ses malheurs. L'homme s'est révolté contre Dieu, toutes les créatures se sont révoltées contre l'homme: ainsi, ses maux & ses miseres ne viennent que de lui seul.

Le premier homme ayant blessé la nature humaine jusques dans sa racine, tous ses ensans héritent de l'infortune de leur pere, & aucun ne reçoit carte nature dans son premier état d'intégrité. En naissant, nous portons tous une tache, & plus nous vivons les uns avec les autres, plus nous nous habituons au mal : c'est là ce qui fait douter si la nature de l'homme étoit bonne en elle-

Tome XXV.

même; mais ce défaut ne vient point du Créateur, & il ne suffit pas pour faire condamner la nature; on a de la peine à distinguer si l'homme est tel ou par nature ou par habitude, parce que l'habitude peut être prise pour une seconde nature. Cependant la nature est en soiméme bonne, & le bien qui est en elle ne peut être détruit totalement par aucun mal. Ainsi, tout homme qui veut sincérement se corriger, le peut avec le secours de Dieu.

Il est vrai que, dans le commun des hommes, la bonté de la nature diminuant sans cesse, & la malice de l'habitude augmentant toujours, le penchant au vice est grand, & la difficulté de s'élever à la vertu est extrême. Ainsi Dieu, comme un pere plein de tendresse, dans tous les temps, a fait paroître dans le monde des saints & des sages pour fervir de mattres & de modeles. Enfin peu-à-peu le défordre ayant prévalu, les sages ayant disparu de la terre, la multitude des méchans croissant de jour en jour, & le nombre des bons se réduisant à presque rien, Dieu, déployant toute sa bonte & toute sa miséricorde, descendit en personne, & vint lui-même instruire & sauver le monde.

fait où Die me que

hi

qı

no

bl

l'o

tro

le

hif

hom d'aur en C il s'a Qu'u ait le la peine
la peine
ou par
que l'hafeconde
lt en foift en elle
t par auqui veut
ut avec le
mmun des
ure dimi-

it point

e de l'hapenchant fficulté de me. Ainsi n de tena fait pants & des & de mordre ayant baru de la hans croifombre des ien , Dieu, oute sa minne, & vint le monde. Ce fut durant la dynastie de Han, sous l'Empire de Ngai-ti, la seconde année de Yuen-cheou, dans le cycle appelé Kenhin, trois jours après le solstice d'hyver; qu'il naquit d'une Vierge: il prit pour nom, Jesus, c'est-à-dire, sauveur. Il a établi lui-même la divine loi; il y sit entrer l'occident, & après avoir vécu trente-trois ans sur la terre, il remonta dans le ciel. Voilà, en abrégé, la véritable histoire du Dieu incarné.

## LE LETTRÉ CHINOIS.

Mais, M., comment prouve-t-on ce fait? Les hommes de ce temps-là, par où se persuaderent-ils que Jésus étoit Dieu, & non pas simplement un homme? S'ils n'eurent d'autre témoignage que sa parole, ce témoignage étoit-il suffisant?

# LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Dans l'Occident, pour donner à un homme le nom de faint, on exige bien d'autres preuves que celles qui suffiroient en Chine: que doit-ce donc être quand il s'agit de le regarder comme Dieux Qu'un petit Prince de dix hieues de pays ait le talent de devenir le maître du monde, & qu'il en vienne là, s'il est

Sij

possible, sans commettre la moindre injustice, sans faire souffrir un seul innocent, il n'aura pas pour cela, en Europe, le nom de saint. Que le plus puissant Monarque de l'univers renonce à la pompe & aux grandeurs, qu'il abandonne ses richesses & ses Etats pour se retirer dans une solitude, & vaquer uniquement à la piété, on dira que c'est un homme détaché du monde; mais, pour être appellé saint, il faut être consommé en vertus, se nourrir d'humiliations & de souffrances, parler & agir au-dessus de l'homme, être élevé à un état auquel toutes les forces humaines ne fauroient parvenir.

# LE LETTRÉ CHINOIS.

Qu'appellez-vous au-dessus de l'homme?

#### LE DOCTEUR EUROPÉEN.

Savoir parler de ce qui regarde l'homme, être instruit des choses passées & des choses présentes, on le peut sans être saint; le desir de la réputation sussit pour faire étudier ces sortes de sciences. Mais expliquer les mysteres divins, prédire les événemens suturs, convertir les peuples, & étendre par-tout la Religion, cela est au-dessus de l'homme, il n'y a

de & ni les l'h to le

que gue des modes

en

Die nou fain luila r crai

reco pref que prit loin fuivr noindre
feul infeul infeul infen Eulus puifnonce à
lil abanpour fe
quer unique c'est
le; mais,
être cond'humier & agir
levé à un
humaines

l'homme? ÉEN.

de l'hompassées &
peut sans
ition suffit
e sciences.
ivins, prénvertir les
Religion,
e, il n'y a

que Dieu qui le puisse. Guérir les maladies en se servant de remedes, les Médecins le font; gouverner les Empires, & tenir le monde en paix, soit en punissant, soit en récompensant à propos, les grands génies en viennent à bout : l'homme est capable de tout cela, aussi tout cela ne suffit-il point pour mériter le nom de saint. Mais faire des miracles qui ne demandent pas une moindre puissance que celle de créer l'univers; guérir, sans employer aucun remede, des maux incurables; ressusciter les morts, ces sortes de merveilles sont audessus de l'homme, & Dieu seul peut en être l'auteur. Tel est le pouvoir que Dieu a communiqué à tous ceux que nous regardons, en Europe, comme saints. S'il arrivoit qu'un scélérat, par lui-même ou par ses émissaires, affectat la réputation de sainteté; que, sans crainte & sans respect pour Dieu, il eut recours aux arts magiques & aux faux prestiges pour tromper les peuples, & que, s'abandonnant à sa superbe, il s'en prît à tout ce qu'il y a de sacré, bien loin de le traiter en faint, on le poursuivroit comme une peste publique. Le Dieu incarné, tandis qu'il a été

Sin

sur la terre, a opéré des prodiges sans nombre: sa vie est bien au-dessus de celle des grands Saints. Les Saints ne peuvent rien que par une puissance empruntée de Dieu; Dieu n'emprunte sa puissance d'aucun autre. Dans les anciens temps, l'Occident a vu des hommes d'une haute sainteté; avant plusieurs milliers d'années, ils avoient annoncé la venue du Rédempteur; ils avoient écrit, en détail, l'histoire prophétique de sa vie future; ils en avoient marqué précisément le temps : ce temps étant venu, les hommes, qui attendoient avec empressement leur libérateur, le virent paroltre; ils reconnurent que ses actions répondoient parfaitement à ce que les saints Prophetes en avoient écrit. Ce divin Maître parcourut les villes & les provinces, instruisant les peuples, & multipliant par-tout les miracles: il rendoit l'oui aux sourds, la vue aux aveugles, la parole aux muets; il faisoit marcher les boiteux, il ressuscitoit les morts. Les esprits célestes le révéroient. les puissances infernales le craignoient & l'adoroient; tout lui obéissoit. Enfin, après avoir accompli toutes prophéties, perfectionné la loi ancienne, & publié la nouvelle, il annonça lui-même se jour

au gra

ren rop gior l'Hi Min oui enve min Roy teres rent

qu'à

n'a

vérit

dans

table

ce quent ment prêck auquel il monteroit au ciel à la vue d'un grand nombre de ses disciples.

Quatre Evangelistes écrivirent alors ce qu'a fait & ce qu'a dit le Sauveur: il l'ont publié par tout l'univers. L'univers a reçu cette divine loi : depuis ce temps-là, tous les Royaumes de l'Europe ont changé de face, & la Religion y fleurit par-tout. On trouve dans l'Histoire de Chine, que l'Empereur Ming-ti, de la dynastie des Han, ayant oui parler de ce grand changement, envoya dans les Régions occidentales pour y chercher le faint Evangile. Les envoyés firent à peine la moitié du chemin; s'étant arrêtés mal-à-propos au Royaume de Ching-tou, ils en rapporterent les livres de Fo, & les répandirent en Chine. La Chine est restée jusqu'à présent infectée de ce poison; elle n'a point encore entendu parler de la véritable doctrine, & l'erreur y domine dans toutes les écoles. Cela est lamentable.

#### LE LETTRÉ CHINOIS.

Les temps, en effet, se rapportent à ce que vous dites; vous êtes parfaitement instruit, & la doctrine que vous prêchez est sans doute la véritable. Je

Siv

fus de ints ne ince emrunte fa les anes homint plu-

pient ancur; ils pire procate avoient ce temps endoient ateur, le

t que ses ent à ce ent écrit. villes &

peuples, racles: il vue aux il faisoit

citoit les véroient, aignoient it. Enfin,

ophéties, & publié

ne le jour

vois clairement que, hors la Religion; en ce monde & en l'autre, point de vraie béatitude. J'ai dessein de retourner à ma maison pour me laver & me purisier, & de revenir sans délais y recevoir, de votre main, les divines Ecritures, vous reconnoître pour mon Maître, & entrer ensin dans la fainte loi. Voudrez-vous bien, M., m'admettre au nombre de vos disciples?

## LE DOCTEUR EUROPÉEN.

C'est dans la seule vue d'étendre la Religion que, mes compagnons & moi, nous avons quitté notre patrie, fait un long voyage avec de grandes fatigues, & que nous vivons sans regret dans une terre étrangere. Ainsi, notre consolation & notre joie est de voir que l'on veuille fincérement entrer dans notre fainte loi. Vous voulez, M., vous laver, par-là vous ne purifierez que votre corps : les fouillures de l'ame, voilà ce que Dieu a en horreur. La porte de la Religion Chrétienne est le Baptême; celui qui veut y entrer doit auparavant concevoir un vif repentir de ses péchés passés, & former une ferme résolution de marcher dans le chemin de la vertu; & ensuite se faire baptiser; alors il reçoit la grace

pode farm to

qu pe uli le Qu est

à l' y a ai 1 M. jusc

ne

loif cun fans

dan

eligion; coint de retourer & me ais y renes Ecrinon Malinte loi.

nettre au

EN.

tendre la s & moi, , fait un fatigues, dans une nsolation on veuille sainte loi. ar-là vous les fouil-Dieu a en ion Chréqui veut cevoir un s, & formarcher & ensuite t la grace & l'amitié de Dieu : tout le reste est oublié, & il devient aussi & plus pur com ensant qui ne fait que de naître.

Au reste, M., nous ne prétendons point nous ériger en maîtres; touchés de voir les hommes s'égarer dans de fausses routes, nous tâchons de les remettre dans la bonne voie pour vivre tous ensemble en véritables freres, puisque nous sommes tous les ensans du pere commun. Comment oferions-nous usurper ces titres d'honneur, & avilir le nom de maître en nous le donnant? Quant aux divines Ecritures, le style en est fort dissérent du style Chinois; je ne les ai point encore traduites d'un bout à l'autre, j'ai seulement choisi ce qu'il y a de plus important à savoir, & j'en ai rendu le vrai sens. Mais je voudrois, M., que de tout ce que je vous ai dit jusqu'ici, vous vous en rappellassiez les points essentiels, vous les méditassiez à loisir, & lorsque vous n'aurez plus aucun doute sur tout cela, vous pourrez sans difficulté lire le saint Evangile, l'étudier, recevoir le Baptême, & entrer dans la loi.

LE LETTRÉ CHINOIS.

C'est Dieu qui m'a créé, & j'ai été S v filong-temps fans connoître Dieu! Que! bonheur pour moi, M., que vous ayez bien voulu venir de si loin avec tant de fatigues & de dangers, pour m'enseigner la véritable Religion! Vous n'ignorez rien; vous avez eu la bonté de commencer à m'instruire, & je vois à découvert mes anciens égaremens. Vous m'avez fait connoître les volontés divines, & je m'y rends. A la vue de tant de faits, je ne puis exprimer ni ma douleur sur le passé, ni ma joie sur le présent; je vais retourner chez moi, je retracerai dans ma mémoire toutes vos instructions, je les mettrai par écrit pour ne les oublier jamais; ensuite je pourrai mieux m'instruire à fond de la sainte doctrine. Je prie le Seigneur du ciel, M., qu'il soutienne votre zele, qu'il bénisse vos travaux, qu'il vous fasse voir la Chine entiere Chrétienne, tous les peuples arrachés aux ténebres, & marchant à la brillante lumiere de l'Evangile.

fe

M

to

ran

Che dan en le con Min

中华

of a little of the latest

## EXTRAIT

u! Quel ous ayez

: tant de m'enfei-

s n'igno-

de com-

ois à déns. Vous

ntés divi-

e de tant

er ni ma

oie sur le

z moi, je

outes vos

écrit pour

e je pour-

le la fainte

du ciel,

, qu'il bé-

asse voir la

us les peu-

marchant

angile.

De la Lettre de M. Reydelet, Evéque de Gabale, & Vicaire Apostolique du Tonquin, en date du 11 Juillet 1774.

LE 5 Août 1773, un Pere Dominicain Espagnol, fut appellé pour un malade; il y alla en plein jour, à pied & à découvert, parce qu'il n'y avoit que quelques pas à faire. Il fut apperçu par quelqu'un qui en porta la nouvelle au Mandarin qui n'étoir pas éloigné delà. Le Mandarin prit le Missionnaire & ses effets, & le retint prisonnier. Ce Mandarin eunuque est Sous-Gouverneur de la Province du Midi. Il crut avoir trouvé une bonne occasion pour extorquer des deniers. Il exigea pour la rancon du Missionnaire mille piastres. Cette somme étant exhorbitante, les Chrétiens ne se présenterent point pour le racheter à un si haut prix. Le Mandarin peu-à-peu baissa le prix, mais en vain; personne ne se présenta pour le racheter. Il entra en colere; il fit construire une grande cage; il mit le Missionnaire dans cette prison porta-Svi

tive, & l'exposa aux grandes ardeurs du foleil, pour le griller, & par-là exciter la compassion des Missionnaires & des Chrétiens; les obliger à se cottiser & à lui porter la somme qu'il exigeoit; mais toute réslexion faite, on ne jugea pas ce parti à propos, parce que ce seroit favoriser la cupidité du persécuteur; l'exciter à faire de nouvelles perquisitions dans toute la Province, & le mettre dans le cas de prendre d'autres Missionnaires.

Le Mandarin envoya de nouveau des foldats à la découverte, déguisés en simples particuliers. Le premier Dimanche d'Octobre, jour du St. Rosaire, ils prirent le Pere Vincent Liene, Dominicain Tonquinois; le conduisirent au Mandarin qui le mit aussi dans une cage, & le retint ainsi prisonnier.

Le Mandarin frustré de ses espérances, & ne pouvant obtenir les deniers qu'il se promettoit des Chrétiens, su porter ses plaintes immédiatement au Roi; lui représenta les Missionnaires comme autant de chess de rebelles, & les Chrétiens, comme autant de rebelles dans le Royaume; qu'ils avoient des armes; qu'ils formoient & méditoient une rebellion générale dans tout le Royaume, &c.

P 9 N fi

qu éte pa tei

Se ma

der fier diff que der

qu'echo rest

nier

eurs du
exciter
& des
fer & à
rigeoit;
ne jugea
ce feroit
ceuteur;
perquifie mettre
res Mif-

veau des guifés en r Dimanfaire, ils ...Domifirent au dans une nier.

fes espér les dehrétiens, liatement ionnaires belles, & e rebelles bient des éditoient tout le

Le Roi fort soupconneux, encore jeune, qui s'est formé un Conseil de jeunes gens comme lui, entra en colere, donna ordre de lui amener les deux chefs des rebelles; augmenta le nombre des foldats; pour les escorter en chemin, de crainte qu'on ne les enlevât de force. Les deux Missionnaires, doux comme des agneaux. furent conduits chacun dans leur cage, à la Ville royale, sous le nom de chef's des rebelles. Le Roi, la mere du Roi & quelques Mandarins eunuques favoris du Roi, étoient aveuglés par la passion, & surieux par la colere. Ne pouvant plus se contenir, ni suivre aucune des formalités ordinaires, le Roi porta lui-même la Sentence de mort; l'écrivit de sa propre main; l'envoya à son Conseil à signer, avec ordre de la faire exécuter au plus vîte. Trois des grands Mandarins dont deux sont chrétiens de nom, & le troisieme infidele, refuserent de signer disant que ce n'étoit pas-là des rebelles; que c'étoit une pure calomnie; demanderent qu'on en apportat des preuves; qu'on produisit leurs armes, &c. La chose discutée pendant trois jours, il resta prouvé qu'ils nétoient ni chefs. de rebelles, ni rebelles en aucune maniere, mais bien Missionnaires & Prêtres

de la Religion. Les deux Missionnaires confission eux-mêmes qu'ils étoient Prêtres & Ministres de la Religion.

On conduisit les deux Missionnaires dans une prison destinée pour les criminels condamnés à mort : des foldats faisoient sentinelle nuit & jour; on tenoit les deux Missionnaires éloignés l'un de l'autre; on ne permettoit pas qu'ils pussent ni se voir, ni se parler. On alla chercher le Pere Jean Hicû, un de nos Prêtres Tonquinois, pour leur administrer le Sacrement de Pénitence. Il donna quelques deniers pour obtenir la permission d'entrer. Il n'eut le temps d'entendre que la confession de l'Européen, ensuite on le pressa de sortir. Il risqua d'être découvert & pris. Il fallut donner de nouveau des deniers aux fentinelles pour qu'ils permissent de rapprocher les deux cages l'une de l'autre, & l'Européen confessa le Prêtre Tonquinois, son confrere. C'est ainsi que nos deux Prêtres, Confesseurs de la Foi, se préparoient au martyre. Ils préchoient la religion à tous ceux qui alloient les voir. Ils disoient des prieres continuelles; ils étoient gais, fort résignés, & attendoient dans une grande tranquillité d'ame le moment de consommer leur facrifice.

fo la di fi

fo ca lei

têi ha co de

bre dan don têt

dei leu cra

gra

noi

onnaires étoient rion. onnaires : les cris foldats on tenoit l'un de u'ils pufalla chernos Prêministrer Il donna r la permps d'enuropéen, Il rifqua ut donner entinelles ocher les & l'Euroinois, fon deux Prêéparoient religion voir. Ils helles; ils & attenanquillité mer leur

Le 7 Novembre, le Mandarin, ses Officiers & les foldats, les armes nues en main, & une foule innombrable de monde, tant Chrétiens qu'Infideles, se rendent à la prison. On prend les deux cages, on se met en marche, on se rend à une grande place, hors de la Ville. Rendu à l'endroit, le Mandarin sur son siege élevé, (il étoit monté sur un éléphant) environné de ses Gardes, les foldats armés fe rangent en cercle, contiennent la foule. On fait fortir les deux Missionnaires de leurs cages; on les fait asseoir à terre; on leur lie les genoux à des piquets plantés en terre; on leur fait se tenir la tête & les épaules droites; on les deshabille jusqu'à la ceinture; on leur coupe les cheveux; on lit la Sentence de mort. Les bourreaux debout, le sabre levé, les yeux attentifs sur le Mandarin, attendent le signal. Le signal donné, ils portent le coup; les deux têtes tombent à terre devant leurs genoux; le fang bondit en l'air, & les deux martyres finissent glorieusement leur carriere.

Aussi-tôt les Chrétiens perdent toute crainte; on devient hardi: la joie devient grande, on ne peut plus se contenir; la foule rompt les barrieres, on se dispute à qui ramassera les deux têtes. On met du papier & du linge au bout de perches sendues par le bout. On les trempe dans le sang, les Chrétiens par dévotion & par respect, les Insideles, pour faire des sortileges. Les Chrétiens ramassent les corps, les arrosent de leurs larmes, & les transportent ailleurs. Parmi ces Chrétiens, it y en avoit de riches; il y en avoit de constitués en dignités dans le Royaume : il y avoit des soldats du Roi, & trois de ses porte-parasols.



le for

re & ter dé

le l con me

Re fair tou dar dispute à On met de pers trempe dévotion our faire ramassent s larmes, larmi ces ches; il y nités dans oldats du

arafols.

## LETTRE

De M. Condé, natif d'Auvay en Bretagne, & Missionnaire à Siam, à M. de Coetcanton, Grand-Vicaire du Diocèse de Vannes.

## Monsieur,

Vous m'enjoignez de vous mander le détail de ce que nous avons eu à souffrir pour la Religion; pour votre satisfaction, mon humiliation & la gloire de Monseigneur de Métellopolis (1) & de mon confrere (2), je vais vous contenter, en vous rapportant le tout en détail.

C'est une coutume très-ancienne dans le Royaume de Siam & que l'on regarde comme une loi fondamentale du Royaume, de faire serment de sidélité au Roi; cela n'est pas contraire à notre sainte Religion, mais voilà la maniere de le saire parmi les Gentils. Le jour marqué, tous les Mandarins, Officiers en charge dans le Royaume, recoivent ordre du

<sup>(1)</sup> M. le Bon.

<sup>(2)</sup> M. Gurnault.

Roi de se rendre à une Pagode pleine d'idoles. Là se rendent les Talapoins, Prêtres des saux dieux. Ceux-ci prennent de l'eau naturelle qu'ils préparent par des prieres & des cérémonies sacrileges; ensuite on y trempe le sabre & les armes du Roi. Cela sait, les Mandarins prennent à témoin l'idole & leurs autres dieux, boivent un peu de cette eau qui, devenue essicace par la priere des Talapoins, a la vertu, à ce qu'ils disent, de faire mourir ceux qui seroient traîtres au Roi.

Parmi les Chrétiens, nous avons plusieurs Mandarins qui, comme tous les autres, reçoivent l'ordre du Roi, pour se rendre à cette Pagode, & y faire le serment de fidélité à la maniere des Gentils. La crainte du Roi qui est terrible quand on s'oppose à ses volontés, les avoit engagés à se joindre autres: cependant, sans boire de cette eau superstitieuse, ils passoient pour l'avoir fait : on écrivoit leur nom & tout étoit fini; mais notre Religion n'admet point les dissimulations, & nous ne cessions de leur répéter que, passer pour y avoir été, suffisoit pour qu'ils fussent coupables devant Dieu. En Septembre 1775, nos Mandarins chrétiens

ma le l'ea

voi per le cela

des fair bier une troi

l'aff tien mor prif une plic bois

mar de l forti foit latio

difp

le pleine alapoins, prennent par acrileges; re & les landarins urs autres cette eau priere des ils disent, nt traîtres

avons plue tous les Roi, pour y faire le iniere des i est terrivolontés, ndre aux de cette ient pour r nom & Religion ns, & nous ue, passer pour qu'ils 1. En Seps chrétiens

résolurent de nous écouter, & de sacrifier leur vie plutôt que de manquer à leur devoir de chrétiens. Le temps marqué arriva, qui étoit cette année le 21 Septembre. Ils ne furent point à l'eau de serment; le 22 ils furent accusés au Tribunal comme n'ayant pas voulu prêter le serment de fidélité : ils persisterent à dire qu'ils ne pouvoient le faire à la maniere des Gentils; que cela étoit contraire à notre Religion, & qu'ils l'avoient prêté à la maniere des Chrétiens, & cela étoit vrai. L'affaire fut portée au Roi d'une maniere bien envenimée. Le Roi célébroit alors une fête de sa Religion qui devoit durer trois jours. Il donna ordre d'examiner l'affaire, & que, si les Mandarins chrétiens étoient traîtres, de les mettre à mort. Aussi-tôt on les mit tous trois en prison, des chaînes aux pieds, au cou, une cangue au cou (instrument de supplice usité dans l'Inde ) & des ceps de bois aux pieds & aux mains. Nous ne manquames pas comme leurs Pasteurs, de les visiter, de les consoler, de les fortifier dans leur prison. On nous laisfoit entrer, & nous avions la confolation de les voir fermes, contents & disposés à recevoir la mort.

428

Le 25 de Septembre, jour auquel on devoit rapporter l'affaire au Roi, le chef du Tribunal nous envoya chercher, Monseigneur, mon confrere & moi: nous nous attendions bien à avoir part aux souffrances de nos chrétiens. Nous nous rendîmes à la falle, & aussitôt on nous mena devant le Roi qui nous attendoit. On nous conduisit devant lui; comme des criminels, & non comme nous avions coutume d'aller à l'audience dans d'autres occasions. Le Roi étoit fort en colere : nos trois Mandarins parurent aussi-tôt les chaînes aux pieds & au cou, bonheur que nous n'avions pas encore. Le Roi nous fit plusieurs questions auxquelles nous répondîmes; mais la disposition où il étoit, l'empêchoit de comprendre. Nous lui répétions avec assurance que nous n'empêchions point nos chrétiens de lui prêter serment de fidélité; qu'ils l'avoient fait en notre présence; mais que notre sainte Religion désendoit à ses enfants de participer aux superstitions des Payens; que nos Chrétiens ne rendoient aucun culte à l'idole; qu'ils n'avoient en lui aucune confiance; qu'ils ne craignoient point les faux dieux, & ne pouvoient conséquemment jurer

à

de

an

auquel on 1 Roi, le oya cheronfrere & oien à avoir chrétiens. le, & aussile Roi qui nduisit deiets, & non ame d'aller occasions. : nos trois t les chaînes ur que nous loi nous fit les nous résition où il endre. Nous e que nous chrétiens de élité; qu'ils sence; mais défendoit à ux supersti-Chrétiens ne dole; qu'ils ance; qu'ils ux dieux, & ment jurer par eux. Nous voulions parler plus au long; mais le Roi ne put attendre. Il donna ordre de nous saisir, de nous dépouiller à nu, de nous amarrer pour nous donner du rotin. L'ordre donné, les fouetteurs du Roi nous traînerent en nous arrachant la foutane & la chemise. Je ne puis vous dire ce qui se passoit dans mon cœur en ce moment. Nous recûmes la bénédiction de Monseigneur, mon confrere & moi. A peine ce refpectable Prélat eut-il le temps de nous la donner, on se jetta sur lui, & on le renversa sur le dos pour le trainer hors de la présence du Roi, c'est tout ce que je vis. On nous conduisit chacun à notre colone, cela se fit sur le bord de la riviere, en présence de tout le Public & de toute la Cour du Roi. Graces au Seigneur, je n'éprouvai aucune crainte intérieure : j'avois mon crucifix à la main, & je n'apperçus rien autre chose pendant tout le temps que je fus amarré. Voici la maniere dont nous étions liés. Nous étions assis à terre, une cangue longue de dix à douze pieds au cou, dont les bouts étoient attachés à une colonne de bois : nous avions les deux pieds liés par une corde qu'on amarre enfuite à la colonne que nous avions aux pieds: une autre corde nous prenoit par le ventre; & étoit attachée avec force à une colonne qui étoit der. riere nous; nos mains étoient liées à la cangue que nous avions au cou, de maniere que nous ne pouvions bouger. Nos trois chrétiens étoient dans la même situation. Le Roi donna ordre de leur donner à chacun 50 coups de rotin: ce qui fut exécuté dans le moment. Nous les entendions crier à côté de nous, sans savoir ce qui nous arriveroit; car on ne nous frappoit pas : on ne fait à quoi attribuer cela. Tout le monde fut surpris : on dit dans le public que l'endroit où étoit le Roi, trembla, & lui fit craindre, mais cela n'est pas bien vérifié. On nous démarra tous les six, avec la différence que nous n'avions pas été jugés dignes de souffrir avec nos chers chrétiens dont le fang couloit fous nos yeux. Nous envions leur bonheur; nous ne savions quels étoient les ordres du Roi. Nous consolâmes nos chers confesseurs, lorsqu'on leur pansoit leurs playes; car on nous conduisit avec eux dans une falle : un moment après, nous vîmes apporter des fers & des chaînes, & cela pour nous. Je vous avoue avec candeur que je les vis avec bien

t

ét

fou

Ch

de

De

àa

nou

orde nous t attachée i étoit derent liées à u cou, de ons bouger. it dans la na ordre de ps de rotin; ment. Nous de nous, iveroit; car n ne sait à e monde fut olic que l'ennbla, & lui 'est pas bien tous les six, n'avions pas rir avec nos sang couloit ns leur bonls étoient les isolâmes nos h leur panfoit onduisit avec ment après, fers & des

fers & des e vous avoue vis avec bien de la joie: je les baisai tendrement. & me glorifiai du bonheur de porter des chaînes dans un Royaume où je ne croyois trouver que douceur & tranquillité. J'ai béni mille fois le Seigneur de m'avoir conduit à Siam contre mon inclination & ma volonté, pour me faire une si grande faveur, six mois après mon arrivée. Après nous avoir mis les fers à tous les trois, on nous conduisit à la salle du Barcalon, plantée sur le bord de la riviere, (le Barcalon est le Mandarin chargé des affaires étrangeres; tout ce qui regarde les Etrangers, se traite à son Tribunal); là on nous mit la cangue au cou & les ceps aux pieds & aux mains. Dans cet état nous passâmes la nuit du 25 au 26 accompagnés de gardiens. On nous interrogea toute la nuit, & on ne vouloit pas nous écouter. Le lendemain matin, le Roi sortit pour donner audience; on lui parla de cerre même affaire, & sur-tout de notre sermeté à foutenir qu'il n'étoit pas permis aux Chrétiens de faire un tel serment, & de participer aux cérémonies des Payens. De notre côté, nous nous préparions à accomplir la volonté du Seigneur : nous ne savions ce qu'on feroit de nous.

Sur les sept heures du matin, on nous traîna au Palais, & un moment après, le Roi donna ordre de nous faire paroître devant lui. Il nous fit les mêmes questions que la veille, & nous lui répondîmes avec la même assurance. Il se fâcha, & dit qu'il nous feroit mettre à mort: il ordonna de nous faisir: on nous dépouilla comme la veille : on nous amarra de la même maniere, cela nous parut moins extraordinaire: on nous avoit exercés la veille, & on nous appliqua à chacun sur le dos à nu 100 coups de rotin. On comptoit tout haut, & le Roi étoit présent. Je sentis du premier coup le sang couler : j'attendois le moment où je rendrois le dernier soupir. Mon crucifix que j'avois le bonheur d'avoir sous les yeux, étoit mon soutien. Nous gardions tous trois le silence : on ne nous entendoit ni crier, ni nous plaindre; le Seigneur nous donnoit des forces pour convaincre tout le monde de notre innocence. Les gens les plus forts du pays tombent ordinairement en défaillance, je me sentis bien des forces. Le Roi étoit surpris, les bourreaux frappoient de toutes leurs forces. craignant que le Roi ne les accusât de nous ménager. Enfin, la scene finit, nous

ri

1e

ient après, is faire pales mêmes nous lui rétrance. Il fe pit mettre à fir : on nous : on nous e, cela nous : on nous on nous apnu 100 coups t haut, & le s du premier ndois le mornier soupir. le bonheur it mon fouis le silence : rier, ni nous donnoit des it le monde gens les plus dinairement tis bien des is, les bourleurs forces, s accusât de scene finit, nous

1, on nous

nous nous retirâmes le corps tout déchiré & trempé de sang. Plaise au Seigneur que ce soit pour sa gloire, que le Palais du Roi ait été arrofé de notre sang! On nous conduisit en prison où nous trouvâmes grand nombre de nos Chrétiens qui nous donnerent tous leurs foins. Quatre ou cinq jours après, on nous conduisit en dedans du Palais où l'on garde de plus près les prisonniers coupables de grandes fautes contre le Roi. Plusieurs fois on nous répétoit que le Roi nous feroit mourir. Nous étions résignés à la volonté de Dieu; mais nous reconnoissions notre indignité. Le martyre, quelle faveur! Une pareille couronne n'est destinée que pour des Apôtres, & non pour un pécheur comme moi. Nous sommes demeurés dans les chaînes jusqu'au 2 du mois de Septembre 1776, près d'un an. Tous les jours on nous disoit que le Roi nous pardonneroit dans peu, & ce jour n'arrivoit pas. C'étoit pour la cause du Seigneur que nous étions prisonniers: le Seigneur vouloit nous faire sortir d'une maniere propre à prouver notre innocence & sa providence. Plusieurs Mandarins s'intéressoient pour nous. Le Roi plusieurs fois avoit promis de nous Tome XXV.

relâcher, & le momentine venoit point. Quelque temps après notre prison, les Bramans vinrent avec une forte armée, & faccagerent deux ou trois Provinces de Siam, & assiégerent une des plus fortes Villes du Royaume. Le Roi envoya des troupes qui ne purent résister. Il partit lui-même avec des foldats Chrétiens. Sa présence, autrefois si propre à animer ses troupes, ne fit rien. Lorsqu'on apprit le traitement qu'il nous avoit fait, les plus grands Mandarins disoient que c'en étoit fait du Royaume. Les Siamois, Payens, murmuroient hautement de nous voir en prison pour rien, & attribuoient à cette injustice le mauvais succès de la guerre. La Ville fut prise & saccagée : le Roi lui - même sembloit perdre courage. Jusqu'à cette guerre, il avoit toujours été victorieux; on l'entendoit se plaindre de son malheur; il disoit hautement qu'il n'avoit fait de mal à personne, & qu'il faisoit du bien aux différentes Nations qui étoit à Siam, sans parler des Chrétiens. Enfin, il dit un jouir aux soldats Chrétiens de n'être po nt chagrins au sujet de leur Evêque & de leurs Peres; qu'à son retour il nous mettroit en liberté. Pendant tout t point. son, les armée, ovinces les plus Roi enrésister. foldats is si profit rien. nt qu'il ds Manfait du is, murvoir en nt à cette la guerre. : le Roi courage. toujours fe plainit hauteal à perux difféam, fans il dit un de n'être r Evêque retour il

dant tout

ce temps, on nous traitoit avec ménagement en prison, sans cependant nous ôter les sers, ni la chaîne par laquelle nous étions liés à une colonne. Nous étions toujours assis, ou debout, sans pouvoir marcher. D'ailleurs nous étions tous trois ensemble; personne ne nous tracassoit : on nous témoignoit de l'estime, voyant la joie avec laquelle nous sous sous n'avions pas la consolation de dire la sainte Messe, & nos brebis étoient abandonnées & sans secours.

Le Roi, à son retour de l'armée, parut fort confus & trifte : on craignoit que les ennemis ine vinssent jusqu'à la Capi\_ tale; clen étoit fait de tout Siam; mais la Providence ne l'a pas permis. No protecteurs & les Mandarins qui nous favorisoient, cherchoient une occasion favorable pour parler au Roi de nous elle ne se présentoit pas. Lorsqu'ils de meuroient tranquilles, le Roi lui-mêm parloit; mais on ne favoit comment's'e prendre. Il fallois demander pardon av Roi, reconnoître sa faute, on n'attenu doit que cela de notre part; mais noupersistions à dire que nous n'étions cou-s pables en rien , & que nous ne pouvio n

Tij-

manquer à notre fainte Religion. On n'osoit point nous présenter au Roi, & le Roi lui-même ne vouloit point se mettre en compromis avec nous. Il auroit eu le dessous ; car avec la grace de Seigneur, nous eullions été fermes Enfin, le 14 Août, veille de l'Assomption, le Roi, qui fit paroître devant lui tous les autres prisonniers, pour leur pardonner ou les punir, donna commission aux plus grands Mandarins de nous examiner, & de nous renvoyer à nos Chrétiens. On nous vint délivrer : tout le monde nous témoignoit sa joie. On nous conduisit cependant en chemise, les fers aux pieds & une chaîne au cou. dans la falle hors du Palais, devant les Mandarins. Ils nous dirent que le Roi nous pardonnoit; mais qu'il falloit faire un écrit par lequel nous reconnoissions notre saute, & une promesse de ne phis y retomber. Nous avions toujours craint cette claufe; nous refusâmes & dîmes clairement que, fi le Roi nous renvoyoit, nous enseignerions notre Religion, comme molis l'avions fait auparavant notre prison; que nous n'étions que les Ministres du vrai Dieu, & que nous ne pouvions changer notre Religion comme les Payens. Si vous

ligion. On au Roi, & it epoint se nous. Il aula grace de fermes: Enflomption, nt lui tous lenr para commisins de nous over a nos livrer : tout fa joie. On n chemise, îne au cou, devanteles que le Roi qu'il falloit ous reconre: promesse fous avions ; l nous retrque, si le nseignerions blis l'avions n; que nous vrai Dieu, anger notre s. Si vous n'etes pas coupables, dit le Mandarin, pourquoi avez-vous été un an en prison, & avez-vous recu 100 coups de rotin? Nous lui répondimes; pour rien. Que ne le dissez-vous, reprit-il? Personne ne vouloit nous entendre, & le Roi étoit en colere. Que youlez-vous que je fasse, dit-il? Nous répondîmes : on peut nous remettre en prison, nous chasser du Royaume, ou nous mettre à mort; mais nous ne changerons pas. Il étoit déjà bien nuit , & rien ne le déterminoit. Le Mandarin donna ordre à nos gardes de nous reconduire en prison, mais cependant hors du Palais du Roi. Nous entrâmes dans cette nouvelle falle, sans savoir comment les choses tourneroient. Nous étions cependant plus à l'aise, & nous nous préparâmes à célébrer la fête de la sainte Vierge. Le lendemain matin on vint nous tirer les fers des pieds & les chaînes; mais, comme on n'avoit pas encore parle au Roi, on nous garda dans cette falle, & nous n'eûmes pas la consolation de dire la fainte Messe; mais nous regardames comme une faveur signalee de la fainte Vierge, notre délivrance en ce jour. Tout le monde nous assuroit que le lendemain 16 Agût, nous retournerions

T ii

à notre Eglise. Nous attendions ce moment; mais ce fur le contraire : nous vîmes le 16 au matin rapporter nos fers & nos chaînes, avec ordre de nous les remettre, & de nous reconduire en prison dans le Palais. On nous dit cependant que nous ne tarderions pas à être délivrés; que le Roi s'étoit fâché de ce que les grands Mandarins du Royaume n'étoient pas encore de retour de l'armée : quatre ou cinq Mandarins avoient pris sur enx de nous élargir. Il falloit de la patience : le Seigneur vouloit nous éprouver, & faire éclater notre innocence dans tous les différents Tribunaux.

Le 30 Août, tous les Mandarins grands & petits; se trouverent réunis. Ils avoient plusieurs affaires à examiner; mais des le jour même le plus grand de tous, qui aime les Chrétiens & estime notre Religion, commenca par décider qu'il falloit nous élargir au plus tôt : tout le monde en passa par-là; on n'osa pass cependant en parler encore, craignant que le Roi n'accusât le Jugement de partialité. Le Roi luimême, le premier Septembre, s'informa de cette affaire : on lui répondit qu'on l'examinoit, & le lendemain on dit au

n

Roi que tous étoient d'avis de nous ce moelargir. Le Roi donna ordre de le faire, e: nous & se retira aussi-tôt, sans vouloir parler rter nos d'aucune autre affaire. On vint nous de nous donner la nouvelle; nous remerciames duire en le Seigneur, & nous nous rendîmes dit ceà notre Eglise, pour le bénir d'une ns pas à maniere plus solemnelle. Il ne fut plus fâché de question de promesse à faire; on n'exilu Royaugea rien de nous, seulement on obligea retour de tous les Chrétens à répondre que nous **Mandarins** ne sortirions point du Royaume; de is élargir. maniere qu'après avoir été plusieurs Seigneur fois sur le point d'être renvoyés ou re eclater chasses, nous nous y trouvions plus atdifférents tachés que jamais.

Trois semaines après notre élargissement, le Roi nous sit prier d'aller à l'audience: Monseigneur étoit malade, il ne put y aller. Nous y sûmes mon confrere & moi. Le Roi nous sit toutes sortes d'amitiés, & nous témoigna bien de l'affection. Il se plaça au-dessous de nous, & nous sit présenter du thé (ce qu'il ne sait pas même à ses plus grands Mandarins), & nous invita par des prieres réitérées, à en boire. Il parut en ce jour vouloir réparer la maniere avec laquelle il nous avoit traité pendant

un an.

Mandarins

nt réunis.

à exami-

ne le plus

Chrétiens

ommenca

us élargir

passa par-

en parler

n'accusat

e Roi · lui-

s'informa

idit qu'on

on dit au

Depuis ce temps, nous avons paru plusieurs fois à son audience : il nous a témoigné de la bonté; mais comme notre fainte Religion ne s'accorde pas avec la sienne, nous sommes toujours obligés de le contrarier. Il continue à dire qu'il peut voler dans les airs: nous lui avons répété si souvent que cela lui étoit impossible, qu'il s'en est ennuyé, & depuis plus d'un an, il ne nous a pas fait appeller. N'allant plus à la Cour, nous nous répandons parmi le peuple, autant que nous le pouvons. Toutes les Nations se rendent à Siam, Cochinchinois, Laotiens (Peuples deLaos, Royaume d'Asie limitrophe de celui de Siam), Chinois, &c. Nous ne manquons point de moisson, il ne nous manque que des ouvriers, mais des ouvriers apostoliques, pleins de zele, & qui ne craignent point les tourmens & la mort. Nous sommes continuellement à la veille de subir l'un & l'autre: nous faisons ce qu'il faut pour la mériter; mais le Seigneur a pitié de notre foiblesse : Cette année; nous avons eu la consolation de voir plusieurs adultes recevoir le baptême. Si nous avions été plus d'ouvriers, nous eussions pu procurer la même grace à bien d'autres

adu ann recu i'en bien mili i'avo bre faint enfei troub Tous -tuelle les re ne me à ma v bénie, gloire feront vrai D frere tr qui son nous to à-peu notre R un peu aboutira avons |

nous. L

baptisés

adultes Laotiens qui sont morts cette année dans le pays. Près de 80 ont recu le baptême avant de mourir, & j'en ai vu plusieurs qui recevoient avec bien de la joie la parole du Seigneur au milieu de leur peine & de leur misere. l'avois parmi les Laotiens un grand nonbre qui écoutoient avec docilité notre sainte Religion, & me prioient de les enseigner; mais le démon, jaloux, a trouble ces commencemens heureux. Tous ces chers Catéchumenes sont actuellement dispersés. J'ai de la peine à les rencontrer : mes autres occupations ne me permettent point d'aller & venir à ma volonté. La volonté du Seigneur soit bénie, le tout tournera à sa plus grande gloire, & ces pauvres gens dispersés feront connoître, je l'espere, le nom du vrai Dieu en qui ils croient. Mon confrere travaille auprès des Cochinchinois, qui sont en grand nombre. Les Siamois nous témoignent de l'estime, & peuà-peu rendent justice à la sainteté de notre Religion. Leurs Talapoins perdent un peu de leur crédit; à quoi cela aboutira-t-il? Le Seigneur le fait. Nous avons bien besoin que l'on prie pour nous. Le nombre des enfans mourans baptisés cette année, monte à plus

pa-; il nais or-

inue irs : cela en-

l ne plus parpouent à

uples ne de us ne

nous des zele,

rmens uellel'auour la

ié de avons dultes

ns été proautres de 900; c'est autant de gagné pour le ciel

Voilà, Monsieur, le détail que vous me demandez; je suis vos ordres à la lettre; mais je vous conjute de demander au Seigneur ma sanctification, le détachement de moi-même, l'esprit de mortification. Je rougis souvent d'enseigner aux autres ce que je ne pratique pas moi-même assez bien, & de me trouver si froid en excitant les autres à la ferveur. Je compte, M., sur le secours de vos prieres, & je vous demande de temps en temps une Messe à mon intention.

Siam , ce 19 Juin 1779

M

Hu

Ph

Ph

The

The Hi

Tot

Il n

Me Les

Ďе

De

En

II.

nire, de ces panyres gins dipide and cin in it committee, jedicipare, lomera cin lidien en cui ils confere Mancrea committe active description i chiese

of the conference of the second conference of the conference of th

a maders billion him made. La allebyion, housible and the vent

the form is albor and object, and it

L. C. Marie Gianh. 2019. 15.

139

gagné pour

ail que vous sordres à la jure de de deinctification, ême, l'esprit souvent d'ene ne pratique n', & de me ant les autres

M., fur le z je vous des une Messe à

9146 67 61 Luin 1779£ 11

mount -

idien er

itari.

TABLE DES MATIERES.

LETTRE de M. l'Abbé de Fleury, d M. l'Eveque de Métellopolis, Vicaire Apostolique de Siam. Pag. I Memoire pour les études des Missions orientales; par M. l'Abbe de Fleury. Auteur de l'Histoire Ecclésiastique. Grammaire. Humanités. 9 Philosophie. 12 Physique. 22 Théologie. 33 Théologie morale. **39** Histoire. Toutes Religions sont bonnes; objection refutée. Il ne faut pas raisonner sur la Religion. 60 Methode d'instruction. Les biens & les maux suivent le mérite. 88 Des ames des bétes. 95 Destinée, Liberté. 107 Entretiens d'un Lettré Chinois & d'un Docteur Européen sur la vraie idée de Dieu. I. Entretien. Dieu a créé l'univers, & il gouverne tout par sa providence. II. Entretien. Les hommes ont de fausses

idées sur la Divinité.

| 444. Table des Matier                                     | es.            |
|-----------------------------------------------------------|----------------|
| III. Entretien. L'homme a                                 |                |
| mortelle; en quoi il diffe                                |                |
| ment des autres animaux                                   |                |
| W. Entretien. On raisonne                                 |                |
| esprits & sur l'ame de l'he                               |                |
| vers n'est pas une seule su                               |                |
| V. Entretien. La Métemps                                  |                |
| réverie & la crainte de tuer                              |                |
| une puérilité; quels sont le                              | s vrais motifs |
| ide. jeuner. Wanda de die de                              |                |
| VI. Entretien. On ne doit po                              | ine seirancher |
| toute intention, c'est-à-dir<br>de crainte & d'espérance. | 288            |
| VII. Entretien. La nature d                               | e l'homme el   |
| bonne en elle-même; quel                                  |                |
| étude de l'homme chrétien                                 | 01. 1 1236     |
| VIII. Entretien. Quelle est                               |                |
| de l'Europe par rappor                                    |                |
| gion? pour quelle raison                                  |                |
| naires gardent-ils le célib                               | at? par quel   |
| motif Dieu s'est-il incar                                 |                |
| Extrait de la Lettre de M                                 | 1. Reydelet,   |
| Evêque de Gabale, & Vi                                    |                |
| lique du Tonquin, en                                      | •              |
| Juillet 1774.                                             | 419            |
| Lettre de M. Condé, natif                                 |                |
| Bretagne, & Missionnair<br>M. de Coëtcanton, Grand        |                |
| - 1 10 1 -                                                |                |
| 22000go wo promisor                                       | 425            |

5396 4

tieres. a une ame imffere essentielleux. Pag. 168 ne mal sur les homme; l'unisubstance. 202 psycose est une er les animaux, les vrais motifs 252 oint retrancher ire, tout motif 288 de l'homme est elle est la vraie 12. 336 la conduite rt à la Relin les Mission-

at? par quel ne? 38I 1. Reydelet, caire Apostos date du 11 419

d'Auvay en d Siam, à -Vicaire du

425

