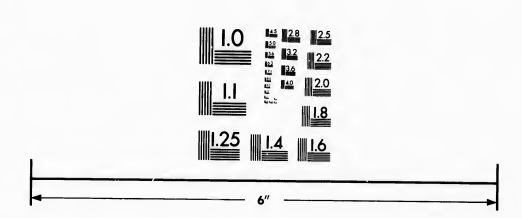


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY



CIHM/ICMH Microfiche Series. CIHM/ICMH Collection de microfiches.



Canadian Institute for Historical Microreproductions / Institut canadien de microreproductions historiques



(C) 1982

#### Technical and Bibliographic Notes/Notes techniques et bibliographiques

|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 12X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 16X                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 20X |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 24X                 |                          | 28X                     |      | 32X |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--------------------------|-------------------------|------|-----|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     |                          |                         | TT   |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Additional comments Commentaires supple item is filmed at the rocument est filmé au 14X                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | imentaires:                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | 26X                      |                         | 30X  |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | La re liure serrée peut causer de l'ombre ou de la distortion le long de la marge intérieure  Blank leaves added during restoration may appear within the text. Whenever possible, these have been omitted from filming/ Il se peut que certaines pages blanches ajoutées lors d'une restauration apparaissent dans le texte, mais, lorsque cela était possible, ces pages n'ont pas été filmées. |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | Seule édition disponible  Pages wholly or partially obscured by errata slips, tissues, etc., have been refilmed to ensure the best possible image/ Les pages totalement ou partiellement obscurcies par un feuillet d'errata, une pelure, etc., ont été filmées à nouveau de façon à obtenir la meilleure image possible. |                     |                          |                         |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Tight binding may ca<br>along interior margin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                             | s or distort                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ion |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | tion availa              |                         |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Bound with other material/<br>Relié avec d'autres documents |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | Includes supplementary material/<br>Comprend du matériel supplémentaire                                                                                                                                                                                                                                                   |                     |                          |                         |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured plates and/<br>Planches et/ou iliustr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | of print va<br>négale de | ries/<br>l'impress      | sion |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured ink (i.e. oth<br>Encre de couleur (i.e.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Showthr<br>Transpar |                          |                         |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured maps/<br>Cartes géographiques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | en couleur                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | etached/<br>étachées     |                         |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Cover title missing/<br>Le titre de couverture                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | manque                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     |                          | l, stained<br>tachetée  |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Covers restored and/<br>Couverture restaurée                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     |                          | d/or lami<br>et/ou pell |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Covers damaged/<br>Couverture endomma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ıgėe                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | amaged/<br>ndommag       | ées                     |      |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Coloured covers/<br>Couverture de couleu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ır                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     | d pages/<br>e couleur    |                         |      |     |
| The Institute has attempted to obtain the Lost original copy available for filming. Features of this copy which may be bibliographically unique, which may alter any of the images in the reproduction, or which may significantly change the usual method of filming, are checked below. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                             | L'Institut a microfilmé le meilleur exemplaire qu'il lui a été possible de se procurer. Les détails de cet exemplaire qui sont peut-être uniques du point de vue bibliographique, qui peuvent modifie une image reproduite, ou qui peuvent exiger une modification dans la méthode normale de filmage sont indiqués ci-dessous. |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                     |                          |                         |      |     |

The co

The im possib of the filming

Origina beginn the las sion, o other of first pa sion, a or illus

The lass shall c TINUE whiche

Maps, differe entirely beginn right a require metho laire s détails ques du it modifier iger une e filmage

l/ uées

ire

ed to

ent ine pelure, açon à

224

The copy filmed here has been reproduced thanks to the generosity of:

Library of the Public Archives of Canada

The images appearing here are the best quality possible considering the condition and legibility of the original copy and in keeping with the filming contract specifications.

Original copies in printed paper covers are filmed beginning with the front cover and ending on the last page with a printed or illustrated impression, or the b.ck cover when appropriate. All other original copies are filmed beginning on the first page with a printed or illustrated impression, and ending on the last page with a printed or illustrated impression.

The last recorded frame on each microfiche shall contain the symbol → (meaning "CONTINUED"), or the symbol ▼ (meaning "END"), whichever applies.

Maps, plates, charts, etc., may be filmed at different reduction ratios. Those too large to be entirely included in one exposure are filmed beginning in the upper left hand corner, left to right and top to bottom, as many frames as required. The following diagrams illustrate the method:

L'exemplaire filmé fut reproduit grâce à la générosité de:

La bibliothèque des Archives publiques du Canada

Les images suivantes ont été reproduites avec le plus grand soin, compte tenu de la condition et de la netteté de l'exemplaire filmé, et en conformité avec les conditions du contrat de filmage.

Les exemplaires originaux dont la couverture en papier est imprimée sont filmés en commençant par le premier plat et en terminant soit par la dernière page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration, soit par le second plat, selon le cas. Tous les autres exemplaires originaux sont filmés en commençant par la première page qui comporte une empreinte d'impression ou d'illustration et en terminant par la dernière page qui comporte une telle empreinte.

Un des symboles suivants apparaître sur la dernière image de chaque microfiche, selon le cas: le symbole → signifie "A SUIVRE", le symbole ▼ signifie "FIN".

Les cartes, planches, tableaux, etc., peuvent être filmés à des taux de réduction différents.
Lorsque le document est trop grand pour être reproduit en un seul cliché, il est filmé à partir de l'angle supérieur gauche, de gauche à droite, et de haut en bas, en prenant le nombre d'images nécessaire. Les diagrammes suivants illustrent la méthode.

| 1 | 2 | 3 |
|---|---|---|
|   |   |   |

| 1 |  |
|---|--|
| 2 |  |
| 3 |  |

| 1 | 2 | 3 |
|---|---|---|
| 4 | 5 | 6 |

osobet spool spool of a All abbits of pala White is u Hanc s Ordige. INSTITUTIONES

# **PHILOSOPHICÆ**

AD USUM

o de la composición Antional de la composición del composición de la composición de la composición de la composición de la composición del composición de la composición de la

SECOND STUDIOSE JUVENTUTIS, PROPRIETA

le nom de Fig Offis Park et Camprende, ni dant et da Cité de Quibae, unt diporé dans command et Ekrado Fire dungel est dipa levia a suiversa dans de Cambre

Beatus homo qui invenit sapientiam.....
Medior est acquisitio ejus negotiatione argenti.....pretiosior est cuntis opibus.

e e

Proverb, cap. 3. ver. 13. &c.

Enrighted a confound & Charle Castenies, in fines, "Acts at the Authority of the Edition in the Conformation of the Edition of

MERLIEUT & BURECECHES

Trum vin de la Con da l'anc

in 1 1 10 1 1 .

QURBECI:

EX TYPIS THO. CARY & SOCII.

#### DISTRICT DE QUEBEC.

Bureau du Protonotaire, 22e. d'Août, 1835.

QU'IL soit donc notoire que le vingt-deuxième jour d'Août, dans l'année mil huit cent trente-cinq, THOMAS CARY et GEORGE DESBARATS, de Québec Imprimeurs, Papetiers et Associés, faisant commerce sous le nom de THOMAS CARY et Compagnie, résidant en la Cité de Québec, ont déposé dans ce Bureau un Livre le Titre duquel est dans les mots suivans, savoir:—" Institu- " tiones Philosophicæ ad usum studiosæ Juventutis," au sujet duquel ils réclament le droit de propriété comme Propriétaires.

Enrégistré en conformité à l'Acte Provincial, intitulé, "Acte pour protéger la Propriété Littéraire."

#### PERRAULT & BURROUGHS,

Protonotaires de la Cour du Banc du Roi, du District de Québec. derata, "ration volunt, "comp

2. Ph cam, Et de opera sitionem ream po Physica

Hæc solumme alteram. quatenùs demonst spirituale

(a) La Ph

### INSTITUTIONES PHILOSOPHICÆ.

PHILOSOPHIA, juxta vim nominis, est amor seu 1. Pstudium sapientiæ. Quoad objectum suum considerata, definiri potest: "collectio cognitionum quæ solâ" ratione, discursûs ope, comparari possunt;" seu, ut alii volunt, "cognitio discursiva veritatum quæ solâ ratione" comparantur."

2. Philosophia vulgò dividitur in Logicam, Metaphysicam, Ethicam seu Moralem, et Physicam. Logica tractat de operationibus mentis nostræ relativè ad veritatis inquisitionem, Metaphysica de entibus supra naturam corpoream positis, Ethica seu Moralis de regulis morum, et

Physica de corporibus (a).

taire,

t, 1835.

-deuxième

rente-cinq,

de Québec

nerce sous

idant en la

Livre le

-" Institu-

" au sujet

e Proprié-

l, intitulé,

lu Banc le Québec. Hæc divisio ità non est accurata, ut idem objectum solummodò pertineat ad unam partem, et non simul ad alteram. Sic, v. g. cogitationes pertinent ad Logicam quatenùs sunt dirigibiles ad veritatem invenièndam aut demonstrandam, et ad Metaphysicam quatenùs sunt merè spirituales.

(a) La Physique sera l'objet d'un traité particulier qui sera rédigé en français.

#### **PHILOSOPHICARUM** INSTITUTIONUM

PARS PRIMA.

#### LOGICA.

3. Quamvis mens humana sit simplex et una, variæ sunt tamen ejus operationes. Quædam sunt regulæ certaque præcepta, quibus, si optimè cognita et perspecta sint, istæ operationes infallibiliter diriguntur, sive in detegendâ falsitate, sive in inveniendâ veritate aliisque demonstrandâ. Collectio horum præceptorum et regularum Logica vocatur.

Logica itaque, quæ à pluribus definitur ars cogitandi, est scientia practica qua mentis operationes dirigit tùm in inqui-

sitione, tùm in manifestatione veritatis.

4. Tot igitur debent esse Logicæ partes, quot sunt operationes mentis. Porrò quatuor sunt mentis operationes, nempè Cogitatio seu Perceptio (la pensée) cum mens aliquid sibi repræsentat, absque ullà affirmatione aut negatione; Judicium, cum mens pronunciat de cogitationum habitudine (sur le rapport des pensées); Discursus seu Raticcinium, cum judicium ex alio seu ex aliis infert; et Methodus, cum cogitationes, judicia et ratiocinia convenienti modo disponit. Quatuor sunt igitur Logicæ partes, singulæ de singulis illis operationibus tractantes.

#### CAPUT PRIMUM.

DE PRIMA MENTIS OPERATIONE, SEU DE COGITATIONE.

# De naturá cogitationum.

5. Cogitatio seu perceptio (la pensée) est è numero earum rerum quæ faciliùs sentiuntur quam explicantur. Definiri solet, mera alicujus rei repræsentatio in mente facta. Est repræsentatio, quia menti exhibet quid sit res in se; v. g. cogitatio trianguli clarè repræsentat menti figuram plana 20. E mens negan

Res cogita

6. menti tionen interio afficiu jecta e sensus referui vel ref nuncu tare; ad obj sensun sensatio en pass neat d de præ malign de præ

> 7. I est cog formâ, Object poreæ. gentia

(a) Selo de ce qu'il sens : par ame. Das Le mot 2

d'imaginer et aux idée Si l'hom l'homme q discours, qui idée. Le mot i

parce que, opérations Il est ais qu'une pen planam tribus angulis, tribusque lateribus constantem. 20. Est mera repræsentatio, rem enim repræsentatam tunc mens solummodò contemplatur, nihil de ea affirmando aut negando.

Res per cogitationem repræsentata vocatur objectum

cogitationis.

6. Cogitatio confundi non debet cum quibusdam aliis mentis impressionibus quæ nullam relinquunt repræsentationem, sed solum sensum pariunt, et quæ vocantur sensus interiores. Porrò sensus isti interiores vel ità mentem afficiunt, ut in sola mente existant, nec referantur ad objecta externa aut ad corpus nostrum, et vocantur simpliciter sensus intimus, seu conscientia; vel dum mentem afficiunt, referentur simul ad objecta externa, et vocantur sensationes; vel referentur ad partes corporis nostri, tuncque passiones nuncupantur. Res illustretur exemplis. Sentio me cogitare; sensum hunc neque ad partes mei corporis, neque ad objecta externa refero, en sensus intimus. Experior sensum amaritudinis et refero ad fel quod delibavi, en sensatio. Sensu famis conficior, et ad stomachum refero, en passio. Undè officium sensûs intimi est ut nos admoneat de præsenti animæ nostræ statu solùm; sensationis, de præsenti animæ nostræ statu, et simul de utilitate vel malignitate objectorum quibus circumdamur; passionis, de præsenti animæ nostræ et simul de statu corporis nostri.

7. Duplex est cogitationis species, idea et imago. Idea est cogitatio quæ rem repræsentat absque ulla sensibili formâ, talis est cogitatio Dei, mentis humanæ, justitiæ, &c. Objectum idearum sunt res omnes intellectuales et incorporeæ. Facultas quæ in nobis ideatur (qui idée) intelli-

gentia seu intellectus dicitur (a).

(a) Selon Mr. de Boneld, Législation primitive, tom. 2. pag. 146, 147, l'homme parle de ca qu'il imagine, qui fait image, qui est l'objet de ses sensations et qui tombe sous ses sens; il parle aussi de ce qu'il idée, qui ne fait pas image, et qui ne tombe pas sous ses sens; par exemple, l'imagine ou l'image une maisou; l'idée, je conçois, je connais mon ame. Dans la création de l'univers, l'inagine l'estet, l'idée la cause.

Le mot pensée, penser (cogitatio, cogitare) convient à la fois à l'opération intellectuelle d'imaginer et à celle d'idéer, puisqu'il exprime l'attention que l'esprit donne aux images et aux idées pour en combiner les repports.

Si l'homme qui pense ne peut avoir pour objet de sa pensée que des images ou des idées, l'homme qui parle ne peut exprimer que des images ou des idées; c'est ce qui compose le discours, véritable expression de l'être intelligent, c'est-à-dire, de l'homme qui imagine et qui idée.

qui idée.

Le mot ider est préférable, selon le même savant, à ceux de comprendre et de concevoir

parce que, expriment une connaissance moins parfaite, il rend avec plus de vérité Les opérations de l'intelligence humaine ou finie.

Il est aisé de voir, ajoute Mr. de Bonald, Recherches philosophiques, tom. 1. pag. 347. qu'une pensée par idée diffère autant d'une pensée par image qu'un objet purement spirimel

RUM

una, variæ nt regulæ t perspecta ve in deteue demonregularum

gitandi, est m in inqui-

t sunt opeperationes. ens aliquid negatione: m habituu Raticciinfert; et nia convecæ partes,

ATIONE.

ro earum Definiri cta. lo. es in se; figuram

8. Imago seu figura est cogitatio quæ rem repræsentat sub aliqua sensibili forma, talis est cogitatio solis, arboris, canis, &c. Objectum imaginis sunt corpora seu materia, et facultas quæ in nobis imaginatur (qui imagine, qui

image) vocatur imaginatio.

9. Ex co quòd igitur non possimus imaginari rem aliquant, non sequitur nos non posse illam ideari seu concipere; et vice versâ, ex eo quòd non possimus ideari rem aliquam, non sequitur nos non posse illam imaginari. v. g. non possumus imaginari mentem nostram, sed possumus illam ideari; pariter non possumus ideari structuram corporis nostri, sed possumus illam imaginari. De his inter se conveniunt Philosophi.

10. Verùm in quo consistit hæc mentis repræsentatio. seu quænam est cogitationum natura? si fides adhibeatur Patri Mallebranche (a), perceptio idea distinguenda est ab

ipsâ ideâ (b).

Perceptio, juxta hunc celeberrimum philosophum, est ille sensus intimus quo mens sibi conscia est se aliquid cognoscere; idea verò est imago, seu forma externi objecti. quaterus nobis exhibetur. Hæc forma verè est extensa, si quidem corporea objecta in statu naturali repræsentat; non est tamen materialis; species igitur quæ nobis offertur,

diffère d'un objet matériel, qu'un esprit distre d'un corps, que l'être distre du néant. In dissernee qui existe entre ces deux sortes de penségs, est pour ainsi dire, infinie. Or convient-il d'exprimer pur un seul et même terme des pensées si essentiellement dissérentes?

Avant Descartes, on employait des termes dissérens pour exprimer les idées et les images; c'est ce philosophe qui a ciabli la terminologie actuellement en usage dans la plupart de nos cours de Logique. Il appelle les images des idées; mais alors il y a deux expressions pour ces représentations de l'imagination, et il n'y en a pas une qui soit propre aux perceptions de l'entendement. Ibid. pag. 342.

La terminologie renouvelée par Mr. de Bonald paraît plus naturelle que celle que Descartes a introduite; elle paraît aussi plus propre à exprimer et à caractériser la double saculté qu'a l'anne humaine d'idécr et d'imaginer, et à bien établir et à mieux préciser l'état de la question sur l'origine des pensées, puisqu'il est facile de voir alors que les idées et les images ne doivent pas avoir une origine commune.

Elle a encore le précieux avantage de donner une plus grande précision au langage

Elle a encore le précieux avantage de donner une plus grande précision au langage quand il s'agit de traiter certaines questions métaphysiques. En voici quelques exemples. L'homme social, qui a l'usage de la raison, pense, juge, délibère et raisonne par idées et par images, parce qu'il a en partage l'intelligence et l'imagination.

Le sourd-muet, avant qu'il ait reçu de la société l'instruction morale et religieuse, selon

Mr. de Bonald, ou selon Descartes, avant qu'il ait dirigé son attention vers les idées morales, qui sont innées en nous, selon ces deux célèbres philosophes, ne peut penser, juger, délibérer et raisonner que par images et non pas par idées, parce qu'il n'a que la propriété de l'intelligence sans en avoir l'exercice. Il a, selon les termes de l'école, cette précieuse faculté en puissance et non pas par l'acte.

La brute ne pourra jamais penser, juger, délibérer ou raisonner que par images, parce que, par sa nature, elle est privée, non seulement de l'exercice, mais encore de la propriété de l'intelligence; en un mot, elle n'a en partage, que l'imagination, lu faculté de sentir ou d'éprouver des sensations et l'instinct.

Au reste, il sera facile à ceux qui no s'accommoderont pas de cette manière de s'exprimer,

de substituer les mots idea, idea aux mots cogitatio, cogitationes, &c.

(a) Le père Nicolas Mallebranche, de l'Oratoire, est ne à Paris le 6 Auût 1633, et est mort dans la même ville le 15 Octobre 1715.

(b) Institutiones philosophica à D. Bunyier, tom. 2 pag. 197.

spiritu corpor et à De typos ( sunt ex sed ear mentis.

His noscend

lo. quia sol in se ip in form onem i in Deo contine festare

30. M typa co æterno de exist admone

40. A nec in novimus easdem che de la

11. 0 nauld (b Totis v tum me tum, ac rum rep gines, s inesse m etates co

Sic ar tibus op focis; s

(a) Arche (b) Mr. A Bruxelles en præsentat , *arboris,* 1 materia, 1*gine*, qui

rem alieu concileari rem nari. v. g. possumus ram corhis inter

esentatio, dhibeatur da est ab

hum, est e aliquid i objecti, extensa, æsentat; offertur, lu néant. La infinie. Or

infinie. Or t différentes? et les images; lupart de nos expressions propre aux

te celle que ser la double préciser l'état s idées et les au langage

exemples.
ine par idées
cieuse, selon
ées morales,
enser, juger,
la propriété
te précieuse

ages, parce la propriété té de sentir

s'exprimer,

1638, et est

spiritualis est, licèt extensa, et nihil aliud est quàm ipsa corporum essentia, æterna, immutabilis, in Deo existens et à Deo non distincta, quia Deus omnium rerum archetypos (a) in substantiâ suâ continet. Hinc ideæ realiter sunt existentes,æternæ et immutabiles, ac proindè non ipsæ; sed earum sensus seu perceptio potest esse modificatio mentis.

His præmissis, quadruplicem distinguit auctor res cog-

noscendi modum.

lo. Solum Deum in se ipso immediatè cognoscimus, quia solus per se ipsum intelligibilis est. 20. Res corporeas in se ipsis nec percipere, nec videre possumus, sed tantùm in formis archetypis apud Deum existentibus, quas extensionem intelligibilem (l'étendue intelligible) vocat. Pariter in Deo videmus veritates morales, quia in Dei substantià continentur, et quia Deus suam substantiam nobis manifestare voluit.

30. Mentem nostram nec in se ipsâ, nec in formâ archetypâ cognoscimus, quia Deus hanc ideam apud se ab æterno existentem nobis in præsenti vitâ manifestare noluit: de existentiâ et proprietatibus ejus per sensum intimum

admonemur.

40. Animas aliorum hominum non videmus in seipsis, nec in formis archetypis, nec per sensum intimum eas novimus, sed per conjecturas, videlicet observando in eis easdem operationes quas fieri in nobis sentimus. (Recherche de la Verité, liv. 3 chap. 6.7.)

11. Contra hanc doctrinam fortiter insurrexit D. Arnauld (b) in libro cui titulus: Des vraies et des fauses idées. Totis viribus contendit 10. Ideam esse ipsummet objectum menti præsens, à perceptione reverà non esse distinctum, ac proindè perceptiones ex naturâ suâ esse objectorum repræsentatrices; 20. Non tantummodò corporum imagines, sed ipsamet corpora immediatè videri; 30. Nobis inesse mentis nostræ ideam, quâ ipsius naturam et proprietates cognoscimus, licèt imperfectè.

Sic ambo isti percelebres philosophi systemata systematibus opposuerunt, acriter certârunt tanquam pro aris et focis; sed frustrà, adhuc sub judice lis est. " Grand com-

<sup>(</sup>a) Archétype, arkétype; les philosophes appellent ainsi le modèle, l'idée d'après laquelle Dieu a créé le monde.
(b) Mr. Antoine Arnauld, Docteur de Sorbonne, est né à Paris, en 1612, et est mort à Bruxelles en 1694.

bat, inquiebat Fontenelle, où l'univers était spectateur,

" et où personne ne pouvait être juge!"

Quidquid sit, conscii sumus nostrarum cogitationum, illas à quâlibet impressione distinguimus, secernimus alias ab aliis; hoc solum offert experientia, id quoque satis sit.

# II. De origine cogitationum.

12. Omnes cognitiones nostras ad Deum primam omnium rerum causam et originem esse referendas, clarius est quàm negetur. Sed quibusnam mediis omnes cognitiones nostras in nobis imprimit Deus? Variæ sunt Philosophorum sententiæ, quas priusquàm exponamus, notandum est Cartesium, Lockium et abbatem Condillac sub communi idearum nomine intelligere et ideas et imagines.

13. Cartesius (a) et Cartesiani ideas in triplicem classem dividunt, scilicet in ideas innatas seu congenitas, adventitias

(adventives) et factitias.

Ideæ innatæ seu congenitæ sunt illæ quas Deus impressit in nobis à primo creationis instanti; hujus modi ideæ sunt veluti sopitæ ac sepultæ quandò non datur attentio; ipsa verò præsente vel reduce, reviviscunt; tales sunt idea supremi numinis et plures aliæ quas vult Cartesius mentibus nostris esse congenitas, et quæ facilè percipiuntur, quandò datur attentio.

Hinc istæ ideæ, quandò deficit attentio, reverà existunt in mente, sed tantùm potentiâ, non autem actu, ideòque non magis percipiuntur ac si non existerent. Sic ipse Cartesius mentem suam explicat, Epist. 99. Hanc doctrinam tenuerunt D. D. Bossuet, Fénélon, Mallebranche, Pascal, Leibnitz, d'Aguesseau, Cardinalis Gerdil, pluresque alii percelebres Philosophi.

Ideæ adventitiæ sunt illæ quæ decursu temporis nobis objectorum sensibilium impressionibus adveniunt, tales sunt ideæ (imagines) quas habemus aspiciendo solem, montem, &c. Ideæ factitiæ, sunt illæ quas mens ex pluribus, jam sibi notis, format; tales essent ideæ (imagines) montis

aurei, bovis alati, &c.

14. Juxta Lockium (b) et ejus asseclas, mens humana, cum existere incipit, est veluti tabula rasa, omninò destituta characteribus, omnium expers cognitionum et idearum,

(a) René Descartes est né à la Haye en Touraine, en Mars 1596, et est mort à Stockholm en 1650.

(b) Jean Locke est né à Wrington, près de Bristol, en 1532, et est mort en 1704.

um ad bus. S destitu ret; c dores odores tas co Ergo s cogniti lo. Im objecto Mediat rias, ad idearur atur, o

solâqu

eam pe nostræ sensatio judicium " diffé

oriuntu

" taind vent

chap. 7
" rega
" plex
" réun

2. pag 16. Recherce " n'est

" une

" just

" que

(a) Etie Beaugenc spectateur,

itationum, nimus alias ne satis sit.

nam omniclarius est cognitiones hilosophotandum est communi

m classem adventitias

impressit ideæ sunt tio; ipsâ nt idea sumentibus ir, quandò

à existunt , ideòque ipse Cardoctrinam e, Pascal, esque alii

ris nobis nt, tales em, monpluribus, s) montis

humana, nò destiidearum, à Stockholm 1704.

solâque cogitandi facultate donata. Undè contra Cartesium acerrime contendunt omnes nostras ideas oriri à sensibus. Sic autem intelligendi sunt. Si quis viveret omni sensu destitutus, instar statuæ, qualitates rerum penitùs ignoraret; id est, neque per auditum sonos, neque per visum colores, neque sapores per gustum, neque per olfactum odores, neque per tactum impressiones numero ferè infinitas cognosceret. Ergo viveret omni cognitione carens. Ergo sensus nostri sunt fontes ex quibus scaturiunt omnes cognitiones nostræ. Sed quomodò? Immediatè et mediatè. lo. Immediate, quia nascuntur à sensibus informes quædam objectorum cognitiones in sensationibus involutæ; 20. Mediate, quia mens reflectendo in suas sensationes primarias, acquirit objectorum ideas, et sic pro datis occasionibus, idearum supellectilem adauget. Hinc si ipsis fides adhibeatur, omnes ideæ à sensibus et à reflexione in sensationes oriuntur.

15. Abbas Condillac (a) doctrinæ Lockii subscribens, eam perficere sibi proposuit. Contendit omnes ideas mentis nostræ esse sensationes diversis modis transformatas; sic sensatio caloris, v. g. fit successivè attentio, reflexio, idea, judicium, &c. " La sensation, inquit, passe également par " différentes transformations pour devenir l'entendement. " .... Mais où découvrirons-nous toutes les facultés dont " l'ame est capable, si non dans la faculté de sentir? Cer-" tainement cette faculté enveloppe toutes celles qui peu-" vent venir à notre connaissance." (Logique, 2de. part. chap. 7. 8.) " Chaque sensation prise séparément peut être " regardée comme une idée simple : mais une idée com-" plexe est transformée de plusieurs sensations que nous " réunissons hors de nous."—(Traité des sensations, tom. 2. page 244.)

16. Hâc de re audiatur D. de Bonald, libro cui titulus, Recherches Philosophiques, tom. 1, page 395. "L'idée " n'est pas une sensation transformée; car que serait une sensation d'ordre ou de justice? Je ne pense pas " avoir d'autre sensation de justice que celle d'une action. " juste ou injuste qui frappe mes sens. Mais lorsque je " vois le meurtre d'un homme, par exemple, ne faut-il pas " que j'aie dans l'esprit, antérieurement à cette sensation, (a) Etienne Bonnot de Condillac, né à Grenoble en 1715, est mort dans sa terre, près de

Beaugency, le 3 Août 1780.

" des notions du juste ou de l'injuste, pour savoir dans " quel rang je dois placer cette action, et s'il faut la regar-" der comme un crime, ou comme un acte légitime de pou-

" voir public ou de désense personnelle."

17. D. de Bonald in hoc eximio opere docet 10. omnes imagines nostras oriri à sensationibus nostris, et ad imaginationem pervenire per sensus; 20. quasdam esse ideas adventitias et factitias : 30. denique quasdam esse ideas innatas seu mentibus nostris congenitas, sed earum cognitionem esse innatam, non in singulo homine, sed in societate, quæ sola servat hanc cognitionem tanquàm depositum, ut illam, per idearum expressionem, id est, per vocem, sive oralem, sive scriptam, communicet posteris, ut eis vitam communicat. Hinc si fides huic celeberrimo philosopho adhibeatur, ideæ sunt innatæ simul et acquisitæ. Innatæ in se, acquisitæ in suâ expressione.

18. 10. Sunt innatæ; nî enim quædam ideæ in mente existentia præcederent expressiones quæ illas repræsentant vel præsentes reddunt, nunquam sese jungere possent vocibus quæ illas exprimunt, et consequenter nemo cognoscere

posset suas proprias ideas (a).

(a) "L'Idée est innée, son expression est acquise. Si l'idée ne précédait dans l'esprit "l'expression, jamais on ne pourrait nous faire comprendre les sens des mots, et nous n'entendrions pas plus les mots ordre, justice, que nous n'entendons les mots forgés à pluisir.

"Done l'idée existe avant le mot qui la rend présente. D'un autre côté, l'expression est requise, puisque nous apprenons à parler, et que nous ne parlons pas sans l'avoir appris; mais cette expression, toute acquise ou adventive qu'elle est, est absolument nécessaire "à la représentation, même mentule, de l'idée, et jamais nous ne pourrions nous entrete"inir avec nous-mêmes de la beauté, de l'ordre et de la vertu, si nous n'avions pas dans
"l'esprit les expressions qui les représentent, ni entretenir les autres, sans leur faire enten-" dre les mêmes expressions.

"A Aiusi l'idée est nécessaire pour que le mot signifie quelque chose, et soit proprement une expression; et l'expression est tout aussi nécessaire pour que l'idée soit sensible à l'esprit. Mais l'idée est universelle ; donc elle est native ou innée; l'expression est locale et

différente dans les diverses langues; donc elle est nequise. Ainsi, l'on peut dire que l'idée est à la fois innée et acquise. Innée en elle-même, acquise dans son expression. Les idées ne sont point innées comme le sont les hesoins naturels ou atifs, qui sont nés avec nous, en sorte qu'un homme ne pourrait pas plus ne pas avoir l'ic de Diet que la sensation de la faim ou de la soif, et que ces idées devraient être dans tous les hommes · aussi involontuires, aussi présentes, aussi sensibles, aussi actuelles en un mot que ses

hesoins.

"Ce n'est pas la ce que l'on entend par idées innées; cotte expression ne peut désigner que des idées qui sont en puissance, c'est à dire, des idées que l'homme peut appercevoir dans son esprit au moyen de certaines conditions requises pour cette perception, lesquelles conditions sont la connaissance des expressions qui revêtent et noument ces idées, en sorte qu'on pent dire qu'il n'y a point d'idée innée sans expression acquise.

"Ainsi pour donner une image bien sensible de la fonction de l'esprit et de celle des organes, dans le rapport nécessaire de l'idée et de son expression, l'entendement est continu ne papier écrit avec une eau sans couleur, sur lequel l'écriture ne devient visible que lorsqu'on frotte le papier avec une nutre liqueur. On peut dire que sur ce papier l'écrit ture est innée en quelque sorte, puisqu'elle existait avant de paraître, et qu'elle a précédé le moyen employe pour la rendre visible. On peut dire qu'elle est acquise, puisqu'elle ne se montre que sous la condition et su moyen de la liqueur qu'on y ajoute.

"Ainsi quoique les idées ne soient pas innées dans le sens que l'école ancienne l'a peutêtre entendu, il n'est pas moins vrai que la loi de Dieu, et généralement toutes les vérités

19. transfe id est stabilin 20.

sign nisi

mor hab Hic

æter

parte ionem commu inspirat ariam, uamda ralis no 21.

> extra ferè prop expe

1'homme chaquevisibles Chap. 1 Philosoph

(b) Cet image p voit sa r Et de m nos yeu esprit.

propre (d) Ce

sans aucu une vérité muets de t une certai aucune ide manière le entièreme voyalent monde, q naissance les autres de voir e Sicard à

<sup>&</sup>quot; être entendu, il n'est pas moins vrai que la loi de Dieu, et généralement toutes les vérités morales, sont, comme dit St. Paul, Rom. Chap. 2. ver. 15, écrites dans le cour de

<sup>(</sup>e) "O " sourds " appren

savoir dans ut la regarime de pou-

lo. omnes et ad imagia esse ideas esse ideas earum coine, sed in luàm depoper vocem. it eis vitam philosopho e. Innatæ

e in mente oræsentant ssent vocicognoscere

it dans l'esprit ts,et nous n'enorgés à plaisir. 'expression est' l'avoir appris ; ent nécessaire nous entretevions pas dans ur faire enten-

pit proprement soit sensible à n est locale et peut dire que. expression. s qui sont nés Dieu que la les hommes mot que ses

eut désigner appercevoir on, lesquelles es idées, en

celle des orent est conivisible que apier l'écri-l'elle a préquise, puisajoute. ne l'a peutles vérités e comur de

19. 20. Sunt acquisitæ, quia earum expressio, quæ nobis transfertur à sensibus, per vocem ab externo (du dehors), id est, à societate venit. Auctor sic suam opinionem stabilire conatur.

20. 10. "Homines à nativitate surdi-muti, antequam signis et gestibus scripturam doceantur, non cogitant nisi per imagines. Mirum igitur non est si, ante institutionem, nullam habeant divinitatis, mentis humanæ, æternitatis, &c. ideam. Istas sicut et omnes alias ideas morales penitùs ignorant, quia earum expressiones non

habent" (b).

Hic observandum est tamen plurimos in hâc scientiarum parte versatissimos, qui cum D. de Bonald docent cognitionem idearum innatarum surdis-mutis à solâ societate communicari posse, nisi quædam sit specialis revelatio seu inspiratio divina, contendere scripturam non esse necesariam, et sola signa seu gestus sufficere ut surdi-muti quamdam divinitatis et primorum principiorum legis naturalis notionem acquirant (d).

21. 20. "Homines silvatici (hommes sauvages) qui extra consortium hominum à primulà infantia vixerunt, ferè similes sunt bestiis agrorum; non loquuntur, nihil propriè percipiunt, nulla rationis indicia exhibent, ut

experentia constat (e).

l'homme; opus legis scriptum in cordibus, où elles attendent que la parole transmise à chaque homme par la société, suivant les lois générales du créateur, vienne les rendre visibles pour l'esprit; fides ex auditn; la foi vient de l'ouie, dit le même Apôtre; Rom. Chap. 10. ver. 17. Quomodò audient sine prædicante." ibid. ver. 14. (Becherches Philosophiques, tom. 1. page 393).

(b) Cette expression revêt, pour ainsi dire, nos idées, en fait un son par la parole et une image par l'écriture; ainsi exprimées, elle les présente à notre esprit, et notre esprit voit sa pensée dans l'expression, comme les yeux se voient eux-mêmes dans un miroir. Et de même que, sans la lumière, notre propre corps demeurerait éternellement caché à

voit sa pensée dans l'expression, comme les yeux se voient eux-mêmes dans un miroir. Et de même que, sans la lumière, notre propre corps demeurerait éternellement caché à, "nos yeux, nos pensées, sans expression, demeureraient à jamais ignorées de notre "esprit...l.'ouie est dans l'homme le sens propre des idées, comme la vue est le sens "propre des images." (Mr. D. de Bonald, Législation primitive, tom. 2. p. 199.) (d) Cene partie du système de Mr. de Bonald, ninsi modifiée, selon quelques-uns, et sans aucune modification, selon quelques autres, est devenue, aux yeux des uns et des autres, une vérité de fait, depuis que l'on a trouvé le moyen d'apprendre les langues aux sourdsmuets de naissance. Parini ces infortunés, tous ceux auxquels on est parvenu à donner une certaine éducation morale et religieuse, ont avoué qu'avant leur instruction, ils n'avaient aucune idée de l'ordre, de la justice, de la vertu. &c.: qu'ils ne connaissaient en aucine manière la différence essentielle qui existe entre le bien et le mal moral; qu'ils ignoraient entièrement l'existeuce, la spiritualité et l'immortalité de l'ame humaine, &c. Ils ne voyaient et ne connaissaient, en un mot, que ce qui peut frapper les sens. et le Maître du monde, quand par le commerce avec les hommes, ils pouvaient et élever jusqu'à cette connaissance, n'était à leurs yeux qu'un homme plus grand, plus fort et plus puissant que tous les autres hommes ensemble. Telle était, pour ne pas multiplier les exemples, la manière de voir et de penser de Messieurs Jean Massieu et Laurent Clerc, élèves de Mr. l'Abbé Sicard à Paris, et de Mr. Antoine Caron, élève de Mr. R. Macdonald à Québec.

(e) "On croit communément que les sourds-muets parlent naturellement par gestes. Les

sourds-muets apprennent les gestes par le commerce avec des hommes, comme les enfans apprennent la parole. Des sourds-muets ensemble, sans communication avec des enten-" dans-parlans, et des enfans abandonnés dans les bois sans avoir la parole, ne penseraient

22. En quod de his sententiis judicandum est. Cartesius supponit cognitionem primorum principiorum legis naturalis ità insitam esse in mente humana ab ipso Deo, ut etiam homo, qui à primula infantia cum aliis hominibus nullam auocumque modo habuerit communicationem, per se solum hæc principia assequi possit, dummodò attentionem eis præbeat (13). Quæ omnia, juxta plurimos, nedùm validè probentur, etiam experientiæ adversantur; ideòque, ideæ innatæ, ut eas vult Cartesius, à pluribus, inter recentiores, impugnantur.

23. Ideæ ortæ ex reflexione in sensationes et passiones, ut eas excegitavit Lockius, maximis intricantur difficultatibus et vix propugnari possunt. "Les idéologues " modernes, inquit D. de Bonald, qui ont soutenu comme " une maxime fondamentale que toutes les idées viennent " des sens, et qui ont opposé ce principe à l'opinion des " idées innées, ont mêlé ensemble l'erreur et la vérité, et " n'ont pas mieux développé l'une que l'autre. Ils ont " confondu l'idée et son expression, l'opération de l'ame " et celle des organes; opérations distinctes, quoique inséparables, et différentes, quoique indivisibles." (Recher. philo. tom. 1. pag. 396).

Sensationes transformatæ in ideas, ut eas intelligit abbas Condillac (15, 16), pluribus meritò videntur materialistarum doctrinis favere, (quamvis tamen auctor materialista non fuerit) ideòque nullo modo propugnari possunt. "Vers " la fin du dernier siècle, l'idéologie sensualiste de Locke " et de Condillac, porta des fruits que n'avaient pas " prévus ses fondateurs, et qui sans doute étaient bien " loin de leur pensée et de leur cœur; elle conduisit, par

rien, n'exprimeraient rien ni par geste, ni par parole. Ils auraient quelques mouvemens déterminés par leurs besoins; mais ils ne feraient point d'actions délibérées, n'en verraient point faire et par conséquent n'auraiant point le geste qui est l'expression de l'action, comme la parole est l'expression de la pensée...

Ils seraient bien au-dessous des brutes. Le sauvage de l'Aveyron n'a encore de gestes que pour ses besoins immédiats et journaliers, manger, sortir, &c. mais il ne raconte pas par gestes; il exprime des appétits, et non des idées, à peu-près comme un animal dressé." Législ. prim. tom. 2. pag. 194.

Les différens hommes sauvages que l'on a trouvés dans les bois, à diverses époques, étaient à-peu-près dans la même état d'abrutissement que le jeune Aveyronnais dont l'auteur vient de parler. Incapables de faire ou d'exprimer par le geste aucune action délibérée, ils ne faisaient enteudre que des sons de gorge qui imitaient passablement les cris des manifester au dehors les affections qu'ils éprouvaient au desdans d'eux-mêmes. Jamais en n'a pu découvrir en eux, avant leur instruction, la plus petite marque de raison ou d'intelligence. On trouve dans le nouveau dictionnaire d'histoire naturelle, per une société de Naturalistes, verbo, hommes sauvages, une assez longue liete d'enfans découvorts dans les bois. Cet article est de Mr. Virey, et semble assez bien prouver ce que Mr. de Bonald avance en parlant des hommes sauvages.

un par tro ép¢ me

Ca

dar agi org

pag. 2 Plu ideas alii cu

24. mente alteru 25.

> menti sive 1 canis cogita cogita repræ

> > 26. sional tation objec Hoc non e esse e

27 Pr repra senta simu non

esse

m cst. Cartesius n legis naturalis Deo, ut etiam minibus nullam n, per se solum attentionem eis, nedùm validè ideòque, ideæ ter recentiores,

es et passiones, cantur difficulles idéologues outenu comme idées viennent à l'opinion des et la vérité, et utre. Ils ont ation de l'ame quoique inséles." (Recher.

materialistar materialistar materialistasunt. "Vers
ste de Locke
'avaient pas
étaient bien
onduisit, par

auraient quelques point d'actions délint point le geste nt de la penée... ron n'a encore de tir, &c. mais il ne nou-près comme un

diverses époques, onnais dont l'auteur o action délibérée, ment les cris des a seule manière de nêmes. Jamais en o raison ou d'intelpar une société de écouvorts dans les que Mr. de Bonald une conséquence naturelle, au matérialisme. Propagée par La Mettrie, Helvétius et d'Holbac, cette opinion trouva facilement des défenseurs et des apôtres, à une époque où toutes les saines doctrines politiques et morales avaient été bouleversées de fond en comble. Cabanis l'appuya de toute son autorité, et annonça dans son traité du rapport du physique et du moral, qu'if n'y avait point d'ame, que l'esprit n'est que le cerveau agissant, et que la pensée n'est qu'une sécrétion de cet organe." (Annales de la Philosophie Chrétienne, tom. 1. pag. 26, 27).

Plurimi, inter recentiores, cum D. de Bonald admittunt ideas innatas simul et acquisitas, alii ut eas vult auctor, et

alii cum modificatione de quâ locuti sumus (20).

# III. De cogitationum objecto.

24. Objectum cogitationis est res per cogitationem in mente repræsentata. Duplex est, alterum internum et

alterum externum.

25. Objectum internum seu repræsentatum est illud quod menti præsens est et mentem afficit, sive extrinsecè existat, sive non existat. Sic præsente lupo, cogito de cane; canis est objectum internum. Hoc objectum est proprium cogitationis objectum; sine eo enim nulla potest esse cogitatio, alioquin cogitatio nihil repræsentaret, essetque repræsentatio sine repræsentatione.

26. Objectum externum seu repræsentandum, quod occasionale vocatur, est illud ad quod refertur forma per cogitationem repræsentata; sic in prædictâ hypothesi, lupus est objectum externum, quamvis de illo mens nullatenus cogitet. Hoc objectum non est proprium cogitationis objectum; non enim semper attingitur à cogitatione et sine co potest

esse cogitatio, ut evidens est.

# Propositio prima.

27. Non datur nec dari potest cogitatio nihili.

Prob. Illius solius datur cogitatio, quod potest à mente repræsentari; atqui nihilum non potest à mente repræsentari; si enim à mente repræsentaretur, esset nihilum simul et non esset. lo. esset nihilum, ex hypothesi; 20. non esset, cùm à mente repræsentarctur, et cùm prius sit esse quam repræsentari. Ergo....&c.

Po

ex e

ut e

ipsar

cogit

ant.

quid

quid

quid Laber

ut ni

cereti

ant.

ram e Re

esse non

cogno

auten Oł

habet 32

sunt ant. Re

esset Res cùm

cœp

ad e omn omn

R quia

Ita

Ins 31

Re

O

### Solvantur objectiones.

Objicies. Nihilum habet proprietates. Ergo...&c. 28. Respondeo, nego antecedens (a). Tunc enim non esset nihilum.

Instabis lo. Nihilum distinguitur ab ente. Ergo ... &c. Resp. Nego consequentiam. Non enim distinguitur ab ente, nisi per proprietates entis. Ergo....&c.

Instabis 20. Nihilum potest esse subjectum propositio-

Ergo habet proprietates.

Dist. Ant. Nihilum potest esse subjectum propositionis ratione alterius et quoad nomen; conc. ant. Ra-

tione sui et quoad rem, nego ant. et consequentiam.

29. Illud est subjectum propositionis ratione sul et quoad rem, cujus cogitatio potest conjungi cum alterà cogitatione, vel ab eâ separari. Illud est subjectum propositionis duntaxat quoad nomen et ratione alterius, cujus vocale nomen à mente perceptum potest conjungi cum cogitatione, vel ab eâ separari.

Reverà nihilum potest esse subjectum propositionis ratione alterius et quoad nomen, quia vocale nomen potest conjungi cum attributo vel ab eo separari; sed non potest esse subjectum propositionis ratione sui, cum non habeat

illud sul. mature

(a) Voici les règles de l'argumentation tirées d'un abrégé de Philosophie par Mr.l'Abbé

10. L'Agresseur attaque la thèse en prenant la contradictoire, et disant, par exemple; 
"si priùs jusserit N....et benignè nanuerint auditores, argumentabor, doctissime respondens, contra tuam propositionem quæ sic statuitur: non datur cogitatio nihili; at ego
contra, datur cogitatio nihili; ergo rejicienda est tua propositio, ou, malè posita est tua

propositio, ou, tua thesis."

20. Le répondant reprend tout ce qui lui a été objecté, afin de procéder avec ordre, et de bien entendre l'état de la question; il dit, par exemple, "argumentatur vir clarissimus

hien entendre l'etat de la question; il dit, par exemple, "argumentatur vir clarassimus "N... contra meam propositionem que sio statuitur; non datur cogitatio nihili; contrà sin argumentatur; datur cogitatio nihili; ergo rejicienda est mea propositio."

Après avoir sinsi bien fixé l'état de la question, on reprend l'objection en disant "datur d' cogitatio nihili; nego antecedena." Il faut ensuite prouver que cé qui vient d'être nié, était vraiment à nier, ce qui s'appelle, dare rationem negati.

Si une proposition paraît vraie, il faut l'accorder et dire, concedo majorem, ou minorem, su metadeste. Si ule paraît fousse on la pie en disant rage mei ou min ou ant. Mais

ou antecedens. Si elle paraît fausse, on la nie en diaunt neg. maj. ou min. ou ant. Maie ai elle présente un double sens, on l'examine en disant, distinguo maj. ou min. ou ant. Les règles de ce genre de réponse sont renfermées dans les mots suivans : " divide, defini, concede, negato, probato."

10. Divide, partagez bien votre proposition dans les deux sens que vous lui trouvez.

20. Defini ; exposez en quoi consistent ces deux sens.

30. Concede; avouez ce qui vous paraît vrai.
40. Negato; niez ce qui vous paraît faux.
50. Probato; donnez les raisons de ce que vous avancez. On ne distingue jamais une conséquence, parce qu'elle ne peut être que bien ou mal tirée. Ainsi, l'on dit : distinguo

consequents, et non pas consequentiam.

Si une proposition, une majeure, par exemple, renferme du vrai et du faux, et que l'on ne veuille pas s'arrêter à la discuter, on dit : transeut major, puis on s'attache à l'axamen de la mineure, et quand la réponse est donnée, on rappelle le transeut pour fair voir que l'on aurait pu attaquer la majeure. D'autrefois, quand l'argument n'est point en forme, ou qu'il ne va pas directement contre la thèse, on dit, concedo totum.

Ergo...&c.
Tunc enim non

e. Ergo...&c. distinguitur ab

tum propositio-

subjectum proconc. ant. Raentiam.

ne sul et guoad erâ cogitatione, propositionis cujus vocale em cogitatione,

propositionis nomen potest sed non potest n non habeat

sophie par Mr.l'Abbé

lisant, par exemple; , doctissime responitatio nihili; at ego , malè posita est tua

ler nvec ordre, et de atur vir clarissimus itatio nihili : contrà ropositio." n en disant "datur qui vient d'être nié,

qui vient d'être nié, iorem, ou minorem, nin. ou ant. Mais j. ou min. ou ant. s' divide, defini,

us lui trouvez.

tingue jamais une on dit : distinguo

u faux, et que l'on ttache à l'examen pour fair voir que point en forme, ou Porrò ut rectè concluderetur nihilum habere proprietates ex eo quòd possit esse subjectum propositionis, oporteret ut esset subjectum propositionis ratione sui et quoad rem ipsam.

Obj. 20. Nihilum cognoscitur. Ergo nihili dari potest

cogitatio.

Resp. Dist. Ant. Nihilum cognoscitur impropriè; conc. ant. cognoscitur propriè, nego ant. et consequentiam.

30. Res aliqua cognoscitur propriè, quandò cognoscitur quid sit res ista; cognoscitur impropriè, cùm cognoscitur

quid non sit.

Reverà nihilum cognoscitur impropriè; cognoscitur enim quid non sit: sed non cognoscitur propriè, cùm non habeat naturam quam menti perspectam habeamus. Porrò ut nihili dari posset cogitatio, oporteret ut nihilum cognosceretur propriè. Ergo...&c.

Inst. Nihilum definitur. Ergo cognosci potest propriè. 31. Resp. Dist. Ant. Nihilum definitur negativè; conc.

ant. definitur positivè, nego ant. et consequentiam.

Itaque definitio alia est positiva, quæ est oratio rei naturam explicans; alia negativa, quæ explicat quid non sit res.

Reverà nihilum definitur negativè, quandò dicitur illud esse negationem entis; sed non definitur positivè, cùm non habeat naturam quæ explicetur. Porrò ut nihilum cognosceretur propriè, oporteret ut definiretur positivè, non autem negativè tantùm.

Obj. 30. Ex nihilo facta sunt omnia. Ergo nihilum

habet naturam.

32. Resp. Dist. Ant. Ex nihilo tanquam termino facta sunt omnia; conc. ant. Ex nihilo tanquam materia, neg.

ant. et consequentiam.

Res diceretur fieri ex nihilo tanquàm materia, si nihilum esset materia ex quâ res ista fieret; sic ex ligno fit tabula. Res dicitur fieri ex nihilo tanquàm termino, eo sensu quòd cùm anteà nihil existeret, res, Deo jubente, existere cœperunt.

Reverà ex nihilo tanquàm termino facta sunt omnia, quia nihilum est quasi terminus à quo res profectæ sunt, ut ad existentiam pervenirent, cùm, Deo jubente, creata sunt omnia; sed non ex nihilo tanquàm materia creata sunt omnia. Porrò ut probaretur nihilum habere naturam, ex

eo quòd omnia ex nihilo facta fuerint, oporteret ut facta fuissent ex nihilo tanquàm materià, non autem ex nihilo tanquàm termino.

#### Propositio secunda.

33. Impossibile non potest percipi ut possibile, id est, non potest percipi convenientia inter cogitationes repugnantes.

Prob. Nihilum enim percipi non potest (27). Atqui nihilum perciperetur, si impossibile perciperetur ut possibile; impossibile enim nihil est. Ergo... &c.

#### Solvuntur objectiones.

Obj. Percipi potest convenientia inter duas cogitationes repugnantes. Ergo...&c. Resp. Neg. ant. Nam inter easdem cogitationes non potest esse convenientia simul et repugnantia. Atqui si inter duas cogitationes repugnantes percipi posset convenientia, inter eas esset convenientia simul et repugnantia. Repugnantia quidem, cùm ambæ sint repugnantes; convenientia verò, cùm mens eam percipiat, et prius sit esse quàm percipi. Ergo...&c.

Inst. lo. Sæpè sæpiùs ignoratur repugnantia quæ est inter duas cogitationes quæ sunt reipsà repugnantes: atqui quandò ignoratur repugnantia, percipi potest convenientia. Ergo percipi potest convenientia inter duas cogitationes quæ sunt reipsà repugnantes.

Resp. neg. min. Nam ubi adest repugnantia, quantumvis sit ignorata, ibi nulla est convenientia. Ergo quamvis ignoretur repugnantia quæ reipsà est inter duas cogitationes, non ideò inter eas percipi potest convenientia.

Inst. 20. Ubi nulla est repugnantia, percipi potest convenientia; atqui repugnantia ignorata nulla est respectu mentis. Ergo ubi repugnantia ignoratur, percipi potest convenientia.

34. Resp. Dist. Min. Ignorata repugnantia nulla est respectu mentis, eo sensu quòd non possit à mente percipi; con. min. Nulla est respectu mentis, eo sensu quòd tunc mens percipere possit convenientiam; neg. min. et consequentiam.

Itaque repugnantia ignorata non magis à mente percipitur quam si nulla esset: at non ideò efficit ut percipi possit convenientia que nullo modo intercedere potest inter cogitationes que ex hypothesi, sunt reinsa repugnantes. 35. per D.

" idé " n'e

Pra clarita

cor

36. suum sentar

Prolatatio,
Ergo conon re
" L'ic
" a d'
" sup

38. esse vetum esautem

pag. 4

39. præse gitatio

ab on cogita

hibere sente alia c orteret ut facta autem ex nihilo

ibile, id est, non s repugnantes. st (27). Atqui eretur ut possi&c.

nas cogitationes int. Nam inter enientia simul tationes repuas esset convera quidem, cum mens
Ergo... &c. antia quæ est gnantes : atqui

itia, quantum-Ergo quamvis duas cogitarenientia. ercipi potest

convenientia.

s cogitationes

ercipi potest a est respectu percipi potest

a nulla est i mente pero sensu quòd neg. min. et

ente percipiit ut percipi potest inter ugnantes.

#### Corollarium.

35. Ex his patet veritas istius axiomatis, "quidquid percipitur, illud est verum." "L'esprit humain, inquit "D. de Bonald, Législ. primit. tom. 2. pag. 166, ne peut idéer ce qui n'est pas, comme il ne peut imaginer ce qui n'existe pas." "Le faux, inquit Mallebranche, est incompréhensible."

IV. De Cogitationum proprietatibus.

Præcipuæ cogitationum proprietates sunt earum veritas, claritas et distinctio.

# 1. De Cogitationum veritate.

36. Cogitatio vera ea est quæ repræsentat objectum suum quale est. Cogitatio falsa esset illa quæ non repræsentaret objectum suum quale est.

# Propositio.

37. Omnis cogitatio est necessariò et essentialiter vera.

Prob. Nulla enim existit in mente alicujus objecti cogitatio, nisi sit in mente hujus objecti repræsentatio (5). Ergo omnis cogitatio objectum suum repræsentat. Porrò non repræsentaret, si quale est non pingeret. Ergo...&c. "L'idée est toujours vraie, inquit D. de Bonald, et il n'y "a d'erreur que dans le jugement ou le rapport que nous "supposons entre nos idées." Recherches philos. tom. 1. pag. 414.

38. Quidam philosophi contendunt quasdam cogitationes esse veras, et quasdam esse falsas, quia existimant objectum externum esse proprium cogitationis objectum. Illud

autem est falsum (24, 25).

# 2. De Cogitationum claritate et distinctione.

39. Cogitatio clara est ea quæ objectum suum ità repræsentat, ut cognosci possit quid sit objectum istud. Cogitatio obscura huic opponitur.

ab omni alio distinguit. Cogitatio confusa per oppositionem

cogitationi distinctæ definitur.

41. Aliud est cogitationem esse claram, aliud illam exhibere omnes rei dotes. Quamvis enim non omnes repræsententur, quæ tamen repræsentabuntur, illæ clarè. Idcircò alia cogitatio est completa seu adæquata, quæ omnes rei do-

tes repræsentat; talis est cogitatio quâ Deus omnia cognoscit. Alia incompleta seu inadæquata, quæ plures vel pauciores rei dotes exhibet.

alique

niùsqu

stracti 48.

dus co

consid

mobil

v. g.

tando

aliquâ

attend

consid

repræs

tales

latitud

49.

fact

eux

siqu la c

cc A

cou

en mo

que

des

noi

abs

rée

des

66

" att

" vé

" m

" im

" co

re

" à 1

pria.

## Propositio.

42. Omnis cogitatio est clara et distincta.

Prob. 10. Est clara. Omnis enim cogitatio objectum suum repræsentat (5. 6.); atqui illud non repræsentaret, nisi ità repræsentaret ut cognosci posset. Ergo 10...&c.

20. Est distincta. Nam omnis cogitatio verè et clarè objectum suum repræsentat (37.42). Ergo illud repræsentare debet quale est. Ergo illud ab omni alio distinguere debet. Ergo...&c.

43. Sæpě, quandò paucas objectorum novimus proprietates, dicimus nos non habere nisi ideas (cogitationes) obscuras et confusas. Eo sensu non plurimæ sunt cogitationes rerum claræ et distinctæ, nemo diffitetur. Sed hic loquendi modus non est strictè philosophicus, quia objectum externum non est proprium cogitationis objectum (26).

# V. De simplicitate et compositione cogitationum.

44. Omnem cogitationem in se simplicissimam esse, certissimum est: non enim datur media, vel tertia pars cogitationis, ut ineptè contendunt quidam hodierni materialistæ (a). Hic itaque non agitur de cogitatione in seipsâ, sed de cogitatione quoad objectum consideratâ.

45. Cogitatio simplex ea est cujus objectum ità unum est, ut nullo modo dividi possit: tales sunt ideæ attributorum entis infiniti essentialium, v. g. sapientiæ, justitiæ, potentiæ, &c.

46. Cogitatio composita ea est cujus objectum ex pluribus aliis constat, talis est idea facultatum mentis humanæ, (intelligentia, imaginatio et sensibilitas), vel imago arboris, domús, oppidi, &c.

Si objectum componatur ex piuribus aliis ejusdem speciei, cogitatio vocatur collectiva, talis est, v. g. idea omnium angelorum, vel imago omnium hominum.

47. Mens humana ut potè finita non potest unico intuitu omnes rerum respectus in suâ cogitatione complecti. Tenetur ergo suas decomponere cogitationes ut respectum

<sup>(</sup>a) "Nos physiologistes veulent que le cerveau digère les sensations pour en faire la "pensée, comme l'estomac digère les alimens et en fait le chyle." Législat. prim. tom. 2, pag. 182.

eus omnia coquæ plures vel

itatio objectum repræsentaret. rgo lo...&c. verè et clarè illud repræsenalio distinguere

vimus propriegitationes) obsunt cogitatio-Sed hic lor. quia objectum ctum (26).

tationum.

mam esse, cerrtia pars cogiierni materiaone in seipsâ, â.

ità unum est; attributorum ustitie, poten-

m ex pluribus umanæ, (intelrboris, domus,

sdem speciei, idea omnium

st unico ine complecti. ut respectum ns pour en faire la gislat. prim. tom. aliquem ab aliis abstrahat et præcindat, et sic faciliùs pleniùsque contempletur. Hæc mentis operatio dicitur ab-

stractio seu præcisio.

48. Abstractio multiplici modo fieri potest; lo. cùm modus concipitur non attendendo ad istius substantiam; sic considero corporis velocitatem, non attendendo ad ipsum mobile. 20. Cum modus consideratur aliquis, alio omisso; v. g. considero in homine ideandi facultatem, non cogitando quòd possit res sensibiles imaginari. 30. Cùm in re aliquá considerantur quæ sunt pluribus communia, non attendendo ad ea quæ sunt istius rei propria: sic in Petro considero humanitatem, removendo quæ sunt Petri propria. 40. Cùm considerantur cogitationes collectivæ quæ repræsentant modificationes seu proprietates corporum; tales sunt cogitationes albitudinis, aciditatis, longitudinis, latitudinis, &c.

49. "L'entendement, inquit D. de Bonald, a encore la " faculté d'abstraire ou de séparer par la pensée, des corps eux-mêmes, les accidens ou attributs, qui en sont physiquement inséparables, et de nommer par un seul mot,

" la collection ou la totalité de ces attributs.

"Ainsi, tandis que l'imagination ne peut se représenter les couleurs, les saveurs, les étendues, les figures qu'attachées en quelque sorte au corps qui en est le sujet et qu'elles modifient, l'entendement nomme blancheur, acidité, longueur, rondeur, &c.et, par ces mots, il exprime la collection des corps blancs, acides, ronds, &c. et en exprime ainsi, non des idées, mais des images, ou des sensations abstraites et composées, et des accidens qui ne peuvent réellement ou physiquement subsister indépendamment " des corps ou des substances auxquelles ils sont unis.

" Ainsi les expressions ordre, sagesse, justice, &c. " attributs nécessaires de l'être infini, qui ne sont fixés ni " à un tems, ni à un lieu, et qui ne seraient pas moins " vérité, même quand il n'y aurait jamais eu de création, " représentent des idées générales ou simples (45). Les " mots blancheur, odeur, longueur, &c. expriment des " images généralicées et abstraites d'un grand nombre de

" corps." Recher. phil. tom. 1. pag. 390, &c.

#### VI. De variis cogitationum speciebus.

50. Cogitatio dividitur, 10. Ratione originis in innatam adventitiam, factitiam, et innatam simul et acquisitam (13, 17). 20. Ratione modi quo objectum suum repræsentat, dividitur in adæquatam et inadæquatam. (41).

51. 30. Ratione objecti dividitur in universalem, particularem et singularem. Cogitatio universalis ea est quæ omnia sui objecti in dua complectitur; v. g. omnes homines. Cogitatio procularis ea est quæ partem duntaxat individuorum exhibet et non determinat; v. g. aliqui

homines.

Cogitatio singularis ea est quæ quoddam individuum, seu quædam individua exhibet et determinat; v. g. Cicero, hic homo, isti homines, &c.

52. Hæc major vel minor individuorum complexio dicitur extensio cogitationis quæ sedulò distinguenda est ab ejus

comprehensione.

53. Comprehensio cogitationis est collectio attributorum cogitationi essentialium; v. g. intelligentia et organa sunt comprehensio cogitationis hominis.

Extensio cogitationis est collectio subjectorum quibus cogitatio convenit; v. g. Cicero, Virgilius....&c. perti-

nent ad extensionem cogitationis hominis.

54. Comprehensio essentialis est cogitationi, ac proindè augeri vel minui non potest. Extensio autem accidentalis est, et potest augeri vel minui.

# VII. De cogitatione prout signis extra mentem manifestatur.

55. Signum generatim est illud quod priùs notum ad alterius cognitionem ducit. Sic fumus est signum quo cognoscitur adesse ignem. Signum dividitur in naturale et arbitrarium, in certum et incertum.

56. Signum naturale est illud quod ex se et naturâ duce aliquid significat; sic gemitus sunt signum naturale

doloris, et risus lætitiæ.

Signum arbitrarium est illud quod ex arbitrio hominum aliquid significat; sic inclinatio capitis est signum arbitrarium assensûs.

57. Signum certum est illud quod necessariam habet connexionem cum re significatâ; sic respiratio est signum certum vitæ animalis. Signum incertum est illud quod

cum
talis
est fe
tione

Tr exter tura.

58
et si
affect
drup
et mi
59

ment res, gente vagit man

> quor conf mer

> > 35, ad a fact soli lon aut illu ess

Ca cu ac Je

fre pa su talis est pulsus arteriæ præcipitatus, qui ordinariè signum

est febris, licèt ab alia causa, v. g. à vivida animi commo-

ebus. ginis in innatam acquisitam (13, um repræsentat,

tione, provenire possit. Triplicis sunt generis signa quibus cogitationes nostræ exteriùs manifestari possunt, scilicet gestus, locutio et scrip-

tura. De his seorsim breviter dicendum est.

1. De gestu.

58. Nomine gestus omnes intelligentur sensibiles motus et situs corporis, quibus diversæ mentis operationes et affectiones exteriùs prodeunt aliisque manifestantur. Quadruplicis sunt generis, scilicet naturales, arbitrarii, simplices et mixti.

59. Gestus naturales illi sunt qui, naturâ duce, præsentes mentis affectiones manifestant, tales sunt lacrymæ, clamores, gemitus, tremores, risus, &c.; iidem sunt apud omnes gentes, et ipsum rationis usum præveniunt; sic ubiquè vagit infans dolorem sentiens, movet brachiola, tendit manus ad objecta quæ cupit, &c.

60. Gestus arbitrarii ex libero præcipuè hominum statuto suam habent significationem; tales sunt, v. g. gestus ope quorum surdi-muti, in societate viventes, colloquuntur, confabulantur, suasque omnes cogitationes perfecté expri-

mere possunt.

61. Gestus simplices sunt, inquit D. Bouvier, Log. pag. 35, quidam motus corporis vel quædam actiones externæ ad alias actiones significandas usurpatæ, vel ad eventus aut facta exprimenda: sic pantomimi aliquoties quædam facta solis gestibus repræsentant; sic Jeremias abscondit lombare suum in foramine petræ (cache la ceinture qui est autour de ses reins dans le creux d'un rocher) et educit illud putridum, ut ostendat Deum putrescere facturum esse superbiam Juda et superbiam Jerusalem multam, Cap. 13. ver. 4 et seq. Sic idem propheta conterit lagunculam figuli testaceam (brise un vase de terre qu'il avait acheté d'un potier) ut ostendat conterendum esse populum Jerusalem, Cap. 19. ver. 1, 10, &c. Modus iste loquendi frequens erat apud Judæos et populos Orientales; undè patet quàm immeritò quidam impii hujusmodi figuras suggillent in prophetis.

1). versalem, partilis ea est quæ ; v. g. omnes artem duntaxat

n individuum, ninat; v. g.

; v. g. aliqui

complexio dicinda est ab ejus

o attributorum et organa sunt

torum quibus 🕦 ... &c. perti-

i, ac proindè n accidentalis

munifestatur.

ùs notum ad signum quo in naturale et

naturâ duce m naturale

io hominum hum arbitra-

riam habet est signum illud quod

62. Gestus mixti ii sunt qui sibi adjunctas habent voces, vel potiùs qui vocibus et sermonibus adjunguntur, ut imagines mentis vividiùs pingantur et auditores efficaciùs moveantur: sic actores in theatris et omnes veri nominis oratores, tùm sacri, tùm prophani, jucundè et efficaciter variis utuntur signis manuum, vultûs, oculorum, &c.

#### 2. De Voce seu de Locutione.

63. Vox prout hic sumitur, est sonus articulatus ab ho-

mine prolatus cum intentione aliquid significandi.

lo. Dicitur sonus articulatus, id est, per syllabas, tanquàm per articulos distinctus; undè essentialiter differt tùm à risu et gemitu, tùm à confusis animalium sonis; v. g. à mugitu boum, balatu ovium, latratu canum, sibilatu avium, &c.

20. Dicitur cum intentione aliquid significandi; undè

essentialiter distinguitur à loquelis psittacorum, picarum, &c.

"La faculté de répéter la parole, inquit D. de Bonald,

"n'appartient pas à l'homme seul, puisque cette faculté

se montre chez quelques animaux. C'est la faculté de la

"comprendre quand elle frappe notre oreille, et d'y atta
"cher une pensée, qui est la propriété exclusive de l'es
"pèce humaine et sa plus noble prérogative; car les ani
"maux entendent notre parole sans la comprendre, et elle

"n'est pour eux qu'un son, devenu par une répétition

"fréquente, un signe matériel et sensible, inséparable de

"certains mouvemens dont on leur a fait contracter l'ha
"bitude. Ce qui le prouve, est que le chien qui rapporte

"si fidèlement au mot ou son apporte, n'obéirait plus si on

"se servait d'une périphrase pour lui faire entendre la

"même chose." Recher. Philos. tom. I. pag. 198.

64. Quandò cogitatio voce exprimitur, terminus vocatur. Hinc termini non secùs ac cogitationes possunt esse univer-

sales, singulares, et particulares (51).

65. Usus actualis vocum, inquit D. Bouvier, Log. pag. 37, prout ubiquè est receptus, dicitur locutio; collectio vocum et locutionum appellatur lingua, à mirabili vocis organo quod sic vocatur. Dicitur etiam idioma, quandò agitur de modo loquendi uni genti, et præsertim portioni tantùm unius gentis proprio. Quandoquè vocatur etiam patois.

varios
olim u
desier
untur
vocan

67.
object
dam s
nia; s
tùm ac
conjun

sunt i
'' I
'' quo
'' tou

" assu " cau

" lang " idio " peu

" Caf " lair " la p

des mo

res nat

quain vering institute effort quoti

inver quipp parer quit as habent voces, guntur, ut imas efficaciús mos veri nominis dè et efficaciter orum, &c.

culatus ab hocandi.

labas, tanquàm r differt tùm à onis; v. g. à num, sibilatu

scandi; undè ı, picarum, &c. D. de Bonald, cette faculté a faculté de la e, et d'y attausive de l'escar les aniendre, et elle ne répétition séparable de ntracter l'haqui rapporte ait plus si on entendre la 198.

nus vocatur. esse univer-

, Log. pag. ; collectio rabili vocis na, quandò m portioni catur etiam

66. Numero propè infinitæ sunt linguæ diversæ apud varios orbis terræ populos nunc existentes, et multæ aliæ, olim usitatæ et percelebres, quæ nunc mortuæ sunt, id est, desierunt esse vulgares; in veteribus libris tantum reperiuntur, ut hebraica, chaldaica, græca, latina, &c., idcircò

vocantur linguæ eruditorum.

67. Cùm in omnium mentibus eodem modo percipiantur objecta, eædemque proindè sint rerum cogitationes, quædam sunt loquendi principia ferè omnibus linguis communia; sic communiter reperiuntur nomen, tùm substantivum, tum adjectivum, pronomen, verbum, adverbium, præpositiones, conjunctiones, et interjectiones; sic in diversis linguis tria sunt in verbo tempora præsens, præteritum et futurum.

" Le langage, inquit D. de Bonald, est partout le même, " quoique les idiomes soient différens. On trouve dans toutes les langues les mêmes espèces de mots, et ils sont assujettis aux mêmes accidens. Et c'est précisément à cause de cette identité dans la constitution de toutes les langues, ou plutôt du langage universel, que tous les idiomes peuvent se traduire les uns les autres, et que je peux rendre dans ma langue ce que le Hottentot ou le Cafre pense dans la sienne.... Sans doute le vocabulaire d'une langue s'étend avec les arts et les événemens ; la prononciation change avec les mœurs ; l'arrangement 🏅 des mots, plus arbitraire en apparence que tout le reste, se modifie avec le tour d'esprit et de caractère de celui qui parle; mais le fond, l'essence, la constitution du langage restent les mêmes, aussi invariables que la société, la nature et le tems." Recherches Phil. tom. 1. pag. 159.161.

### De Inventione linguarum.

63. Certum est 10. homines, in hypothesi quòd unam quamcunque linguam, sive inventione, sive traditione, noverint, facile potuisse linguam suam perficere, novas voces instituere, innumeras verborum compositiones (combinaisons) efformare, et ità sensim varias linguas procreare; id enim quotidiana experientia confirmatur.

69. Certum est 20. homines primam linguam de facto non invenisse, sed eam ab ipso creatore accepisse; ex historia quippè genesis certò constat primos totius generis humani parentes usum habuisse sermonis. Sic Adam cum Deo loquitur, appellat nominibus suis cuncta animantia, et uni-

igni

entiâ

lùm

isse,

habe

sic p

teres

circu

sed d

possi

66

pa

er

de

po

qu

et

" L

" p

rò

ver

ber

no

ha

66

"

"

73

versa volatilia cœli, et omnes bestias terræ; Eva audit serpe tem illique respondet; Cain et Abel secum conferunt, &c. Nullum igitur fuit tempus quo aliqua non exstiterit lingua. Hinc tota quæstio ad hoc reducitur, nempè, an primam linguam homines adinvenire potuissent.

70. Abbas Condillac fatetur quidem primos generis humani parentes usum sermonis habuisse. "Adam et Eve, inquit, ne durent pas à l'expérience l'exercice des opérations de leur ame. Ils furent, par un secours extraordinaire, en état de réfléchir et de se communiquer leurs pensées." Sed positive affirmat, præsertim in Grammaticâ suâ (lère. partie, chapitre 8.), et in Logicâ (2de. partie chap. 2.), homines, etiam in hypothesi quod nullum sermonis usum habuissent, potuisse tamen linguam adinvenire. "J'ai cru, inquit, qu'il ne suffisait pas, pour un philosophe, de dire qu'une chose avait été faite par des voies extraordinaires; mais qu'il était de son devoir d'expliquer comment elle aurait pu être faite par des moyens naturels."

Hæc media abundanter quidem et latè exponuntur ab auctore; sed nedùm sufficiant, e contrà experientiæ adversantur (21).

71. Civis Genevensis (Jean Jacques Rousseau), Discours sur l'origine et les fondemens de l'inégalité parmi les hommes supponit primos homines fuisse silvaticos et nullam primitùs habuisse societatem nisi cum feris; sic tamen mentem suam, circa linguarum originem, explicat.

"Quant à moi, effrayé des difficultés qui se multiplient, et convaincu de l'impossibilité presque démontrée que les langues aient pu naître et s'établir par des moyens purement humains, je laisse à qui voudra l'entreprendre, la discussion de ce difficile problème, lequel a été le plus

"nécessaire, de la société déjà liée à l'institution des langues, ou des langues déjà inventées à l'établissement de la société." Undè sic concludit : "La parole me paraît fort nécessaire pour inventer la parole."

72. D. de Bonald, Législ. primit. tom. ler. Discours préliminaire, et chap. Ier. tom. 2. pag. 144; Recher. Phil. tom. 1. chap. 2. 7. 3, rectè observat homines varias experiri sensationes, diversasque rerum sensibilium sibi efformare imagines, quas omnes, solà duce naturà, exteriùs erræ; Eva audit bel secum confequo aliqua non reducitur, nempè, tuissent.

mos generis hu"Adam et Eve,
ercice des opéracours extraordinmuniquer leurs
im in Grammaogica (2de. parsi quod nullum
inguam adinves, pour un phiite par des voies

exponuntur ab erientiæ adver-

devoir d'expli-

oar des moyens

eau), *Discours* rmi les lommes nullam primiamen mentem

se multiplient, nontrée que les moyens pure-reprendre, la la été le plus ution des lanblissement de ole me paraît

Discours pré-Recher. Phil. varias expem sibi efforarâ, exteriùs ignis manifestare possunt, ut in infantibus experientia constat: at simul contendit homines non solum primam linguam per seipsos invenire non potuisse, sed nec ullam ideam rerum merè intellectualium habere posse, sine nominibus eas exprimentibus; quod sic probat.

73. 10. Nihil verè cognoscimus, nisi objecta per characteres sibi proprios distinguamus; objecta sensibilia per circumstantias, quibus terminantur, facilè distinguimus; sed objecta-purè intellectualia à se invicem distingui non

possunt nisi propriis nominibus donentur.

" Quand on ne fait que penser, inquit auctor, on a des " paroles dans l'esprit, comme on peut dire de celui qui parle, qu'il a des pensées sur les lèvres ; et de même que " l'homme ne peut penser à des objets matériels, sans avoir " en lui l'image qui est l'expression ou la représentation " de ces objets; ainsi, il ne peut penser aux objets incor-" porels, et qui ne tombent directement sous aucun de ses " sens, sans avoir en lui-même et mentalement les mots " qui sont l'expression ou la représentation de ces pensées, " et qui deviennent discours lorsqu'il les fait entendre aux " autres. C'est ce que J. J. Rousseau a très-bien apperçu. " Lorsque l'imagination s'arrête, dit-il, l'esprit ne marche " qu'à l'aide du discours : ce qui veut dire qu'on ne peut " perser qu'au moyen de paroles, lorsqu'on ne pense pas " par le moyen des images." Recher. Phil. tom. ler. pag. 125.

74. 20. Cogitare, est nobismetipsis interiùs loqui; porrò nobismetipsis interiùs loqui non possumus, nisi per verba interna. Ergo ideas rerum intellectualium reverà habere non possumus, quin simul propria earum habeamus nomina, id est, quin simul eas verbis expressas apud nos

habeamus.

"Si nous ne pouvons parler sans pensée, c'est-à-dire, sans attacher une idée à nos paroles, ni être entendus des autres sans qu'ils attachent les mêmes pensées aux mots que nous leur adressons, nous ne pouvons penser sans parler en nous-mêmes, c'est-à-dire, sans attacher des paroles à nos pensées, vérité fondamentale que l'on peut exprimer ainsi; l'homme pens? sa parole avant de parler sa pensée; ou, de cette autre manière, l'homme ne peut parler sa pensée, sans penser sa parole."

ge

tra

ce

CO

qu

et

de

far

" un

il

end

" ma

" rai

" de

Reche

extra

vixer

varia excog

buun

Meta

79

cogit

eode

indu

post

scrip

tica

ping 80

bant

abse

met

78. nativi

COL

" Ce

"Ainsi penser, c'est parler à soi, comme parler, c'est penser pour les autres, penser tout haut: et de là vient qu'on dit, s'entretenir avec soi-même, s'entendre soi-même, comme on dit; s'entretenir avec les autres; être entendu d'eux." Législ. primit. tom. 2. pag. 158. Recher. phil. tom. 1. pag. 125.

75. 30. Quotidiè in memoriam revocare nitimur cogitationes præteritas, nec possumus, nî earum expressiones de

novo nobis præsentes fiant.

"Quand nous cherchons nos propres idées, nous ne fesons réellement que chercher les mots qui les expriment,
puisque l'idée ne se montre à l'esprit que lorsque le mot
est trouvé; ainsi j'ai besoin d'exprimer par un seul mot
l'idée d'un esprit à la fois juste et pénétrant; je cherche
l'idée que j'ai sans doute en moi, puisque j'en attends
l'expression...Les mots vivacité, pénétration, subtilité,
s'offrent à ma mémoire; mon esprit les rejette, et l'on
dirait que l'idée les refuse après les avoir essayés, comme
un vêtement qui n'est pas fait pour elle. Le mot sagacité
vient enfin, et mon idée l'adopte comme son expression
propre, et alors seulement, mais à l'instant, el'e se manifeste à mon esprit dans toute sa plénitude." Recherches
philos. tom. 1. pag. 375, 376.

76. 40. Homines ex naturâ suâ destenati sunt ad societatem (Ethica 168); ergo quod ab ipsorum inventione pendet ad societatem necessarium esse non potest; atqui linguæ necessariæ sunt ad societatem. Ergo linguæ, non

pendent ab hominum inventione.

"Le langage est nécessaire, dans ce sens que la société humaine n'a pu exister sans le langage, pas plus que l'homme hors de la société; nouvelle preuve que l'homme n'est pas l'inventeur du langage. L'homme découvre l'utile et l'agréable; il invente même le mal; mais il n'invente pas le nécessaire par lequel il est, et qui existe avant lui et hors de lui." Recher. phil. tom. ler. pag. 170.

77. Hinc concludit illustrissimus auctor facultatem loquendi esse naturalem et loquelam esse acquisitam. Deus illam primis parentibus nostris concessit; societas eam conservat et veluti depositum posteris transmittit.

"Si le langage n'a pu être inventé par l'homme ni par les hommes, il a donc été donné primitivement au

ne parler, c'est: et de là vient tendre soi-meme, s; etre entendu Recher. phil.

nitimur cogitaexpressiones de

es, nous ne feles expriment,
lorsque le mot
r un seul mot
t; je cherche
e j'en attends
tion, subtilité,
ejette, et l'on
sayés, comme
mot sagacité
on expression
el'e se maniRecherches

ant ad socieinventione otest; atqui linguæ, non

ne la société
as plus que
ue l'homme
e découvre
al; mais il
qui existe
r. pag. 170.
altatem loacquisitam.
t; societas
mittit.
aomme ni

ement au

genre humain dans la personne d'un premier homme, transmis par lui à ses premiers descendans, et par ceux-ci à tous les autres, et au genre humain. La constitution une et identique du langage, est une preuve que le langage vient d'un seul et premier être parlant, et l'unité de langage est une démonstration de l'unité 'é de son origine, parce qu'il en est une conséquence. Une ' famille a pu former le genre humain, et lui transmettre un langage, puisqu'il suffirait encore d'une famille pour recommencer le genre humain, si par quelque catastrophe " il venait à être détruit; et cette famille transmettrait " encore sa langue à tous les hommes qui naîtraient d'elle. " Cette langue s'altérerait à la longue, comme les figures; " mais les différens idiomes qui en viendraient conserve-" raient des vestiges ineffaçables de la langue originaire; " comme les individus, malgré des différences accidentelles " de physionomie et de couleur, conserveraient les princi-" paux traits de la figure de leurs premiers auteurs." Recherches philosophiques, tom. 1. pag. 171.

78. Hæc doctrina confirmari potest exemplo hominum à nativitate surdorum-mutorum et hominum silvaticorum qui extra consortium aliorum hominum à primulâ infantiâ vixerunt (20, 21). Eâ autem admissâ, funditùs ruunt varia systemata à recentioribus quibusdam philosophis excogitata, quibus omnia falsò et frequenter absurdè tribuuntur homini et nihil Deo, ut loquitur D. Bouvier,

Metaphy. pag. 208.

# 4. De Scripturá.

79. Cùm gestibus corporis et sermonibus oris suas cogitationes alii aliis manifestare ii duntaxat possint qui eodem tempore et iisdem in locis vivunt, eò pervenit humana industria ut absentes cum absentibus, et viventes cum posteris quasi colloquerentur: eum ob finem inventa est scriptura, quæ duplex est, hierogliphica scilicet et alphabetica seu phonetica. Prior cogitationes, posterior verò sonos pingit.

80. In ipså scripturæ origine, objecta sensibilia pingebantur propriis figuris et cum præcipuis circumstantiis ut absentibus et etiam posteris manifestarentur: sed cum hæc methodus immensam voluminum copiam exigeret, excogitaverunt homines scripturam hieroglyphicam, quæ apud

varios populos signis et caracteribus varia fuit.

81. lo. Assumebant præcipuam rei circumstantiam, ut tota res significaretur; sic, v. g. ut pugnam repræsentarent, duas manus pingebant, quarum una arcum, et altera clypeum teneret: arcus agressionem, clypeus verò defensionem indicabat.

20. Instrumentum reale aut metaphoricum loco ipsius rei substituerunt; sic oculus in extremo baculo positus Dei Providentiam, ala velocitatem, manus potentiam, &c. desi-

gnabant.

30. Rem quandoquè significabant alterius imagine, quæ cum ipså re aliquam similitudinem vel analogiam habebat: sic orbem universum exhibebant sub imagine serpentis, per gyros sinuosos in seipsum redeuntis, ità ut macularum varietas stellarum multudinem indicaret.

Nonnullæ hujus generis figuræ sunt adhuc in usu, etiam apud nos, quandò, v. g. virtus spei repræsentatur per statuam mulieris anchorâ innixæ, vigilantia per figuram galli, abundantia per spicas, imperii maritimi principatus per tridentem, &c.

82. Apud Sinenses singulæ cogitationes et mentis operationes signis seu characteribus quibusdam propriis modò simplicibus, modò compositis, pinguntur (a). Si nova ver-

(a) L'écriture des Chinois est véritablement hiéroglyphique. Chez ce peuble, chaque peusée susceptible d'être énoncée d'un seul mot, est exprimée par un signe particulier. Comme le nombre des images simples est assez borné, on est convenu de combiner de différentes manières et d'après des règles fixes et invariables, les signes qui les expriment, afin de former des images composées. Quelques exemples feront mieux comprendre le principe fondamental de ces sortes de combinaisons. Les signes de l'æil et de l'eau (quelques ondes) combinés d'une certaine manière, expriment l'action de pleurer ou de répandre des larmes, les signes de feu (une petite flamme) et d'un trait lancé forment l'image de la lumière ou de la chaleur selon la manière dont ils sont combinés. On voit d'après cels pourquoi oiseau et bouche signifient chanter; oreille et porte, écouter; œil et main, regarder, saisir par les yeux; carré et un homme (au milieu), prisonnier; cœur et trait, souffrir soit au physique, soit au moral, selon la manière de combiner ces signes.

Il est aisé de voir que, dans cette écriture, on doit inventer de nouveaux signes à mesure ue l'on introduit de nouveaux mots non composés, ou de nouveaux nome propres-

que l'on introduit de nouveaux mots non composés, ou de nouveaux noms propres. On indique alors la prononciation par des signes simples ou composés, qui s'articulent et s'accentuent de la même manière. Supposons, par exemple, oue le nouveau signe inventé réponde au nouveau non propre Grand-pré on ajoutera à ce signe l'image composée de Grand-Pré avec une trait particulier qui indique que cette image u'est adjointe que pour la partie phonetique. Annale de Philosophie Chrétienne, tom 7. pag. 443. &c.

Mr. de Paravey, célèbre et savant orientaliste, prétend, dans son Essai sur l'origine unique et hiéroglyphique des chiffres et c'es lettres de tous les peuples, et dans une suite de savants mémoires qu'il a publiés sur l'écriture et l'astronomie des anciens peuples de l'Asie, lo. Que, chez tous les peuples connus les cinffres et les caractères hiéroglyphiques ont eu primitivement une seul et même source commune, et qu'ils se sout conservés jusqu'à nous dans les hiéroglyphies de l'Egypte, de la Chine et des cutres peuples de l'Asie. 20. Que les traditions historiques, les institutions civiles et religieuses, les premiers élémens des sciences et des arts en général, et de l'astronomie en particulier, l'histoire de la civilisation, &c. de ce que l'on appelle les tems primitifs, dérivent d'un centro commun ou berceau unique placé ce que l'on appelle les tems primitifs, dérivent d'un centre commun ou berceau unique placé dans la Haute Assyrie. 30. Qu'à la dispersion des neunles après le déluge universel, ces précieux souvenirs se sont graduellement répandus dans l'Egypte et dans les différentes con-

a ads el no gitent charac (80,00)patet, ferre ( ut qui gere v ignore

> seu ch rées de l' phique et anciens. Ainsi, lisation e luviens, Moyse e diaques,

li est a symboles points que plus part satisfaisa De tou

les arts, tumes, le dans cha peu prop sins, qu'i leurs de fucius. a été tre qués. De to

cherche 286, & Egypti depuis dente d'idées palem La pr on qu mies. de tro vre le objet. la let

> L'éc cette mon L'éc écri sign

sente

cam, quæ apud

umstantiam, ut repræsentarent, eum, et altera eus verò defen.

loco ipsius rei ilo positus Dei iam, &c. desi-

imagine, quæ giam habebat; serpentis, per ut macularum

in usu, etiam ur per statuam iguram galli, ipatus per tri-

mentis operaropriis modò Si nova ver-

ce peuble, chaque un signe particulier. enu de combiner de la qui les expriment, eux comprendre le sil et de l'eau (quelurer ou de répandre ment l'image de la t d'après cela pouret main, regarder, trait, souffrir soit

ax signes à mesure s propres. On inliculent et s'accen. u signa inventé rémage composée de

ljointe que pour la . &c. i sur l'origine unius une suite de saples de l'Asie, 10. phiques ont eu prijusqu'à nuus dans sie. 20. Que les mens des sciences vilisation, &c. de ceau unique placé ige universel, ces s différentes conla adsciscuntur, pingi non possunt, quin novi characteres rel novæ characterum jam existentium compositiones excogitentur. Hinc fit ut apud ipsos numerus signorum seu characterum, juxta quosdam, excedat octoginta millia (80,000). Hæc scribendi methodus valdè difficilis est, ut patet, et non minimas scientiarum progressibus moras afferre debet : ex eâ tamen non modica hæc exoritur utilitas, ut qui semel eam noscunt, sensum signis depictum intelligere valeant, licet linguæ appellationem et idiomata penitùs ignorent.

83. Ægyptii, sicut et alii veteres populi, primitùs signis seu characteribus hieroglyphicis usi sunt (b) : dein verò latrées de l'Asie, et s'y sont perpétues jusqu'à présent par le moyen de l'écriture hiérogly-phique et des planisphères, où l'on avait désigné les constellations zouincales connues des

Ainsi, une seule famille source unique de tout le genre humain, un centre commun de civi-

plus particulièrement à les démontrer, et on peut dire qu'il y a réussi de la manière la plus

salisfaisante au jugement de tous les savans qui ont étudié et approfondi ses ouvrnges. De tout tems on a observé que les Chinois na font aucun progrès dans les sciences et dans les arts, et que, chez ce peuple, les connaissances civiles et religieuses, les lois, les contumes, les ueages, la manière de vivre, le cérémonial, &c. restent constanment les mêmes dans chaque ordre de la société. Ennemis de toute espèce de changemens, les Chincis sont peu propres à en introduire par eux-mêmes, et ils ont un si profond mépris pour leurs voisins, qu'ils croiraient se déshonorer s'ils ailoptaient quelques unes de leurs contumes ou de leurs découvertes. Aussi leur écriture est-elle demeurée à peu-près la même depuis Confucius, né vers l'an 550 avant l'ère chrétienne, jusqu'à nous, tandis que celle des Egyptiens a été tronquée, altérée et réduite enfin en caractères alphabetiques plus ou moins compli-

De tous ces faits, Mr. de Paravey conclut avec raison que c'est à la Chine que l'on doit chercher le type originel de l'écriture hiéroglyphique primitive. Ibid, tom. 2. page

(b) On avait toujours cru, jusqu'à la fin du dernier siècle, que les hiéroglyphes des Egyptiens n'etaient que des figures qui représentaient des idées ou des images. Ce n'est que depuis 1820, que le celèbre Mr. Chanpollion, le jeune, a demontré de la manière le plus évidente que, dans le système graphique égyptien, on employait simultanément des signes de idées ou d'images, et des signes de sons, et par conséquent que l'on distinguait principalement deux sortes d'écritures chez ce peuple célèbre, celle de pensées et celle de sons. palement deux sortes d'écritures chez ce peuple célèbre, celle de pensées et celle de sons.

La première était purement hiéroglyphique; elle était peu en usage; à peine en trouverton quelques exemples sur les plus anciens monumers et sur les papyrus de quelques momies. Celle des sons ou l'écriture phonétique était beaucoup plus commune. On en distinguait
de trois sortes; lo. l'écriture qui était composée d'hiéroglyphes-lettres; c'est celle qui couvre les ruines de l'Egypte. Les signes en sont toujours la représentain d'un être ou d'un
objet, quelquefois fantastique, plus souvent réel, dont le nom en égyptien commence par
la lettre que l'hiéroglyphe représente: ainsi un aigle, un agneau, une araignée, &c. représentent un A; un bœuf, un bouc, une bécassine. &c. un B; et ainsi des autres lettres. 20.
L'écriture sacredotale ou sacrée, dont les lettres étaient représentées par des hiéroglyphes abrégés : dans cette écriture, une ancre, un angle, &c. pouvaient représenter un A, comme abrêgés; dans cette écriture, une ancre, un angle, &c. pouvaient représenter un A, comme un bras, un bâton, une béquille, &c., pouvaient représenter un B, &c. On fesait usage de cette écriture dans les matières religieuses; on la retrouve sur la plupart des papyrus des momies. On l'avait inventé pour abrèger la première écriture dont on vient de parler. 30. L'écriture dénotique ou populaire, qui était une véritable écriture alphabétique. Dans cette écriture comme dans la nôtre, les mêmes lettres étaient toujours exprimées par les mêmes signes ou caractères. Il est aisé de voir que cette écriture était besucoup plus expéditive que les deux précédentes. C'était celle dont on fesait usage dans les relations civiles et privées. Les plus anciens manuscrite sur papyrus que l'on connaisse, sont écrits en caractères démotiques ou populaires. Quelques uns, et ce sont les plus rares et les plus importans

bentibus sœculis, huic scribendi methodo aliam clariorem multòque expeditiorem substituerunt, scripturam scilicet phoneticam seu alphabeticam, quæ nunc apud nos viget. În hâc scripturâ paucæ sunt litteræ, sed singulis ità specia. lis tribuitur sonus, ut si diversis modis rectè ordinentur. omnes omninò sonos articulatos, ideòque ipsum sermonem exprimere et quasi pingere valeant. Hinc scriptura alphabetica seu phonetica definiri potest: "Ars " pingendi sermonem, seu ad oculos loquendi, diversas " componendo litteras alphabeticas."

84. Variæ sunt eruditorum opiniones circa scripturæ alphabeticæ originem. Alii contendunt Cadmum Thebarum in Beotiâ conditorem, ex Phœniciâ oriundum et tempore Moysis circiter viventem, litterarum et usûs scribendi fuisse inventorem: cui opinioni suffragatur Lucanus poëta, his yersibus;

" Phœnices primi famæ si creditur, ausi

" Mansuram rudibus vocem signare figuris." Quos sic reddit poëta gallicus (Brébœuf):

" C'est de lui que nous vient cet art ingénieux " De peindre la parole et de parler aux yeux;

" Et par des traits divers de figures tracées,

" Donner de la couleur et du corps aux pensées."

Alii autem doctissimi viri concedunt quidem Cadmum usum litterarum in Græciam detulisse, sed negant eum fuisse illarum inventorem, variisque monumentis ostendunt scripturam alphabeticam in Phœnicia et in Ægypto longè ante Cadmi tempora extitisse. Ità præsertim D. D. Warburton et Renaudot; quod evidenter demonstravit D. Champollion, junior.

pour l'histoire, présentent des actes de différens genres des anciens monarques égyptiens, et portent leurs noms et les dates des années de leur règne. C'est à cette classe qu'appartiennent plusieurs fragmens de papyrus qui sont déposés dans le musée de Turin. Le plus ancien et le plus remarquable que Mr. Champollion y ait recondu, contient un acte de la cinquième année du règne de Thouthnosis III. Ce monarque est le Pharach qui gouvernait l'Egypte au plus tard vers le tems où Joseph y fut conduit comme esclave, et par conséquent plus de deux siècles avant le tems où Moyse écrivit le Pentateuque.

plus de deux siècles avant le tems où Moyse écrivit le Pentateuque.

Parmi un assez grand nombre de papyrus que possède Mr. Saillier, riche propriétaire d'Aix en Provence, Mr. Champollion a trouvé un manuscrit daté de la 9me. année du règne de Sèsostris ou Rhamsès V. communément appelé Rhamsès le Grand, qui succéda à son père Aménophis III, l'an 1473, avant l'ère Chrétienne, environ 18 ans après la sortie d'Egypte, qui avait eu lieu vers l'an 1491 avant la même ère (b). La date de ce manuscrit répond donc à peu-près à la 27c. année après la sortie d'Egypte. Voyez le Précis du Système hiéroglyphique des anciens Egyptiens par Mr. Champollion, le jeune, 2 vol. in 80. édition de 1828, et les Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 1. pag. 423; tom. 2. pag. 422; tom 3. pag. 148; tom. 5. pag. 176; tom. 3. pag. 113, &c.

(b) Selon de savans chronologistes, Aménophis III succéda à Rhamsès IV. surnommé Meiamoun, qui fut englouti, avec son armée, dans les flots de la mer Rouge en poursuivant

Meiamoun, qui fut englouti, avec son armée, dans les flots de la mer Rouge en poursuivant les Hébrenz, et qui lui-mêmo, avait succéde à Achencherès II. le Mandouéi Il des Monumens, sous lequel Moyse était né,

8 erud edisc dhi crib rs OOSS Lettr tom. 86

chap omni Patri cæte asser demo

dete Si c Acti vata sole

> affin est tio de

cu 10 tien

de

put

o aliam clariorem cripturam scilicet apud nos viget. ngulis ità speciarectè ordinentur, que ipsum sernt. Hinc scrippotest: "Ars quendi, diversas

circa scripturæ admum Thebaundum et temt usûs scribendi Lucanus poëta,

guris."
f):
génieux
yeux;
cées,
pensées."
dem Cadmum
l negant eum
ntis ostendunt
Ægypto longè
n D. D. Waronstravit D.

ısi

larques égyptiens, et classe qu'appartienlurin. Le plus anit un acte de la cinracn qui gouvernait , et par conséquent

riche propriétaire me. année du règne qui succéda à son près la sortie d'Ele cs manuscrit rée Précis du Sysine, 2 vol. in 80. 428; tom. 2, pag.

ès IV. surnommé ge en poursuivant puéi II des Monu85. Moyses in Ægypto natus, et artibus Ægyptiacis eruditus, modum scribendi in hâc regione receptum certò ediscere potuit et debuit. Hinc colligere est quæ fides adhibenda sit D. de Voltaire, qui Pentateuchum à Moyse cribi potuisse eath ab causam negat, quia ipsius tempore ers scribendi nondùm erat inventa. Hâc de re consuli possunt, Bible vengée à D. Duclos, tom. 1. pag. 125; Lettres de quelques Juifs à D. Guénée, contra D. de Voltaire, tom. 1. pag. 87, &c.

86. D. de Bonald, Recherches Philosophiques, tom. 1. chap. 3, contendit scripturam alphabeticam vires humanas omninò superare, proindèque ab ipso Deo concessam fuisse Patriarchis qui ante Moysem vixerunt, et ab Hebræis ad cæteras nationes paulatim transiisse. Ut probet suam assertionem auctor plurimas affert rationes, quas omnes ut demonstrativas tradere non auderemus (a).

#### CAPUT SECUNDUM.

DE SECUNDA MENTIS OPERATIONE, SEU DE JUDICIO.

JUDICIUM considerari potest vel prout in mente latet, vel prout extra mentem manifestatur verbis.

I. De Judicio prout in mente latet.

87. Mens suas cogitationes alias cum aliis comparat ut detegat utrum secum invicem conveniant an disconveniant. Si convenire videat, illas jungit; si disconvenire, separat. Actus ille jungendi vel separandi cogitationes post observatam earum relationem, dicitur judicium, quod definiri solet; "operatio mentis de cogitationum habitudine (le rapport) pronunciantis."

88. Duplex est judicium, affirmans et negans. Judicium affirmans est, cùm mens jungit cogitationes; v. g. Deus est bonus. Judicium negans est, cùm mens separat cogita-

tiones; v. g. Deus non est crudelis.

89. Tria sunt in omni judicio distinguenda, subjectum de quo aliquid affirmatur aut negatur; attributum quod de subjecto affirmatur aut negatur, et copula seu nexus ope cujus attributum affirmatur aut negatur de subjecto; v. g.

<sup>(</sup>a) Mr. l'Abbé Appert est porté à croire que l'écriture était en usage avant le déluge; et selon cet estimable savant, rien ne combat victorieusement l'opiaion de ceux qui soutiennent que l'écriture remonte jusqu'à Adam. Voyez la dissertation que Mr. Appert a publice à ce sujet dans les Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 1. pag. 296, &c.

in hoc judicio; "circulus est rotundus:" circulus est subjectum; rotundus est attributum; est copula seu nexus est.

Lent

licet.

tatib

lutæ

posi

sunt

titas

97

sio (

sing

min

secu

subst

min

dùm

quis

tern

part

orat

ver

seci

ten

fini

tur

no

qu

sic

est

 $\mathbf{Q}_{\mathbf{l}}$ 

ge

tu

ve

1

99

98

96

Judicium dividitur, ratione motivi quo mens judicando nititur, in verum et falsum, certum et incertum, evidens et non evidens, probabile et improbabile.

90. 10. Verum est judicium quandò res de facto est sicut mens pronunciat, v. g. sol major est terra; falsum est autem quandò res non est ut mens eam enuntiat, v. g. terra major est stellis.

91. 20. Judicium est certum quandò tam manifestis rationibus nititur, ut nulla sit errandi formido, v. g. existunt corpora; est verò incertum cùm omnis errandi formido non excluditur, v. g. omnes stellæ magnitudine æquales sunt.

- 92. 30. Judicium evidens est illud quod nititur motivo tam manifesto ut nulla probatione indigeat; dicitur non evidens quandò illius motivum aliqua indiget probatione: undè judicium evidens confundi non debet cum judicio certo; v. g. evidens est triangulum tribus angulis tribusque lateribus constare, et certum est tres angulos ejus duobus angulis rectis æquivalere (" les trois angles d'un triangle " rectiligne valent ensemble deux angles droits"); hoc ultimum judicium non est evidens per se, et tamen est certissimum.
- 93. 40. Judicium probabile est illud quod gravibus quidem, sed non infallibilibus nititur motivis, v. g. probabile est ægrotum, quem sanandum esse pronunciant plures medici doctissimi, reverà sanitatem recuperaturum esse. Judicium est improbabile quandò nullo alicujus momenti fundatur motivo; sic improbabile est alterum ægrotum quem iidem medici judicant moriturum, sanandum fore.

### II. De judicio prout verbis manifestatur, seu de propositione.

94. Judicium verbis manifestatum vocatur propositio; unde propositio vocari solet traductio judicii, ut terminus vocatur traductio cogitationis (64).

95. In quâlibet propositione, sicut et in judicio, tria sunt distinguenda, subjectum, attributum et copula (89). Necessarium tamen non est ut! tria distincte exprimantur; sæpè unicâ vel duabus vocibus fit propositio; v. g. sum, id est, ego sum existens; Lentulus ambulat, id est,

" circulus est subula seu nexus est. uo mens judicanncertum, evidens et

res de facto est st terra; falsum n enuntiat, v. g.

manifestis ratiodo, v. g. existunt andi formido non equales sunt.

d nititur motivo at; dicitur non get probatione: cum judicio cerigulis tribusque los ejus duobus les d'un triangle its"); hoc ultimen est certis-

d gravibus quig. probabile est it plures medici esse. Judicium menti fundatur ım quem iidem

seu de propo-

ur propositio; i, ut terminus

ı judicio, tria t copula (89). ctè exprimanpositio ; v. g. ibulat, id est,

Lentulus est ambulans; pluit, id est, pluvia est cadens;

licet, id est, res est licita, &c.

96. Nunc nobis agendum est de propositionum proprietatibus, quæ duplicis sunt generis, nimirum, aliæ sunt absolutæ et aliæ sunt relativæ. Absolutæ sunt illæ quæ uni propositioni seorsim sumptæ conveniunt : relativæ è contrà, illæ sunt quæ uni propositioni cum alia comparatæ competunt.

1. De proprietatibus absolutis propositionum.

Proprietates absolutæ propositionum sunt ipsarum quantitas et qualitas.

De quantitate propositionum.

97. Quantitas propositionum est ipsamet subjecti extensio (52), id est, est ipsarum universalitas, particularitas et

singularitas.

98. Propositio *universalis* est ea cujus subjectum est terminus universalis (51.64), id est, terminus qui sumitur secundum totam suam extensionem; v.g. omnis homo est substantia.

99. Propositio particularis ea est cujus subjectum est terminus particularis, id est, terminus qui sumitur secundùm partem indeterminatam extensionis suæ; v. g. ali-

quis homo est doctus; nonnulli homines sunt nigri.

100. Propositio singularis ea est cujus subjectum est terminus singularis, id est, terminus qui sumitur secundùm partem determinatam extensionis suæ; v. g., Cicero erat orator; hic homo est doctus, &c. Hæc propositio ad universalem revocari debet; ejus enim subjectum sumitur secundum totam extensionem suam, siquidem tantum ex-

tenditur quantum extendi potest.

101. Addunt Logici quartam propositionem quam indefinitam vocant. Indefinita propositio ea est cujus subjectum nullà universalitatis, particularitatis aut singularitatis notà afficitur; v. g., virtus est amanda. Hæc propositio, quandò est in materià necessarià, ad universalem metaphysicè refertur; sic, v. g., sensus hujus propositionis, circulus est rotundus, est, omnis circulus, nullo excepto, est rotundus. Quandò verò propositio indefinita est in materià contingenti, vel quandò est in materià quæ ad mores pertinet; tunc refertur ad propositionem physicè, vel moraliter universalem; sic hæc propositio; flumen recedit à fonte, refertur ad propositionem physicè universalem, siquidem exceptionem non patitur, nisi per miraculum; ista autem propositio, homines inhiant divitiis, revocatur ad propositionem moraliter universalem, siquidem ejus attributum enuntiatur de plerisque, seu de majore individuorum numero.

ter

est

ter

tica

spe

adj

plu

ut hìc

que

sub

ess

que

pos

qu

Út

qu ce

m

lit

st

p

0

r

## De qualitate propositionum.

102. Qualitas propositionum est ipsarum affirmatio aut negatio, veritas aut falsitas.

De affirmatione aut negatione propositionum.

103. Propositio affirmans ea est cujus attributum jungitur cum subjecto; negans ea est cujus attributum separatur à subjecto.

#### Axioma primum.

104. Attributum propositionis affirmantis est particulare. Prob. Sit enim ista propositio; "omnis homo est sub"stantia;" atqui attributum substantia sumitur particulariter; sensus enim est, "omnis homo est aliqua substan"tia;" non autem, "omnis homo est omnis substantia."
Ergo attributum substantia restringitur in suâ extensione.
Ergo est particulare. Ergo...&c.

105. Si autem eadem est attributi et subjecti extensio, vel si propositio est exclusiva, attributum sumitur universaliter, non vi affirmationis, sed vi materiæ: sic v. g., sensus hujus propositionis, "omnis homo est intelligentia cui ministrant organa," ("l'homme est une intelligence" servie par des organes"), est "omnis intelligentia cui ministrant organa est homo;" et sensus istius, "soli homines sunt medici," est, "omnes medici sunt homines."

### Axioma secundum.

106. Attributum propositionis negantis est universale. Prob. Propositio enim negans separat attributum à subjecto. Ergo separat omnia attributi individua. Ergo attributum excluditur in totà extensione sua, seu universale est. Sic cùm dicitur: "homo non est lapis;" idem est ac si diceretur; "nullus homo est lapis posibilis," "homo nullus est ex individuis lapidis."

107. Hinc lo. In propositione universali affirmante, unicus est terminus universalis, nempè subjectum. , siquidem excepista autem proad propositionem outum enuntiatur numero.

m affirmatio aut

sitionum.

tributum jungibutum separatur

est particulare.
homo est subnitur particulaaliqua substannis substantia."
sua extensione.

jecti extensio, imitur universic v. g., sentelligentia cui e intelligence elligentia cui istius, "soli dici sunt ho-

universale.
utum à subdua. Ergo
là, seu uniest lapis;"
lapis pospidis."
mante, uni-

108. 20. În propositione universali negante, duo sunt termini universales, subjectum et attributum.

109. 30. In propositione particulari affirmante, nullus

est terminus universalis.

110. 40. In propositione particulari negante, unicus est terminus universalis, nempè attributum.

De veritate et falsitate propositionum.

111. Propositio considerari potest vel prout est gramma-

ticalis, vel prout est logica.

Propositio dicitur grammaticalis, quandò sola ipsius verba spectantur, utrùm scilicet, hoc vel illud sit substantivum, adjectivum, verbum, &c.; vel utrùm regat singularem vel pluralem numerum, &c.

Propositio verò appellatur logica, quandò consideratur ut aliquem sensum habens. De sola propositione logica

hic agitur.

112. Propositio vera ea est quæ pronuntiat de subjecto suo quod est pronuntiandum. Falsa ea est quæ pronuntiat de

subjecto suo quod non est prununtiandum.

113. Hinc sequitur omnem propositionem logicam veram esse aut falsam. Vel enim pronuntiat de subjecto suo quod est pronuntiandum, vel non; si prius, vera est; si

posterius, falsa est.

114. Propositio sæpè duplicem sensum involvit, tuncque vera esse potest uno sensu intellecta, et falsa altero. Ut itaque detegatur num sit vera aut falsa, assignari debet quo sensu sit intelligenda. Multiplex est iste sensus, scilicet, proprius seu naturalis et litteralis, extraneus seu alienus, metaphoricus, compositus et divisus, &c.

115. Sensus proprius, qui etiam vocatur naturalis seu litteralis, est ille quem voces ex natura sua et primaria in-

stitutione præ se ferunt ; v. g. " Ignis comburit."

116. Sensuc extraneus seu alienus est ille quem voces ex primariâ institutione non habent; v. g., hæc propositio in ore incredulorum: "Superstitio noxia est hominibus;" in quâ vox superstitio ab incredulis intelligitur de quâcumque religione; undè falsa est sensu extraneo, quamvis vera sit sensu proprio.

117. Sensus metaphoricus ille est in quo verba à propriâ significatione ad alteram, ob similitudinem, transferuntur;

sic Scipio fulmen belli vocatur.

C 2

deb

qud

qui

con

Erg

sis

118. Sensus divisus locum habet quandò actus aliquis jungitur, non quidèm cum actu opposito, sed cum potentià ad actum oppositum, ut in hâc propositione, dormiens vigilare potest. Sensus compositus est quandò secum junguntur duo actus oppositi; v. g., actu dormiens vigilat actu. Duo illi sensus sedulò notandi sunt. Sæpiùs enim fit ut propositio vera sensu diviso, falsa sit sensu composito. Sic v. g., istæ propositiones Christi; "cæci vident; surdi audiunt; claudi ambulant," veræ sunt sensu diviso, quo dictæ sunt; scilicet, " qui erant cæci, nunc vident; qui " erant surdi, nunc audiunt," &c.; sed falsa sunt sensu composito. Hæc verò propositio Sancti Pauli vera non est nisi sensu composito, quo dicta est; " neque avari, neque " ebriosi... regnum Dei possidebunt;" sensus est enim; " neque avari, neque ebriosi, remanentes avari et ebriosi... " regnum Dei possidebunt."

2. De proprietatibus relativis propositionum.

Duæ sunt, conversio et oppositio.

De conversione propositionum.

119. Conversio propositionum est mutatio subjecti in attributum, et attributi in subjectum. Propositio quæ convertitur, convertenda vocatur; propositio quæ ex conversione oritur, vocatur conversa; v. g.

Convertenda; " nullus homo est lapis:"

Conversa; " nullus lapis est homo."

Convertenda; "Omnis homo est substantia:"

Conversa; "Aliqua substantia est homo."

## Regula prima.

120. In conversione servanda est affirmatio aut negatio, veritas aut falsitas.

20. Servari debet veritas aut falsitas. Propositio enim convertitur ut ejus detegatur natura. Atqui conversione non detegeretur natura convertendæ, si conversa non servaret veritatem aut falsitatem. Ergo....20. &c.

as aliquis a potentia niens viginiens viginiens viginiens pilat actu. nim fit ut omposito. ent; surdi iviso, quo dent; qui ent sensu ra non est

ari, neque

est enim;

ebriosi ...

n.

abjecti in quæ conk conver-

negatio,

alioquin, tum cum cto; aut lrgo....

io enim versione n serva-

## Regula secunda.

121. Nec attributum nec subjectum universaliùs sumi

debent in conversa quam in convertenda.

Prob. In conversa enim nihil affirmari aut negari debet, quod non fuerit affirmatum aut negatum in convertenda; atqui si attributum aut subjectum universalius sumerentur in conversa quam in convertenda, tunc aliquid affirmaretur. &c. Ergo...&c.

Hinc Io. valent istæ conversiones:

- " Omnis homo est substantia,"
- " Aliqua substantia est homo."
- "Omnis homo est intelligentia cui ministrant organa;"
  "Omnis intelligentia cui ministrant organa est homo."
  (105).
  - " Nullus homo est marmor;"
  - " Nullum marmor est homo."
  - " Nullus homo est lapis ;"
  - " Aliquis lapis non est homo."
  - " Aliquis homo est sanctus;"
  - " Aliquis sanctus est homo."

Hinc 20. non valent istæ conversiones:

- " Omnis homo est substantia;"
- " Omnis substantia est homo."
- " Aliquis homo est doctus;"
- " Omnis doctus est homo."
- " Aliquis homo non est doctus;"
  " Aliquis doctus non est homo."

# De oppositione propositionum.

122. Oppositio propositionum est pugna duarum propositionum quarum una refellit quod dicit altera. Hinc inter duas propositiones negantes non potest esse oppositio; sed potest esse inter duas affirmantes, vel inter affirmantem et negantem.

123. Oppositio duarum propositionum affirmantium consistit in repugnantia duorum attributorum quæ de eodem

subjecto et sub eodem respectu affirmantur; v. g. "Cir"lus est rotundus:" "circulus est quadratus:" rotunditas
enim destruit quadraturam.

124. Oppositio inter affirmantem et negantem consistit in affirmatione et negatione unius et ejusdem attributi de eodem subjecto et sub eodem respectu; v. g. "Petrus est

" logicus. Petrus non est logicus."

125. Duplex est propositionum oppositio, contraria et contradictoria. Propositiones contrariæ sunt illæ quarum una plus dicit quam requiritur ad refellendam alteram; v. g. "Petrus est doctus; Petrus est ignarus."

126. Propositiones contradictoriæ eæ sunt quarum una præcisè dicit quod sufficit ad refellendam alteram; v. g. "Petrus est doctus: Petrus non est doctus." "Omnes homines sunt docti; aliquis homo non est doctus."

### Propositio prima.

127. Duæ propositiones contradictoriæ non possunt esse simul veræ nec simul falsæ.

Prob. Idem enim non potest esse simul et non esse: atqui idem esset simul et non esset, si duæ propositiones contradictoriæ possent esse simul veræ et simul falsæ (126). Ergo...&c.

128. Ergo ex unius veritate concluditur falsitas alterius; et vice versa, ex unius falsitate concluditur veritas alterius.

### Propositio secunda.

129. Duæ propositiones contrariæ non possunt esse siınul veræ, sed possunt esse simul falsæ.

Prob. la. pars. Nam ex duabus contrariis una plus dicit quam requiritur ad refellendam alteram (125). Ergo dicit

ri

quod sufficit. Ergo....&c.

Prob. 2a.pars. Inter enim duas contrarias, saltem in materia contingenti, dari potest media propositio ex cujus veritate sequatur falsitas duarum propositionum contrariarum; v.g. inter istas, "Omnes homines sunt justi;" "nulli homines sunt justi;" datur hæc media propositio; "aliqui homines sunt justi." Ergo....&c.

130. Ergo ex veritate unius propositionis contrariæ sequitur alterius falsitas; sed ex falsitate unius propositionis

contrariæ concludi non potest alterius veritas.

g. "Cir-

em consistit attributi de 'Petrus est

contraria et llæ quarum eram ; v. g.

ram; v. g.
" Omnes
octus."

possunt esse

n esse: atitiones confalsæ (126).

as alterius ; tas alterius.

nt esse si-

a plus dicit Ergo dicit

i in materiâ is veritate arum; v. g. '' nulli ho-; '' aliqui

trariæ seopositionis

#### CAPUT TERTIUM.

DE TERTIA MENTIS OPERATIONE SEU DE DISCURSU.

131. D'ISCURSUS seu Ratiocinium est mentis operatio quâ unum judicium infertur ex alio; v. g., ex hoc judicio; "Deus est summè perfectus," infertur hoc

aliud: " Ergo est amandus."

132. In omni ratiocinio tria sunt distinguenda, antecedens, consequens et consequentia. Antecedens est judicium seu series judiciorum ex quo vel ex quibus aliud infertur. Consequens est illud quod infertur. Consequentia est connexio seu vinculum antecedentis cum consequente. Res illustretur exemplo.

" Omne vitium est fugiendum; Atqui mendacium est vitium;

" Ergo mendacium est fugiendum."

Duo priora judicia sunt antecedens, tertium est consequens; et nexio hujus tertii cum prioribus, designata per particulam

ergo, est consequentia.

133. Vera potest esse consequentia, licèt consequens sit falsum; v. g. "Materia cogitat; ergo potest esse beata." Vice versâ, verum potest esse consequens, licèt consequentia sit falsa; v. g. "Homo est substantia; ergo "cogitare potest."

134. Discursus verbis manifestatus vocatur argumentatio, et definitur, "oratio discursûs interpres." Septem vulgò numerantur argumentationum species; Inductio, Exemplum, Sorites, Dilemma, Epicherema, Enthymema, et

Syllogismus.

135. Inductio est argumentatio quâ ex multis singularibus aliquid generale concluditur; v. g. "Omnis homo "est sensitivus; omne brutum est sensitivum; ergo "omne animal est sensitivum." Valet hæc argumentatio, si perfecta sit singularium enumeratio.

136. Exemplum est argumentatio in quâ ex aliquo singulari aliud singulare concluditur: triplex est, à pari, à

fortiori, à contrario.

A pari: "Sancti multa passi sunt ut vitam æternam" consequerentur; ergo à pari, et nos multa pati debemus, "si vitam æternam consequi velimus."

A fortiori: "Fugiendum est peccatum veniale; Ergo "à fortiori, et mortale."

A contrario: "Vitium est mors animæ; Ergo à contrario,

" virtus est animæ vita."

137. Sorites seu Gradatio est argumentatio in quâ plures sunt propositiones ità inter se connexæ, ut attributum primæ fiat subjectum secundæ; attributum secundæ, fiat subjectum tertiæ, et sic deinceps donec subjectum primæ jungatur cum attributo ultimæ in consequente; v. g.

" Avarus multa desiderat;

" Qui multa desiderat, multis eget;

" Qui multis eget, miser est;

" Ergo avarus miser est."

Valida est hæc argumentatio si quæque propositio ex

præcedenti fluat, et si nullæ sint voces æquivocæ.

138. Dilemma est argumentatio duo proponens adversario eligenda, quorum utrumlibet eligat, causâ cadit; v.g. si quis probare velit homines esse in vitâ miseros, sic arguere poterit.

" Quisquis hanc vitam degit, vel servit cupiditatibus, vel

" cupiditatibus resistit;

"Si resistit, miser est; vim enim perpetuam sibi infert;

"Si servit, miser est; eas enim explere nequit; Ergo quisquis hanc vitam degit, miser est."

Dilemma nuncupatur argumentum cornutum, quia est quasi feriens utroque cornu: ut validum sit, necesse est ut nullum inter utramque partem detur medium.

139. Epicherema est argumentatio cujus alterutii vel utrique propositioni antecedenti sua adjungitur probatio; v. g.

"Omne quod cogitat, existit; priùs est enim existere quam cogitare;

"Atqui ego cogito, res enim in mente mihi repræsento:

" Ergo existo."

. 140. Enthymema est argumentatio duabus constans propositionibus, quarum una dicitur antecedens et altera consequens. v. g., "Cogito: ergo existo."

141. Syllogismus est argumentatio tribus constans propositionibus ità inter se connexis, ut ex duabus prioribus

tertia necessariò sequatur; v. g.

" Omnis virtus est amanda;
Atqui diligentia est virtus;

" Ergo diligentia est amanda."

dici con dict

extr med in p

extr

sion ordi

tren gism

In s

jore term inter sion

riis s mati

" n

le; Ergo

contrario,

uâ plures ttributum indæ, fiat m primæ

ositio ex

adversadit; v. g. seros, sic

ibus, vel

bi infert;

quia est

vel utrio; v. g. existere

sento:

ans protaltera:

ans proprioribus 142. Ambæ priores vocantur præmissæ; ex his una dicitur major et altera minor; tertia propositio vocatur conclusio.

143. Major ea est quæ continet attributum conclusionis, dictum majus extremum; minor ea est quæ continet minus

extremum, seu subjectum conclusionis.

144. Attributum et subjectum conclusionis dicuntur extrema, quia comparantur inter se ope tertii termini, qui medius terminus vocatur. Hic medius terminus reperitur in majore et minore, nunquam verò in conclusione.

145. Majus extremum sic vocatur, quia majorem extensionem habere solet; et minus extremum sic dicitur, quia ordinariè minorem extensionem habet. In hoc syllogismo:

" Omne vitium est fugiendum; Atqui mendacium est vitium;

" Ergo mendacium est fugiendum."

Fugiendum est majus extremum; mendacium, minus extremum; et vitium, medius terminus. Sic in hoc syllogismo, prima propositio est major, secunda est minor, tertia conclusio.

Major igitur non est semper prima syllogismi propositio. In sequenti secunda est.

" Nullum extensum est cogitans;

" Atqui omnis Spiritus est cogitans; Ergo nullum extensum est Spiritus."

146. Ex his sequitur majus extremum comparari in majore cum medio termino; minus extremum cum eodem termino comparari in minore, et relationem detectaminter majus et minus extremum enuntiari in conclusione. Hæc omnia supponunt istud principium duplex;

"Duo qua sunt eadem cum tertio, sunt eadem inter se."

"Duo quorum unum idem est cum tertio, alterum verd

" non idem, non sunt eadem inter se."

Nunc agemus 10. de syllogismorum regulis; 20. de variis syllogismorum speciebus; 30. de communioribus sophismatibus.

# I. De Regulis Syllogismorum.

Octo sunt his versibus expressæ.

la. "Terminus esto triplex, medius, majorque, mi-"norque.

qua

dici

ver

tem

dud

 $\operatorname{Erg}$ 

neg

gist

con. Itac

est

fori

ver

ut

sin

refe

- 2a. " Latiùs hunc quam præmissæ conclusio nonvult.
- 3a. " Aut semel aut iterum medius generaliter esto.
- 4a. " Nequaquam medium capiat conclusio fas est.
- 5a. "Utraque si præmissa neget, nihil indè sequetur.
- 6a. " Ambæ affirmantes nequeunt generare negantem.
- 7a. " Pejorem sequitur semper conclusio partem.
- 8a. " Nil sequitur geminis ex particularibus unquàm."

### Regula prima.

147. "Terminus esto. . . . &c.", id est, tres esse debent

in syllogismo termini, nec plures, nec pauciores.

Prob. Syllogismus enim est comparatio duorum cum tertio. Atqui ad talem comparationem tres et tres tantum requirumtur termini, nempè duo qui comparentur et tertius ope cujus comparentur. Ergo...&c.

Obj. Valet iste syllogismus;

" Omnis virtus est laudabilis;

" Atqui omne vitium est vituperabile;

" Ergo nullum vitium est virtus.

Atqui tamen quatuor sunt in hoc syllogismo termini.

Ergo...&c.

Resp. neg. min. Vox enim virtuperabile idem significat ac non laudabile. Ergo in hoc syllogismo tres sunt tantum termini.

### Regula secunda.

148. "Latiùs hunc...&c.", id est, nullus terminus universalior esse debet in conclusione quam in præmissis.

Prob. Conclusio enim erui debet ex præmissis; atqui si aliquis terminus esset universalior in conclusione quam in præmissis, conclusio non erueretur ex præmissis;

Ergo...&c. Hinc non valet iste syllogismus:

" Omnis scholasticus est studiosus;

" Atqui Petrus non est scholasticus;

" Ergo Petrus non est studiosus."

Terminus enim non studiosus universalior est in conclusione, quam in præmissis studiosus (104, 106).

Obj. Valet iste syllogismus;

" Soli homines sunt medici;

" Atqui nullum brutum est homo;

" Ergo nullum brutum est medicus."

nonvult. er esto. as est. equetur. egantem.

em. mquàm.''

sse debent

orum cum res tantùm r et tertius

o termini.

significat nt tantùm

terminus emissis. ; atqui si quam in

conclusi-

Atqui tamen vox medicus universalior est in conclusione quam in præmissis. Ergo....&c.

Resp. neg. min. Sensus enim majoris est; "Omnes medici sunt homines" (105). Ergo vox medicus non est universalior in conclusione quàm in præmissis. Ergo....&c.

Regula tertia.

149. Aut semel.... &c.", id est, medius terminus sal-

tem semel universaliter sumi debet.

Prob. Medius enim terminus bis particulariter sumptus duo diversa significat. Ergo duobus terminis æquivalet. Ergo tunc quatuor essent in syllogismo termini, quod fieri nequit (147). Ergo....&c. Hinc non valet iste syllogismus;

" Omnis homo est substantia;

" Atqui omnis angelus est substantia;

" Ergo omnis angelus est homo."

Obj. Valet iste syllogismus;

" Aliqua substantia est extensa;

"Atqui omne corpus est substantia;

"Ergo omne corpus est extensum."
Atqui tamen medius terminus bis particulariter sumitur.

Ergo. . . . &c.

Resp. Dist. Maj. Valet iste syllogismus vi materiæ et consequentis; conc. maj. Vi formæ et consequentiæ; neg. maj. Itaque in hoc syllogismo verum est consequens, sed nulla est consequentia. Si enim concluderet hic syllogismus vi formæ et consequentiæ, servatâ eâdem formâ, ex præmissis veris semper sequeretur optima conclusio; quod falsum est, ut patet ex eodem syllogismo sic mutato;

" Aliqua substantia est extensa;

"Atqui omnis spiritus est substantia:

" Ergo omnis spiritus est extensus."

Inst. Rectè concludit iste syllogismus;

" Joannes est sanctus;

" Atqui Joannes est doctus;

" Ergo aliquis doctus est sanctus;"

Atqui medius terminus bis particulariter sumitur. Ergo....&c.

Resp. neg. min. Medius enim terminus Joannes est singularis et non particularis, ideòque ad universalem refertur (100). Ergo...&c.

### Regula quarta.

150. "Nequaquam....&c.", id est, medius terminus non debet ingredi conclusionem.

Prob. Solum enim probandum ingredi debet conclusionem. Atqui medius terminus non est probandus. Ergo ....&c.

#### Corollarium.

151. Ergo plures esse debent termini universales in

præmissis quàm in conclusione.

Prob. Nullus enim terminus universalior esse debet in conclusione quam in præmissis (148). Ergo saltem tot esse debent termini universales in præmissis quam in conclusione. Sed medius terminus saltem semel universaliter sumi debet (149), et non debet ingredi conclusionem (150). Ergo...&c.

152. Hinc, si sint duo termini universales in conclusione, tres esse debent in præmissis; si duo sint tantum in præmissis, unicus debet esse in conclusione; si unicus

sit in præmissis, nullus sit oportet in conclusione.

## Regula quinta.

153. "Utraque si... &c.", id est, ex duabus negantibus

nihil concludi potest.

Prob. Quandò enim ambæ præmissæ sunt negantes, duo extrema separantur à medio termino. Atqui ex eo quòd duo extrema separentur à medio termino, non sequitur ea inter se convenire aut disconvenire. Ergo. . . . &c. Sic ex eo quòd homo non sit equus, et equus non sit rationalis, non sequitur hominem non esse rationalem.

154. Sæpè fieri potest ut propositio, quæ extra syllogismum esset negans, intra syllogismum sit affirmans. Sic

in hoc syllogismo;

" Qui non studet, non erit doctus;

" Atqui Petrus non studet;

" Ergo Petrus non erit doctus."

Minor, "Petrus non studet," reverà est affirmans, quamvis extra syllogismum sit negans. Nam medius terminus idem debet esse in minore ac in majore (147). Atqui in majore non est duntaxat studens, sed qui non studet; Ergo ut idem sit medius terminus in utrâque præmissâ, minor sic resolvenda est; "Petrus est ille qui non

e**v** sy

> ha pa

pai Er lar

au tur in

syl

COL

tion ma mu que

siti cor Re ma tar

ma ser uı.

pos

conclusio-

dus. Ergo

versales in

se debet in saltem tot àm in conniversaliter onem (150).

in conclut tantùm in ; si unicus ne.

negantibus

gantes, duo o quòd duo ur ea inter ex eo quòd on sequitur

ra syllogisnans. Sic

affirmans, nedius terore (147). ed *qui non* râque præe qui non studet;" vel, "Petrus est non studens," quæ propositio evidenter est affirmans. Idem dicendum est de sequenti syllogismo;

" Petrus non est miser;

" Atqui Petrus non est dives;

" Ergo aliquis non dives, non est miser.

In quo minor, que extra syllogismum est negans, in hanc affirmantem resolvi debet; "Petrus est non dives," ut patet ex conclusione, in quâ non dives est minus extremum.

Obj. Illæ propositiones sunt negantes in quibus reperitur particula non. Atqui in propositionibus allatis....&c.

Ergo....&c.

Resp. Dist. Maj. Quandò particula non cadit in copulam; conc. maj. Quandò particula non cadit in subjectum aut in attributum; neg. maj. "Atqui in propositionibus" suprà allatis reperitur particula non; dist. min. Reperitur particula non, sed hæc particula cadit in subjectum aut in attributum, conc. min. Cadit in copulam, neg. min. et consequentiam. Solutio patet ex dictis.

Inst. Syllogismus non mutat propositiones. Atqui extra syllogismum propositiones sunt negantes. Ergo et intra

syllogismum.

155. Resp. Dist. Maj. Syllogismus non mutat propositiones quoad materiam; conc. maj. Quoad formam, neg. maj. Concessâ minore, dist. consequens. Intra syllogismum debent esse negantes quoad materiam; conc. conse-

quentiam. Quoad formam; neg. consequentiam.

Sedulò igitur distinguenda est materia à formà in propositionibus. Materia propositionis sunt termini ex quibus constat propositio. Forma est terminorum dispositio. Reverà propositio mutari non potest in syllogismo quoad materiam; tunc enim idem non remaneret sensus, sed mutari potest quoad formam: nam in syllogismo propositiones secum invicem sunt comparandæ. Atqui comparatio illa aliquandò requirit ut propositiones mutentur quoad formam; quandò scilicet idem sensus ejusdem termini non servaretur in utrâque præmissâ, aut in conclusione et in una præmissarum, et hæc mutatio legitima est, quia propositionis non mutatur sensus. Ergo...&c.

### Regula sexta.

156. "Ambæ affirmantes....&c.", id est, ex duabus

affirmantibus non potest erui conclusio negans.

Prob. Quandò enim ambæ præmissæ affirmant, duo extrema junguntur cum medio termino. Ergo inter se junguntur (146). Ergo conclusio debet esse affirmans (103, 144). Ergo....&c.

Obj. Rectè concludit iste syllogismus; "Omnes sancti sunt felices;

" Atqui omnes amici Dei sunt sancti;

" Ergo qui non sunt felices, non sunt

" amici Dei."

Atqui tamen ex præmissis affirmantibus eruitur conclusio

negans. Ergo...&c.

Resp. Dist. Min. Eruitur conclusio negans æquivalens affirmanti; conc. min. Eruitur conclusio reverà negans; neg. min. et consequentiam. Hæc enim conclusio huic æquivalet affirmanti; "Omnes amici Dei sunt felices;" alioquin non essent iidem termini in conclusione ac in præmissis. Ergo....&c.

## Regula septima.

157. "Pejorem. . . &c.", id est, si una præmissarum est negans, conclusio debet esse negans; si una est particularis,

conclusio debet esse particularis.

Prob. la. pars. Nam quandò una præmissa est affirmans et altera negans, unum extremum jungitur cum medio termino, et alterum ab eo separatur. Ergo duo extrema separantur (146). Ergo conclusio debet esse negans. Ergo...&c.

Prob. 2a. pars. Vel enim ambæ præmissæ affirmant, vel affirmat una et altera negat (153). Atqui in utroque casu, si una præmissa est particularis, conclusio debet esse par-

ticularis.

lo. Quidem si ambæ præmissæ affirmant, nam in duabus præmissis affirmantibus quarum una est particularis et altera universalis, unicus est terminus universalis, nempè subjectum propositionis universalis (107). Ergo nullus debet esse terminus universalis in conclusione (152). Ergo conclusio debet esse particularis.

abu una ver but sali ex gan

una F

est tum reso quo

laril P affir erui l

null part

Nar affir nem esse quæ , ex duabus nt, duo exter se junmans (103,

r conclusio

æquivalens
rà negans;
lusio huic
felices;''
ac in præ-

rum est nearticularis,

est affirr cum meduo extrese negans.

mant, vel oque casu, esse par-

n in duacularis et s, nempè go nullus 2). Ergo 20. Si ex duabus præmissis una sit negans. Nam in duabus præmissis quarum una est negans et altera affirmans, una universalis et altera particularis, duo sunt termini universales, nempè subjectum propositionis universalis et attributum negantis. Ergo unicus debet esse terminus universalis in conclusione (152). Sed conclusio debet esse negans, ex primâ parte regulæ; ergo conclusio erit particularis negans. Ergo...&c.

Obj. Contra primam partem regulæ. Valent syllogismi;

" Nihil est increatum quod non sit æternum;

" Atqui Deus est increatus; Ergo Deus est æternus."

" Quidquid non est corporeum, est spirituale;

" Atqui anima non est corporea; Ergo anima est spiritualis."

Atqui in istis syllogismis conclusio est affirmans, licèt

una præmissarum sit negans. Ergo....&c.

Resp. neg. min. quoad 2am. partem. Ad primum: major est affirmans; sic enim resolvi debet (154); "omne increatum est æternum." Ad 2um; minor est affirmans, sicque resolvenda est; "anima est aliquid non corporeum, seu quod idem est; "anima est non corporea." Ergo....&c.

## Regula octava.

158. "Nil sequitur....&c.", id est, ex duabus particularibus nihil concludi potest.

Prob. Vel enim ambæ præmissæ affirmant, vel una affirmat et altera negat (153); atqui in utroque casu nulla

erui potest conclusio.

lo. Quidem si ambæ præmisæ affirmant. Nam in duabus propositionibus affirmantibus et particularibus simul, nullus est terminus universalis. Ergo medius terminus bis particulariter sumeretur, quod fieri nequit (149), Ergo...&c.

20. Si una præmissa sit affirmans et altera negans. Nam in duabus præmissis particularibus quarum una est affirmans et altera negans, unicus est terminus universalis, nempè attributum negantis (109. 110). Ergo nullus debet esse terminus universalis in conclusione (152): atqui si quædam esset conclusio, cùm debeat esse negans (157),

66

"

nor

ant

in

que

pro

par

tur

dò

in c

maj

met

alte

met

que

ejus attributum foret universale (106). Ergo hæc conclusio est impossibilis. Ergo....&c.

II. De variis syllogismorum speciebus.

159. Syllogismus potissimum dividitur in simplicem, complexum et compositum.

Syllogismus simplex est ille de quo huc usque actum est. Syllogismus complexus est ille qui constat propositionibus complexis, et cujus præsertim conclusio est propositio complexa, qualis est iste;

" Lex divina jubet honorare reges;

" Atqui Claverius est rex;

" Ergo lex divina jubet honorare Claverium."

Ut tres termini istius syllogismi cognoscantur, sicque de eo regulis suprà allatis judicetur, propositiones ex activo in passivum mutandæ sunt hoc modo:

"Reges sunt honorandi, id enim jubet lex divina; atqui "Claverius est Rex. Ergo Claverius est honorandus."

Syllogismus complexus est ille cujus major est propositio composita. Triplex distinguitur, nempè conditionalis, disjunctivus et copulativus.

160. lo. Syllogismus conditionalis est ille cujus major est propositio conditionalis, seu propositio quæ duas complectitur partes per particulam si conjunctas, quarum una, quæ conditionem includit, vocatur antecedens, et altera dicitur consequens; talis est iste:

" Si Petrus studet, erit doctus; atqui Petrus studet;

" ergo Petrus erit doctus."

161. Valet syllogismus conditionalis quandò in minore affirmatur antecedens, ut ejus consequens affirmetur in conclusione, vel quandò in minore negatur consequens majoris, ut ejus antecedens negetur in conclusione; hinc valent isti syllogismi;

" Si sol lucet, dies est;

" Atqui sol lucet;

" Ergo dies est."

" Si sol lucet, dies est;

" Atqui dies non est; " Ergo sol non lucet."

Ex hâc duplici regulâ nata sunt hæc axiomata: "Verum antecedens; ergo et consequens;" seu "Verum prius;

ec conclusio

simplicem,

e actum est. positionibus positio com-

verium.'' ;, sicque de ex activo in

vina; atqui randus." t propositio onditionalis,

cujus major duas comuarum una, , et altera

us studet ;

in minore etur in conens majoris, e valent isti

: "Verum erum prius; " ergo et posterius." " Falsum consequens; ergo et an-

162. Non valet syllogismus conditionalis, quandò in minore affirmatur consequens, ut in conclusione affirmetur antecedens; vel quandò in minore negatur antecedens, ut in conclusione negetur consequens. Hinc non valent sequentes syllogismi;

"Si Petrus studet, laudabitur;

" Atqui Petrus laudabitur;

" Ergo Petrus studet."

" Si negarem esse Deum, essem improbus;

" Atqui non nego esse Deum; " Ergo non sum improbus."

163. 20. Syllogismus disjunctivus est ille cujus major est propositio disjunctiva, seu duas complectens partes per

particulas aut, vel; sive, sibi colligatas.

Valet iste syllogismus quando una pars majoris affirmatur in minore, ut altera negetur in conclusione; vel quando una pars majoris negatur in minore, ut altera affirmetur in conclusione. Hinc valent isti syllogismi:

" Vel sol vel terra movetur;

" Atqui terra movetur;

" Ergo sol non movetur."

"Vel mens humana est intelligens, vel cognoscere non potest bonum morale;

"Atqui cognoscere potest bonum morale;

" Ergo est intelligens."

164. Non valet syllogismus disjunctivus, quandò una pars majoris affirmatur in minore, ut altera in conclusione affirmetur; vel quandò una pars majoris negatur in minore, ut altera negetur in conclusione; vel denique quandò datur medium inter duo membra majoris. Hinc non valent sequentes syllogismi:

" Vel Petrus studet, vel est piger;

" Atqui Petrus studet;

" Ergo est piger."

" Vel Petrus studet, vel est piger;

" Atqui non est piger;

" Ergo non studet."

Der auchners

" Vel adest in brutis principium intelligens seu ideandi capax, vel bruta sunt mera automata;

"Atqui nullum adest in brutis principium intelligens

" seu ideandi capax;

" Ergo bruta sunt mera automata."

Non valet iste syllogismus, quia inter propositionis disjunctivæ membra datur istud medium; "Adest in brutis "principium imaginandi et sentiendi capax, licèt principi-"um istud non sit intelligens, seu ideandi capax," et consequenter, bruta non sunt mera automata.

165. 30. Syllogismus copulativus est ille cujus major est propositio copulativa, seu plures habens partes conjunctionibus et, ac, atque, &c. sibi unitas, v. g. "nemo servire" potest Deo et Mammonæ; atqui avarus servit Mammo-

"

al

m

no

m

pr

du

qu

m

pe

lo

ve

ev

po

es

SO

lo

" næ; ergo avarus non servit Deo."

Valet iste syllogismus quandò una pars majoris affirmatur in minore, ut altera negetur in conclusione, ut in exemplo allato: non valet autem, si una pars majoris negatur in minore, ut altera affirmetur in conclusione; hinc vitiosus est sequens syllogismus: "Nemo servire po-"test Deo et Mammonæ; atqui popinator non servit "Mammonæ; ergo popinator servit Deo."

# III. De communioribus sophismatibus.

166. Sophisma seu paralogismus est argumentum constans propositionibus falsis, sed apparenter veris. Sophismata

quatuordecim præcipuè numerantur.

167. 1. Fallacia grammatica est sophisma quod in vocum ambiguitate consistit; v. g. "Omnis canis latrat; atqui "quoddam sidus est canis; ergo quoddam sidus latrat." .... "Qui lepores (lepus-oris, lièvre) venantur, canibus "indigent; atqui oratores venantur lepores (lepor-oris, "ornemens du langage); ergo oratores canibus indigent." .... Deus est ubiquè; atqui ubiquè est abverbium; ergo

"Deus est adverbium."

168. 2. Fallacia accidentis est sophisma quo eruitur conclusio absoluta ex eo quod est verum solummodò per accidens; sic quidam hæretici in dies festivos invehuntur, ex eo quòd videant illis diebus quosdam ebrios.

169. 3. Transitus à vero secundum quid ad verum simpliciter, cum eruitur conclusio absoluta à principio duntaxat ns seu ideandi a ; im intelligens

ositionis dislest in brutis icèt principioax," et con-

jus major est s conjunctionemo servire vit Mammo-

oris affirmausione, ut in
pars majoris
conclusione;
o servire ponon servit

tum constans Sophismata

is.

lad in vocum latrat; atqui idus latrat." tur, canibus (lepor-oris, is indigent." bium; ergo

quo eruitur ummodò per invehuntur,

v*erum simpli*pio duntaxat vero sub aliquo respectu; v. g. "Galli sunt leves; e.go" altioribus scientiis, quæ maximam mentis attentionem "requirunt, studere non valent."

170. 4. Fallacia compositionis et divisionis, cùm fit transitus à sensu composito ad sensum divisum, et vice versâ,

à sensu diviso ad sensum compositum (118).

171. 5. Transitus à sensu collectivo ad sensum distributivum, et vice versâ, à sensu distributivo ad sensum collectivum; v. g. "Episcopi sunt infallibiles; atqui Chrysanthus est episcopus; ergo Ch., santhus est infallibilis".... "Singuli episcopi separatim non sunt infallibiles; ergo episcopi in Concilium congregati non sunt infallibiles."

172. 6. Transitus à genere ad genus, cùm probatur res aliqua per principium generis omninò diversi; v. g. "Miracula superant vires naturæ; ergo sunt impossibilia."

173. 7. Transitus à minùs noto contra magis notum, cùm quis argumentatur ex re minùs notâ ut impugnet rem magis notam; sic materialistæ ex belluarum animis minùs notis argumentantur, ut probent animas nostras esse materiales.

174. 8. Ignorantia quæstionis seu Elenchi, cùm aliquid probatur quod in quæstione non est, ut si quis probare vellet Summum Pontificem esse infallibilem, dùm probandum esset adesse in Ecclesiâ Romanâ judicem infallibilem."

175. 9. Petitio principii, cum supponitur ut probatum quod est probandum; ut si quis probaret terram circa solem

moveri, quia ipse sol quiescit.

176. 10. Circulus vitiosus, cùm quis, in eâdem quæstione et contra eosdem adversarios disputans, duas propositiones per se invicem probare conatur; v. g., si quis contenderet lo. evidentiam esse infallibilem, quia Deus est summè verax, et 20. Deum esse summè veracem, quia illud est evidens.

177.11. Argumentum de falso supponente, cùm aliquid supponitur tanquam verum, quod reipsa est falsum; talis foret sequens argumentatio: "si essent antipodes, verso in "terram capite deambularent; crgo non sunt antipodes."

178. 12. Non causa pro causa, cum quis ex eo quod non est causa, argumentatur quasi esset causa. In hujusmodi sophisma duplici præsertim modo labuntur homines incauti; lo. quandò, vel per ignorantiam, vel ne ignari videantur,

vanas et fictitias assignant effectibus causas; sic, v. g., rudes magicis artibus tribuunt naturales effectus quorum veras causas detegere non valent; 20 quandò pro causa datur quod effectum duntaxat præcedit; sic ratiocinari solent plurimi, post hoc, ergo propter hoc; v. g., quia magna interdùm contigerunt infortunia, his circiter temporibus quibus cometæ apparuerunt, vel aliud cæleste phænomenon, multi existimaverunt cometas esse causas subsequentium morbe um, bellorum, pestilentiæ et aliarum calamitatum.

quid

rum

triar

sine

senti

conv

et al

cum

genu

conv

est g

distir

remo

rebus

nistr: home

quot

atus,

ritus

tutive

omni

præn

re ve

Defin

juxta

orati

quati

II. (

dante

" tia

andi

18

18

18

18

G

179. 13. Enumeratio partium imperfecta, cum ex uno aut ex altero aliquid universale colligitur; sic ex eo quod plurima sint nobis incognita, concludunt sceptici nihil à nobis certò cognosci. In quotidiano vitæ usu, innumeri occurrunt hujusmodi paralogismi. Sic, v. g., si quis semel aut iterum imprudenter sese gesserit, universim concluditur illum ese imprudentem; sic pariter ex eo quòd sub ementitæ pietatis larva quidam homines turpia tegant vitia, generatim inferunt libidinosi pietatem meram esse hypocrisim.

180. 14. Figura dictionis, seu transitus à re ad modum; v. g., "quos habuisti pedes, nunc habes; atqui puer par"vulos habuisti pedes; ergo nunc habes parvulos pedes."

#### CAPUT QUARTUM.

DE QUARTA MENTIS OPERATIONE, SEU DE METHODO.

ETHODUS est quarta operatio mentis quâ co-181. Magitationes suas, judicia et ratiocinia eo disponit ordine qui aptior sit ad ignotam veritatem detegendam, vel ad eam cognitam aliis faciliùs manifestandam; undè duplex est, analytica scilicet et synthetica.

182. Methodus analytica est dispositio cogitationum mentis ad inveniendam veritatem; procedit à singularibus ad generaliora, à consectariis ad principia. Adhibetur præsertim ad solvendas quæstiones problematicas; hinc vocatur methodus resolutionis et inventionis.

183. Methodus synthetica est dispositio cogitationum mentis ad demonstrandam veritatem; procedit à generalioribus ad singularia, à principiis ad consectaria; vocatur etiam methodus compositionis et doctrinæ.

Sunt utrique leges communes, sunt et propriæ, quas priusquam exponamus, dicendum est quid sit *Definitio* et quid sit *Divisio*. Itaque

I. De Definitione.

184. Ut cognoscatur quid sit Definitio, cognosci debet

quid sit essentia rei.

Essentia seu natura rei alicujus est complexio attributorum sine quibus res illa nec esse nec concipi potest. Sic triangulus ità constat tribus angulis tribusque lateribus, ut sine his nec existere nec concipi possit. Duæ sunt in essentia partes, genus et differentia.

185. Genus est pars essentiæ communior quâ res aliqua convenit cum aliis rebus. Genus autem aliud est proximum

et aliud remotum.

Genus proximum est illud per quod res convenit proximè cum paucis aliis rebus; v. g. intelligentia in homine est genus proximum. Genus remotum est illud per quod res convenit cum multis aliis rebus; v. g., substantia in homine

est genus remotum.

186. Differentia est pars essentiæ specialior per quam res distinguitur ab aliis rebus. Duplex est, alia proxima, alia remota. Differentia proxima rem distinguit ab omnibus aliis rebus; v. g., cùm dico; "homo est intelligentia cui ministrant organa," secerno hominem ab omni quod non est homo. Differentia remota rem discriminat tantùm ab aliquot rebus; v. g., cùm dico; "angelus est spiritus creatus," secerno angelum à Deo, qui est spiritus increatus, sed eum non secerno à mente humanâ, quæ pariter est spiritus creatus.

187. Rei genus et differentia dicuntur principia rei constitutiva, seu attributa rei primaria, quia tribuuntur ante omnia alia attributa, quæ ideò secundaria vocantur. His

præmissis

188. Definitio est oratio explicans quod est obscurum in re vel in nomine; undè duplex est, alia nominis, alia rei. Definitio nominis ea est quæ vocis significationem exponit, juxta vulgares et receptas sermonis leges. Definitio rei est oratio explicans naturam seu essentiam rei; ut sit legitima quatuor requiruntur conditiones.

189. I. Ut sit elara, alioquin rei naturam non explicaret. II. Ut sit brevis, id est, ut in ea nulli sint termini redundantes. Hinc peccaret ista definitio; "homo est intelligentia ideandi capax cui ministrant organa;" vox enim ideandi capax continetur in voce intelligentia. III. Ut sit

ETHODO.

v. g., rudes rum veras

ausâ datur

nari solent

uia magna

temporibus

enomenon,

sequentium

lamitatum.

ex uno aut

x eo quòd

ici nihil à

, innumeri

quis semel

concluditur

sub emen-

vitia, gene-

ypocrisim.

rd modum;

i puer par-

los pedes."

ntis quà coeo disponit endam, vel ndè duplex

gitationum ingularibus Adhibetur ; hinc vo-

gitationum generalio-; vocatur

priæ, quas D*efinitio* et reciproca, id est, ut omni et soli rei definitæ conveniat; hinc peccarent istæ definitiones: "mens humana est spiri- 'tus creatus;" "circulus est figura plana." IV. Ut constet genere proximo et differentiâ proximâ, id est, ut exprimat attributa rei primaria.

#### II. De Divisione.

190. Divisio est totius in suas partes distributio. Divisionis tres sunt dotes. I. Ut sit adæquata, id est, partes seu membra divisionis debent adæquare totum. Hinc divisio quadrupedum in boves, canes et leones, peccaret, quia alii sunt quadrupedes. II. Ut membra divisionis sint opposita, id est, ut unum membrum non includatur in altero; hinc non valet divisio entis (de l'être) in substantiam, corpus et spiritum; corpus enim et spiritus includuntur in substantiâ. III. Ut membra divisionis sint quâm paucissima, ut vitetur confusio.

# III. Leges analysi et synthesi communes.

191. I. Nulli rei præbeatur assensus, nisi perspectæ. II. A minùs difficilibus ad difficiliora sensim progrediatur. III. In omnibus inquisitionis gradibus adhibenda est sedulò comes evidentia, nec ab una propositione ad alteram delabendum est, nisi quadam continuatione priori connexa sit et alligata.

IV. Leges Analysis.

192. I. Diligenter observetur et determinetur status quæstionis; certa ab incertis cautè separentur; circumstantiæ inutiles omninò circumcidantur; ipsaque quæstio claris, intelligibilibus et quam paucissimis fieri poterit verbis exprimatur.

II. Diversæ cogitationes quæstionem necessariò ingredientes separentur, ità ut quæstio in plures alias particulares resolvatur. Istius resolutionis ope difficultas examinis minimate et amplicationis delliture.

nuitur et sæpè omnind tollitur.

III. Quærantur cogitationes et rationes ope quarum peculiares quæstiones solvi possint, et singulæ ad palmarem præcipuamque reduci.

IV. Tamdiù singularum quæstionum examini inhærendum est, quamdiù satis est ut jure credamus singula à nobis perspecta fuisse.

post dend est,

nia o solu vel o

axionista nitas posit

> hum R

> > Qui

metl

plur plur guit illas quai cipit ter veni jung

mer sent

qua

judi

ter unt sati per enti gita onveniat; a est spiriv. Ut const, ut ex-

Divisiopartes seu
ne divisio
quia alii
opposita,
ro; hinc
corpus et
substanssima, ut

erspectæ. grediatur. est sedulò cam delannexa sit

ur status circume quæstio crit verbis

ingredirticulares ninis mi-

rum pealmarem

inhærena à nobis

## V. Leges Syntheseos.

193. I. Ordiatur à definitionibus vocum, ne aliqua sit in posterum æquivocatio. A definitionibus datis non est recedendum. Pariter sæpè à definitionibus rerum ordiendum est, ut res clariùs et distinctiùs intelligantur.

II. Deindè axiomata sunt stabilienda ex quibus ratiocinia deducantur, quorumque medio ad veritatis quæstionisve solutionem perveniatur. Si per se clara non sunt, explicari

vel demonstrari debent.

III. In ratiociniis conclusiones tantùm erui debent ex axiomatibus, vel ex propositionibus præmissis et probatis, nec ista conclusionum et probationum sibi connexarum perennitas deserenda est, donec tandem in sufficienti lumine proposita quæstio fuerit collocata.

Quæ omnia ut faciliùs intelligantur, exemplum útriusque

methodi subjiciemus.

194. Problema inveniendum analysis ope; utrum mens humana judicet, ex eo quod res sibi repræsentare possit.

Resol. Quisquis res sibi repræsentat, habet cogitationes. Quisquis habet cogitationes, unam tantùm, vel duas, vel plures habet cogitationes. Quisquis unam tantùm, vel plures....&c., illas cogitationes alias ab aliis distinguit. Quisquis cogitationes alias ab aliis distinguit, illas comparat. Quisquis cogitationes comparat, aliquam inter eas convenientiam aut disconvenientiam percipit. Quisquis convenientiam aut disconvenientiam inter cogitationes percipit; illas jungit quandò inter se conveniunt, aut separat quandò non conveniunt. Quisquis jungit cogitationes quandò inter se conveniunt, aut separat quandò non conveniunt, aut separat quandò non conveniunt, judicat. Ergo mens humana judicat.

195. Theorema demonstrandum syntheseos ope, scilicet mentem humanam judicare, ex eo quòd res sibi repræ-

sentet.

Prob. Nam judicare est jungere cogitationes quandò inter se conveniunt, aut illas separare quandò non conveniunt: atqui mens humana potest...&c. Ad hoc enim satis est, si inter illas convenientiam aut disconvenientiam percipere possit: atqui...&c. Ut enim hanc convenientiam aut disconvenientiam percipere possit, sufficit si cogitationes comparare queat; atqui...&c. Ut enim eas

comparare possit, requiritur tantum ut alias ab aliis distinguere valeat; atqui...&c. Ut enim cogitationes alias ab aliis distinguere possit, requiritur solum ut habeat unam tantum, aut duas, aut plures cogitationes; atqui mens humana...&c. Ut enim unam tantum...&c, sufficit si habeat cogitationes; atqui mens humana habet cogitationes; nam habere cogitationes, est res sibi repræsentare: atqui mens humana res sibi repræsentat. Ergo mens humana judicare potest.

tend

15);

men

sibi

Phi

" te " a " n

" 1

sur (

nes

lecti

nis. illud

" OF

" ti

" q

" te

" re

" er

" q

" . C

l'inc

in o

en n

Con

nos

ut r

sun

que

nen

#### CAPUT QUINTUM.

#### DE MOTIVIS INFALLIBILIBUS JUDICIORUM NESTRORUM.

Logicis ad dirigendas mentis operationes; verùm quidquid sit de hujusmodi regulis, vana foret et inutilis veritatis inquisitio, si nulla darentur principia certa, quibus innixi tutè et securè illam assequi possemus. Quapropter investiganda sunt certitudinis nostræ principia, seu motiva infallibilia judiciorum nostrorum.

197. Septem sunt hæc præcipua motiva, scilicet lo. Sensus intimus, 20. Evidentia, 30. Sensuum relatio, 40. Testimonium hominum, 50 Memoria, 60. Revelatio divina, 70. Analogia. Hinc septem nascuntur articuli, quibus octavum addemus de Dubio scepticorum. Sed antequam deveniamus ad hæc motiva, abs re non erit, si breviter exponamus novas quorumdam philosophorum opiniones circa fundamentum certitudinis, seu ut aiunt, circa Criterium veritatis.

198. Cartesius principium istud ut generale statuit, "quidquid ità clarè et distinctè percipitur, ut quodlibet dubium sit impossibile, habendum est ut verum."

Ex hoc principio plures alias deducit veritates, scilicet, distinctionem mentis et corporis, Dei existentiam, corporum in genere et aliorum hominum existentiam, &c. Veritates sic demonstratas recognoscit veluti totidem principia quæ ad alias veritates demonstrandas sibi inservirent, &c. Sic, juxta Cartesium et omnes philosophos qui ejus doctrinam tenent, Criterium veritatis est sola evidentia, id est, perceptio seu visio veritatis tam clara et distincta ut quodlibet dubium sit impossibile.

liis distinones alias peat unam mens husufficit si cogitatioesentare: mens hu-

FRORUM.

duntur in rationes; a foret et principia cossemus. e princi-

ilicet lo.

atio, 40.

io divina,

, quibus

antequam

breviter

opiniones

ca Crite-

statuit, quodlibet a.', , scilicet, a, corpoam, &c. em prinervirent, qui ejus entia, id tincta ut 199. Lockius, Abbas Condillac et eorum asseclæ contendunt cunctas cogitationes nostras oriri à sensibus (14. 15); hinc concludunt auctoritatem sensuum esse fundamentum totius certitudinis, licèt evidentiam summoperè sibi vindicent et ad eam jugiter recurrant. Parmi les Philosophes, "les uns, inquit Abbas de la Mennais, ont placé dans les sens le principe de certitude; c'est le système de Locke, Condillac, Helvétius, Cabanis; système matérialiste, et dès-lors essentiellement sceptique; aussi ses partisans, qui ne reconnaissent que des êtres matériels, ont-ils fini par soutenir qu'on peut douter de l'existence de la matière elle-même." Défense de l'Essai sur l'indifférence en matière de Religion, pag. 23.

200. Emmanuel Kant (a) contendit nostras impressiones internas, seu ut ipse vult, unitatem personalem, intellectualem et absolutam esse fundamentum totius certitudinis. Systema s. m ità obscurè evolvit, ut ad mentem suam

illud interpretari possit quisque Deista.

"D'autres philosophes, inquit D. de la Mennais, ibidem, ont cherché dans nos impressions internes la base de la certitude. Mais nos sentimens n'ayant de rapport nécessaire qu'à nous, ces philosophes ont été d'abord conduits à douter de la réalité des objets extérieurs, et bientôt après de la réalité de leurs sentimens même. C'est l'idéalisme enseigné par Kant et modifié par ses disciples. Sous quelque forme qu'on le présente, ce système n'est, comme le précédent, que le scepticisme pur."

201. D. de la Mennais in opere cui titulus; Essai sur l'indifférence en matière de Religion, tom. 2. an. 1822, et in opere suprà laudato; L'éfense de l'Essai sur l'indifférence en matière de Religion, an. 1821, doctrinas Lockii, Abbatis Condillac et Kant, quoad cognitionum nostrarum fundamentum totis viribus profligat; deindè consueta judiciorum nostrorum motiva prorsùs rejicit ut insufficientia et sæpè ut nos fallentia, affirmatque solam auctoritatem seu sensum communem generis humani esse regulam veritatis omninò infallibilem seu fundamentum certitudinis, et consequenter, esse criterium veritatis.

202. Ut suam stabiliat doctrinam, docet auctor hominem seorsim sumptum nullius certitudinis esse capacem, et

<sup>(</sup>a) Emmanuel Kant, professeur de Philosophie à Konigsberg en Prusse, naquit dens cette ville en 1724, et y mourut en 1804.

eum neque per sensus (par les sens et par les sensations qu'ils font naître), neque per mentis affectiones (les sentimens), neque per ratiocinium ad veritatem unquàm infallibiliter pervenire posse (a). Nec excipit quidem veritates mathematicas, et contendit illas absoluté demonstrari non posse ope

luc

om

ess

noi

eri

et :

gn

pot Por

25i

66

"

rec

de

cio

suî

ent

dar

que

COL

pra

cer

hum

clesi hoo

et av

ratiocinii et evidentiæ (pag. 33).

203. His positis, auctoritatem generis humani assignat tanquam criterium veritatis et solam regulam infallibilem judiciorum nostrorum. " Le consentement commun, sen-" sus communis, inquit, est pour nous le sceau de la verité; " il n'y en a point d'autre." Essai, tom. 2. pag. 29. Hæc autem auctoritas generis humani testatur Deum existere et eum esse summè perfectum, et consequenter eum esse infinitam veritatem et totius certitudinis fundamentum. Audiatur ipse D. de la Mennais; "L'existence de Dieu étant " admise, l'homme éclairé d'une nouvelle lumière, apercoit clairement la raison des faits, qu'il était obligé de " reconnaître sans pouvoir les expliquer....La raison géné-" rale des hommes ou la raison humaine est donc la règle " de la raison particulière de chaque homme, comme la " raison de Dieu primitivement manifestée, est le principe " et la base de la raison humaine; et l'on ne détruit pas plus la raison individuelle en lui donnant une règle hors " d'elle-même, qu'on ne détruit la raison générale, en la rappelant à son origine qui est Dieu....La doctrine du sens commun considère l'homme tel qu'il est, dans son "état naturel, c'est-à-dire, croyant mille et mille choses ; " et partant de cette foi invincible, elle lui dit : seul tu peux " te tromper; mais compare tes croyances à celles des autres " hommes, et regarde comme vrai ce qu'ils croient tous; car " si la raison universelle, la raison humaine pouvait errer, il " n'existerait pour l'homme ni vérité ni certitude. Là, nul embarras, nulle contradiction; et cette règle est telle-" ment vraie, tellement conforme à notre nature, qu'il est " impossible de ne la pas suivre en tout ce qui tient à la " vie physique et aux relations sociales; et la société pé-" rirait, si l'on y substituait la règle philosophique," le doute méthodique de Descartes. Défense de l'Essai, pag. 146. 148, et la note.

<sup>(</sup>a) "Les seuls moyens de connaître que chacun trouve en soi, sont les sens, le sontiment et le raisonnement, Essai, tom. 2. pag. 5.... Le sentiment, et sous ce nom je comprends "l'évidence, n'est pas une preuve plus certaine de vérité que les sensations." Ibid, pag. 12.

sensations entimens), oiliter permathemaposse ope

assignat ıfallibilem mun, senla verité: 29. Hæc existere et esse infim. Audi-Dieu étant ere, aperobligé de ison généc la règle comme la e principe létruit pas ègle hors ale, en la octrine du dans son e choses ; eul tu peux des autres tous; car t errer, il Là, nul est tellequ'il est

is, le sontiment i je comprenda ations." Ibid,

tient à la

ciété pénique," le

ssai, pag.

204. Hinc, juxta D. de la Mennais, quantumvis claram et lucidam cognitionem habeat quisque privatus, seorsim ab omnibus aliis consideratus, illius tamen convictio non potest esse nisi certitudo provisoria et incompleta, si consentanea non fuerit sententiis omnium aliorum hominum, et non fu-

erit ab eis approbata (a).

205. Hæc doctrina aliis visa est nova, inutilis, periculosa et noxia, ideòque rejicienda; è contrà, pluribus aliis magnoperè arrisit, quia sensu catholico eam interpretabantur. Nunc verò, hæc doctrina nullo modo propugnari et defendi potestà viro catholico, siquidem ab hodierno nostro Summo Pontifice Gregorio XVI, in Epistola Encyclica (b), edita die 25â Junii, an. 1834, prohibita est tanquàm novum et fallax philosophiæ systema, planè improbandum, quo quæritur veritas extra Catholicam Ecclesiam, id est, " quo ex pro-" jectà et effrenatà novitatum cupiditate veritas, ubi certò " consistit, non quæritur, sanctisque et apostolicis tradi-"tionibus posthabitis, doctrinæ aliæ inanes, futiles incertæ-" que, nec ab Ecclesiâ probatæ adsciscuntur, quibus verita-" tem ipsam fulciri, ac sustineri vanissimi homines perpe-

" ràm arbitrantur." Episcopi Gallicani communi plausu hanc Encyclicam receperunt et promulgârunt, systemaque philosophicum D. de la Mennais documentis publicis prohibuerunt.

His dictis, deveniamus ad singula motiva infallibilia judi-

ciorum nostrorum.

#### De sensu intimo.

206. Sensus intimus est conscientia quam mens habet suî ipsius et suarum affectionum (7). Dicitur etiam conscientia, seu nostrí scientia.

Certum est sensûs intimi nullam esse vim ad cognoscendam rerum extra nos positarum essentiam. Status igitur quæstionis est utrùm sensus intimus infallibilem habeat connexionem cum veritate judiciorum quæ ferimus circa præsentem animæ nostræ statum, vel, quod idem est, utrum certa sint judicia sensu intimo verè innixa. His positis, sit

(b) Hac Encyclica Summus Pontifex reprobat et damnat libellum mole quidem exiguum, pravitate tamen ingentem, cui titulus, Paroles d'un Croyant, à D. de la Mennais persulgatum.

<sup>(</sup>a) "D. de la Mennais suam methodum cum methodo catholicorum adversus hæreticos, et auctoritatem ab ipso invocatam cum suctoritate Ecclesiæ sæpè sæpiùs comparat ; attamen inter utranque ingens datur discrimen; nam lo. utriusque auctoritatis existentia codem modo demonstrari non potest; 20. clarè et distinctè loquitur Ecclesia, non ità verò genus humanum; 30. privilegio divino certissime concesso et jugiter permansuro iofallibilis est Ecclesia; auctoritas verò generalis, nobis exhibita, non codem modo loquitur, nec singulari hoc infallibilitatis privilegio divinitùs concesso donatur.

0.

# Propositio.

207. Sensus intimus est motivum infallibile judicandi de præsenti animæ nostræ statu.

Prob. Idem enim non potest esse simul et non esse: atqui idem esset simul et non esset, si sensus intimus non esset motivum infallibile...&c. Nam quandò judicamus de præsenti animæ nostræ statu, aliquid sentimus; atqui si judicium quod tunc ferimus posset esse falsum, possemus non sentire quandò sentire supponimur; ergo idem esset simul et non esset. Ergo...&c.

#### Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Illud non est motivum infallibile judicandi, quod potest ad judicium falsum impellere; atqui sensus intimus potest...&c. Ergo...&c.

Resp. Neg. min. Absolutè enim repugnat ut, dùm sentimus. non sentiamus.

Inst. lo. Ex duobus judiciis contradictoriis unum est necessariò verum et alterum necessariò falsum; atqui sensus intimus potest impellere ad duo judicia contradictoria circa præsentem animæ statum. Ergo....&c.

Resp. Neg. min. Nam si sensus intimus impelleret ad duo judicia contradictoria circa eumdem animæ statum, eadem affectio existeret in mente simul et non existeret, quod repugnat. Ergo....&c.

Inst. 20. Hæc duo judicia, ego caleo, ego non caleo, sunt contradictoria; atqui sensus intimus potest impellere ad hæc duo judicia. Ergo....&c.

Resp. Dist. Maj. Hæc duo judicia, ego caleo, ego non caleo, sunt contradictoria, si proferantur ab eodem homine, eodem tempore, et sub eodem respectu; conc. maj. Si proferantur à diversis hominibus, aut ab eodem homine, sed diverso tempore, vel sub vario respectu; neg. maj. "Atqui" sensus intimus potest....&c". Dist. Min. Potest impellere diversos homines, vel eumdem hominem, sed diverso tempore, aut sub vario respectu; conc. min. Potest impellere eumdem hominem, eodem tempore et sub eodem respectu; neg. min. et consqam. Solutio patet ex dictis.

Inst. 30. Sit homo qui sinistrà ignem, dextrà verò glaciem tangat; atqui hic homo eodem tempore et sub eodem respectu hæc duo judicia, ego caleo, ego non caleo, proferet. Ergo...&c.

vari tur potl

I

sim

spo sim min quo sati

C

deli

aud 2 inti rent asse anir

bus

I

vigi con maj tim à st

nera infa

mer

(

corp mus refe esse: atmus non adicamus s; atqui

icandi de

idicandi, i sensus

em esset

m senti-

num est qui senadictoria

impellemæ stai existe-

n caleo, npellere

ego non
homine,
Si proine, sed
''Atqui
t impeldiverso
t impeldem rec dictis.
erò glap eodem
proferet.

Resp. Neg. min. Ibi enim diversi sunt respectus, ubi variæ sunt corporis partes ad quarum occasionem proferuntur hæc duo judicia, ego caleo, ego non caleo; atqui ex hypothesi variæ sunt corporis partes ad quarum occasionem .... &c. Ergo.... &e.

Inst. 40. Ex illà responsione sequeretur mentem posse simul et eodem tempore plures experiri sensationes; atqui

istud est impossibile. Ergo nulla responsio tua.

208. Resp. Neg. maj. Nihilominus enim vera esset responsio mea, quamvis sensationes plures non existerent simul in anima, sed tanta celeritate sibi succederent, ut ne minimum quidem inter illas percipi posset intervallum, quod prorsus ignoramus, quia naturam animæ nostræ non satis cognoscimus.

Obj. 20. Sensus intimus sæpè testatur somniantibus et delirantibus, v. g., se videre magnificas ædes, se audire concentus musicos, &c. Atqui tamen neque vident, neque

audiunt. Ergo....&c.

209. Resp. Neg. min. Vident enim intùs, audiunt intùs: ergo eodem modo afficiuntur ac si reipsà oculis viderent et auribus audirent; et istud nihil contra nostram assertionem probat, siquidem sensus intimus de præsenti animæ nostræ statu nos tantùm admonet, non verò de rebus extra nos positis (206).

Inst. Aliquandò judicamus in somno nos vigilare. Atqui

istud judicium sensu intimo nititur. Ergo. . . . &c.

Resp. Dist. Maj. Aliquandò judicamus in somno nos vigilare, sed expeditam conscientiam vigiliæ non habemus; conc. maj. Et expeditam conscientiam vigiliæ habemus; neg. maj. Etenim ubi primum expergefacti sumus, clarè advertimus nos somniasse et nunc vigilare, sicque statum vigiliæ à statu somni aut deliramenti perfectè distinguimus. Prætereà motiva infallibilia judicandi ad solos vigilantes sanæ mentis, non autem ad somniantes et delirantes spectant.

Obj. 30. Miles in acie acriter certans vulneratur et vulnera non sentit; atqui, si sensus intimus esset motivum infallibile judicandi, ipsi dolorem referre deberet. Ergo. . &c.

Resp. Neg. min. Miles enim tunc omnem attentionem suam ad arma et certamen confert; nullam verò ad sui corporis et mentis statum. Ergo nullus est ei sensus intimus de vulnere; ergo sensus intimus non debet ei referre hunc dolorem. Ergo....&c.

Obj. 40. Homo cui amputatum est brachium sibi videtur dolere ab eâ parte quæ in eo jàm non est. Atqui ab eâ parte quæ jàm in eo non est, dolere nequit. Ergo...&c.

Resp. neg. consqam. Ex eo quòd enim homo iste sibi videatur dolere in brachio, non sequitar sensum intimum non esse motivum infallibile judicandi; non enim ei dicit sensus intimus se dolere in brachio, sed tantùm se dolere; huncque dolorem iste homo præcipitanter, per consuetudinem et nervorum correspondentiam refert ad brachium in quo non est. Ergo....&c.

#### Scholium.

210. Sæpè fit ut vox sensûs intimi vix audiatur à mente, vel quia debilior est, vel quia distrahitur vividioribus impressionibus, vel præfocatur præjudiciis. Priusquàm igitur judicemus de alicujus impressionis præsentia, versùs illam convertenda est omnis attentio nostra; aliter sæpè decipi possemus.

II. De Evidentid.

211. Evidentia est perceptio seu intuitio convenientiæ aut disconvenientiæ cogitationum inter se ità clara et distincta, ut etiam inviti, ad assensum illi præbendum rapiamur.

## Propositio.

212. Evidentia est motivum infallibile judicandi de convenientià aut disconvenientià cogitationum inter se.

Prob. Illud est motivum infallibile judicandi de convenientia aut...&c., quod nunquam fallere potest circa convenientiam aut disconvenientiam cogitationum inter se atqui evidentia nunquam fallere potest circa...&c. Nam eadem convenientia aut disconvenientia cogitationum inter se non potest esse simul et non esse; atqui si evidentia falleret circa...&c., eadem convenientia aut disconvenientia cogitationum inter se esset simul et non esset: lo. quidem esset, cum perciperetur, et cum prius sit esse quam percipi: 20. non esset, cum mens hanc convenientiam aut disconvenientiam percipiendo falleretur. Ergo si evidentia falleret circa...&c., eadem convenientia aut disconvenientia cogitationum inter se esset simul et non esset. Ergo...&c.

cand ades judio R

abes men sine Min sine matu neg.

que impo ades

cipit cùm maj.

dent accide moti ciùs dicia litiga

cum &c.

cuju indir cum tùm

Ill disti strat bi videtur qui ab eâ o....&c. o iste sibi intimum n ei dicit de dolere; consuetubrachium

à mente, ribus imriusquàm à, versùs ter sæpè

renientiæ ra et dium rapi-

de cone.
le conveest circa
inter se:
. Nam
um inter
evidentia
lisconve-

se quàm tiam aut evidentia isconveon esset.

set: lo.

Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Evidentia non est motivum infallibile judicandi... &c., si aliquandò abesse potest quandò judicatur adesse: atqui evidentia aliquandò abesse potest quandò

judicatur adesse. Ergo. . . . &c.

Resp. Dist. Maj. Evidentia non est.... &c., si aliquandò abesse potest, quandò judicatur adesse post maturum examen et cum fundamento; conc. maj. Si præcipitanter et sine fundamento judicatur adesse; neg. maj. Dist. pariter Min. Evidentia abesse potest, quandò præcipitanter et sine fundamento judicatur adesse; conc. min. Quandò post maturum examen et cum fundamento judicatur adesse; neg. min. et consqam. ob rationes allatas.

Înst. Sæpiùs accidit ut duo philosophi disputent et uterque credat affulgere sibi evidentiam: atqui tamen istud est impossibile; ergo evidentia potest abesse, cùm judicatur adesse etiam post maturum examen et cum fundamento.

213. Resp. Dist. Maj. Sæpiùs accidit.... &c., quia præcipitatione et præjudiciis abripiuntur; conc. maj. Etiam cùm sapienter et cum legitimo fundamento judicant, neg.

maj. Concessâ minore, nego consequentiam.

Fateor equidem in disputationibus invocari sæpiùs evidentiam, et tamen in errore versari disputantes; id verò accidit, quia præcipitatione abrepti, vana gloria aut aliis motivis obcæcati homines, contra apertam lucem obstinaciùs pugnant. Si maturum examen adhiberent, si præjudicia deponerent, brevi recognoscerent se aut de re eadem litigare, aut non satis omnes explorasse respectus. Ergo .... &c.

Obj. 20. Illud non est motivum.... &c., cujus necessaria cum veritate connexio demonstrari non potest. Atqui....

&c. Ergo....&c.

214. Resp. Dist. Maj. Illud non est motivum... &c., cujus necessaria cum veritate connexio neque directè neque indirectè demonstrari potest; conc. maj. Cujus necessaria cum veritate connexio demonstrari non potest directè tantùm; neg. maj.

Illud directe demonstratur, quod ope alicujus medii à se distincti et magis noti demonstratur; illud indirecte demonstratur, quod demonstratur per sui explicationem et evolu-

tionem, quæ quidem evolutio, cum attentionem mentis

excitet, persuasionem generat et perficit.

Reverà illud non est motivum... &c., cujus necessaria cum veritate connexio neque directè neque indirectè demonstrari potest; sed nego illud non esse motivum...&c., cujus necessaria... &c. demonstrari non potest directè tantùm: proprium est enim regulæ fundamentalis non posse directè demonstrari, quia primum principium nihil seipso clarius admittit.

"Atqui evidentiæ connexio cum veritate demonstrari "non potest;" dist. min. Demonstrari non potest directè, conc. min. Indirectè, neg. min. et consqam. Istud enim indirectè demonstratur qued, quandò explicatur aut evolvitur, ità clarè et distinctè percipitur, ut illud omnes, et etiam inviti, admittere cogantur: atqui omnes coguntur admittere evidentiam necessariam habere cum veritate connexionem, ut patet ex multis propositionibus evidentibus; v. g., "totum est majus sua parte;" "quod est, est;" idem non potest esse simul et non esse," &c. Ergo....&c.

Obj. 30. Evidentia non habet necessariam cum veritate

connexionem. Ergo non est motivum....&c.

Resp. Neg. ant. Si enim evidentia non haberet...&c., eadem convenientia posset esse simul et non esse (212), quod repugnat.

Inst. 10. Illud non habet necessariam cum veritate connexionem, sine quo potest esse veritas. Atqui sine evidentia potest esse veritas. Ergo evidentia non habet...&c.

215. Resp. Neg. maj. Ut enim evidentia necessariam habeat cum veritate connexionem, hoc solum sufficit, " ut " quidquid est evidens, sit pariter verum;" seu quod idem est, " ut evidentia non possit esse sine veritate;" non autem requiritur, " ut quidquid est verum, sit pariter evidens;" seu quod idem est, " ut veritas non possit esse " sine evidentiâ."

Inst. 20. Evidentia competit rebus falsis. Ergo potest esse sine veritate.

Resp. Dist. Ant. Evidentia competit rebus falsis cognitis ut falsis; conc. ant. Cognitis ut veris, neg. ant. et consequentiam. Reverà evidentia competit rebus falsis cognitis ut falsis, quia mens tunc percipit repugnantiam ubi reipsà

adest rebu venic ciper O

de p vum 21

tat, quen mur

" sit
" pr

" de " vé " on

" pr " pli " rai " tu

" gio

44 pe

" ne de la In

adm

hæc cogi ad a neri

> 2 pres

nem mentis

s necessaria ectè demon-...&c.,cujus ctè tantùm: posse directè ipso clarius

demonstrari otest directè, am. Istud olicatur aut llud omnes, es coguntur eritate convidentibus; est, est;" &c. Ergo

ım veritate

et....&c., esse (212),

ritate conine evidenet. . . &c. ecessariam flicit, " ut seu quod tate;" non ariter evipossit esse

rgo potest

is cognitis et conses cognitis ubi reipsà adest repugnantia; sed evidentia non potest competere rebus falsis cognitis ut veris; tunc enim perciperetur convenientia, ubi adesset repugnantia, id est, impossibile perciperetur ut possibile, quod repugnat (33).

Obj. 40. Nullum datur medium quo admoneri possimus de præsentia evidentiæ. Ergo evidentia non est moti-

vum...&c.

216. Resp. Neg. ant. Evidentia enim seipsam manifestat, ac proindè non indiget alio medio quo manifestetur; quemadmodùm lumen non indiget alio lumine ut admonea-

mur de ejus præsentiâ.

" Les idées que l'on appelle premières, inquit D. Frays-" sinous, brillent de leur propre clarté: elles frappent l'es-" prit de leur éclat, comme le soleil frappe l'œil de ses " rayons. Où est l'homme qui puisse résister au sentiment " de sa propre existence, et ne pas croire qu'il existe? Ces " vérités résistent à toute sorte de preuves : on les expose, " on ne les démontre pas, faute de pouvoir partir d'un " principe plus lumineux qu'elles-mêmes. On ne peut pas plus les combattre avec succès que les prouver; on y est " ramené sans cesse par le penchant impérieux de la na-" ture. Voilà ce qui fait dire à Pascal ces paroles éner-" giques : Il est une force de vérité invincible à tout le scepticisme ; il y a une impuissance de démontrer invincible " à tout le dogmatisme. Un des caractères des vérités pre-" mières, telle que celle de notre existence individuelle, est " d'être si évidentes qu'elles ne puissent pas être prouvées " par un principe plus évident ; et c'est précisément par-" ce qu'elles sont la base de tous les raisonnemens, qu'elles " ne sont pas susceptibles d'être raisonnées." (Conférence de la Vérité, tom. 1. pag. 55).

Inst. Evidentia non habet characteres proprios. Ergo

admoneri non possumus de ejus præsentiâ.

Resp. Neg.ant. Characteres enim evidentiæ proprii sunt hæc perceptio seu intuitio convenientiæ aut disconvenientiæ cogitationum inter se ità clara et distincta, ut etiam inviti ad assensum illi præbendum rapiamur (211). Ergo admoneri possumus de ejus præsentiâ.

# III. De Sensuum relatione.

217. Quintuplici modo corpora in mentem nostram impressiones suas exercent, scilicet, per Visum, per Auditum,

per O'factum, per Gustum et per Tactum. Propria est uniuscujusque istius sensûs impressio, quæ sensatio vocatur (7). Hanc sensationem inviti referimus ad objectum externum tanquam ad occasionem. Hinc judicamus et credimus inviti existere objecta externa quæ corpora nuncupantur. A Philosophis disputatum fuit, quomodò hæc veritas persuasionis strictè et philosophicè demonstrari possit.

218. Cartesius insufficientem credidit relationem sensuum solitariè sumptam, et asseruit recurrendum esse ad summam Dei veracitatem ut solidè probetur existentia cor-

porum.

219. P. Mallebranche insufficientem existimavit Cartesii probationem, et arbitratus est existentiam corporum demonstrari non posse nisi per revelationem.

220. Bayle (a) contendit nullo modo posse demonstrari corporum existentiam, et sic pro suo more septicis favet.

221. Georgius Berkley, in Hibernia anglicanæ reformationis episcopus, confitenter affirmavit nullum esse corpus, neque proprium, neque alienum, nullam materiam, nullum mundum physicum, sed tantùm adesse mentis nostræ modificationes à Deo in nobis impressas, quarum objecta sunt mera phantasmata quibus perpetuò deludimur. Ejus sectatores Immaterialistæ vocantur.

222. Emmanuel Kant quasdam intellectûs nostri formas assignans ut fundamentum et originem omnium cognitionum nostrarum (200), contendit realem corporum existen-

tiam strictè demonstrari non posse.

223. Nota I. Sensationes, ut ipsis fides adhibeatur, debent esse lo. rationi conformes; hâc conditione adhibitâ, non judicamus baculum in aquis obliquè immersum esse fractum, quamvis eum talem referant oculi; 20. debent esse constantes, uniformes et sibi cohærentes; hinc nulla fides sensationibus quæ nos dormientes aut delirantes afficient; 30. sensus unus non debet alteri contradicere; hinc decipiuntur qui dolorem ad membrum recèns amputatum referunt; 40. sensus debent esse benè dispositi; hinc quidam oculis vel auribus laborantes judicare non possunt de coloribus vel de sonis; 50. debent esse in legitimâ distantiâ; hinc propter distantiam non possumus judicare de verâ solis, lunæ et stellarum magnitudine; 60. ut majus

(a) Pierre Bayle naquit au Carlat, petite ville du Comté de Foix, en 1647, et mourut à Rotterdam en 1706.

testin Euch mus

const nutur mus; nostr v. g., tioner menâ non I

H) probe

corpo Pro

quibu sensa jecta corpo

> Pr quibusenss nes ens a pend gnan quan retin statu Ens trum trum enim

> > 2um tine repu

cest uniusocatur (7). externum imus inviti r. A Phiersuasionis

nem sensun esse ad centia cor-

rit Cartesii m demon-

emonstrari
icis favet.
reformase corpus,
m, nullum
stræ modijecta sunt
ljus secta-

tri formas cognition existen-

eatur, deadhibitâ,
sum esse
co. debent
hinc nulla
antes affiradicere;
s amputadispositi;
e non poslegitimâ
judicare
ut majus
7, et mourut a

testimonium relativas sensuum non contradicat; sic licèt in Eucharistia sensus referant panem, revelatione divina sci-

mus non esse panem.

224. Nota II. Cuique nostrûm in semetipsum reflectenti constat esse quasdam sensationes quas quandolibet et ad nutum nostrum habere, aut retinere, aut avertere possumus; esse autem quasdam quas quandolibet et ad nutum nostrum habere, aut retinere, aut avertere non possumus; v. g., sensu intimo certus sum me posse excitare sensationem corporis mei, aut nummorum quos habeo in crumenâ positos. Pariter eodem sensu intimo certus sum me non posse habere ad nutum sensationem visûs, v. g., Sinensis Imperatoris.

Hic quæritur utrum sensationes debitis vestitæ dotibus

probent esse corpora.

Propositio.

225. Sensationes debitis vestitæ dotibus probant esse

corpora.

Prob. Sensationes enim probant esse objecta externa, à quibus vel ad quorum præsentiam excitantur in nobis illæ sensationes; atqui pariter probant istæ sensationes objecta externa esse corpora. Ergo sensationes probant esse

corpora.

Probatur major. Vel enim existunt objecta externa à quibus vel ad quorum præsentiam excitantur in nobis sensationes; vel ipsi nos excitamus in nobis sensationes independenter à quibuslibet objectis externis; vel ens à nobis distinctum excitat in nobis sensationes independenter ab objectis externis. Atqui duo posteriora repugnant. Ium. quidem repugnat. Nam tunc quaslibet et quandolibet ad nutum nostrum sensationes excitare, aut retinere, aut avertere possemus. Atqui istud præsenti rerum statui repugnat. Ergo....&c. IIum. quoque repugnat. Ens enim illud eas sensationes excitaret vel ad nutum nostrum, vel ad suum, vel partim ad suum et partim ad nostrum; atqui nullum ex his dici potest. Non lum; tunc enim quaslibet, prout vellemus, sensationes habere, aut retinere, aut averiere possemus, quod repugnat (224). Non 2um; tunc enim nullas ad nutum nostrum habere, aut retinere, aut avertere possemus sensationes, quod pariter repugnat. Non 3um; cum enim ignoremus quæ sit ejus voluntas, pariter nobis constare none t quandò possemus quasdam habere, aut retinere, aut avertere sensationes. Ergo ens à nobis distinctum non potest, in præsenti rerum statu, excitare in nobis sensationes independenter ab objectis externis; aliundè nec nosmetipsi istud efficere possumus. Ergo sensationes probant existere objecta externa à quibus, vel ad quorum præsentiam excitantur in nobis sensationes.

Prob. minor. Sensationes probant illa objecta externa esse corpora. Nam corpus est ens extensum in longum, latum et profundum, variisque proprietatibus donatum: atqui sensationes probant objecta externa esse extensa in longum, latum et profundum, variisque proprietatibus donata. Sit in exemplum liber; atqui varias unius paginæ lineas, varias unius lineæ litteras, varias demum totius libri paginas percurrendo, variæ quibus afficior sensationes mihi referent hunc librum esse extensum in longum, latum et profundum; pariter mihi referunt varias hujus libri qualitates; v. g., colorem, duritiem, pondus, impenetrabilitatem, &c. Ergo sensationes probant librum esse corpus. Idem ratiocinium institui posset circa quodlibet aliud objectum externum. Ergo sensationes probant objecta externa esse corpora. Ergo. . . . &c.

Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Eædem possunt esse in nobis sensationes, quin

sint corpora. Ergo sensationes non... &c.

Resp. Dist. Ant. In alio rerum ordine eædem possunt esse sensationes, quin sint corpora; conc. ant. In præsenti rerum ordine; neg. ant. et consqam. Porrò nostra probatio non procedit à sensationibus absolute et in se spectatis, sed prout junguntur cum duplici sensu intimo de quo locuti sumus (224); atqui admisso hoc duplici sensu intimo, impossibile est existere sensationes quin sint corpora. Ergo. . . . &c.

Inst. In præsenti rerum statu Deus excitat in nobis sensationes occasione corporum; atqui Deus potest excitare sine corporibus easdem sensationes in nobis, quas occasione corporum excitat. Ergo in præsenti rerum statu eædem

possunt esse sensationes quin sint corpora.

226. Resp. Dist. Maj. In præsenti rerum statu Deus occasione corporum excitat in nobis sensationes junctas cum

dupl
illo
Deus
sejui
junc
It

duca sensi sensi corp Eas &c.; utrui

Quia corp

gatu excit mod litate tione qual min calor disp satio sens prob

et f qual R

sitio

dive bus (pluideò pau ndò possensationes. enti rerum ter ab obicere posexterna à nobis sen-

a externa ogum, latum: atisa in lons donata. æ lineas, bri pagines mihi latum et bri qualietrabilitase corpus. aliud objecta ex-

nes, quin

possunt In prærò nostra et in se intimo de ici sensu corpora.

obis senexcitare occasione ı eædem

tu Deus ctas cum duplici præfato intimo; conc. maj. Sejunctas ab illo duplici sensu intimo; neg. maj. Dist. pariter Min. Deus sine corporibus potest excitare in nobis sensationes sejunctas ab illo duplici sensu intimo; conc. min. Conjunctas cum hoc duplici sensu intimo; neg. min.

Itaque hic non agitur utrum corpora ipsa in nobis producant sensationes, vel utrùm Deus ipsas in nobis excitet sensationes occasione corporum; sed utrum, posito duplici sensu intimo præfato, Deus possit producere in nobis sine corporibus sensationes quas experimur, quod negamus. Eas enim tunc produceret vel ad nutum suum, vel ad.... &c.; atqui nullum ex his dici potest quin destruatur alterutrum ex his duobus sensibus intimis. Ergo....&c.

Obj. 20. Ex te, ideò sensationes probant esse corpora, quia in corporibus adsunt qualitates sensibiles. Atqui in corporibus nullæ sunt qualitates sensibiles. Ergo. . . . &c.

227. Resp. Dist. Maj. Ideò... Yquia in corporibus adsunt qualitates sensibiles, si per qualitates sensibiles intelligatur ea partium dispositio quam habent corpora ad excitandas in nobis quas experimur sensationes, quocumque modo excitentur istæ sensationes; conc. maj. Si per qualitates sensibiles intelligantur ipsæ quas experimur sensa-"Atqui in corporibus nullæ adsunt tiones; neg. maj. qualitates sensibiles;" dist. min. Si intelligantur per qualitates sensibiles ipsæ quas experimur sensationes; conc. min. Quis enim crederet ignem, v. g., experiri sensationem caloris? Si per qualitates sensibiles intelligatur ea partium dispositio quam habent corpora ad excitandas in nobis sensationes quas experimur, quocumque modo excitentur istæ sensationes; neg. min. Iidem enim sensus intimi qui probant esse corpora, pariter probant hanc partium dispositionem esse in corporibus. Ergo. . . . &c.

Inst. Eadem aqua calida videtur homini frigore confecto, et frigida homini calore incandescenti. Ergo non sunt

qualitates sensibiles in corporibus.

Resp. Neg. consqam. Nam eadem aquæ dispositio has diversas sensationes caloris et frigoris in his variis hominibus producere debet. Hæc enim aqua plures calorici partes (plus de calorique) continet quam homo frigore confectus, ideòque calida ei videri debet. Sed cùm eadem aqua pauciores calorici partes (moins de calorique) contineat quam

homo calore incandescens, mirum non est si ei frigida videatur.

Obj. 30. In somniis et in phrenesi easdem experimur sensationes, non existentibus corporibus, quas experimur occasione corporum. Ergo eædem possunt esse sensationes quin sint corpora

quin sint corpora.

228. Resp. Neg. ant. Nam unicuique constat sensu intimo non esse prorsus easdem illas sensationes. In somniis enim et in phrenesi non sunt constantes, uniformes, nec sibi cohærentes, sicut et in vigiliis. Hinc statum vigiliæ à statu somnii et phrenesis certissime distinguimus.

Inst. 1o. Saltem supernaturaliter experiri possumus eas-

dem sensationes non existentibus corporibus.

Respondeo in his occasionibus adesse nobis medium detegendi erroris, nempè revelationem divinam, cujus testimonium omni sensuum testimonio superius est, quandò agitur de corporibus distributivè sumptis, quorum existentia non æquè certa est ac existentia corporum collectivè sumptorum.

Inst. 20. Possumus falli circa corpora distributivè sump-

ta; ergo et circa corpora collectivè sumpta.

Resp. Conc. ant. Neg. consqam. Sensus enim-possunt non rectè applicari circa corpora distributive sumpta; sed fieri non potest ut nunquam rectè applicantur circa ullum corpus. Ergo....&c.

Obj. 40. Sensus sunt fallaces. Ergo. . . &c. ein . . . . . .

Resp. Dist. Ant. Sensus sunt fallaces, quando conditionibus requisitis carent; conc. ant. Quando conditionibus requisitis donantur; neg. ant. et consqua, ob rationes allatas.

Inst. Sensus turrim quadratam eminus conspectam repræsentant veluti rotundam; baculum aquis oblique immersum exhibent tanquam fractum ea parte qua aquis immergitur; solem et lunam referunt veluti non majores unius pedis disco, stellas verò punctis lucidis adæquant. Ergo....&c.

229. Resp. Neg. consequentiam, quia istæ relationes omnibus conditionibus requisitis non donantur (223); sic, v. g., testimonium visûs referentis turrim quadratam eminus conspectam veluti rotundam, baculum ut fractum, refellitur testimonio tactûs. Tactu enim recognoscitur

turris solis, oculi r rum, oculor tices r quò m Obj

certun Res

non es

rum
possin
non ei
intimi
Ins

Ergo Res quod

quod rerum Ins intim

ubi a intim extra circa existe

diner denti divin tudir nequ

testa Med dent testa eam experimur experimur nsationes

ei frigida

at sensu bnes. In niformes. c statum nguimus. mus eas-

medium n, cujus t, quandò existentia vè sumpa rula

vè sump-

possunt pta; sed a ullum qualitali

d condiitionibus rationes gensalio

ctam reque imâ aquis majores æquant.

lationes (3); sic, ractum, noscitur

turris quadratura, baculi rectitudo. Quantum verò ad solis, lunæ et stellarum magnitudinem, præterquam quòd oculi non est sed tactûs judicare de magnitudine corporum, adest in nobis recta ratio quæ corrigit et emendat oculorum testimonium, demonstrando nimirum, juxta optices regulas, objectorum magnitudinem eò magis minui, quò major est eorum ab oculis distantia.

Obj. 50. Fieri posset ut non existerent corpora; ergo

certum esse non potest existere corpora.

Resp. 10. Retorqueo argumentum. Fieri posset ut non existerem; ergo certus esse non possum me existere.

Resp. 2o. Conc. ant. Neg. consqam. Ut enim corporum existentia sit certa, non requiritur ut corpora non possint absoluté non existere, sed sufficit ut non possint non existere in hypothesi sensationum, seu duplicis sensûs intimi (224).

Inst. 10. Certum non est metaphysicè existere corpora.

Ergo nulla tua solutio.

Resp. Neg. ant. Illud enim certum est metaphysicè quod rerum naturâ fundatur; atqui corporum extistentia

rerum naturâ fundatur (225). Ergo....&c.

Inst. 20. Omnis certitudo metaphysica vel oritur à sensu intimo, ubi agitur de re`us intra nos positis, vel ab evidentiâ, ubi agitur de rebus extra nos positis; atqui neque sensus intimus testatur corporum existentiam, cum corpora sint extra nos posita, neque evidentia, cum evidentia versetur circa rerum essentiam. Ergo certum non est metaphysicè existere corpora.

230. Resp. lo. Neg. maj. et contendo omnem certitudinem metaphysicam non oriri à sensu intimo et ab evidentiâ. Relatio enim sensuum, ut jam vidimus, revelatio divina, testimonium hominum, ut videbitur, pariunt certitudinem metaphysicam; atqui tamen, saltem immediatè, neque à sensu intimo, neque ab evidentia oriuntur. Ergo . . . &c.,,,,,

Resp. 20. Dist. Min. Sensus intimus et evidentia non testantur corporum existentiam immediate; conc. min. Mediate; neg. min. et consqam. Sensus intimus et evidentia rem aliquam immediatè testantur, quandò illam testantur absque ullo discursu; et testantur mediatè, quandò eam ope discursûs testantur. Reverà sensus intimus et evidentia non testantur immediatè corporum existentiam, sed eam mediatè testantur. Sensus enim intimus, in præsenti rerum statu, nobis testatur adesse quasdam sensationes quas habere, aut retinere, aut avertere possumus ad nutum nostrum, et adesse quasdam quas habere, aut retinere, aut avertere non possumus ad nutum nostrum (224), et demonstrat evidentia illas sensationes, in præsenti rerum statu, venire ab objectis externis, et illa objecta esse corpora (225).

#### IV. De Testimonio hominum.

231. Testimonium hominum duo complectitur, facta scilicet et testes.

" h

" d

géne

obje

Und

fact

secu

audi

aliis

sunt

et p

acta

tren

fide

nis :

hon

piar

ris,

ut i

fact

dine

quæ

ges

2

2

Facta alia sunt 10. cocetanea, que corum quibus narrantur ætate peracta sunt, et alia præterita, quæ scilicet ætatem eorum quibus referuntur præcesserunt: 20. alia dicuntur privata, quia paucos habuerunt testes, et alia publica, quia coram multitudine fuerunt patrata, aut saltem multos habuerunt testes: 30. alia sunt gravissimi momenti, quæ videlicet aliquid eximii præ se ferunt et attentionem hominum naturaliter excitant, et alia levis momenti, quæ nihil magni ponderis habent, nec proindè idonea sunt ut attentionem hominum promoveant: 40. alia præjudiciis favent, cum moribus hominum et pristinis opinionibus consentanea sunt; alia verò præjudiciis adversantur, quandò receptis opinionibus, cupiditatibus et commodis hominum contraria sunt : 50. alia sunt clara et perspicua que ab omnibus facile intelliguntur, et alia obscura quæ facile non perspiciuntur: 60. denique alia sunt naturalia, que solitis naturæ legibus consentiunt, et alia supernaturalia seu miraculosa, quæ easdem leges evidenter superant, seu, quod idem est, quæ iisdem naturæ legibus derogant.

232. Miraculum, prout est factum supernaturale, à sensibus apprehendi non potest, et est solummodò duorum factorum naturalium legitima consecutio; v. g., resurrectio mortui, prout est miraculum, est consecutio duorum factorum naturalium, hoc modo; "hic homo mortuus erat; "atqui hic homo nunc vivit;" en duo facta naturalia;

" Ergo hic homo revixit;" en legitima consecutio.

" Le miracle, inquit D. Frayssinous, se trouve enfermé

entre deux faits naturels, savoir, la mort de cet homme

et sa vie présente. Les témoins ne sont assurés du

existentiam, us, in præm sensatioossumus ad e, aut retirum (224), senti rerum sse corpora

itur, facta

uibus naruæ scilicet : 20. alia es, et alia aut saltem momenti, ttentionem nenti, quæ ea sunt ut præjudiciis nibus conr, quando hominum a que ab facile non ruæ solitis ralia seu rant, seu, ant. Prason

ant. iturale, à d duorum esurrectio orum facuus erat ; laturalia ;

e enfermé et homme ssurés du " miracle de la résurrection, que parce qu'ils sont assurés du fait naturel. Ainsi je puis dire que le miracle n'est

" qu'une conclusion de deux faits naturels. On peut s'assurer des faits naturels, le sceptique l'avoue; le

" miracle est une simple conséquence de deux faits dont on est sûr; ainsi le miracle que le sceptique me conteste,

" se trouve, pour ainsi dire, composé de trois choses qu'il

" ne prétend point me disputer, savoir, de la certitude de deux faits naturels, la mort de cet homme et sa vie présente, et d'une conclusion métaphysique que le scep-

"tique ne me conteste point; elle consiste à dire: cet homme qui vit maintenant était mort; il est donc rendu

" de la mort à la vie." (Conférence sur les Miracles en

général, tom. 2 pag. 132).

233. Hinc sequitur miraculum, ut miraculum, non esse objectum testimonii; quia testimonium in sola facta cadit. Undè ubi agitur de facto supernaturali, testes referunt duo facta naturalia, quorum miraculum est necessaria consecutio.

234. Testes sunt 10. Vel oculati, quandò ipsi viderunt vel audierunt factum quod narrant; vel auriculati, quandò ab

aliis acceperunt factum quod narrant.

20. Sunt vel coævi, vel posteriores factis quæ reserunt; sunt coævi, quandò eà vixerunt ætate quâ exstiterunt facta; et posteriores, si reserant facta ante ætatem suam jam peracta.

285. Quandò agitur de factis gravioris momenti, duo extrema sunt vitanda, nimia scilicet credulitas, quæ sine ullo examine credit, et nimia incredulitas, quæ factis omnibus fidem denegat, sicque subvertit omnia societatis et religionis fundamenta.

236. Hie non quæritur utrum adhibenda sit fides omni hominum testimonio; plerumquè enim fieri potest ut decipiant homines aut decipiantur, ubi agitur de factis obscuris, parvi momenti, ubi pauci sunt testes, quorum interest

ut factum admittatur.

237. Status igitur quæstionis est utrùm, ubi agitur de factis maximi momenti, publicis, claris, et coram multitudine patratis, haberi possit certitudo metaphysica; quæ quæstio priusquàm solvatur, quædam prænotandæ sunt leges morales.

238. I. Homines naturâ suâ veritatem amant, mendacesque non sunt, nisi ducantur aliquo motivo, vel aliquâ cupiditate. II. Ubi plurimi sunt homines, ibi diversa sunt commoda, diversæque libidines. III. Libidines et commoda non possunt plurimos homines adducere in consensionem ejusdem facta falsi; proprium est enim libidinum mentes dividere, soliusque est veritatis eas conjungere. IV. Plurimi homines, quorum ut factum negetur interest, solâ veritate ac evidentiâ facti, in ejus consensionem adduci possunt.

239. Istæ leges generales humanitatis tam invariabiles sunt, ut nec Deus ipse possit illis derogare, salvis bonitate, sapientia et summa veracitate. In his legibus tota fundatur certitudo testimonii. Hæc igitur certitudo est metaphysica;

fundatur enim essentiis hominum moralibus.

240." Le monde morai, inquit D. Frayssinous, ne marche " pas plus au hasard que le monde physique; il est des règles fixes, universelles, pour les esprits comme pour " les corps ; il est des lois qui régissent l'espèce humaine, " qui se manifestent, comme celles de la nature, par des phénomènes constans, et dont on peut prévoir et annon-" cer d'avance les résultats. Ainsi nous sommes faits de " manière qu'un certain nombre d'hommes inconnus les uns aux autres, placés dans des situations diverses, op-" posés d'âge, de caractère, d'intérêts, de passions, de préjugés, et qu'on ne peut soupçonner d'une fraude concer-" tée, ne se rencontreront pas par hasard à se donner pour "les témoins oculaires des mêmes faits, qu'ils ne seront pas méchans et fourbes sans motif, qu'ils ne sacrifieront pas leur conscience, l'amour naturel de la vérité, leurs intérêts présens et à venir, leurs passions les plus chères, " au plaisir d'affirmer un mensonge. Plus on me fera observer que les hommes sont bizarres, capricieux, intéres-" sés, passionnés, plus on me convaincra que leur accord fortuit sur le même fait devient impossible." (Ibid, pag. me diamental wing, en 81. 82).

Propositio prima! ! the united to

241. Testimonium hominum, omnibus conditionibus requisitis vestitum, parit certitudinem metaphysicam circa facta naturalia coætanea.

Prob. Tunc enim adest certitudo metaphysica circa facta naturalia coætanea, quandò clarè constat testes nec fuisse decept rum t ceptor

de fac multis dens e sent d quod i tetigis poni ( et de i

II. non f potuis

lo. quit n spiran conspi separa teris f Io. Q dam e possin nisi gr atqui pere 1 divers inter s Unus separa nulla enim aucto senter homir causa quisq

> detur 20. enim

deceptos, nec deceptores; atqui quædam sunt facta quorum testes clarè nobis videntur nec fuisse decepti nec de-

ceptores.

I. Clarè videtur illos non fuisse deceptos. Agitur enim de factis publicis, obviis, claris, maximi momenti, et coram multis testibus patratis; atqui circa hujusmodi facta evidens est plurimos testes non fuisse deceptos. Ut enim fuissent decepti circa ista facta, deberent existimare se vidisse quod non viderunt, se audivisse quod non audierunt, se tetigisse quod non tetigerunt; atqui istud non potest supponi (225), et si supponeretur, jàm actum esset de societate et de religione. Ergo I...&c.

II. Clarè videtur illos non fuisse deceptores. Illi enim non fuerunt deceptores qui nec voluerunt decipere, nec potuissent, etiamsi voluissent: atqui utrumque certum est.

lo. Quidem non voluerunt decipere. Nam ic lieri nequit nisi hoc duplici modo, lo. conveniendo et quas conspirando ad contexendam eamdem fabulam; 20. ut, nulla conspiratione facta, unusquisque fabulam suam excogitet separatam ad alios decipiendos, nulla sui consilii cum cæteris factà communicatione; atqui hæc duo snat absurda. Io. Quidem non potuerunt inter se convenire ad contexendam eamdem fabulam. Ea est enim hominum indoles, ut non possint in idem consilium, factà conventione, conspirare, nisi gravi aliquâ cupiditate cunctis communi abripiantur; atqui nulla gravis cupiditas cunctis communis potest abripere plurimos testes commodis, præjudiciis et libidinibus diversos, ut evidens est. Ergo lo. testes non potuerunt inter se convenire ad contexendam eamdem fabulam. 20. Unusquisque testis, ad alios decipiendos, non potuit suam separatam excogitare fabulam cum iisdem circumstantiis, nullà cum cæteris sui consilii factà communicatione. Istud enim tam absurdum est quam absurdum esset dicere plures auctores de re eâdem scribentes posse convenire in easdem sententias, eademque verba. Hujus ratio est, quia diversi homines diversa sunt indole, ingenio, moribus, &c., et quia causæ diversæ diversos producunt effectus. Ergo 20. unusquisque testis...&c.; aliundè....&c. Ergo lo. clarè videtur testes non voluisse decipere.

20. Etiamsi voluissent decipere, non potuissent. Ibi enim impossibilis est fraus, ubi levissimum examen sufficit

ne marche
il est des
nme pour
humaine,
par des
et annon-

mendaces-

iquâ cupi-

ersa sunt

et commo-

sensionem

m mentes

V. Plurimi

veritate ac

variabiles

s bonitate,

a fundatur

aphysica;

ossunt.

onnus les rses, ops, de prée concernner pour

s faits de

ne seront crifieront té, leurs is chères,

fera ob-

r accord bid, pag.

भीका विद्या

itionibus am circa

rca facta ec fuisse ad illam detegendam, et tamen gravissimum adhibetur. Atqui ubi agitur de factis publicis,...&c., lo. levissimum examen sufficit ad detegendam fraudem; in omnium enim ore versantur, in omnium memoriâ inscribuntur. 20. gravissimum examen adhibetur. Supponitur enim factum gravissimi momenti; atqui ubi agitur de tali facto, non sine maturo examine admittitur illius veritas. Ergo 20. etiamsi voluissent decipere, non potuissent. Aliundè non voluerunt decipere. Ergo clarè videtur testes non fuisse deceptores; aliundè clarè videtur illos non fuisse deceptos. Ergo...&c.

Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Testimonium unius hominis non parit certitudinem metaphysicam; ergo nec plurimorum hominum testimonia.

Resp. Neg. consqam. et paritatem. Ratio disparitatis est, quia cùm unicus est testis, tunc clarè constare non potest illum non fuisse deceptum aut deceptorem; at quandò plurimi testes referunt factum publicum...&c., tunc clarè constat illos non fuisse deceptos aut deceptores. Ergo...&c.

Inst. Quod convenit uni, convenit omnibus; atqui unius testis testimonium non parit certitudinem metaphysi-

cam. Ergo nec plurimorum testimonia

242. Resp. Dist. Maj. Quod convenit uni, convenit omnibus, in his quæ rerum naturâ fundantur; conc. maj. In his quæ collectione individuorum fundantur; neg. maj. et consqam. Itaque in his quæ rerum natura fundantur, nec pendent à collectione, quod potest affirmari aut negari de uno, affirmari aut negari potest de omnibus; sic ex eo quòd unus homo sit rationalis, sequitur omnes homines esse rationales. At in his quæ rerum natura non fundantur, sed quæ pendent à collectione, quod competit uni, non ideò competit omnibus. Sic ex eo quòd singulus miles non possit urbem expugnare, non sequitur exercitum non posse. Idein dicendum est de testimonio hominum, cujus tota vis fundatur in diversitate indolum, commodorum, præjudiciorum, cupiditatum, &c. Jam verò ex eo quòd hæc diversitas non possit reperiri in unico teste aut in paucis, non sequitur illam non posse reperiri in plurimis testibus, et reipsà reperitur; atqui ubi existit hæc diversitas, tunc clarè constat testes nec fuisse deceptos nec deceptores.

Ob dinen tùm 1

Re dition ergo

Ins

24

deran bilita quan decep tam nec consi integ

In nisi p nihil

Respect stare toren rant non to

In non R

earu quan rem hom tame

nitit doru sitas

test vel : Erge m adhibetur.

b. levissimum

mnium enim

ur. 20. grafactum grato, non sine
20. etiamsi

on voluerunt
deceptores;

parit certituominum tes-

Ergo. . .&c.

disparitatis onstare non m; at quan. &c., tunc deceptores.

bus ; atqui metaphysi-

onvenit omc. maj. In eg. maj. et antur, nec t negari de ex eo quòd les esse raantur, sed non ided s non posnon posse. us tota vis ræjudiciodiversitas non sequiet reipsà

clarè con-

Obj. 20. Quod est tantum probabile, non parit certitudinem metaphysicam; atqui testimonium hominum est tantum probabile. Ergo....&c.

Resp. Neg. min. Testimonium hominum omnibus conditionibus requisitis vestitum nunquam potest esse falsum;

ergo non est tantum probabile.

Inst. 10. Testimonium hominum est mera probabilita-

tum congeries. Ergo. . . . &c.

243. Resp. Neg. ant. Testimonia enim collectivè considerantur; atqui sic considerata non sunt congeries probabilitatum, sed integra certitudo. Nam adest certitudo, quandò tam multi sunt testes ut clarè videantur nec fuisse decepti nec deceptores: atqui quædam sunt facta quorum tam multi sunt testes ut clarè videantur nec fuisse decepti nec deceptores (241). Ergo quandò testimonia collectivè considerantur, non sunt mera probabilitatum congeries, sed integra certitudo.

Inst. 20. Testimonium quodlibet seorsim spectatum non nisi probabilitatem parit. Ergo congeries testimoniorum

nihil aliud est quam congeries probabilitatum.

Resp. Neg. consqam. Ratio cur testimonium seorsim spectatum non pariat nisi probabilitatem, est quia vix constare potest unicum testem non fuisse deceptum aut deceptorem; id verò dici non potest, quandò plurimi testes narrant factum publicum...&c.; tunc enim clarè constat illos non fuisse deceptos aut deceptores. Ergo...&c.

Inst. 30. In ordine physico earumdem rerum collectio non mutat earum naturam; ergo nec in ordine morali.

Resp. Dist. Ant. In ordine physico....&c. non mutat earum naturam, sed efficere potest ut majorem effectum aliquando producant; conc. ant. Et efficere non potest ut majorem effectum producant; neg. ant. Sic, v. g., quamvis plurimi homines non magis sint homines quam unicus homo, ferre tamen possunt pondus quod unicus homo ferre non posset.

Idem dici potest de testimonio hominum cujus tota vis nititur, ut jàm observavimus, diversitate indolum, commodorum, præjudiciorum et cupiditatum,....&c., quæ diver-

sitas reperiri non potest nisi in plurimis testibus.

Inst. 40. Illud nullatenus in veritatem facti influere potest, quod est prorsus veritati extrinsecum; atqui major vel minor testium numerus veritati prorsus extrinsecus est. Ergo...&c.

244. Resp. Dist. Maj. Illud nullatenus in veritatem facti in se spectatam influere... &c.; conc. maj. Illud nullatenus in veritatis facti cognitionem certam influere... &c. neg. maj. "Atqui major vel minor... &c"; dist min. Prorsus extrinsecus est veritati facti in se spectatæ; conc. min. Prorsus extrinsecus est cognitioni certæ veritatis

facti; neg. maj. et consqam.

Reverà major vel minor testium numerus prorsùs extrinsecus est veritati in se spectatæ alicujus facti; contigit enim vel non contigit factum independenter à majori vel minori testium numero. Sed hic numerus non est extrinsecus cognitioni certæ facti; impossibile est enim ingentem hominum multitudinem inter se convenire ad decipiendum circa factum publicum...&c; undè cùm numerus testium habeat necessariam connexionem cum veritate, necessariò ducit ad ipsius cognitionem certam.

Inst. 56. Testimonium hominum non potest parere certitudinem metaphysicam quin perspecta sit singulorum testium probitas; atqui, quandò multi sunt testes, perspici

non potest singulorum probitas. Ergo...&c.

Resp. Neg. maj. Ut enim testimonium hominum pariat certitudinem metaphysicam, necesse non est scire utrum singuli testes tanta sint probitate ut nec velint decipere; sufficit si clarè constet testes collective sumptos nec velle nec posse decipere: atqui ut hoc sciatur minime opus est singulorum testium probitatem expendere. Ergo. . . &c.

Propositio secunda. I the last fallent in the

245. Testimonium hominum omnibus conditionibus requisitis vestitum parit certitudinem metaphysicam circa facta antiquiora.

Prob. Testimonium enim hominum omnibus. ... &c., si plurimæ sint viæ quibus eorum veritas ad remotissimam posteritatem certò pervenire possit. Atqui plurimæ sunt viæ quibus. ... &c., nempè traditio, historia et monumenta.

I. Traditio. Traditio enim, de quâ hic agitur, est veluti quædam concatenatio testium sibi invicem succedentium sine ullâ interruptione, ab ipso facti tempore, usque ad tempus quo idem factum narratur. Atqui hæc testium concatenatio parit certitudinem metaphysicam circa facta antiquiora. Nam, ex probatis, numerosissimi testes oculati

pariu gram enim trans prima ætati ipsi d nec d certa Ergo torun huma præte obrep quo ¢ set, 1 bus. enim atqui testes error laben subit dunt, tum : patre omne annis subse mare solos pien dam juni cela mut

cùm

est 1

" m

ritatem fac-Illud nulnere...&c. ; dist min, atæ; conc. tæ veritatis

us prorsus jus facti; pendenter à ce numerus impossibile ter se conme...&c; riam consius cogni-

parere cersingulorum es, perspici

num pariat cire utrùm decipere; nec velle è opus est go. . . &c.

onibus recam circa

.. &c., si otissimam imæ sunt numenta. est veluti edentium usque ad testium irca facta es oculati

pariunt certitudinem metaphysicam. Atqui traditio integram transmittit testium oculatorum certitudinem. Plures enim ex primâ ætate, qui vixerunt cum testibus oculatis, transeunt in secundam ætatem, secum ferentes integram primæ ætatis certitudinem. Factum referunt secundæ ætati, quæ sic de illis ratiocinari potest, quemadmodum ipsi de testibus oculatis ratiocinati sunt; scilicet, illi testes nec decipi nec decipere potuerunt. Ergo seconda ætas tam certa est de facto quam prima, et sic de cæteris ætatibus. Ergo traditio humana integram transmittit testium oculatorum certitudinem. Ergo....&c. Et verò, traditio humana parit certitudinem metaphysicam circa facta præterita, si nullum sit tempus traditionis quo error obrepere potuerit. Atqui nullum est traditionis tempus quo error obrepere potuit. Si enim error obrepere potuisset, vel prima ætate, vel secunda, vel posterioribus ætatibus. Atqui nullum dici potest. Non prima ætate; tota enim constat testibus oculatis, vel saltem facto coætaneis; atqui circa factum publicum, obvium et maximi momenti, testes non potuerunt decipi aut decipere coætaneos. Ergo error non potuit obrepere prima ætate. Neque secunda labente. Generationes enim non simul evanescunt, nec subitò à se invicem separantur, sed ità sensim sibi succedunt, ità invicem concatenantur, ut nullum temporis punctum assignari possit, quo simul non existant proavi, avi, patres et filii. Atqui talis concatenatio generationum omnem errori viam recludit. Supponamus enim omnes annis quadraginta natos velle generationes antecedentes et subsequentes decipere: atqui in hâc suppositione, quamvis sit absurda, impossibilis est deceptio; statim enim reclamarent antecedentes et subsequentes. Supponamus iterum solos viros octoginta annorum secum conspirare ad decipiendos coætaneos juniores, et subitò narrare factum quoddam illustre, obvium,.... &c.; nonne statim reclamarent juniores; nonne dicerent tale factum non potuisse tam diù celari, præsertim cum tantas secum importare debuisset mutationes? Ergo in nulla ætate error obrepere potuit. cum idem semper ratiocinium institui possit. Ergo nullum est tempus quo error obrepere potuit. Erge...&c.

246. "Notandum est tamen, inquit D. Bouvier, Log. pag. 240, traditionem oralem seorsim sumptam non esse motivum infallibile judicandi, præsertim de factis remotis,

" nisi sit clara et uniformis; plurimæ sunt enim traditiones vagæ et obscuræ, vel quæ variæ sunt pro diversis pro-

" vinciis aut familiis; nulla fides tutò adhiberi potest " rumoribus istis; undè de sola factorum substantia

" ordinariè certò constare potest ex traditione orali seorsim spectata, quia in sola substantia uniformis esse solet."

247. II. Historia: juxta enim severioris criticæ regulas, historiæ fides adhibenda est, quandò certissimè constat illam esse authenticam, veram et integram; atqui certissimè

constare potest historiam esse. . . . &c.

lo. Historia est authentica, quandò est auctoris cui tribuitur; atqui recognoscitur eam esse auctoris cui tribuitur, id est, eam non fuisse suppositam, quandò temporis ad quod refertur moribus, institutis, monumentis et opinionibus consentanea est; quandò auctoris, cui tribuitur, indolem, ingenium, mores et stylum, aliundè nota, refert; quandò fuit à scriptoribus coævis vel posterioribus fide dignis laudata tanquàm genuinum opus auctoris cui tribuitur: quandò ipsi soli per continuas generationes ab omnibus adscriptum fuit hujusmodi scriptum; quandò nullum detegitur suppositionis motivum, sive quoad auctorem, sive quoad locum, sive quoad tempus....&c. Hâc ratione cognoscimus authentica esse opera sub Virgilii, Ciceronis, Horatii, Cæsaris, &c. pominibus edita.

20. Historia est vera quandò refert facta qualia evenerunt : atqui recognoscitur in câ referri facta qualia evenerunt, quandò deprehenditur scriptorem non ex rumoribus incertis, sed ex relationibus fide dignis, ex traditione constanti, ex monumentis et scriptis certis suam narrationem deprompsisse; quando in ejus scriptis eminet amor veritatis et probitatis; quandò in eis sese produnt ingenuitas, candor, bona fides, nusquam autem credulitas, præjudicia et cupiditates quibus delusus aut abreptus fuerit; quandò tempore quo scripsit auctor, aderant testes oculati qui ipsum facilè mendacii arguere potuissent, si falsa fuisset ejus narratio. Quis enim crediderit historicum potuisse imponere testibus oculatis et coævis? Si quis hodiè historiam vulgaret, in quâ facta gravia et splendida narraret, quasi si temporibus nostris contigissent, qua tamen nemo vidisset et de quibus nihil audivisset; numquid hujusmodi opus ad posteritatem, tanquam veridicum transiret? Nonne

stati in p non poss

atqu post impi repe enim disci integ adhi Ergo vera

verit

perv 24 torui riam atqu est c impo toru fictit alicu igno ludil velle miss colu poss mon

sum anticùm quei præ

ad r

Aliu

n traditiones liversis proiberi potest substantiâ rali seorsim se solet." cæ regulas,

mè constat

i certissime uctoris cui cui tribuitemporis ad et opinioniir, indolem, rt; quandò nis laudata quandò ipsi riptum fuit

suppositioocum, sive us authen-

, Cæsaris.

dia evenealia evenerumoribus ione conrrationen e veritatis as, candor. a et cupid tempore ui ipsum isset ejus sse impohistoriam ret, quasi mo vidisnodi opus Nonne

statim contradiceretur, et subitò oblivionis præda factum, in pulverem rediret? Sic quandò scriptor aliquid testatur, non contradicentibus ipsius coævis, cum id facilè fieri

posset, omnes fiunt testes cum scriptore.

30. Historia est integra, quandò non fuit adulterata; atqui recognoscitur eam non fuisse adulteratam, quandò, post collecta ex locis et temporibus varia exemplaria, sive impressa, sive manuscripta, inter ipsa plena conformitas reperitur, saltem quoad substantiam operis. Si varia enim exemplaria tantùm in levissimis discreparent, illa discrepantia, nedùm infirmaret, confirmaret potiùs historiæ integritatem; nam si adulteratores non alias mutationes adhibuerunt, necessariò coerciti fuerunt solà vi veritatis. Ergo certissimè constare potest historiam esse authenticam, veram et integram. Ergo historia est via tutissima quâ veritas factorum ad remotissimam posteritatem certissimè

pervenire potest.

248. III. Monumenta: veritas enim factorum præteritorum infallibuter obtineri potest ex monumentis in memoriam eorum erectis, si cum illis necessariò sit conjuncta: atqui veritas factorum præteritorum necessariò conjuncta est cum monumentis in corum memoriam erectis: nam impossibile est monumenta fuisse erecta in memoriam factorum omninò inauditorum, qualia tamen essent facta fictitia; quis auderet, v. g., statuam erigere in honorem alicujus celeberrimi ducis, qui huc usque penitùs fuisset ignotus? Si illam reverà erigeret, nonne in publicum ludibrium deveniret? Quis è contrà in dubium revocare vellet factum publicum insigni monumento ad nos trans-Quis, v. g., in posterum aliquam mirabilem columnam in platea publica erectam considerans, dubitare posset an realiter exstiterint victoriæ in eâ descriptæ. Ergo monumenta possunt esse via tutissima quâ veritas factorum ad remotissimam posteritatem certissimè pervenire potest. Aliundè....&c. Ergo....&c.

Et verò, si unaquæque via superiùs exposita, seorsim sumpta, plenè quandoquè sufficiat ut veritas factorum, etiam antiquissimorum, certissimè constet, quantò magis patebit, cum omnes viæ suprà dictæ simul concurrent! Atqui frequenter omnes illæ viæ simul concurrunt ad testanda facta præterita et etiam antiquissima; ergo testimonium....&c.

### Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Certitudo factorum decrescit lapsu temporum; certitudo enim primæ ætatis major est secundæ. Ergo .... &c.

Resp. Neg. utrumque antecedens. Integra enim certitudo testium oculatorum pervenit etiam ad remotissimas ætates. Ergo....&c.

Inst. 10. Testis oculatus fide dignior est auriculato teste.

Ergo...&c.

Resp. Dist. Ant. Testis oculatus fide dignior est auriculato teste, si uterque spectetur extra catenam testium; conc. ant. Si considerctur uterque intra catenam testium, neg. ant. Intra catenam enim testium, testes auriculati integram habent certitudinem testium oculatorum.

Inst. 20. Quò factum est antiquius, eò de pluribus testibus sciendum est utrùm decipi aut decipere potuerint. Atqui quò de pluribus testibus...&c., eò difficilius est habere certitudinem facti. Jàm verò certitudo facti decrescit ratione difficultatum vincendarum ad rem demonstrandam.

Ergo. ..&c.

249. Resp. Neg. maj. Nam ubi agitur de testimoniis, non eveniunt examinanda singula testimonia seorsim, sed in globo considerantur hoc modo; traditio quæ nunc existit de tali facto protenditur usque ad tempus quo factum contigisse narratur. Ergo testes non fuerunt decepti aut deceptores. Si enim fuissent decepti aut deceptores, sanè vel primà ætate, vel secundà, vel posterioribus ætatibus; atqui nihil horum dici potest (245). Ergo non difficilius est habere certitudinem de facto antiquiori quàm de facto coætaneo.

Inst. 30. Atqui certitudo factorum decrescit lapsu temporum. Si factum ipse viderim, habeo certitudinem integram de eo; si idem factum alteri narraverim, hic auditor non nisi dimidiam certitudinis meæ partem habebit. Si primus ille auditor factum alteri narret, ille secundus auditor non nisi quartam certitudinis meæ partem habebit; tertius octavam; quartus decimam sextam, et sic sensim minuetur certitudo, quò longiùs producetur linea traditionalis. Ergo....&c.

Resp. Dist. Ant. Si auditor factum accepit ab unico teste; conc. ant. Si factum accepit per multas lineas traditionales;

neg. a nem q de exi propri

rumor runt t facto nales.

250 circa Circa Rever enim factis tis var Ad

dere credeb lorum narrab sine u

Obj facta of 251 menti ant. In que scilice Suppo Gallos ante f tient of guli se

fraude et cir Ergo tur ha 252

oupsi

tune l

emporum; dæ. Ergo

im certitumotissimas

ılato teste.

est auricutestium ; m testium, iculati in-

potuerint.
ius est hati decrescit
astrandam.

estimoniis, orsim, sed unc existit ctum conti aut des, sanè vel bus; atqui us est hadacto coæ-

apsu teminem intenic auditor
pit. Si prius auditor
it; tertius
m minueditionalis.

nico teste; ditionales; neg. ant. et consqam. Tunc enim eamdem habet certitudinem quam habebant et ipsi coætanei. Sic tam certus sum de existentia Alexandri, Cæsaris, &c., quam et ipsi qui eos propriis oculis viderunt.

Öbj. 20. Populus maxima cum aviditate accipit varios rumores, et mira credit facilitate. Atqui hoc posito, potuerunt transmitti plurima facta quæ non evenerunt, imò et de facto transmissa sunt, et etiam per multas lineas traditio-

nales. Ergo...&c.

250. Resp. Dist. Maj. Populus varios rumores...&c., circa facta nullius aut ferè nullius momenti; conc. maj. Circa facta publica, maximi momenti...&c.; neg. maj. Reverà, quæ populo favent, facilè admittuntur; nullius enim interest reclamare; at sic non est quandò agitur de factis publicis, quæ vel cupiditatibus adversantur, vel gentis vanam gloriam aut honorem lædunt.

Ad probationem, respondeo facta illa nullatenùs gaudere conditionibus requisitis: nam firmiter à doctis non credebantur, nulli nociva erant; è contrà vanæ gloriæ populorum sæpiùs favebant; ab ipso tempore quo contigisse narrabantur, per traditionem, sive oralem, sive scriptam,

sine ulla intermissione non profluebant.

Obj. 30. Scriptores, quandò plurimi sunt, variant circa

facta quæ narrant. Ergo illis nulla fides.

251. Resp. Dist. Ant. Circa facta publica et maximi momenti variant quoad circumstantias et adnotationes; concant. Quoad existentiam factorum; neg. ant. et consqam. In quolibet igitur scriptore duo sunt observanda, factum scilicet quod refert. et adnotationes quas facit circa factum. Supponamus, v. g., plurimos scriptores alios Anglos, alios Gallos, referre pugnam commissam in planis Quebecensibus ante felicissimam hujus urbis reductionem. In hoc consentient omnes, quod Galli victorià Anglis cesserint. Sed singuli scriptores singulæ parti addicti, virtutem suorum plus aequo tollent; multò magis numerosos fuisse hostes dicent; fraudes hostibus tribuent; denique circa adnotationes et circumstantias variabunt, non autem circa factum. Ergo licèt varient scriptores circa circumstantias, non sequitur haberi non posse certitudinem de factis antiquioribus.

252. Nota. Si varient scriptores circa factum ipsum, tunc haberi potest aliquandò certitudo de existentià vel de

non existentià facti ex consequentibus et effectibus. His in casibus, prudentis viri est testimonia scriptorum attente ponderare, certa ab incertis sedulò discernere, et summapere cavere tùm à faciliori credulitate, tùm à nimià incredulitate.

### Propositio tertia.

253. Testimonium hominum omnibus conditionibus requisitis vestitum, eamdem parit certitudinem metaphysicam circa facta supernaturalia, quam parit circa facta naturalia.

Prob. Testimonium enim hominum eamdem parit certitudinem metaphysicam circa facta supernaturalia quàm circa facta naturalia, si nihil efficere potest ut testes oculati faciliùs decipiantur aut faciliùs decipiant circa facta supernaturalia quàm circa facta naturalia; atqui nihil efficere potest ut testes oculati...&c. Si quid enim efficere posset ut testes faciliùs deciperentur aut ut faciliùs deciperent circa facta supernaturalia quàm circa facta naturalia, esset sanè quia facta naturalia consuetis naturæ legibus consentanea à causis liberis aut necessariis producuntur, facta verò supernaturalia, extra consuetum naturæ cursum, à solo Deo producuntur. Atqui produci à solo Deo extra consuetum naturæ cursum efficere non potest ut testes faciliùs decipiantur aut ut faciliùs decipiant.

Io. Quidem non potest efficere ut faciliùs decipiantur. Quocumque enim modo producantur facta, sive à causis liberis aut necessariis, sive à solo Deo extra consuetum naturæ cursum, semper remanet eadem testium physica constitutio, et consequenter eædem semper remanent sensationes. Ergo eadem ut decipiantur impossibilitas. Ergo. &c.

20. Non potest efficere ut facilius decipiant. Quod enim majorem aut minorem non dat decipiendi facilitatem, non potest efficere ut testes facilius decipiant circa facta; atqui produci à solo Deo extra consuetum naturæ cursum non dat majorem aut minorem....&c.

Quicumque enim sit modus quo facta producantur, eadem semper remanet testium indoles et eadem cupiditatum, præjudiciorum et commodorum diversitas; atqui ubi eadem eat testium indoles, et eadem cupiditatum, præjudiciorum et commodorum diversitas, ibi eadem est decipiendi impossibilitas. Ergo 20. produci à solo Deo extra consuetum naturæ carsum, non potest efficere ut testes faciliàs decipiant. Aliandò nec ut faciliàs decipiantur. Ergo...&c.

Obj. ut sit p ....&c

Resp physica enim Ergo. .

Inst. facta potest

Resp certitude sufficit decepto Ergo. .

Instistere, hæc d miracu

254. tantùm circa n

Res

certitu propos " mira " lum exister certitu Ergo

Inst Ergo falsum legibu

Deum vel ad saluti quas consu

s. His in caeptè pondesummoperè credulitate.

ionibus reaphysicam a naturalia. parit certialia quàm tes oculati cta supercere potest et ut testes a facta suquia facta ausis libernaturalia, ducuntur. æ cursum ut ut faci-

ecipiantur.
e à causis
netum naysica consensatiolego. . &c.
uod enim
tem, non
acta; atrsum non

ir, eadem iditatum, bi eadem diciorum li imposetum naecipiant. Solvantur objectiones.

Obj. Ut haberi possit alicujus facti certitudo, requiritur ut sit possibile; atqui miraculum non est possibile. Ergo ....&c.

Resp. Neg, min. Miraculum enim est infractio legum physicarum; atqui talis infractio est possibilis. Deus enim qui leges physicas stabilivit, iis derogare potest. Ergo....&c.

Inst. 10. Miracula sunt physicè impossibilia; atqui circa facta physicè impossibilia, testimonium hominum non potest parere certitudinem metaphysicam. Ergo....&c.

Resp. Neg. min. Ut enim testimonium hominum pariat certitudinem metaphysicam circa facta physicè impossibilia, sufficit si clarè constare possit testes nec esse deceptos, ned deceptores. Atqui utrumque clarè constare potest (253). Ergo...&c.

Inst. 20. Certum est moraliter tantum miraculum existere, dum certum est physicè illud non existere. Atqui hæc duarum certitudinum pugna demonstrat non existere

miraculum. Ergo. . . . &c.

254. Resp. 10. Neg. maj. Testimonium hominum non tantum parit certitudinem moralem, sed et metaphysicam

circa miracula (241).

Resp. 20. Neg. min., et contendo nullam esse duarum certitudinum pugnam. Quid enim significant istæ duæ propositiones; "certum est moraliter (metaphysice) existere "miraculum; certum est physice non existere miraculum?" Id solum asserit certitudo physica miraculum non existere quin derogatum fuerit legibus physicis, et asserit certitudo moralis (metaphysica) iis legibus derogatum fuisse. Ergo nulla est duarum certitudinum pugna.

Inst. 30. Certitudo physica major est certitudine morali. Ergo prudentius est rejicere testimonium hominum ut falsum, quam credere Deum derogavisse consuetis naturæ

legibus.

255. Resp. Neg. ant. et consqam. Facilè enim concipitur Deum summè bonum, ad manifestandam suam potentiam, vel ad patefaciendam aut confirmandam aliquam veritatem saluti necessariam, posse derogare consuetis naturæ legibus quas ipse stabilivit; at nullo modo concipi potest Deum consuetas ordinis moralis leges et congenitas animæ pro-

pensiones velle mutare, ut homines crudeliter in errorem invincibilem positivè injiciat, nullumque tunc eis suppeditet medium detegendi erroris. Ergo nedùm certitudo physica major sit certitudine morali, è contrà certitudo moralis major est certitudine physica. Ergo...&c. Hâc de re vide D. Frayssinous, Conférence sur les Miracles en général, tom. 2. pag. 128, &c.

Obj. 20. Ideò facta naturalia facilè credimus, quia nullum est in eis vincendum obstaculum; atqui istud dici nequit de miraculis, siquidem in illis vincenda est impossi-

bilitas physica. Ergo.... &c.

Resp. Io. Neg. maj., ut potè nimis generalem. Non ideò facilè credimus facta naturalia, quia in illis nullum est vincendum obstaculum, sed quia tunc clarè constat testes

nec fuisse deceptos nec deceptores.

Resp. 20. Neg. min. Impossibilitas enim illa non potest esse obstaculum quominùs credantur miracula, quæ tota stat ex parte causarum naturalium, non autem ex parte Dei: atqui, ex probatis, impossibilitas illa tota stat ex parte causarum naturalium, non autem ex parte Dei. Ergo non potest....&c.

Inst. Difficiliùs credimus miraculum quam factum naturale. Ergo adest in miraculo obstaculum vincendum, quod

non reperitur in facto naturali.

256. Resp. 10. Difficilius credimus miraculum quam factum naturale; ergo difficilius est testes decipi aut decipere.

Resp. 20. Dist. Ant. Quandò probabilitatibus ducti credimus; cenc. ant. Quandò certitudine ducti credimus; neg. ant. et consqam. Hæc differentia oritur ex eo quòd sæpiùs in meris probabilitatibus stamus, quandò agitur de facto naturali; quandò autem agitur de miraculo, non in meris probabilitatibus stare volumus, sed ad certitudinem assurgere. At ubi facta severè expendimus, et ea respuimus aut admisimus ducti evidentià testimoniorum, nullus est sensatus, qui difficiliùs fidem adhibeat miraculo quàm facto naturali, si utrumque iisdem evidentibus testimoniis nitatur.

Obj. 30. Homines non possunt testari resurrectionem hominis. Homines enim non possunt testari factum supernaturale; atqui resurrectio est factum supernaturale. Ergo. . . . &c.

testar facturest du maj. min. prout Secùs testar super opera possu factor testar hunc

centuunifo qui r const centu tatos

homi

refer cond T

deru R fact rum est

Sed

nego

in errorem
eis suppen certitudo
à certitudo
. &c. Hâc
Miracles en

quia nulistud dici st impossi-

lem. Non nullum est stat testes

non potest æ tota stat parte Dei: ex parte Ergo non

tum natudum, quod

um quam
t decipere.
bus ducti
acti credioritur ex
s, quandò
miraculo,
ad certinus, et ca
coniorum,
miraculo
bus testi-

ectionem etum su-

257. Resp. Neg. ant.; ad prob. dist. maj. Non possunt testari factum supernaturale, si consideretur prout est factum supernaturale; conc. maj. Si consideretur prout est duorum factorum naturalium legitima consecutio; neg. "Atqui resurrectio est factum supernaturale;" dist. min. Est factum supernaturale, sed considerari potest prout est duorum factorum legitima consecutio; conc. min. Secus, neg. min. et consgam. Reverà homines non possunt testari factum supernaturale, si consideretur ut factum supernaturale, seu quoad modum, cùm ille modus sit ipsa operatio divina, quæ sub sensus cadere non potest; sed possunt testari factum supernaturale, prout est duorum factorum naturalium legitima consecutio; sic, v. g., possunt testari hominem fuisse mortuum; pariter testari possunt hunce hominem nunc vivere. Ergo testari possunt hunc hominem revixisse.

Inst. 10. Cum Davide Hume. Testimonium viginti aut centum hominum nullius est roboris contra testimonium uniforme omnium aliorum hominum qui anteà vixerunt et qui nunc existunt; atqui testimonio omnium hominum constat homines non resurgere, dum testimonio viginti aut centum hominum refertur aliquot homines fuisse ressusci-

tatos. Ergo....&c.

258. Resp. Dist. Maj. Testimonium viginti aut centum hominum... &c., si testimonium aliorum hominum sit positivum, de re eâdem et oppositum; conc. maj. Si sit negativum, vel non de re eâdem, nec directé oppositum; neg. maj. "Atqui testimonio omnium hominum constat... &c;" dist. min. Sed istud testimonium est merè negativum, dùm testimonium viginti aut centum hominum qui referunt aliquot homines fuisse ressuscitatos est positivum; conc. min. Secus, neg. min. et consqam.

Testimonium est positivum, quandò testes factum quod narrant, viderunt aut audierunt, &c. Testimonium est negativum, quandò alii testes nihil contrarium huic facto vi-

derunt, audierunt, &c.

Reverà, si testimonium omnium hominum circa aliquod factum sit positivum et directè oppositum testimonio quorumdam hominum circa idem præcisè factum, credendum est potiùs testimonio omnium uniformi quam paucorum. Sed si testimonia non sint de re eadem, vel si testimonium

omnium uniforme sit duntaxat negativum, dùm testimonium paucorum hominum est positivum, jàm horum testimonio fides adhibenda est.

Porrò quandò homines judicant omnes mori, et neminem, juxta consuetas naturæ leges, reviviscere, eorum testimonium est duntaxat negativum, nec est oppositum testimonio viginti aut centum hominum de resurrectione alicujus hominis operatione Dei patratâ. Ergo hoc testimonium nullius est roboris.

Inst. 20. Facilius est credere hominem non fuisse mortuum, quam credere illum resurrexisse. Ergo testes etiam numero plures non possunt affirmare resurrectionem mortui.

259. Resp. Dist. Ant. Quandò non adsunt characteres evidentes et certissimi mortis, quales sunt fetor, vermes, certum tempus elapsum ab inhumatione; conc. ant. Quandò isti adsunt characteres; neg. ant. Tunc enim clarè constat hunc hominem fuisse mortuum, dùm percipitur illum posse reviviscere. "Ergo testes, etiam numero plures, "non possunt affirmare resurrectionem mortui;" neg. consqam. Possunt enim isti testes percipere in homine omnes characteres evidentissimæ mortis, et consequenter affirmare possunt hunc hominem reverà esse mortuum. Atqui post ejus mortem sic perceptam, pariter percipere possunt ejusdem hominis vitam. Ergo possunt et debent concludere hunc hominem resurrexisse. Ergo. . . . &c.

Obj. 40. Plurimis ab omni retrò ætate anilibus fabulis, falsisque miraculis decepti sunt homines. Ergo rejiciendum est, semoto examine, quodcumque miraculum.

Resp. Neg. consqam. Ex eo quòd homines sic decepti fuerint, sequitur duntaxat rejicienda esse omnia miracula quæ debitis conditionibus carent, non autem ea quæ his conditionibus donantur; isto enim argumento induceretur dubium generale historicum hoc modo; "Omnes gen" tes plurima facta, quæ falsa sunt, referunt; ergo re" jicienda sunt omnia facta, nullo præmisso examine:" porrò quid absurdius? "En vain, inquit D.Frayssinous, on fait observer que l'histoire de tous les peuples abonde en prodiges; les faux ne détruisent pas les véritables; c'est comme si l'on faisait observer qu'il n'est pas d'his" toires fidèles, parce qu'il en est de fabuleuses, qu'il n'est

" pas ' " dans

Objective number of the communication of the commun

morali Sol. evanes est, u vis ex

Ob Diis s mabar randa 26

rent neces So versa

> erant versa rejic O

volv sic, tribu

cartes des Es Tous raient des fi n testimoorum testi-

neminem, testimonio testimonio dicujus hopnium nul-

uisse morgo testes rrectionem

haracteres, vermes, int. Quanenim clarè rcipitur ilero plures, neg. conine omnes inter affirum. Atpercipere et debent . &c.

s fabulis, rejicienm.
ic decepti miracula quæ his duceretur nes genergo resamine:"
tinous, on bonde en ritables;

as d'hisu'il n'est " pas de véritable monnaie, parce qu'il s'en trouve de sausse dans la circulation." (Ibid, page 133.)

Principia objectionum et solutio.

Objectio la. Adeò portentosarum rerum amans est genus humanum, ut quodlibet portentum, etiam nullo præmisso examine, credere inclinentur homines. Si huic propensioni adjungitur studium religionis, statim evanescit communis sensus. Tanto sæpiùs teneri potest delirio homo alicui religioni deditus, ut sibi videatur videre quod non videt. Imò religionis studio abreptus, credet se narrare posse facta quæ falsa novit, ut tam sanctæ causæ faveat.

260. Solutio la. Si ista portenta everterent religionem severæ moralis ad stabiliendam religionen quæ faveret cupiditatibus, istud posset esse verum; sed si everterent religionem quæ faveret cupiditatibus ut stabilirent religionem severæ

moralis, istud esset impossibile.

Sol. 2a. Quis admiserit sensum communem religione evanescere (a)? 3a. Religio Christiana tam severæ moralis est, ut à mendacio et etiam levissimo abhorreat, quantumvis ex eo religionis profluat utilitati.

Obj. 2a. Plurima referunt scriptores pagani miracula de Diis suis, quæ etiam monumentis et solemnitatibus confirmabantur: atqui tamen hæc omnia inter fabulas annume-

randa sunt.

261. Sol. 1a. Inter fabulas annumeranda sunt, quia carent conditionibus ad stabiliendam alicujus facti veritatem necessariis.

Sol. 2a. Facta illa absurda erant, aut privata, et nulli adversa: nulli unquam appellati sunt testes; publica non erant. Cupiditatibus, commodis, famæ populorum non adversabantur; è contra sæpiùs favebant. Pleraque ut falsa rejiciebantur.

Obj. 3a. Quò magis ignorantiæ et barbariei tenebris obvolvuntur gentes, eò plura inter eas narrantur miracula; sic, si fides adhibeatur testimonio hominum, non pauca tribui debent miracula Alexandro Paphlagonio, Appollonio

(a)Un philosophe peut voir, sans rougir, son nom à la suite de ceux des Bacon, des Doscartes, des Mallebranche, des Nowton, des Leibnitz, des Pascal, des Bossuet, des Fénélon, des Euler, des De Luc, des Cuvier, des Champollion, le jeune, des Abel Rémusat, &c. Tous ces génies supérieurs, faits pour reculer les bornes de l'intelligence humaine, révéraient la religion chrétienne comme l'ouvrage de Dicu, et prenaient lisutement la défense des fivres saints, quoique plusieurs parmi eux n'eussent pas le bonheur de professer la vêrité toute estière.

Tyanæo et pluribus aliis impostoribus qui, præstigiis et falsis prophetiis, populos illuserunt. Cur forsan idem dici non posset de miraculis quibus fundatur christiana

religio?

262. Sol. la. Reverà gentes rudes et incultæ facilè dicipi possunt circa naturam et qualitates factorum; undè frequenter assumunt ut miracula facta merè naturalia. Eo sensu frequentiora apud eas narrari debent miracula. Sed ex aliâ parte, gens indocta et rudis minùs idonea est ad excogitanda facta imaginaria, ut ea testetur tanquàm testis oculatus. Si quandoquè aliquod factum portentosum narrent homines rudes et inculti, minimè ipsis à doctis creditur, nisi evidens sit illos non fuisse deceptos aut deceptores.

Sol. 2a. Miracula quæ tribuuntur Alexandro, Apollonio, aliisve impostoribus, carent omnibus conditionibus requisitis hominum testimonio, et omninò differunt à miraculis quibus fundatur christiana religio; miracula Christi, v. g., mundum illustrârunt, ad verum Dei cultum homines revocârunt, &c; Alexandri et Apollonii præstigia nihil talium effecerunt. Hæc falsitatis et imposturæ esse plena ostenderunt scriptores non solùm christiani sed et pagani; ista esse falsa nunqùam demonstrârunt hostes infensissimi religionis christianæ. Hâc de re vide D. Feller, Dictionnaire historique, art. Alexandre de Paphlagonie et Apollonius de Tyane.

Obj. 30. Cum Spinosa. Miracula sunt impossibilia. Decreta enim Dei sunt immutabilia; atqui leges naturæ nihil

aliud sunt quam ipsa Dei decreta. Ergo...&c.

263. Sol. la. Leges naturæ stabilitæ sunt à voluntate Dei; ex hâc voluntate deducuntur; sed minimè sunt quid unum et idem cum Dei voluntate, seu, quod idem est, non sunt ipsissima Dei decreta.

Sol. 2a. Deus, qui ab omni æternitate in suis decretis stabilivit leges physicas, pariter ab omni æternitate stabilivit iisdem legibus derogatum iri in tali vel tali cir-

cumstantiâ.

Obj. 4a. Cum cive Genevensi (J. J. Rousseau). Non potest haberi certitudo de existentiâ miraculi, quin priùs noscatur nùm Deus potuerit et voluerit patrare miraculum istud. Potuit quidem : sed voluitne? Quis unquàm legit in decretis divinis?

Sol. miract Sol.

rit mu erit ill Obj

Ergo s 264 possui

enim, in erro ad pal saluti bet es trantu sint re

festat nobis tenùs nem,

26 contr Pr

non j
" na
contr
" m
sunt
mera
verif
certo

P falli

cipe

ræstigiis et orsan idem christiana

facilè dici; undè freiralia. Eo
cula. Sed
i est ad exuàm testis
um narrent
s creditur,
ptores.

Apollonio, us requisiin miraculis risti, v. g., ines revoihil talium ena ostengani; ista ssimi reliictionnaire llonius de

bilia. Deuræ nihil

voluntate unt quid est, non

decretis tate statali cir-

). Non iin priùs raculum àm legit Sol. 1a. Quæstio hic non est num Deus voluerit patrare miraculum, sed num potuerit, et num reipsa patraverit?

Sol. 2a. Eodem modo dubitari posset num Deus creaverit mundum? quia incertum est num potuerit et num voluerit illum creare?

Obj. 5a. Vera miracula à præstigiis secerni non possunt.

Ergo sunt inutilia.

264. Sol. Sunt regulæ infallibiles quibus facilè secerni possunt. la. Quandò invocatione veri Dei patrantur; Deus enim, si tunc essent falsa, nos ineluctabiliter, etiam invitos, in errorem invincibilem projiceret. 2a. Quandò patrantur ad patefaciendam vel ad confirmandam aliquam veritatem saluti necessariam, et hic est miraculi finis, qui semper debet esse bonus, honestus et sanctus. 3a. Quandò ità patrantur miracula, ut severrimo examini subjici possit utrum sint reverà operationes supernaturales.

#### V. De Revelatione divina.

265. Revelatio divina est alicujus veritatis externa manifestatio à Deo facta. Evidens est Deum plura cognoscere nobis prorsùs incognita, et quæ mens, ut potè finita, nullatenùs percipere potest. Res illæ dicuntur esse supra rationem, quia rationis vires superant.

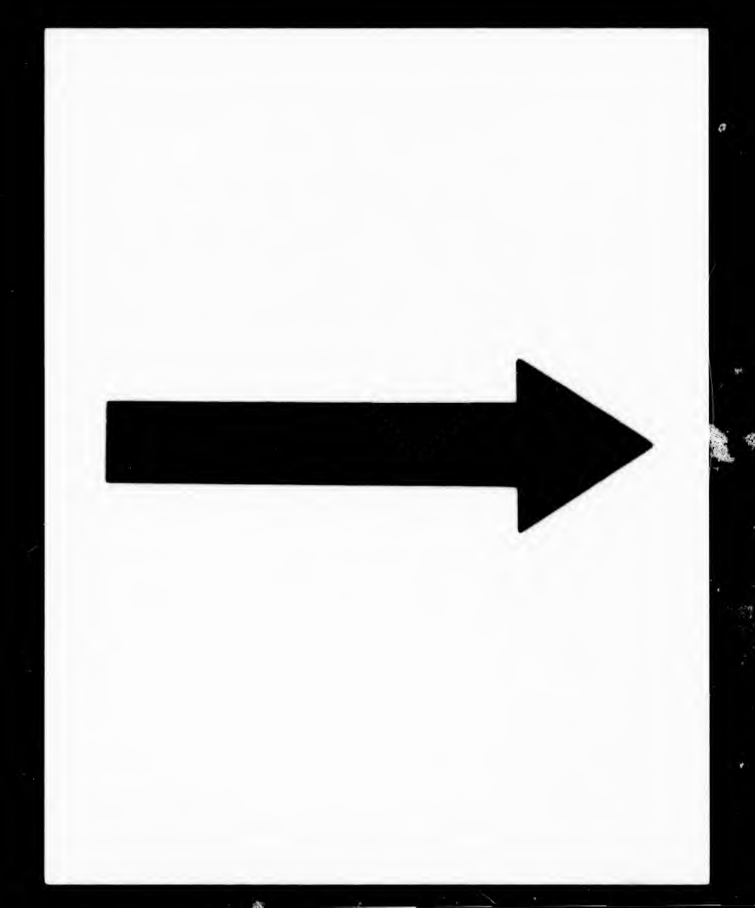
## Propositio prima.

266. Licèt aliquid sit supra rationem, non ideircò est contra rationem.

Prob. Illud enim est supra rationem, cujus mens percipere non potest connexionem cum principio clarè cognito; v. g. "natura unionis mentis cum corpore:" illud autem est contra rationem quod principio certo repugnat; v. g., "materia cogitare potest;" atqui hæc duo planè diversa sunt. Ergo....&c. Hinc omnes, et etiam philosophi, innumeras, tùm in ordine intellectuali, tùm in ordine physico, veritates necessariò inter se connexas et cum principio certo, admittere coguntur, quamvis hanc connexionem percipere non possint.

# Propositio secunda.

267. Revelatio divina parit certitudinem metaphysicam. Prob. Testimonium enim entis quod essentialiter nec falli nec fallere potest, parit certitudinem metaphysicam;



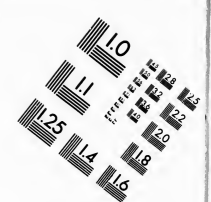
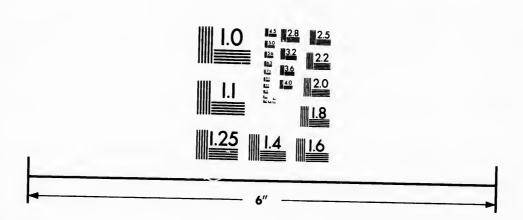
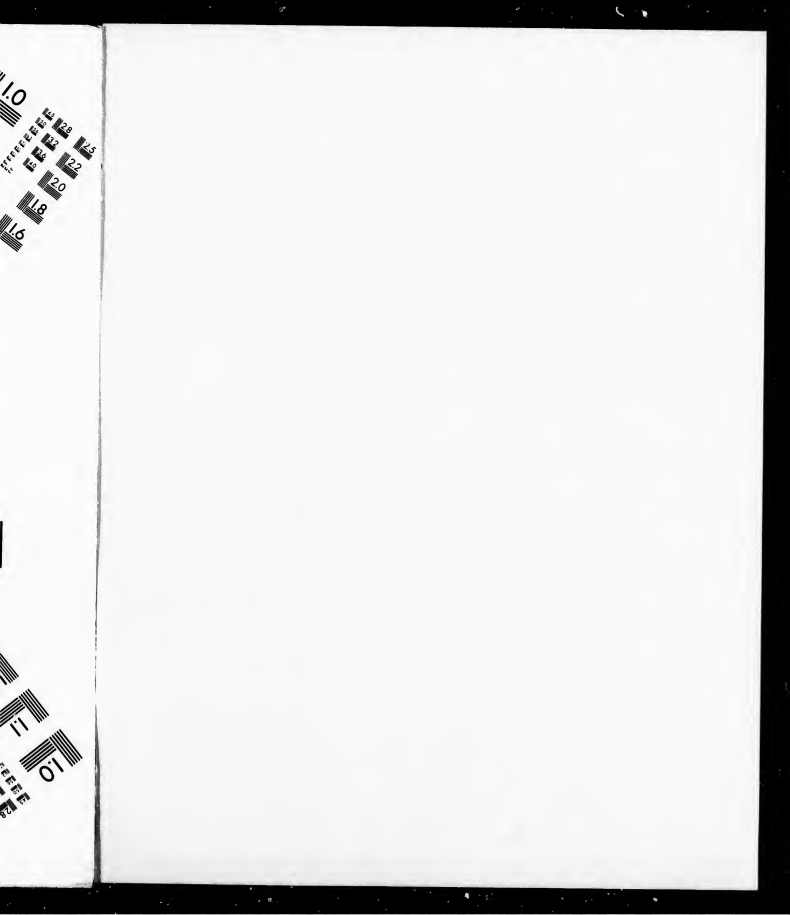


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503 STATE OF THE STATE



atqui revelatio divina est testimonium entis quod essentia-

et

po

me

tes

sui

tia

rat

en

H

66

liter nec falli nec fallere potest. Ergo. . . . &c.

268. Hinc lo. Revelationi divinæ debetur assensus etiam in his quæ sunt supra rationem. Semper enim debetur assensus, etiam in his quæ sunt supra rationem, auctoritati quæ parit certitudinem metaphysicam; atqui revelatio divina parit certitudinem metaphysicam (267). Ergo...&c. "Quand je suis certain que c'est Dieu qui parle, inquit D. "de Montazet, je n'ai plus qu'à l'écouter, et à me taire. "Les vérités que je connais, et celles qui passent ma "portée, viennent de la même source." (Instruction pastorale sur les sources de l'incrédulité et sur les fondemens de la Religion).

269. Hinc 20. Mysteria religionis christianæ firmissimè credenda sunt, licèt sint supra rationem. Revelationi enim divinæ debetur assensus etiam in his quæ sunt supra rationem (268). Atqui revelatio nobis proponit mysteria reli-

gionis christianæ. Ergo....&c.

## · Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Debemus sequi solam rationem. Ergo....&c. Resp. 1o. Neg. ant. Deus enim cognoscit plures veritates saluti necessarias, quas penitùs ignorat humana ratio. Ergo potiùs Deum sequi debemus quàm ipsam rationem.

Resp. 20. Neg. consqam. Debemus sequi rationem, ex argumento; atqui ratio præcipit ut sequamur Deum veritates

suas revelantem. Ergo. . . . &c.

Obj. 20. Ea sola mens credere potest et debet, quæ sunt evidentia: atqui mysteria religionis christianæ non sunt evidentia. Ergo mens non debet nec potest...&c.

270. Resp. Dist. Maj. Ea sola mens credere potest et debet quæ sunt evidentia vel objectivè, vel testimonialiter, conc. maj. Quæ sunt evidentia objectivè; neg. maj. "Atqui " mysteria religionis christianæ non sunt evidentia;" dist. min... non sunt evidentia objectivè; conc. min... non sunt evidentia testimonialiter; neg. min. Illud evidens est objectivè cujus mens clarè percipit necessariam connexionem cum principio certo; illud autem evidens est testimonialiter, quod mens videt relatum ab auctoritate quæ nullo modo falli aut fallere potest.

Reverà mens nihil credere potest et debet quod non sit evidens aliquo modo; sed non idcircò ea sola credere debet uod essentiac.

enim debeturm, auctoritatic velatio divina Ergo...&c. urle, inquit D. et à me taire. i passent ma (Instruction des fondemens

næ firmissimè velationi enim t supra rationysteria reli-

Ergo. . . . &c. plures verinumana ratio. rationem. rationem, ex eum veritates

t debet, quæ ristianæ non est...&c. ere potest et estimonialiter, maj. "Atqui entia;" dist.

min...non
d evidens est
m connexios est testimote quæ nullo

quod non sit credere debet et potest quæ sunt evidentia objectivè. Mens enim credere potest et debet ea quæ certissimè novit esse vera; atqui mens certissimè novit ea esse vera, quæ sunt evidentia. testimonialiter. Ergo mens credere potest et debet ea quæ sunt evidentia testimonialiter. Mysteria religionis christianæ non sunt quidem evidentia objective, sunt enim supra rationem; sed evidentia sunt testimonialiter; revelantur enim ab ipso Deo qui essentialiter nec falli nec fallere potest. Hâc de re audiatur D. Frayssinous, (Conférence sur la Religion considérée dans les Mystères, tom. 3, pag. 230, &c.) Mais, dit encore l'incrédule, je dois être raisonnable " avant d'être chrétien; pourquoi voulez-vous que je me " soumette aveuglément à ce que je ne comprends pas? " La foi doit-elle étouffer la raison? Non, Messieurs, " non; quand on s'entend bien, on voit clairement que la " raison elle-même nous conduit à la foi. C'est elle qui " nous ouvre les portes du divin Sanctuaire; là elle nous " remet dans les bras de la religion et nous laisse sous " son empire. Guidé par la raison je découvre que Jésus-" Christ et les apôtres ont paru sur la terre, qu'ils ont donné " des preuves manifestes de leur mission divine; j'ai sur " ces faits le même genre de certitude que sur l'existence de " César et de ses conquêtes dans les Gaules. Ces faits, la " raison les discute, les approfondit : voilà sur quoi tombe " l'examen du chrétien. Je vous invite au nom de la religion à examiner les titres qu'elle croit avoir à vos " hommages; ils sont à l'épreuve du tems, de la critique " et des passions conjurées, et quelques argumens de nos " jours ne renverseront pas ce que dix-huit siècles de " combat n'ont fait qu'affermir. Mais aussi, une fois que " la raison nous a convaincus de l'autorité divine de Jésus-" Christ et de ses disciples, cette même raison nous com-" mande impérieusement de nous soumettre à leurs ensei-" gnemens et d'abaisser notre faible intelligence devant " l'intelligence suprême. Quand Dieu parle, il faut que " l'homme se taise. Ainsi dites tant qu'il vous plaira, que " la foi est obscure dans les objets de la croyance; qu'im-" porte, si elle est très-lumineuse dans les motifs que nous " avons de croire? Oui, si la raison ne rend pas les " mystères intelligibles, elle les rend certainemt croyables.

"....Lorsque nos jeunes incrédules se permettent de

ab a

han

riâ d

falle

poss

res

reip

hab

poti

ut n

et i

vaga

erra

ritat

litu

judi

quò

tur adsi

cap

sem

run

dun

tam

tial

mir

gi.

om

traiter nos mystères avec tant de légèreté, et croient y apercevoir des contradictions, ont-ils bien pensé que les difficultés qui les arrêtent n'ont point arrêté les plus beaux génies de la terre, et que ces contradictions prétendues ont été examinées, discutées par ce que l'Europe a produit depuis trois siècles de plus grands philosophes, tels que Bacon, Descartes, Pascal, Leibnitz, &c. Et quand on est à peine initié soi-même aux secrets de la haute métaphysique, comment ose-t-on sans réflexion voir dans nos mystères des absurdités que n'y ont point aperçues ces mêmes hommes que nous révérons encore comme les princes et les createurs des sciences mo-une dernes."

#### VI. De Memoriá.

271. Mens affectiones suas percipit, vel quatenus actu præsentes et existentes, tuncque sensum intimum aut sensationes habere dicitur, vel quatenus præteritas, et tunc memoriam seu recordationem, vel reminiscentiam habet.

272. Eò plura è memoria evaserunt, vel quò lorgius effluxit tempus ex quo illa experti sumus, vel quò minorem impressionem in nobis effecerunt, ut experientia constat. Status igitur quæstionis non est utrùm memoria sit infallibilis eo sensu quod referat omnia quæ experti sumus, sed utrùm sit infallibilis eo sensu, quod non possint homines sibimet ipsis testari se audivisse aut vidisse facta quæ neque audierunt neque viderunt.

## Propositio.

273. Memoria est motivum infallibile judicandi de præteritis affectionibus nostris.

Prob. Deus non potest nos decipere; atqui si memoria non esset motivum infallibile...&c., Deus ipse nos deciperet; naturali enim et invictà propensione ferimur ad judicandum quasdam in nobis exstitisse affectiones, quæ tamen non exstitissent, si memoria non esset...&c. Ergo tunc in errorem invincibilem, etiam inviti, induceremur. Ergo Deus auctor illius propensionis, pariter auctor esset erroris. Ergo...&c.

Et verò, memoria est motivum. .. &c., si sit ultima ratio quam reddere possimus de nostra certitudine circa res præteritas: atqui memoria est ultima. . . &c.; si enim

et croient y pensé que les es plus beaux s prétendues ope a produit nes, tels que Et quand on de la haute éfiexion voir y ont point érons encore

tatenùs actu num aut sentas, et tunc n habet.

sciences mo-

quò longius quò minorem atra constat. ria sit infalsumus, sed int homines a quæ neque

ndi de præ-

si memoria e ncz deciimur ad ju-,qvæ tamen Ergo tunc nur. Ergo

sit ultima idine circa :.; si enim

sset erroris.

ab aliquo quæratur cur certus sit se, v. g., heri exstitisse, hanc domum esse suam, &c., statim reponet id sibi memorià constare. Ergo....&c.

Solvuntur objectiones.

Obj. Sæpè sæpiùs dicimus memoriam nos fallere. Ergo

Resp. Neg. consqam. Ideò enim dicimus memoriam nos fallere, vel quia nitimur aliquid in memoriam revocare nec possumus, vel quia levi suspicione animique præcipitatione res quasdam præteritas nos affecisse judicamus, quamvis reipsà nos non affecerint, nec propensionem invincibilem habeamus quæ nos ad tale judicium impellat. Tunc ergo potius defectu memoriæ quam ipsa memoria fallimur.

274. Hinc ut memoria sit motivum....&c., requiritur ut mens sit sana, et ut recordatio sit constans, uniformis et invincibilis; si quis cum invincibili hâc propensione vagam, fugacem, et transitoriam inclinationem confundat, errabit quidem, sed error ex ipsius præcipitatione et temeritate orietur, non verò ex memorià propriè dictà. Ergo....&c.

VII. De Analogia.

275. Analogia est quoddam argumentandi genus ex similitudinibus deductum, quo, de ignotis nondùm observatis, judicamus ex eis quæ in eodem genere cognoscimus. Ex eo quòd, v. g., corpora in America graitent, rectè concluditur ea in aliis terræ partibus gravitare. Pariter ex eo quòd adsit in hominibus, qui nunc existunt, principium ideandi capax saltem potentia, concludi debet idem principium semper adfuisse in omnibus hominibus qui antea vixerunt.

Ne analogia nos in errorem inducat, summoperè curandum est, ut inter rem observatam et rem nondùm observatam, plurimæ et veræ sint similitudines.

Sic erraret incola zonæ torridæ qui, judicans aquam essentialiter esse liquidam, mendacii accusaret qui narrarent flumina, in quibusdam aliis regionibus, ità aliquoties constringi, ut ferre possint maxima pondera.

Propositio.

276. Analogia pluribus in circumstantiis est motivum omninò certum judicandi.

Prob. Tota vis enim analogiæ consistit in constantia legum naturalium: atqui constantia legum naturalium est motivum judicandi omninò certum. Nisi enim res ità foret, hominum vita perpetuis anxietatibus torqueretur, cùm semper in dubio essemus nùm similes causæ similes producerent effectus: atqui istius modi anxietas divinæ providentiæ adversatur. Ergo constantia legum naturalium est motivum judicandi omninò certum. Ergo....&c.

#### VIII. De Dubio.

277. Dubium generatim est suspensio assensûs ex metu

errandi. Duplex est, methodicum et effectivum.

278. Dubium methodicum est libera et simulata mentis hæsitatio; sive est actus quo quis eodem modo se gerit ac si reipsâ dulltaret, ut maturiùs expendat et perlustret rationes quibus aliquid nititur aut refellitur. Hoc est dubium Cartesii.

279. Dubium *effectivum* est suspensio assensûs propter æquales hinc et indè rationes. Quidam fuerunt olim philosophi qui se de omnibus dubitare affirmabant. In duas classes dividebantur. Alii nomine Sceptici seu Pyrrhonii, nullatenus dubitantes de rerum apparentiis et de his quæ sensu intimo nituntur, dubitabant de rebus prout in se sunt, quia æquales hinc et indè rationes ubiquè apprehendere sibi videbantur. Eorum axioma erat; "omni rationi æqualis op-"ponitur ratio." Non negabant tamen quædam esse judicia suis contradictoriis probabiliora, ideòque concedebant spem esse detegendæ veritatis. Alii nomine Acatelep! veritatem unquam detegi posse desperantes, de omnibus omninò dubitabant, et etiam de illis quæ sensu intimo nituntur. Cum hujusce modi hominibus nulla potest esse sana controversia. Itaque contra scepticos sit

## Propositio.

280. Dubium generale effectivum admitti non potest. Prob. 10. Est impossibile. Dubium enim est suspensio assensûs propter æquales hinc et indè rationes; atqui plura sunt circa quæ hæc suspensio est impossibilis. Sit, v. g., ista propositio; "qui cogitat, existit;" atqui circa hanc propositionem nemo sanæ mentis potest esse suspensus propter æquales hinc et indè rationes. Ergo dubium generale effectivum est impossibile.

rium nitui atqu intin " et tur.

atqui verit tràqu

Pr juris ditùs rejici

> gene 28 neg. argui bibui justè

cessa sicqui volui se de hiber rum, ergo

tari r Re impo

O

In cipit scep um ergo valid constantia leaturalium est n res ità foret, tur, cùm semes producerent ovidentiæ adest motivum

nsûs ex metu

nulata mentis do se gerit ac perlustret raoc est dubium

ensûs propter of olim philont. In duas seu Pyrrhonii, de his quæ out in se sunt, rehendere sibi i æqualis opnesse judicia edebant spem lep:

veritanibus mino no nituntur.
sana contro-

non potest.
est suspensio
; atqui plura
. Sit, v. g.,
ui circa hanc
e suspensus
ubium gene-

Prob. 20. Dubium generale effectivum est contradictorium. Sceptici non dubitantes de rebus quæ sensu intimo nituntur dubitant de judiciis quæ rerum naturâ fundantur: atqui hæc duo sunt contradictoria. Veritas enim sensûs intimi nititur hoc axiomate; "idem non potest esse simul et non esse;" quod ipsum axioma rerum naturâ fundatur. Ergo...&c.

Prob. 30. Dubium effectivum subvertit omnia principia: atqui ubi nulla sunt principia, ibi nulla est spes detegendæ veritatis. Ergo Pyrrhonii frustrà veritatem inquirunt frus-

tràque sceptici vocantur, id est, inquisitores.

Prob. 40. Dubium effectivum subvertit omnia principia juris tùm civilis, tùm divini, tùm naturalis. Ergo funditùs subvertit societatem, mores et religionem. Ergo est rejiciendum.

Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Pyrrhonii dubitant de omnibus. Ergo dubium

generale effectivum est possibile.

281. Resp. Dist. Ant. Ore tenùs; conc. ant. Reipsà; neg. ant. et consqam. Sua enim age di ratio eos mendaces arguit. Nam ipsi Pyrrhonii, si esuriant, edunt; si sitiant, bibunt; si ægrotent, medicum consulunt; si bonis suis injustè spolientur, cogitant de mediis ad ea recuperanda necessariis; efficaciora præ cæteris reipsà eligunt et adhibent; sicque abstinent à dubio in commercio civili, et insani esse volunt tantùm in speculatione. Ergo.... &c. Insuper, cùm se de omnibus dubitare jactitant, vel volunt sibi fidem adhiberi, vel nolunt. Si prius, ergo agnoscunt aliquid esse verum, scilicet, de omnibus dubitandum esse; si posterius, ergo sentiunt contra id quod ore profitentur.

Obj. 20. Illud dubium non est rejiciendum, quod confutari nequit; atqui dubium scepticorum...&c. Ergo...&c.

Resp. Neg. min. Demonstratur enim hoc dubium esse

impossibile (280). Ergo confutari potest.

Inst. Illud dubium confutari nequit, quod, dùm refelli incipit, eo ipso jàm confutatum supponitur. Atqui dubium scepticorum...&c. Vel enim supponitur aliquod principium certum ut refellatur, vel non supponitur: si prius; ergo jàm confutatum supponitur: si posterius; ergo non validè confutatur. Ergo...&c.

282. Resp. 10. Dist. Maj. Illud dubium confutari nequit...&c., si principium confutationis ir digeat aliquâ probatione; conc. maj. Si principium confutationis non indigeat probatione; neg. maj. "Atqui dubium scepticorum, "dùm refelli incipit, jam confutatum supponitur;" dist. min. Sed principium confutationis nullâ indiget probatione; conc. min. Principium confutationis aliquâ indiget probatione; neg. min. Reverà dubium scepticorum in ipso disputationis initio supponitur confutatum, sed per principium ità per se clarum et evidens, ut mentis assensum necessariò rapiat, insanusque sit qui tantæ luci resistit.

Resp. 20. Neg. min. Illud dubium confutatum non supponitur, quod rejicitur demonstratione ab absurdo; atqui dubium scepticorum rejicitur demonstratione ab absurdo. Sic enim ratiocinari licet; supponamus hoc dubium admitti; jàm via patet omnibus flagitiis, rumpuntur societatis vincula; nulla fides juramentis; jàm evanescit omnis religio; jàm huic propositioni, "totum est majus suâ par-"te," datur propositio contradictoria æqualibus nixa rationibus: atqui hæc omnia nullo modo admitti possunt. Ergo dubium scepticorum rejicitur demonstratione ab absur-

do. Ergo...&c.

Obj. 30. Mens humana non est cognitionis capax; ergo

de omnibus dubitandum est.

Resp. Neg. ant. Mens enim plurimarum propositionum veritatem infallibiliter percipit; sic infallibiliter percipit "to- "tum esse majus suâ parte." Ergo est cognitionis capax.

Inst. lo. Mens errori obnoxia est. Ergo non est...&c. 283. Resp. Dist. Ant. In quibusdam; conc. ant. In omnibus; neg. ant. Reverà cùm mens judicat ex motivo incerto et fallaci, errori obnoxia est: sed quoties ex motivis infallibilibus judicat, nullum est errandi periculum. Atqui plurima sunt motiva infallibilia judicandi, ut jam vidimus. Ergo...&c.

Inst. 20. Errori mens obnoxia est, quia est finita: atqui finita est in omnibus. Ergo errori obnoxia est in omnibus.

284. Resp. Dist. Maj. Mens errori obnoxia est in quibusdam, quia est finita; conc. maj. Errori obnoxia est in omnibus; subdist. maj. In omnibus adæquatè sumptis; conc. maj. In omnibus inadæquatè sumptis; neg. maj. Concessâ min. dist. consequens. Ergo mens errori obnoxia est

in on inada

Re In pr in po ratur finita quid tuum eâ pr meæ

Ins omni bilis

Re sit in esse i tus o ta, co nosce inada

Ob æqua bratio potes

Re oni r ant. ration non p laten

Incest in tioni

ra, c nes c In

dogn cèt o appa i confutari nerdigeat aliquâ itionis non inscepticorum, mitur;" dist. ci probatione; indiget probam in ipso diser principium um necessariò

tum non sup*bsurdo* ; atqui ie ab absurdo. dubium aduntur societaanescit omnis iajus suâ parus nixa ratioitti possunt. ione ab absur-

capax; ergo

ropositionum percipit "toitionis capax. n est...&c. ant. In omex motivo ines ex motivis ılum. Atqui jam vidimus.

finita: atqui t in omnibus. ia est in quibnoxia est in tè sumptis; g. maj. Conobnoxia est

in omnibus adaquate sumptis; conc. consqam. In omnibus inadæquatè sumptis; neg. consqam.

Res aliqua considerari potest adaquate vel inadaquate. In priori casu, consideratur sub omnibus respectibus suis ; in posteriori verò, sub aliquot tantùm respectibus conside-Reverà mens errori obnoxia foret in omnibus, quia finita est, si cognoscere deberet omnes rerum respectus, ut quid certi pronuntiaret; sed hæc cognitio omnium respectuum alicujus rei non est necessaria, ut quid certi mens de eâ pronuntiet; sic, v. g., licèt non cognoscam omnes mentis meæ proprietates, hanc optimè cognosco, illam cogitare.

Inst. 30. Ideò Deus infallibilis est in omnibus, quia in omnibus infinitus est. Ergo à pari, mens in omnibus falli-

bilis esse debet, quia in omnibus est finita.

Resp Neg. consqam. et paritatem. Ex eo quòd Deus sit in omnibus infinitus, rectè quidem concludi debet illum esse in omnibus infallibilem; rerum enim omnium respectus omnes cognoscit : at ex eo quòd mens humana sit finita, concludi non potest illam nullos rerum respectus cognoscere, nec proindè eam in omnibus esse fallibilem, si res inadæquatè spectentur.

Obj. 40. Dubium effectivum est libratio mentis inter æquales et oppositas hinc et indè rationes. Atqui hæc libratio in omnibus est possibilis; omni enim rationi reperiri

potest opposita ratio.

Resp. Neg. min. Ad probationem, dist. ant. Omni rationi reperiri potest opposita ratio futilis et insana; conc. ant. Sana et æquiponderans; neg. ant. et consqam. Sic, v. g., rationi quæ mihi testatur totum esse majus sud parte opponi non potest nisi ratio futilis et insana. Porrò talis ratio nullatenùs mentem sollicitare potest. Ergo....&c.

Inst lo. Licèt hæc ratio nondum apparuerit, fortassis est in rerum natura et aliquando apparebit. Ergo omni ra-

tioni opponi potest ratio sana et æquiponderans.

Resp. Neg. ant. Sunt enim quædam axiomata adeò vera, certa et evidentia, ut nullæ sint, nec esse possint ratio-

nes quæ corum veritatem contralibrare queant.

Inst. 20. Rationes Dogmaticorum non apparuerunt ante dogmaticos, erant tamen in rerum naturâ. Ergo à pari, licèt omnibus rationibus rationes oppositæ et æquales nondùm apparuerint, fieri tamen potest ut sint in rerum naturâ.

285. Resp. lo. Neg. suppositum antecedentis. Supponit enim antecedens suisse tempus quo homines ignoraverint bis duo dare quatuor: idem non posse esse simul et non esse:

porrò quid absurdius?

Resp. 20. Neg. consqam. et paritatem. Disparitas est quòd rationes dogmaticorum, de quibus nunc agitur, cùm sint totidem veritates ex principiis veris evidenter fluentes, antequàm detegerentur, necessariò fuerunt in rerum naturâ. Contrà verò, cùm rationes scepticorum, veritatibus illis oppositæ, sint quid fictitium et contradictorium, nunquàm fuerunt nec esse possunt in rerum naturâ.

Obj. 50. De omnibus dubitandum est, si res nullæ certæ sint quoad existentiam; atqui nullæ res...&c. Illæ enim res certæ non sunt quoad existentiam, quæ tam possunt concipi non existentes quam existentes: atqui res

omnes...&c. Ergo...&c.

286. Resp. 10. Neg. maj. Ut enim dubitandum esset de omnibus, non sufficeret, si res nullæ essent certæ quoad existentiam; requireretur insuper ut certæ non essent quoad essentiam.

Resp. 20. Ad probationem, neg. maj. Licèt enim res aliqua posset concipi non existens æquè ac existens, nihilominùs certum esse potest illam existere, si possit esse, et si reverà sit motivum infallibile judicandi illam existere; atqui sæpè sæpiùs est motivum infallibile judicandi rem existere, licèt res illa possit concipi non existens æquè ac existens, ut experientia constat. Ergo....&c.

Obj. 60. Si quædam daretur certitudo, vel de universalibus, vel de singularibus. Atqui neque de universalibus

....&c. Ergo....&c.

Resp. Neg. min., quoad utramque partem. Dantur enim propositiones tùm universales, tùm singulares certissimæ: v. g., omnis circulus est rotundus: ego cogito, &c. Ergo ... &c.

Inst. 10. De universalibus certitudo haberi non potest, quin fiat singularium enumeratio. Atqui hæc enumeratio

est impossibilis. Ergo....&c.

287. Resp. Dist. Maj. In materià contingenti; conc. maj. In materià necessarià; neg. maj. et consqam. In materià enim necessarià sufficit si clarè percipiatur attributum propositionis universalis essentialiter convenire subjec-

to ; t porrd In

riâ no Re riâ, q quod attrib

In potes 28

> gular Re luta

deperent of the control of the contr

poth

dubi

ntis. Supponit s ignoraverint aul et non esse:

Disparitas est ac agitur, cùm evidenter fluerunt in rerum m, veritatibus etorium, nunirâ.

si res nullæ æ res...&c. am, quæ təm tes : atqui res

ndum esset de certæ quoad ressent quoad

cicèt enim res istens, nihilocossit esse, et lam existere; udicandi rem stens æquè ac

de universaliuniversalibus

Dantur enim s certissimæ : to, &c. Ergo

ri non potest, ec enumeratio

genti; conc. consqam. In iatur attribuvenire subjecto; tunc enim quod dicitur de uno, dicitur de omnibus : porrò dantur hujusmodi propositiones. Ergo. . . . &c.

Inst. 20. Cognosci non potes, an propositio sit in materià necessarià, an sit in materià contingenti. Ergo....&c.

Resp. Neg. ant. Nam propositio est in materià necessarià, quandò attributum essentialiter convenit subjecto, seu, quod idem est, quandò subjectum concipi non potest sine attributo; atqui istud cognosci potest. Ergo...&c.

Inst. 30. Omnia singularia sunt contingentia: atqui non potest haberi certitudo de contingentibus. Ergo....&c.

288. Resp. 10. Neg. maj. Deus enim est maximè singularis: atqui tamen non est contingens. Ergo...&c.

Resp. 20. Dist. Min. Haberi non potest certitudo absoluta de contingentibus; con. min. Certitudo hypothetica; neg. min. et distincto consequente, neg. consqam.

Certitudo absoluta ea est quæ rerum natura fundatur independenter à quacumque hypothesi; sic absolute certum est circulum esse rotundum. Certitudo hypothetica ea est quæ pendet ab aliqua hypothesi; v.g., si fallor, existo. Revera haberi non potest certitudo absoluta de contingentibus, cum absolute possint existere vel non existere; sed de his haberi potest certitudo hypothetica, si consequenter ab aliqua hypothesi certa constare possit rem aliquam contingentem reipsa existere, seu, quod idem est, attributum contingens reipsa convenire subjecto. Atqui res ità se habet. Sic ex hypothesi quòd cogitem, certum est me existere. Ergo de contingentibus haberi potest certitudo hypothetica, quæ quidem est vera certitudo, omneque tollit dubium.

Finis Logicæ.

# INDEX LOGICÆ.

2. D R D Prop no Prop ria sin Capu di I. D

R

R

R

R

·R

R

R

II.

D

III.

Cap

|                                                               | Num,       |
|---------------------------------------------------------------|------------|
| Definitio et divisio philosophiæ,                             | 1          |
| Pars prima Philosophiæ.                                       |            |
| Logica.                                                       | 3          |
| Caput primum, de prima mentis operatione, seu de cogitatione. |            |
| I. De naturâ cogitationum,                                    | 5          |
| II. De origine cogitationum,                                  | 12         |
| III. De cogitationum objecto,                                 | 24         |
| Propositio prima,                                             | 27         |
| Solvuntur objectiones,                                        | 28         |
| Propositio secunda,                                           | 33         |
| Solvuntur objectiones,                                        | 33         |
| Corollarium,                                                  | 35         |
| IV. De cogitationum proprietatibus.                           |            |
| 1. De cogitationum veritate,                                  | 36         |
| Propositio. Omnis cogitatio est necessariò et essen-          |            |
| tialiter vera,                                                | 37         |
| 2. De cogitationum claritate et distinctione,                 | 39         |
| Propositio. Omnis cogitatio est clara et distincta,           | 42         |
| V. De simplicitate et compositione cogitationum,              | 44         |
| VI. De variis cogitationum speciebus,                         | 50         |
| VII. De cogitatione prout signis extra mentem mani-           |            |
| festatur,                                                     | <b>5</b> 5 |
| 1. De gestu,                                                  | <b>5</b> 8 |
| 2. De voce seu de locutione,                                  | 63         |
| 3. De inventione linguarum,                                   | 68         |
| 4. De scripturâ,                                              | <b>7</b> 9 |
| Caput secundum, de secundâ mentis operatione, seu de judicio. |            |
| I. De judicio prout in mente latet,                           | 87         |
| II. De judicio prout verbis manifestatur, seu de propo-       |            |
| sitione,                                                      | 94         |
| 1. De proprietatibus absolutis propositionum.                 |            |
| De quantitate propositionum,                                  | 97         |
| De qualitate propositionum,                                   | 102        |
| De affirmatione aut negatione propositionum,                  | 103        |
| Axioma Ium, attributum propositionis affirmantis              |            |
| est particulare,                                              | 104        |
|                                                               |            |

|             | INDEX LOGICÆ.                                                                                 | 103               |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|             | A C TT ALCOHOL STORY                                                                          | Num.              |
|             | Axioma IIum, attributum propositionis negantis                                                | inc               |
| Num.        | est universale,                                                                               | 106               |
| 1           | De veritate et falsitate propositionum,                                                       | 111               |
|             | 2. De proprietatibus relativis propositionum.                                                 | 110               |
| 3           | De conversione propositionum, Regulæ conversionum,                                            | $\frac{119}{120}$ |
| , seu de    | De oppositione propositionum,                                                                 | 122               |
|             | Propositio prima. Duæ propositiones contradictoriæ                                            | 144               |
| 5           | non possunt esse simul veræ nec simul falsæ,                                                  | 127               |
| 12          | Propositio secunda. Duæ propositiones contradicto-                                            |                   |
| 24          | riæ non possunt esse simul veræ, sed possunt esse                                             | X                 |
| 27          | simul falsæ,                                                                                  | 129               |
| 28          | Caput tertium, de tertia mentis operatione, seu de                                            | -                 |
| 33<br>33    | discursu,                                                                                     | 131               |
| 35          | 1. De regulis syllogismorum.                                                                  |                   |
| 0.0         | Regula prima; tres esse debent in syllogismo ter-                                             |                   |
| 36          | mini, nec plures nec pauciores,                                                               | 147               |
| et essen-   | Regula secunda; nullus terminus universalior esse                                             |                   |
| 37          | debet in conclusione quam in præmissis,                                                       | 148               |
| 39          | Regula tertia; medius terminus saltem semel uni-                                              |                   |
| stincta, 42 | versaliter sumi debet,                                                                        | 149               |
| um, 44      | Regula quarta; medius terminus non debet ingredi                                              | 1 - 0             |
| 50          | conclusionem,                                                                                 | 150               |
| n mani-     | Regula quinta; ex duabus præmissis negantibus                                                 | 1.00              |
| 55          | nihil concludi potest,                                                                        | 153               |
| 58          | Regula sexta; ex duabus affirmantibus erui non                                                | 150               |
| 63          | potest conclusio negans,                                                                      | 156               |
| 68          | Regula septima; si una præmissarum est negans,                                                |                   |
| 79          | conclusio debet esse negans; si una est particu-<br>laris, conclusio debet esse particularis, | 157               |
| one, seu    | Regula octava; ex duabus præmissis particularibus                                             | 101               |
| 0=          | nihil concludi potest,                                                                        | 158               |
| 87          | II. De variis syllogismorum speciebus,                                                        | 100               |
| e propo-    | De syllogismo simplici,                                                                       | 159               |
| 94          | complexo,                                                                                     | 159               |
| 97          | conditionali,                                                                                 | 160               |
| 102         | disjunctivo,                                                                                  | 163               |
| n, 102      | copulativo,                                                                                   | 165               |
| rmantis     | III. De communioribus sophismatibus,                                                          | 166               |
| 104         | Caput quartum, de quarta mentis operatione seu de-                                            |                   |
| 101         | methodo,                                                                                      | 181               |
|             |                                                                                               |                   |

P

|                                                        | Num        |
|--------------------------------------------------------|------------|
| I. De definitione,                                     | 184        |
| II. De divisione,                                      | 190        |
| III. Leges analysi et synthesi communes,               | 191        |
| IV. Leges analysis,                                    | 192        |
| IV. Leges analysis, V. Leges syntheseos,               | 193        |
| Exemplum utriusque methodi,                            | 194        |
| Caput quintum; de motivis infallibilibus judiciorum    |            |
| nostrorum,                                             | 196        |
| Novæ quorumdam philosophorum opiniones circa           |            |
| fundamentum certitudinis,                              | 198        |
| Opinio Domini de la Mennais,                           | 201        |
| I. De sensu intimo,                                    | 206        |
| Propositio. Sensus intimus est motivum infallibile     |            |
| judicandi de præsenti animæ nostræ statu,              | 207        |
| Solvuntur objectiones.                                 |            |
| II. De evidentiâ,                                      | 211        |
| Propositio. Evidentia est motivum infallibile judican- |            |
| di de convenientià aut disconvenientià cogitatio-      |            |
| num inter se,                                          | 212        |
| III. De sensuum relatione,                             | 217        |
| Propositio. Sensationes debitis vestitæ dotibus pro-   |            |
| bant esse corpora,                                     | 225        |
| Solvuntur objectiones.                                 |            |
| IV. De testimonio hominum,                             | 231        |
| + Propositio prima. Testimonium hominum omnibus        |            |
| conditionibus requisitis vestitum, parit certitu-      |            |
| dinem metaphysicam circa facta naturalia coæ-          |            |
| tanea,                                                 | 241        |
| Solvuntur objectiones.                                 |            |
| Propositio secunda. Testimonium hominum                |            |
| &c., parit certitudinem metaphysicam circa facta       |            |
| antiquiora,                                            | 245        |
| Solvuntur objectiones.                                 |            |
| Propositio tertia. Testimonium hominum&c.,             |            |
| eamdem parit certitudinem metaphysicam circa           |            |
| facta supernaturalia, quam parit circa facta natu-     |            |
| ralia,                                                 | <b>253</b> |
| Solvuntur objectiones.                                 |            |
| Principia objectionum et solutio,                      | 260        |
| V. De revelatione divina,                              | 265        |

|            |     | INDEX LOGICÆ.                                       | 105  |
|------------|-----|-----------------------------------------------------|------|
|            | Num |                                                     | Num. |
|            | 184 | Propositio prima. Licèt aliquid sit supra rationem, |      |
|            | 190 |                                                     | 266  |
|            | 191 | Propositio secunda. Revelatio divina parit certitu- |      |
|            | 192 | dinem metaphysicam,                                 | 267  |
|            | 193 | Solvuntur objectiones.                              |      |
|            | 194 |                                                     | 271  |
| diciorum   |     | Propositio. Memoria est motivum infallibile judi-   |      |
|            | 196 | candi de præteritis affectionibus,                  | 273  |
| es circa   |     | Solvuntur objectiones.                              |      |
|            | 198 | VII. De analogiâ,                                   | 275  |
|            | 201 | Propositio. Analogia pluribus in circumstantiis est | -,0  |
|            | 206 | motivum omninò certum judicandi,                    | 276  |
| nfallibile | -00 | VIII. De dubio,                                     | 277  |
|            | 207 |                                                     | 411  |
| -,         | 20, | Propositio. Dubium generale effectivum admitti      | 000  |
|            | 211 | non potest,                                         | 280  |
| judican-   | 211 | Solvuntur objectiones,                              | 281  |
| ogitatio-  |     |                                                     |      |
| •          | 010 |                                                     |      |
|            | 212 | ,                                                   |      |
|            | 217 |                                                     |      |
| bus pro-   | 007 |                                                     | 2    |
|            | 225 |                                                     |      |
|            |     |                                                     |      |
|            | 231 |                                                     |      |
| mnibus     |     | Finis Indicis Logicæ.                               |      |
| certitu-   |     |                                                     |      |
| ia coæ-    | 18  |                                                     |      |
| 2          | 241 |                                                     |      |
| ım         |     |                                                     |      |
| ca facta   |     |                                                     |      |
|            |     |                                                     |      |

265

...&c., m circa a natuCz

## INSTITUTIONUM PHILOSOPHICARUM

PARS SECUNDA.

#### METAPHYSICA.

L'APHYSICA est ea pars Philosophiæ quæ de l. Mentibus supra naturam corpoream positis tractat. Duplici modo ens aliquod à naturâ corporeâ secerni potest; nempè, per mentis abstractionem, et per suam naturam. Quæ per mentis abstractionem à naturâ corporeâ secernuntur, sunt ens in genere et ejus proprietates, et sunt objectum Ontologiæ, seu Metaphysicæ generalis. Quæ verò per suam naturam à materiâ secernuntur, sunt spiritus, et constituunt objectum Pneumatologiæ seu Metaphysicæ particularis.

De Ontologia speciatim non disseremus, et notiones quæ in ea tractari solent, exponemus prout opus erit. Itaque

DE PNEUMATOLOGIA,

SEU DE METAPHYSICA PARTICULARI.

2. Pneumatologia idem significat ac sermo de spiritu. Spiritus autem vel est increatus, vel creatus. Solus Deus est spiritus increatus. Mens humana et Angeli sunt spiritus creati De angelis nihil dicemus, eorum enim sola possibilitas à viro philosopho astrui potest. De Déo et de mente humanâ duntaxat agemus. Pars in quâ disseritur de Deo, Theodicea seu Theologia naturalis vocatur, et pars in quâ de mente humanâ agitur, Psychologia dicitur.

PARS PRIMA PNEUMATOLOGIÆ SEU METAPHYSICÆ PARTICULARIS.

## DE THEODICEA.

3. Theodicea seu Theologia naturalis est scientia Dei naturali lumine cogniti, id est, cogniti per quamcumque traditionem, quam sibi transmittunt homines in societate viventes. Hâc igitur prælucente rationis face, investigabimus lo. An sit Deus? 20. quænam sint ipsius attributa?

#### CAPUT PRIMUM.

AN SIT DEUS.

4. Nomine Dei intelligitur ens quod in se continet omnes perfectiones possibiles et in summe gradu; ens quod nul-

lam rerui Athe

5. theis plure nega

ignoritis st tioni nunc

7.

dulg tur. Deur lo. o 20. o ejus

> ^8. alia

tuun sunt deni citui 9.

supr phys dine ræ s

strar aliud cogr cogr aliqu RUM

hiæ quæ de positis tracoreâ secerni er suam naurâ corporeâ etes, et sunt Quæ verò t spiritus, et physicæ par-

otiones quæ rit. Itaquo

de spiritu.
Solus Deus
sunt spiriim sola poscet de menritur de Deo,
rs in quâ de

HYSICÆ

atia Dei nacumque trasocietate viestigabimus buta?

itinet omnes is quod nullam sui causam externam agnoscat, et sit omnium omninò rerum causa. Hæc est Dei notio quam tenent Theistæ et Athei.

5. Theista est ille qui Deum esse credit. Vocatur Monotheista, Tritheista, Polytheista, &c., prout unicum, tres vel plures Deos admittit. Deista est ille qui admittens Deum, negat aliquam ejus perfectionem, vel ipsam revelationem.

6. Atheus (id est, sine Deo) est ille qui Deum esse vel ignorat, vel negat. Atheus negativus est ille qui, vel ob mentis stupiditatem, vel ob totalem commercii seu communicationis cum aliis hominibus defectum, (Log. No. 20, &c.)

nunquàm de Deo cogitavit.

7. Atheus practicus ille est qui, voluptatibus liberiùs indulgendi causâ, sibi aliisque Deum non esse suadere conatur. Atheus systematicus ille est qui sophismatibus deceptus Deum esse pertinaciter negat. In hoc capite ostendemus lo. quibus argumentis demonstrari possit Dei existentia; 20. quænam sint atheismi incommoda; 30. quinam sint ejus defensores et quomodò confutentur.

#### I. DE PRÆCIPUIS ARGUMENTIS QUIBUS EXISTENTIA DEI DEMONSTRATUR.

8. Argumenta, quibus demonstrari potest Dei existentia,

alia sunt moralia, alia physica, alia metaphysica.

Argumenta moralia ea sunt quorum principium constituunt mores hominum; physica ea sunt quorum principia sunt materia, motus et materiæ dispositio, metaphysica denique ea sunt quorum principium ex rerum essentiâ nascitur.

- 9. In ordine morali, nomine Dei intelligendum est ens supremum, vitii vindex, virtutisque remunerator. In ordine physico, ens creator, motor et ordinator materiæ. In ordine metaphysico, ens summè perfectum, existens vi naturæ suæ, seu ens necessarium.
  - 1. Argumenta moralia existentiæ Dei.
- 10. Hic notandum est lo. aliud esse omninò demonstrari Dei existentiam ex consensu omnium populorum, aliud demonstrari illius attributa. Possunt enim homines cognoscere ens mundi rectorem et gubernatorem, licèt non cognoscant omnes ejus proprietates essentiales; imò licèt aliquid, quod ejus naturæ repugnat, ipsi tribuatur.

11. Notandum est 20. aliud esse istud argumentum confici ex consensu singulorum hominum, aliud confici ex variarum nationum consensu. Quemadmodùm enim licèt quidam homines monstra potiùs videantur quàm homines propter physicam deformitatem, nihilominùs tamen asseritur homines incunctanter habere quemdam vultûs et corporis habitum; ità, licèt quidam homines sint animo tam perverso, ut negent esse Deum, cùm tamen longè major pars hominum constanter Deum esse prædicet, singularia illa hominum portenta non possunt impedire quominùs ex illo consensu Deum esse concludatur.

# Propositio prima.

12. Conscientiæ stimuli Deum esse probant.

Prob. Reus quisque, post patratum scelus, conscientiæ stimulis cruciatur; atqui illi conscientiæ stimuli probant esse Deum, cum à solo Deo oriantur. Vel enim à Deo oriuntur, vel ab ipsâ mente, vel ab alio ente quod non sit Deus. Atqui neutrum posterius dici potest. lo. non criuntur ab ipsâ mente. Tunc enim orirentur vel necessariò, vel liberè. Si necessariò, omnes homines, sive nocentes, sive innocentes, eos similiter experirentur; si liberè, nunquàm inviti eos experirentur : atqui utrumque falsum est. Ergo 10....&c. 20. non ab alio ente ab animâ distincto quod non sit Deus: nam atheus nihil præter materiam agnoscit; atqui manifestè repugnat materiam inertem, cæcam et ratione destitutam, esse causam efficientem stimulorum qui solos nocentes post patratum scelus cruciant. Ergo 20.... Aliundè....&c. Ergo conscientiæ stimuli oriuntur à solo Deo. Ergo....&c.

## Propositio secunda.

13. Unanimis populorum consensus Deum esse demonstrat.

Prob. Ut enim unanimis populorum consensus Deum esse demonstret, duo requiruntur et sufficiunt, nempè I. semper viguisse apud omnes populos opinionem divinitatis; II. hanc opinionem constantem aliundè quam à rei veritate oriri non posse. Atqui hæc duo certa sunt.

I. Semper viguit... &c. Nam in quæstione facti, qualis est ista, judicandum est ex testimonio scriptorum tùm antique scripto ores, s

lo. "vide "null "jus

lib. 1.
Ider

" igno " scia " bus

" est

" chu " stuc

" bus Aristo timon Chald Sinas, Carth

Ergo

20. naviga morib admit cordes (les a Peruv

Eskin de la Otaïti incola Aliun

Hâ " Int " ren ntum conici ex vaenim licèt homines en asseriet corpotam pernajor pars ularia illa

is ex illo

onscientiæ *i* probant à Deo orid non sit n criuntur sariò, vel ntes, sive nunquam Ergo st. icto quod agnoscit; m et ratiım qui sogo 20. . . . oriuntur à

se demon-

us Deum nempè I. divinitauàm à rei ınt.

facti, quaorum tùm

antiquorum, tùm recentiorum; atqui constat ex testimonio scriptorum apud omnes populos tùm antiquos, tùm recentiores, semper viguisse opinionem ... &c.

10. Apud veteres populos. "Ut firmissimum hoc afferri " videtur cur Deos esse credamus, inquit Tullius, quòd " nulla gens tam fera, nemo omnium tam sit immanis, cu-" jus mentem non imbuerit Deorum opinio." Tuscul. quæs. lib. 1. No. 13.

Idem sic habet, lib. 1, de legibus, No. 24, "Nulla gens " est tam immansueta, neque tam fera, quæ non, etiamsi " ignoret qualem Deum haberi debeat, tamen habendum " sciat." "Deos esse colliges, inquit Seneca, quòd omni-" bus de Diis opinio insita sit, nec ulla gens unquam aded " est extra legen moresque projecta, ut non aliquos Deos " credat." Epist. 177. " Peregrinantibus, inquit Plutar-" chus, multas continget occurrere urbes sine musis, sine " studiis litterarum, sine legibus. . . . quibus nullæ sunt do-" mus sed tuguria; nusquam exstat urbs aut oppidum,qui-. " bus nullus sit Deus." Idem testantur Herodotus, Plato, Aristoteles, plurimique numero alii scriptores, quorum testimonic constat opinionem divinitatis semper viguisse apud Chaldeos, Ægyptios, Persas, Tartaras, Scythas, Indos, Sinas, Arabes, Græcos, Romanos, Gallos, Germanos, Carthaginienses, Æthiopes et generatim omnes Africos. Ergo lo. apud veteres populos semper viguit divinitatis opinio,

20. Apud recentiores. Relationibus enim viatorum et navigatorum constat populos nuper detectos, quamvis moribus, educatione, legibus, præjudiciis discrepantes, in admittendo et colendo supremo numine unanimes et concordes esse. Sic, v. g., antiquioribus consentiunt Caraïbæ (les anciens habitans indigènes des Antilles), Mexicani, Peruviani, Brasilienses, Canadienses, Estotilandienses (les Eskimaux), Groinlandienses, insularum Sondiæ (des îles de la Sonde), Novæ Hollandiæ, Novæ Zelandiæ, insulæ Otaïti et aliarum insularum maris australis indigeni incolæ, omnesque populi nuper detecti. Ergo 20....&c.

Aliundè....&c. Ergo I....&c.

Hâc de re audiatur D. Barruel sic atheum alloquens: " Interroge les peuples et les nations qui te dévancèrent; " remonte jusqu'à ceux qui les premiers entendirent sa

" voix, et jouirent de sa lumière. Demande-leur à qui " furent offerts ces vœux, ces sacrifices, ces victimes dont " l'histoire sera toujours mêlée au souvenir des premiers " hommes? Qu'ils te disent à qui furent érigés ces autels " et ces temples qu'éleva l'Assyrien et le Perse, l'Egyptien " et le Grec, le Romain et le Sarmate, aussitôt qu'il se " put élever une demeure à lui-même. Dans l'histoire du " genre humain, trouve, si tu le peux, une nation sans " Dieu, une ville sans temple. Fouille dans leurs débris et " leurs ruines; et quand ton œil découvrira les vestiges " d'un superbe édifice, dis-nous à quel autre qu'à un Dieu " protecteur fut consacré ce monument auguste? Pendant " tant de siècles la nature n'aura donc eu pour l'homme " qu'un flambeau séducteur! elle se sera plu à nous cacher " sa puissance, pour se dire elle-même l'ouvrage d'un fan-" tôme, et pour transporter l'hommage des humains à l'autel " de la chimère! D'un pôle à l'autre encore, elle se joue " des peuples, et l'univers est séduit par sa voix !

" Du palais des monarques et du sein des capitales, descends dans la chaumière du pauvre, dans la tanière du Lapon; dis-nous s'il est un lieu où la raison conserve un reste de ses droits, et où le Dieu du ciel ait perdu tous les siens? Dis-nous lequel des deux outrage la nature et la raison? ou l'univers, ou toi? Helviennes,

tom. 2. pag. 48.

14. II. Hic unanimis populorum consensus aliundè quàm à rei veritate oriri non potuit. Vel enim oritur à solâ veritate, vel est præjudicata opinio ex errorum nostrorum fontibus orta: atqui posterius dici nequit. Fontes enim errorum nostrorum sunt sensus fallaces, imaginatio deludens, cupiditates, educatio, sophismata et politica; atqui unanimis populorum consensus circa Dei existentiam oriri non potuit ab istis errorum nostrorum fontibus. lo. Non à sensibus, cùm Deus cadere non possit sub sensus. 20., Non ab imaginatione, cum Deus imaginationis et phantasiæ captum superet. 30. Non à cupiditatibus, cùm ipsis potentissimum frenum injiciat opinio Dei scelerum vindicis. 40. Non ab educatione; nam educatio varia est pro variâ hominum indole, successione temporum, locorum distantiâ, morum, propensionum et præjudiciorum discrepantia, &c.; constans verò fuit apud omnes populos opinio de existenti?

Dei.
vitium
et det
princip
devinc
tionis
rentur
depreh
" inqu
" le p
" son
" Lyc
" toir
" em
" mo

Obj probat favet. 15.

" usu

conser probet neg. n Sed to solâ v ortum hìc no opinio tate, " hat " nos " run

" l'in
" des
" qu'
" doi

"éta " no

" anr

-leur à qui ctimes dont s premiers s ces autels l'Egyptien ôt qu'il se histoire du ation sans rs débris et es vestiges 'à un Dieu ? Pendant r l'homme ous cacher e d'un fanns à l'autel elle se joue

capitales, la tanière n conserve ait perdu outrage la Helviennes,

dè quàm à solâ verinostrorum ntes enim atio deluca; atqui tiam oriņi lo. Non isus. 2o., t phantacùm ipsis vindicis. pro variâ distantiâ. ntiâ, &c.; existentiê

Dei. 50. Non à sophismatibus; impossibile est enim vitium sophismatis per omnes retrò ætates semper viguisse, et detectum non fuisse. 60. Non à politica; si enim principes hanc promulgavissent opinionem, ut sibi populos devincirent, si eam admisissent populi, tam stupendæ mutationis vestigia quædam in historia reperirentur; assignarentur ejus auctores, progressus, &c. Atqui nihil horum deprehenditur in historia. "Quel fut-il donc cet homme, " inquit D. Barruel, qui, pour asservir ses semblables, fit " le premier descendre des cieux le fantôme de la divinité? " son nom aura vécu du moins comme celui des Minos, des " Lycurgue et des Solon. En vain je le demande à l'his-" toire. Me cachant à la fois sa patrie, l'époque de son " empire, et celle de ses lois; partout elle s'obstine à " montrer un Dieu et des autels, avant des trônes et des " usurpateurs." Ibid pag. 52. Ergo II.... &c. Aliundè ....&c. Ergo....&c.

#### Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Consensus qui favet opinionibus falsis, non probat Deum esse. Atqui unanimis populorum consensus

favet....&c. Ergo....&c.

15. Resp. Dist. Maj. Si aliundè non probetur istum consensum ortum fuisse à solâ veritate; conc. maj. Si probetur istum consensum ortum fuisse à solâ veritate; neg. maj. Atqui populorum consensus. . . . &c.; dist: min. Sed tunc non probatur istum consensum ortum fuisse à solâ veritate; conc. min. Et tunc probatur consensum ortum fuisse à solà veritate; neg. min. et consqam. Itaque hic non probamus Deum esse præcisè quia populi hanc opinionem tenuerunt, sed quia eam hauserunt à solâ veritate, quod sic probamus, "vel enim hanc opinionem " hauserunt à solâ veritate, vel orta est à fontibus errorum " nostrorum; atqui posterius repugnat. Ergo eam hause-" runt à sola veritate." Hac de re audiatur D. Barruel; " l'incrédule se fera-t-il seul sage? Le Dieu des Pascal, " des Bossuet, des Fénélon ne sera plus qu'un préjugé, " qu'une erreur sucée avec le lait? Qu'il nous montre " donc sur la terre un préjugé de tous les âges, de tous les "états, de tous les peuples, de tous les siècles. " nous montre un préjugé qui ne cède ni à la maturité des " années, ni aux méditations du génie, ni à la diversité des

" climats, ni à la force des intérêts et des passions." Ibid, pag. 69.

Inst. 10. Polytheismus est opinio falsa; atqui consensus populorum favet polytheismo: ergo consensus populorum

favet opinioni falsæ.

16. Resp. Dist. Maj. Polytheismus est opinio falsa evidenter fluens à fontibus errorum nostrorum; conc. maj. Est opinio falsa fluens à solâ veritate; neg. maj. Concessâ minore, dist. consequens. Ergo consensus populorum fluens à fontibus errorum nostrorum, opinioni falsæ favet; conc. consqam. Consensus à solâ veritate fluens opinioni

falsæ favet, neg. consqam.

Reverà consensus populorum favet polytheismo; sed polytheismi causa fuit, tùm imaginatio, tùm cupiditates. Ideò enim plures Deos finxerunt idelclatræ, quia Deum unicum omnibus rebus simul providentem animo non capiebant; sic cœlum Jovi, infernum Plutoni, maria Neptuno, &c., demandaverunt. Pariter libido Deos vitiosos finxit. At sic non est, quandò agitur de consensu unanimi populorum circa Dei existentiam, siquidem hic consensus à solà veritate ortum ducit (14).

Obj. 20. Populorum consensus circa Dei existentiam non est universalis; nescimus enim quid cogitaturæ sint

generationes futuræ. Ergo....&c.

17. Resp. Neg. ant., ob rationes allatas. Ad probationem, neg. ant. Hic enim consensus ortum ducit à solà veritate; atqui istud sufficit ut sciamus illum gentibus posteris futurum esse, cùm eamdem naturam habituræ sint. "Il faut bien reconnaître, inquit D. de la Mennais, avec "Cicéron, dans ce consentement unanime des peuples, la "loi même de la nature (a): car la nature et ses lois, même

" loi même de la nature (a): car la nature et ses lois, même " physiques, ne se reconnaissent qu'à ce caractère de per-" manence et d'universalité." Essai. tom. 2. 1 ag. 72.

Inst. Constat ex veteribus scriptoribus et viatorum relationibus exstitisse et nunc existere gentes integras quæ nullam habebant divinitatis ideam. Veteres ipsi Philosophi omnes materiam esse æternam affirmabant, ideòque Deum rejiciebant. Ergo...&c.

18. Resp. Neg. ant. Omnibus viatorum relationibus non facilè, in præsenti quæstione, fides adhibenda est, lo. quia

(a) "In omni re consensio omnium gentium, lex nature putanda est." Tuscul. lib. 1. cap. 13.

guæ ig erunt accusa viatori rienses tores e Deum, videru quanda " J

sæpè

" tem
" d'at
" lien
" tent

" tren

" Qu'
" hasa
" tions
" si la

" n'ap " gion " citer " dout

" Cool tence d pag. 1

19.
nullam
retur c
nam ut
" effer
" conv
qui ex

quitur " Q " L Quo

cum ii

consensus populorum

ns." Ibid.

o falsa eviconc. maj.

Concessâ populorum alsæ favet; ns opinioni

eismo; sed cupiditates. Deum uninon capiea Neptuno, osos finxit. nimi popuensus à solà

existentiam taturæ sint

d probatiolucit à solâ m gentibus bituræ sint. nnais, avec peuples, la s lois, même tère de perag. 72. torum rela-

itegras quæ i Philosophi òque Deum

tionibus non " Tuscul. lib. 1.

st, lo. quia

sæpè non satis diù morati sunt apud illos populos ut veram eorum opinionem de Deo agnoscerent. 20. Quia eorum linguæ ignari, cum illis sermonem de Deo habere non potuerunt; hinc contigit multos populos, qui primò atheismi accusati fuerunt, eâ notâ postremò purgatos fuisse ab aliis viatoribus qui res maturiùs examinârunt; tales sunt Canarienses, Caraïbæ, Brasilienses, Canadienses, &c. 30. Sæpè viatores existimaverunt quosdam populos nullum recognoscere Deum, quia nec templa, nec altaria, nec sacrificia apud eos viderunt; at istud argumentum est prorsus invalidum quandò agitur de populis vagis et errantibus.

" Je sais bien, inquit D. Frayssinous, que des voyageurs, " trop hardis à prononcer sur ce qu'ils n'avaient eu ni le " tems ni les moyens d'observer, avaient jeté des soupçons " d'athéisme sur les habitans des îsles Antilles, les Brési-" liens, les Canadiens, les Hurons, les Souriquois, les Hot-" tentots; nos sceptiques, nos athées en triomphaient.... " Qu'est-il arrivé? c'est que ces premières relations très-

" hasardées, ont été formellement démenties par des rela-" tions subséquentes plus fidèles et plus circonstanciées, et " si la croyance de ces peuples est très-grossière, si l'on " n'aperçoit parmi eux que des linéamens informes de reli-" gion, du moins elle n'est plus un problème. Pour n'en

" citer qu'un exemple entre plusieurs autres, on avait " douté quelque tems de la religion des Otaïtiens; eh bien! " Cook et après lui Van-couver ont reconnu leurs dogmes " et leurs cérémonies religieuses." Conférence sur l'existence de Dieu prouvée par la foi du genre humain. Tom. 1.

pag. 125.

19. Insuper etsi concederetur populos illos barbaros nullam habuisse aut habere divinitatis ideam, quid sequeretur contra unanimem populorum consensum? Nihil sane; nam ut optime notat Porphyrius, "ex gentibus illis tam " efferatis et inhumanis non oportet ab æquis judicibus convicium fieri naturæ humanæ." Undè meritò impios, qui ex istis barbaris arguunt contra existentiam Dei, sic alloquitur Racine, junior, Poëme de la Religion, chant I. vers 387.

" Qu'à bon droit, libertins, vous êtes méprisables,

" Lorsque dans les forêts, vous cherchez vos semblables." Quoad veteres philosophos, nostrûm hic non est eos secum invicem conciliare et à contradictionibus excusare.

intell

" n'a

" et

" plu

" ang

" tio

pas

jus

" l'ui

" san

" imp

vér.

ne:

" doi

" qu'

" disc

" yeu

" croi

" vrai

" Un

" trou

" élén

" mue

" nais

" l'éd

auctor

ex eo

nitatis

fictus e

homine

est rob

tim va

" prob

noverir

ultoren

rem ex

vitii su

factis n

22.

Obj.

que

Sed historià compertum est omnes, quamvis materiam esse æternam crederent multi, confessos fuisse (si Epicurios et paucos alios excipias), omnes hujus orbis partes à principio intelligente dispositas fuisse, ejusque nutu perseverare.

Obj. 30. Homines â nativitate surdi-muti, nî signis vel scripturâ doceantur, nullam habent divinitatis ideam. Idem dicendum est de hominibus silvaticis (hommes sauvages) qui à primulâ infantiâ cum aliis hominibus am quocumque modo habuerunt communicationem, ut experientiâ constat. Ergo opinio divinitatis ortum ducit ab educatione.

20. Resp. Conc. ant. Neg. consqam. Omnes isti homines nullas, actu, habent ideas, sed solummodò imagines (Log. 19, 20, 21). Cùm idearum cognitionem per earum expressionem, id est, per vocem, à solà societate accipere potuissent, mirum non est, si actu nullam divinitatis ideam habeant. At ideò concludi non potest opinionem divinitatis ortum ducere ab educatione. Reverà posteris cognitio ideæ divinitatis, sicut et vita, per societatem transmittitur, et naturaliter mentem ingreditur, quia innata est in homine hæc idea; at eam societas non excogitavit seu finxit; sed ejus cognitionem à solo creatore, tanquam depositum accepit, sicut et ipsam vocem accepit et non excogitavit, ut utramque posteris communicet, sicut eis communicat vitam. "Cette idée (de la divinité), inquit D. de Bonald, toute " naturelle (innée) qu'elle est, attend, pour luire à l'esprit " de l'homme, l'expression qui doit la produire, et elle reste " inconnue à l'homme lui-même, jusqu'à ce qu'il ait reçu " de sa société avec l'être semblable à lui, cette expression " qu'une tradition ou parole héréditaire conserve dans les " familles et qu'une écriture impérissable conserve chez les

"du lui-même, s'il avait inventé le mot avant d'avoir l'idée, ou il n'aurait jamais été entendu des autres, s'il leur avait adressé des mots auxquels ils n'eussent pu attacher aucune idée." Législation primitive, tom. 2. pag. 202, 203.

" nations. Il est donc physiquement et métaphysique-

" ment impossible que les hommes aient inventé l'idée de

" la divinité; car ou l'inventeur ne se serait jamais enten-

21. Doctissimus Cardinalis Gerdil, in opere cui titulus Caractères distinctifs de l'homme et des brutes, aliam suppeditat responsionem his qui ideas innatas propugnant ut eas

eriam esse picurios et principio verare. signis vel am. Idem ıvages) qui uocumque ientia coneducatione. es isti hoò imagines per earum te accipere itatis ideam divinitatis gnitio ideæ mittitur, et in homine finxit; sed ositum acogitavit, ut municat vionald, toute re à l'esprit et elle reste u'il ait reçu expression ve dans les rve chez les taphysiquehté l'idée de mais entenant d'avoir autres, s'il 'eussent pu ive, tom. 2.

cui titulus liam suppemant ut eas intelligit Descartes (Log. 13). "Un sourd-muet, inquit, " n'a, dit-on, aucune idée de Dieu et de l'ame, ni du bien " et du mal moral : soit. Je crois qu'il ne sait pas non " plus que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux angles droits. Que conclure de là, sinon que son atten-" tion ne s'est pas encore portée à ces objets, et qu'il n'a " pas fait usage des idées qu'il a réellement, et qui, par de " justes applications et quelques conséquences déduites " l'une de l'autre, auraient pu s'élever jusqu'à la connais-" sance de la vérité? Ce n'est pas la voix du maître qui "imprime dans l'esprit du disciple l'intelligence des " vérités qu'il enseigne. Un géomètre qui donne des leçons " ne fait que présenter à son élève les objets sur lesquels il " doit fixer son attention; il l'aide à les démêler, pour " qu'il ne prenne pas l'un pour l'autre; mais c'est au " disciple à voir de lui-même ce qu'on lui met sous les " yeux. En vain le maître prêcherait-il le contraire de ce " que l'écolier a conçu démonstrativement, celui-ci ne l'en " croirait pas sur parole: c'est que la connaissance du " vrai n'est pas uniquement l'ouvrage de l'instruction.... "Un géomètre n'aurait point dû être étonné de ne pas " trouver dans le sourd-muet la moindre teinture des " élémens de géométrie, et pourtant l'ignorance de ce sourd-" muet ne lui aurait jamais fait soupçonner que les con-" naissances géométriques..., ne sont fondées que sur "l'éducation et le préjugé." Hinc juxta illustrissimum auctorem, concludi non potest nec debet non esse Deum, ex eo quòd surdi-muti, à nativitate, nullam habeant divinitatis ideam.

Obj. 40. Consensus populorum circa Dei existentiam est fictus et simulatus; aliter enim juxta illum composuissent homines mores suos, quod non effecerunt. Ergo nullius est roboris.

22. Resp. Neg. ant. et probationem. Hic enim præsertim valet illud Medeæ apud poëtam; "video meliora" proboque; deteriora sequor." Nimirum licèt homines noverint ens supremum, virtutis remuneratorem et vitii ultorem, tamen cum objecta præsentia sensum sui vividiorem excitent, quam absentia, qualia sunt virtutis merces, vitii supplicium, &c., indè fit, ut quem ratione noverint, factis negent, ut experientia constat.

" en

" far

" off

" que

" en

" qu

ignor

firmic

nem

" Ba

" rid

" me

" de

" ign

" O!

" les

" ses

" cet

" aut

" fon

" rév

" qui

" dor

" Ne

" teu

" le t

" jus

" plè

". dis

" éco

" le s

" au

" Le

" les

" rel

" l'e

" loi

" pri

mo

Ad

Obj. 50. Opinio divinitatis oriri potuit à timore; ut enim ait Lucretius, "primus in orbe Deos fecit timor." Illud est facile intellectu; homines enim horrendis tonitrui fragoribus et fulminis jactibus territi, Deum suis cervicibus

impendentem finxerunt.

23. Resp. Neg. ant. lo. E contrà timores pœnarum, quibus scelerati anguntur, arcerent potiùs quàm accercirent Deum sceleris vindicem, ut liberiùs et tutiùs sibiipsis ad nutum satisfacerent. 20. Impudenter genus humanum calumniantur athei, qui supponunt omnes homines timore lymphatos, rationem amisisse, dùm soli athei magno constantique animo præditi, fanaticum timorem excusserunt. 30. Cognitis vani metûs causis, cadere debuisset hæc opinio. Prætereà timor non fidem generat, sed conquæstus perpetuasque reclamationes.

"Pour flétrir à la fois et l'homme et la divinité, inquit "D. Barruel, que l'incrédule cesse de mentir à l'histoire.

"Etait-ce donc la crainte qui offrit au Dieu du ciel les "prémices des troupeaux et des fruits qu'il bénissait? La "peur présidait-elle encore à ces hymnes d'allégresse, aux

" danses religieuses, aux concerts harmonieux, à ces excès de joie, qui régnaient dans les fêtes du Romain et du

"Barbare? Que l'athée parcoure tant qu'il voudra les fastes de l'histoire; les fêtes de l'israélite, du chrétien et de l'idolâtre, lui rappelleront toujours les bienfaits de la divinité plutôt que ses fléaux." Helviennes, tom. 2.

pag. 50.

Obj. 60. Ille consensus oriri potuit lo ab avaritià sacerdotum, qui, ut à populis copiosè et abundanter alerentur, illis Deos cultu publico adorandos proposuerunt: 20. ab ignorantiâ; prisci enim homines causis supernaturalibus plurimos tribuerunt effectus, qui nunc solis naturæ legibus explicantur. Ergo à veritate ortum non ducit.

24. Resp. ad primum. Cognitio Dei pontifici et sacerdoti præcurrere debuit, et populi sanè nunquam eos instituissent aut sustentassent, si priùs non cognovissent sacrificia esse peragenda, oblationes esse offerendas, &c.

"Mais, inquit D. Barruel, des prêtres avares ou ambitieux "...Oui, sans doute, l'idée de la divinité n'aura point dévancé celle du pontife! et les peuples nourrirent des sacrificateurs avant de croire au Dieu qui recevait leur

timore; ut ecit timor." dis tonitrui s cervicibus

s pænarum, accercirent sibiipsis ad humanum nines timore nagno conexcusserunt.

hæc opinio.

estus perpe-

inité, inquit à l'histoire. du ciel les nissait? La égresse, aux , à ces excès main et du l voudra les

a chrétien et

enfaits de la

es, tom. 2.

ritia sacerdolerentur, illis 20. ab ignoralibus plurilegibus expli-

ifici et sacerm eos instivissent sacrii, &c.

n'aura point ourrirent des recevait leur "encens. Et les patriarches rassemblant leurs nombreuses familles autour du même autel, pères, pontifes, rois, en offrant la victime au Très-Haut, les patriarches ne furent que des prêtres avares de la substance de leurs propres enfans, ou jaloux d'altérer par le mensonge l'empire qu'ils tenaient de la nature." Ibid, pag. 50.

Ad secundum. Evidens est opinionem divinitatis ab ignorantia legum naturæ oriri non potuisse, cum eò firmior evadat, quò magis in legum naturalium cognitio-

nem proficiamus.

" Prêterons-nous encore l'oreille à l'impie? inquit D. " Barrue!, et daignerons-nous lui répondre, quand aussi " ridiculement enflé de ses prétendues lumières, que sotte-" ment grossier envers tout le genre humain, il affectera " de ne voir dans l'idée de la divinité, que le fruit d'une " ignorance universelle des forces et des lois de la nature? " O le plus vain des êtres! étale donc aux yeux de l'univers " les progrès que fit à ton école l'étude de la nature et de " ses lois. Ton œil perçant a-t-il le premier découvert " cette force secrète qui transporte les astres mobiles " autour d'un même centre? Est-ce par tes calculs pro-" fonds que furent fixés et les tems et les vitesses de leurs " révolutions?....Le premier pesas-tu l'océan et l'astre " qui soulève et abaisse alternativement ses flots? Est-ce " donc à l'école de l'athée que parurent les Képler, les " Newton, les Euler, les Bernouilli? Et parmi tes secta-" teurs, en fut-il jamais un seul digne d'être nommé dans " le temple de la physique? Depuis le chantre d'Epicure " jusqu'à nos modernes Lucrèces, l'ignorance la plus com-" plète des lois de la nature n'a-t-elle pas été le caractère " distinctif de leurs vaines productions, le sceau de leur école? Où verra-t-on ailleurs mieux accueillis et ce " mouvement qui naît de l'inertie, ces générations sans principes, ces océans sortis de leur niveau et bâtissant " le sommet des montagnes, ces soleils encroutés qui flottent " au hasard et s'entrechoquent dans le vague des airs? " Les physiciens s'égarent quelquefois, mais l'observation " les ramène à la nature. L'athée se nourrit de leurs " rebuts: il ne cherche qu'à rendre nos écarts éternels et " l'erreur universelle. Eh! c'est à la connaissance des " lois de la nature qu'il ose en appeler! Qu'il étudie ces " lois de l'univers; l'école de Newton est le temple du " Dieu qui les porta.... Que l'impie célèbre avec faste

" Epicure, Lucrèce, Spinosa. Où sont-ils donc ces hommes " qui devaient effacer de nos cœurs toute idée de la

" divinité? Epicure, Lucrèce, Spinosa, sont morts. La " foudre roule encore sur leur tombe, et annonce le Dieu

" qui leur survit." Ibid, pag. 52 et suiv.

Obj. 70. Si unanimis populorum consensus circa Dei existentiam ortum duceret à solâ veritate, omnes gentes unum et eumdem Deum summè perfectum agnovissent. Falsum consequens; ergo et antecedens.

25. Resp. 10. Eodem ratiocinio probari posset hominum consensum circa solis existentiam non oriri à solâ veritate; si enim hic consensus oriretur à solà veritate, omnes de sole unum et idem sentirent; falsum consequens, ergo et ante-

Resp. 20. Neg. maj., ob disparitatem. Ut enim cognos-

cedens. Porrò quid absurdius?

catur Deum esse, satis est si ejus idea per suam expressionem (vocem) manifestata menti præsens sit; si attendatur ad nosmetipsos, ad terram, animalia, plantas, ad cœlum et sidera suos motus absolventia; è contrà ad cognoscendas Dei perfectiones longius maturiusque requiritur examen. Ergo homines diversimodè sentire potuerunt circa Dei persectiones, licèt circa ejus existentiam inter se consentirent. "L'homme, inquit D. de Bonald, concut avec " facilité la pensée d'une volonté qui a produit la généra-" lité des êtres et du pouvoir qui les conserve.... Là aurait " dû s'arrêter la raison, et Dieu était connu de l'homme. " Mais l'imagination voulut aller plus loin. L'homme " avait l'idée claire et distincte de la volonté de Dieu dans " la production des créatures ; et comme il voyait ses pro-" pres organes être l'instrument de son action particulière, " il attribua des organes à la divinité, pour expliquer son " action, et il s'en fit des images taillées; en lui attribuant " ses sens, il lui attribua ses sexes, ses passions, ses fai-

Obj. 80. Multi populi plures admiserunt Deos; atqui plures admittere Deos, idem est ac nullum admittere; ne-

Législation primitive, Tom. 1. pag. 376.

" blesses. De là les absurdités de l'Idolâtrie, et les abomi-

" nations de son culte, qui commença par faire un hom-" me de Dieu, et qui finit par faire ses Dieux des hommes." gat en mittit. 26.

conc. neg. n horolo nunqu opifici quòd varien discri et eor attrib sensu tiâ co bation eversi conse vel si homin dent f ni plu nimer sertin crigo. " un " fair " cor " tou " fon " nai " Le " mê

> " de Ibid,

" éta

" pu " ga

temp

temple du e avec faste ces hommes idée de la morts. La

nce le Dieu

s circa Dei nnes gentes gnovissent.

et hominum lâ veritate; nnes de sole rgo et ante-

im cognosam expressi attendatas, ad cœad cognosrequiritur ierunt circa iter se conconçut avec la généra-. Là aurait e l'homme. L'homme Dieu dans ait ses proarticulière, oliquer son i attribuant ns, ses failes abomiun homs hommes."

eos; atqui ittere; negat enim Deum, qui principium divinitatis eversivum admittit. Ergo...&c.

26. Resp. Dist. Min. In ordine ad verum Dei cultum; conc. min. In ordine ad quæstionem ipsius existentiæ Dei; neg. min. Supponamus enim rem aliquam, v. g., manuale horologium (une montre) ostendi plurimis hominibus, qui nunquàm quid simile vidissent vel audivissent. Alii pluribus opificibus illud tribuent, alii unico. Sed in hoc consentient, quòd ejus constructioni aliqua præfuerit intelligentia, licèt varient circa istius intelligentiæ qualitates. Ingens ergo est discrimen inter eorum generalem opinionem circa opificem et eorum in singulis diversas opiniones circa istius opificis attributa. Idem dicendum est de unanimi populorum consensu circa divinitatem. Omnes in admittendâ ejus existentiâ consentiunt, licèt varient circa ejus attributa. bationem, dist. Negat Deum qui principium divinitatis eversivum admittit, si sibiipsi constare velit, et si principii consequentias videat; concedo: si sibiipsi non constet, vel si principii consequentias non videat; nego. Porrò quot homines qui sibimetipsis non constant? quot qui non vident falsi principii consequentias? Ergo ex eo quòd pagani plures admiserint Deos, nihil concludi potest contra unanimem populorum consensum circa Dei existentiam, præsertim cum pluralitatis Deorum clare videantur causa et crigo. "Les familles, inquit D. de Bonald, qui habitaient " un même territoire ayant des besoins communs à satis-" faire, ou des dangers communs à éviter, se réunirent en " corps d'Etat pour se désendre, ou même pour attaquer : " tout devint public dans ces familles devenues publiques, " fonctions, événemens, et les sentimens qu'ils faisaient " naître. Alors la religion passa des familles dans l'Etat. " Le culte devint public comme les sentimens; c'était la " même religion, comme les familles réunies en corps d'Etat " étaient les mêmes familles, et comme les hommes devenus " publics étaient les mêmes hommes.... De là naquit le Paganisme, religion de plusieurs Dieux, ou plutôt des Dieux de plusieurs familles, qu'elles adorèrent en commun." Ibid, pag. 416, 417.

# 2. Argumenta physica existentiæ Dei.

27. Argumenta physica ea sunt quæ sumuntur à contemplatione naturæ corporeæ. Antequàm deveniamus ad hæc argumenta, præmittenda sunt quædam axiomata, quæ ab omnibus admittuntur.

28. I. Causa prior est effectu (a).

29. II. Non datur effectus sine causâ, vel, sublatâ causâ, tollitur effectus, id est, adeò necessaria est effectûs cum suâ causâ connexio, ut si nulla supponatur causa, nec

esse nec concipi possit effectus.

30. Ergo nullus effectus tribuendus est nihilo, casui fortuito, fortunæ aut fato. Tunc enim daretur effectus sine causâ. "La fortune et le hazard, inquit D. de Voltaire, sont deux mots vides de sens, qui, selon toute apparence, doivent leur origine à la profonde ignorance dans laquelle croupissait le monde, lorsque l'on donna des noms va-

" gues aux effets dont les causes étaient inconnues."

31. III. Causa in se quodam modo continet quidquid est perfectionis in effectu. Non datur enim effectus sine causâ; atqui si esset aliqua perfectio in effectu quæ non esset in causâ, tunc daretur. . . &c. Ergo . . . &c. Triplici modo causa continere potest effectum. lo. formaliter, id est, in propriâ formâ et naturâ; sic, v. g., quercus in glandine continetur. 20. Virtualiter, cùm omnes perfectiones effectûs eo sensu continet causa, quòd eas producere valeat; sic, v. g., vir eruditus totum in se continet librum quem efficere potest. 30. Eminenter, quandò causa effectum suum eminentiori quodam modo in se complectitur; sic, v. g., Deus continet quidquid est perfectionis in mundo; sic mens humana eminenter continet motus omnes spontaneos quos producere potest corpus.

32. IV. Quod est causa causæ, est causa causati; sic avus

est causa filii, quia est causa patris.

33. V. Nullum ens potest esse suî ipsius causa.

Prob. Idem enim non potest esse simul et non esse; atqui si ens aliquod posset esse suî ipsius causa, idem esset simul et non esset; lo. quidem esset, cum prius sit esse quam agere; 20. non esset, cum existentia indigeret. Ergo...&c.

34. VI. Duo entia non possunt esse sibi mutuò causæ.

Prob. Idem enim non potest esse simul et non esse; atqui si duo entia...&c., idem esset simul et non esset. Sint enim illa duo entia, Petrus et Joannes. Atqui ut Pe-

(a) Causa est illud cujus efficacia aliquid fit. Factus est illud quod efficacia alterius fit.

et non e giretur . trus non Idem di

35. In produce ipsa pro sus in vel duo que repu

Hic a tum, fini

ut nec r talis est thematic vocatur nari nor

37. 1 bus : ta

38. 1 existit, ejus ess quod ita magis præmise

39.

Probria sibi casu fo nessari

lo.:

20. effectu

30. casus : tutæ, 1 mata, quæ

l, sublatâ st effectûs causa, nec

casui forfectus sine e Voltaire, apparence, ns laquelle noms vaues."

idquid est ine causâ; in esset in lici modo est, in proe contines eo sensu v. g., vir ere potest. uinentiori s continet humana

; sic avus

os produ-

esse; atlem esset s sit esse ndigeret.

causæ.
esse; aton esset.
ii ut Peii alterius fit.

trus largiretur existentiam Joanni, existere deberet simul et non existere: lo. existere deberet, ut existentiam largiretur Joanni, prius est enim esse qu'am operari; 20. Petrus non deberet existere, ut à Joanne acciperet existentiam, Idem dicendum est de Joanne. Ergo....&c.

35. Hinc in serie successivâ causarum productarum et producentium, necessariò agnoscenda est prima causa, quæ ipsa procreata non fuerit à cæteris, seu non datur progressus in infinitura; alioquin vel esset effectus sine causâ.

vel duo entia sibi invicem darent existentiam, quod utrum, que repugnat.

Hic abs re non erit si breviter exponatur quid sint infini-

tum, finitum, necessarium, et contingens.

36. Infinitum est illud quod tantum est et tam perfectum, ut nec majus, nec minus, nec perfectius concipi possit : talis est solus Deus. Confundi non debet cum infinito mathematico, seu verius, cum indefinito. Porrò indefinitum vocatur quidquid tantum est ut numeris exprimi seu assignari non possit.

37. Finitum est illud quod limitatur in suis perfectioni-

bus: talia sunt omnia entia creata.

38. Necessarium est illud quod ità necessitate naturæ suæ existit, ut concipi non possit non existens, quin destruatur ejus essentia; talis est solus Deus. Ens contingens est illud quod ità existit ut possit non existere, cujusque natura non magis postulat existentiam quàm non-existentiam: his præmissis, sit

# Propositio prima.

39. Ex creatione materiæ demonstratur Deum existere. Prob. Vel enim existit Deus creator materiæ, vel materia sibi dedit existentiam, vel illam accepit à nihilo, vel à casu fortuito, fortuna aut fato, vel demum est æterna et nenessaria. Atqui hæc quatuor posteriora repugnant.

lo. Non sibi dedit existentiam; tunc enim esset sui ip-

sius ca sa, quod fieri nequit (33).

20. Existentiam non accepit à nihilo; tunc enim daretur

effectus sine causâ, quod repugnat (29).

30. Non à casu fortuito, fortuna aut fato; siquidem casus fortuitus, fortuna aut fatum sunt voces sensu destitutæ, merumque nihil (30).

40. Materia non est æterna et necessaria. Si enim esset æterna et necessaria, supponi non posset non existens quin destrueretur ejus essentia (38): atqui supponi potest non existens quin destruatur ejus essentia. Ergo 40...&c.

Et verò, si materia esset æterna et necessaria, aliquis existendi modus ipsi esset essentialis; res enim non potest existere sine aliquo existendi modo: atqui tamen nullus est existendi modus materiæ essentialis, siquidem nulla est forma, nulla combinatio vel dispositio, nullus situs quibus carere non possit. Ergo 40...&c. Aliundè...&c. Ergo materia existentiam accepit à solo Deo. Ergo ex creatione...&c.

"On ne peut expliquer avec l'athéisme, inquit D. " Frayssinous, l'existence de la matière. . . . En effet, si la " matière n'est pas l'ouvrage d'un Dieu créateur, à qui " doit-elle son existence? Ce n'est pas au néant ; le rien " ne produit rien; il faut donc dire que la matière existe par elle-même, qu'elle a été de toute étérnité, que sa " nature est d'exister nécessairement, qu'ainsi elle est ce " que les métaphysiciens appellent l'être nécessaire. Or, " cette assertion n'est pas seulement gratuite, mais con-" traire à la raison. Je fais observer d'abord que la matière est un composé de parties unies entre elles ; des-lors, si " la matière existe nécessairement, chacune de ses parties " a aussi une existence nécessaire, si bien qu'il serait " impossible, sans se contredire, de la supposer non-exis-" tante: ainsi il n'y aura pas un grain de sable, une " molécule d'air, un atome de matière, dont l'existence ne " soit aussi essentielle que la rondeur est essentielle à un " cercle. L'idée du cercle et celle de la rondeur sont " tellement inséparables, qu'il est absolument impossible " de les séparer sans se contredire soi-même. Or je " demande s'il en est de même de l'idée d'un atomc et de " l'idée de son existence, et en quoi l'essence des choses " serait blessée, parce que je supposerais que cet atome " n'existe pas : donc cet atome n'existe pas nécessairement, " et ce que je dis de l'un, je le dirai de tous: donc la " matière n'existe pas par elle-même; donc elle a été " créée; donc il y a un Dieu.... La matière n'existe " qu'avec les attributs qui lui sont naturels, qu'avec une " certaine disposition de parties, une certaine manière

" d'être, " exister

" éterne " et cep " jours

" férence

Obj. teriæ cre Resp. possibilis Inst. potest.

40. R simul et existere contradi potest, y ergo et a Inst.

hæc edu
41. F
sensu qu
Eo sensu
natur;
eo sensu
tur; co
evadat e
posset e
nec no
possent,

nito pos Inst. evadat existens

modaliu

42. I possit, dùm en esse ob possibil

nim esset stens quin potest non . &c. a, aliquis

non potest nullus est nulla est us quibus &c. Ergo ex crea-

inquit D. effet, si la ır, à qui it; le rien ère existe é, que sa lle est ce ire. Or, nais conla matière s-lors, si es parties il serait non-exisible, une stence ne elle à un leur sont mpossible . Or je me et de es choses

et atome

airement, donc la

lle a été

n'existe

evec une

manière

" d'être, une figure quelconque; donc la matière n'a pu " exister de toute éternité sans avoir une forme déterminée,

"éternelle comme elle, dès-lors indestructible, immuable;

" et cependant cette immutabilité est démentie tous les

" jours par la variation perpétuelle de ses formes." Con-

" férence sur l'athéisme, tom. 1. pag. 199 et suiv.

## Solvuntur objectiones.

Obj. lo. Creatio est impossibilis. Ergo nullus est materiæ creator.

Resp. Neg. ant. Creatio reipsà peracta est. Ergo est possibilis.

Inst. lo. Quod nullo modo existit, nullo modo existere

potest. Ergo creatio est impossibilis.

40. Resp. Neg. ant. Reverà absurdum est rem existere simul et non existere; at rem anteà non existentem posteà existere ad nutum potentissimæ causæ, nullam involvit contradictionem. Imò, æl ens quod non existit, existere potest, vel omne ens est necessarium. Falsum consequens; ergo et antecedens.

Inst. 20. Creatio est eductio rei alicujus è nihilo; atqui

hæc eductio est impossibilis. Ergo....&c.

41. Resp. Dist. Maj. Creatio est eductio è nihilo, eo sensu quòd aliquid non existens evadat existens; conc. maj. Eo sensu quòd nihilum sit materia ex quâ aliquid componatur; neg. maj. Dist. min. Hæc eductio est impossibilis eo sensu quòd nihilum sit materia ex quâ aliquid componatur; conc. min. Eo sensu quòd aliquid non existens evadat existens; neg. min., alioquin nulla causa producere posset effectum; ideòque nec novæ spiritibus cogitationes, nec novæ motuum determinationes corporibus accedere possent, quod experientiæ adversatur. Si autem entium modalium creatio enti finito possibilis sit, quidni enti infinito possibilis esset substantiæ creatio?

Inst. 3o. Concipi non potest quomodò res non existens evadat existens. Ergo res non existens non potest fieri

existens.

42. Resp. neg. consqam. Ex eo quòd aliquid concipi non possit, non sequitur illud esse impossibile. Quemadmodùm enim cœcus qui colores, surdus qui sonos possibiles esse ob id negarent, quia non noverint quâ ratione sint possibiles, meritò riderentur; ità risu excipiendus esset,

quicunque creationem impossibilem esse ob id judicaret. quia eam concipere non posset. Quandò agitur de creatione, quæri non debet quâ ratione materia creari potuerit. sed utrùm reverà creata fuerit. Porrò demonstravimus illam fuisse creatam (39). Hinc auctor sacer, modum et rationem prætermittens, solum factum creationis simpliciter enuntiat: "dixitque Deus: fiat lux, et facta est lux." Gen. cap. 1. ver. 3. "Ipse dixit, et facta sunt; ipse

" mandavit, et creata sunt." Psal. 32, ver. 9.

Hâc de re audiatur D. Frayssinous: "Vous ne com-" prenez pas la création, inquit, comment l'univers est sorti du néant; mais prenons garde ici d'attribuer aux " adorateurs de la divinité des idées absurdes qu'ils n'ont On ne dit pas que le néant soit une cause produc-" trice qui ait fait le monde; on ne dit pas que le néant ait " fourni la matière dont il est composé; que la matière ait " été extraite des abîmes du néant, comme on extrait les " métaux des mines qui les recellent; il y aurait alors " contradiction dans les termes, absurdité manifeste. Mais " on dit que Dieu, par sa puissance infinie, a donné l'exis-" tence à ce qui ne l'avait pas; que ce qui était possible " dans les idées de son entendement divin, il l'a rendu réel 'é par la force de sa volonté. Sans doute nous ne conce-" vons pas cette manière d'opérer; il faudrait être dans le " sein de la divinité pour comprendre quelle est sa manière " de vouloir et la puissance de sa volonté.... L'homme " peut bien donner aux objets préexistans de nouvelles " formes; il peut modifier la matière et non la créer: " mais au contraire, infini dans sa puissance, Dieu donne " l'existence actuelle à ce qui n'avait qu'une existence " possible, et c'est ce qu'on appelle créer, tirer du néant. " Ne faut-il pas qu'il y ait une différence infinie entre le " pouvoir de l'homme et le pouvoir de Dieu? et si " la puissance bornée peut créer des modifications, pour-" quoi la puissance sans bornes ne pourrait-elle pas " créer des êtres? Nous avons en nous-mêmes une image " imparfaite de cette puissance créatrice. Voilà, je sup-" pose, mon bras immobile; cet état de repos est l'absence, " le néant du mouvement ; je veux, et mon bras se remue ; " son mouvement possible s'est réalisé: son mouvement, " qui était dans une sorte de néant, en a été tiré par un

" acte " est u " capa

Obj. nemo creavit

43. ter, aut maliter tum for palatii tinere virtute " inqu " poin " Qua " nou

> 44. Deum Pro vel m

" n'ét

" exis

tom. 2

casu f move motus repug lo.

mater

20. fortu quod

30 move rent a si pri enim d judicaret, tur de creaari potuerit, onstravimus modum et s simpliciter ta est lux." sunt; ipse

us ne comunivers est tribuer aux qu'ils n'ont use producle néant ait matière ait n extrait les aurait alors este. Mais onné l'exisait possible a rendu réel s ne conceêtre dans le t sa manière . L'homme e nouvelles

nie entre le eu? et si ions, pour-

a la oréer:

Dieu donne

e existence

r du néant.

it-elle pas une image là, je sup-

t l'absence, se remue ;

iré par un

" acte de ma volonté: espèce de création imparfaite, qui " est une figure de la création parfaite, dont Dieu seul est " capable." *Ibid*, pag. 192, &c.

Obj. 20. Causa continere debet quidquid est in effectu; nemo enim dat quod non habet. Ergo aut Deus non

creavit materiam, aut ipse est materialis.

43. Resp. Dist. Ant. Causa continere debet aut formaliter, aut virtualiter, aut eminenter (31)...conc. ant. Formaliter; neg. ant. et consqam. Quis enim dicat architectum formaliter continere in se capacitatem et distributionem palatii quod ædificat? aut hominem formaliter in se continere omnes motus quos producit? Sufficit si causa virtutem habeat effectûs producendi. "Créer la matière, inquit D. Bergier, ce n'est pas la prendre où elle n'était point; c'est lui donner l'existence qu'elle n'avait pas. "Quand nous produisons une pensée, un mouvement, nous ne les prenons pas; mais nous les mettons où ils n'étaient pas. L'essence du pouvoir actif est de faire exister ce qui n'existait pas." Traité de la Religion, tom. 2. pag. 278.

Propositio secunda.

44. Ex necessitate primi materiæ motoris demonstratur Deum existere.

Prob. Vel enim existit Deus primarius materiæ motor, vel materia sibi dedit motum, vel illum accepit à nihilo, casu fortuito, fortuna aut fato, vel ipsa corpora alia ab aliis moventur successivis impressionibus sine fine, vel tandem motus est essentialis materiæ: atqui quatuor posteriora repugnant.

10. Non sibi dedit motum; tunc enim motus esset in materia simul et non esset; 10. esset, cum materia illum sibi daret; 20. non esset, siquidem materia eo indigeret. Ergo

lo. . . &c.

20. Materia non accepit motum à nihilo, casu fortuito, fortuna aut fato; tunc enim daretur effectus sine causa (30),

quod repugnat (29). Ergo 20....&c.

30. Corpora alia ab aliis successivis impressionibus non moventur. Vel enim motum quem alia aliis communicarent ab alio ente, à materia distincto, accepissent, vel non: si prius, ens istud est Deus; si posterius, repugnat; tunc enim adesset series successiva causarum productarum et

producentium, in quâ nulla agnosceretur causa prima, quæ à cæteris non produceretur. Atqui talis series repugnat

(35). Ergo... &c.

40. Motus non est essentialis materiæ. Illud enim non est essentiale materiæ, sine quo materia esse et concipi potest. Atqui materia esse et concipi potest sine motu; tùm quia corpus facilè quiescens concipitur quin ejus destruatur essentia, et reverà plurima corpora quiescunt; tùm quia experientià constat materiam esse inertem et indifferentem ad motum vel ad quietem, ità ut quodlibet corpus motum aut quiescens in suo statu permaneat constanter, donec ab aliquâ causâ deturbetur ab hoc statu. Ergo 40....&c. Aliundè....&c. Ergo existit primarius materiæ motor; atqui iste primarius materiæ motor est Deus. Ergo....&c.

" Je dis en second lieu, inquit D. Frayssinous, que sans " recourir à Dieu, le mouvement est inexplicable : une pro-" priété des corps, c'est de pouvoir être transférés d'un " lieu à un autre; de pouvoir être agités; c'est là ce qu'on " appelle mouvement. Or je demande d'où vient le mouve-" ment de la matière? Direz-vous que le mouvement lui " a été communiqué dans le principe, ou direz-vous que le mouvement lui est essentiel? Choisissez. Si vous dites que le mouvement lui a été communiqué, je demanderai de qui elle l'a reçu : ce n'est pas d'elle-même ; par la supposition elle ne le trouve pas dans son propre fond : c'est donc d'une cause distincte d'elle-même, d'une cause motrice : et voilà le premier moteur distingué de la matière, c'est Dieu. On aurait beau dire que le mouvement a été communiqué d'une partie de la matière à l'au-"tre, sans aucune cause originale, primitive, extrinsèque " de son existence; que c'est ici une succession sans fin de mouvemens qui passent d'un corps à un autre : c'est vouloir s'abuser soi-même; il faudra toujours arriver au " premier atome qui a été mis en mouvement, et je demanderai quelle a été ici la cause efficiente. Eh bien! direz-" vous, je soutiens que le mouvement est essentiel, inhé-" rent à la matière; et moi je prétends que par là vous " vous jetez dans un embarras aussi grand que premier; " car j'ai l'idée d'un corps et l'idée du mouvement, et je sens " très-bien que je puis séparer ces deux choses. Je puis supposer un corps en repos, sans le détruire : je vois

" même j " n'est él

" porte p

" donc l

" nous ve

Obj. C ture. Mat tes aliæ i dantur, a antur. Er

45. Re rens ad m constat ill pora ad omnes ali motoris, nedùm de

Inst. (
movere p
moveri n
sed à sei

46. Retor (le Baper tactu modò spinumerab est mater demonst

Præter vinæ vo nec quic

<sup>(</sup>a) "La na
" passe de l'
" ment ne sa
" animaux d

<sup>&</sup>quot; animaux d " par l'action " privés de l " admet con

<sup>&</sup>quot; tion d'un s " cette loi q Omnes sc

rima, quæ repugnat

m non est pi potest. tùm quia lestruatur tùm quia fferentem s motum donec ab o. . . . &c. e motor; D. . . . &c. que sans une prorés d'un ce qu'on e mouve-. ment lui mouve-: c'est

us que le ous dites nanderai ; par la re fond: ne cause la mae à l'aurinsèque sans fin river au demandirezl, inhé-

là vous remier: je sens Je puis je vois

" même par expérience qu'un corps reste immobile s'il " n'est ébranlé par un autre ; donc l'idée d'un corps n'em-" porte pas celle du mouvement : donc les corps ont toute " leur essence, sans qu'on leur attribue aucun mouvement; "donc le mouvement ne leur est pas essentiel : donc il " leur a été communiqué par une cause préexistante; et " nous voilà ramenés à la cause première, à Dieu."(a) Ib. pag. 202, 203.

Solvuntur objectiones.

Obj. Cum auctore libri cui titulus : le Système de la nature. Materia non potest supponi existens, quin illius partes aliæ in alias ponderent ac gravitent, quin mutuò collidantur, attrahantur et repellantur; uno verbo, quin moveantur. Ergo motus essentialis est materiæ.

45. Resp. Neg. ant. Materia enim concipitur ut indifferens ad motum aut ad quietem, imò quotidianâ experientiâ constat illam sæpè quiscere (44). Reverà quidem omnia corpora ad centrum gravitatis feruntur. Sed hæc lex, sicut omnes aliæ physicæ leges, repetenda est à voluntate primi motoris, qui liberè eam stabilivit. Supponit igitur hæc lex, nedùm destruat, Dei existentiam.

Inst. Cum eodem auctore. Spiritus non potest materiam movere per tactum; atqui tamen materia nisi per tactum moveri non potest. Ergo materia non movetur à spiritu,

sed à seipsâ.

46. Resp. Neg. min. Nullo argumento demonstrat auctor (le Baron d'Holbac) materiam à spiritu alio modo quam per tactum moveri non posse. Etsi autem nos lateat quómodò spiritus materiam movere possit, sicut nos latent innumerabilia quæ sunt in rerum naturâ, non minus certum est materiam reipsà à spiritu moveri, ut invictis argumentis demonstratur et quotidianis experientiis confirmatur.

Prætereà non ità difficilè concipitur corpora vi actûs divinæ voluntatis, id est, potentiæ infinitæ moveri posse,

nec quicquam in eo repugnare videtur.

<sup>(</sup>a) "La nature ne nous offre dit Mr. Beudant, aucun exemple d'un corps inorganique qui "passe de l'état de repos à l'état de monvement, et réciproquement, sans que ce change-ment ne soit la suite d'une action exercée sur ce corps par un agent extérieur. Si les maimaux ont la faculté de se mouvoir de différentes manières, ce ne peut être encore que par l'action d'un sgent qui est indépendant de la matière, puisque ces corps, une fois "privés de la vie, ne peuvent prendre d'eux-mêmes nucun mouvement. D'après cela, on d'admet comme vérité de fait, que la matière ne peut, par elle-même, c'est-à-dire, sans l'action d'un agent qui en est indépendant, changer son état de repos ou de mouvement. C'est "cette loi qu'on nomme inertie de la matière.' Traité étémentaire de Physique, pag. 7. Omnes scientiarum obvaicarum verè periti idem confitentur ad unum. Omnes scientiarum physicarum verè periti idem confitentur ad unum.

## Propositio tertia.

47. Mirabilis totius orbis dispositio Deum esse demonstrat.

Prob. Mirabilis ordo existit in mundo; atqui talis ordo

Deum esse demonstrat.

Prob. maj. Nam ibi existit mirabilis ordo, ubi undequaquè mirifica sunt opera, sapientissimi fines, eorumque consequendorum media idonea: atqui sive oculos ad cœlum attollamus, motus et revolutiones siderum, statas tempestatum vicissitudines....&c., conspecturi; sive ad terram oculos dimittamus, innumera animantia, plantas, metalla, herbas,....&c., aspecturi; sive nosmetipsos intueamur, mirum prorsùs habitum corporis ad omnes motus exercendos apti, illam animæ vim præterita recordantis, præsentia æstimantis, futura præsagientis, inspecturi; undequaquè cernimus opera mirificè disposita, fines sapientissimos, eorumque consequendorum media idonea. Ergo...&c.

Prob. min. Hic mundi mirabilis ordo Deum esse demonstrat. Ut enim hic mirabilis ordo mundi demonstret esse Deum, duo requiruntur, I. ut existat ens distinctum à cæteris entibus hunc mundum constituentibus; II. ut ens istud sit sapientissimum et intelligentissimum; atqui hæc

duo certa sunt.

I. quidem existit ens distinctum... &c.; vel enim existit ens distinctum... &c., vel ille aspectabilis mundus sibi dedit existentiam, vel eam accepit à nihilo, casu fortuito, fortuna aut fato, vel est æternus: atqui tria posteriora repugnant. lo. Non sibi dedit existentiam (33). 20. Eam non accepit à nihilo, casu fortuito, fortuna aut fato (30). 30. Mundus non est æternus. Ad id enim oporteret ut materia esset æterna, utque motus materiæ esset essentialis, quod utrumque repugnat (39, 44). Ergo I. existit... &c.

II. Ens illud est sapientissimum et intelligentissimum. Ens enim illud est sapientissimum et intelligentissimum quod omnia mensurâ, pondere et numero ità disponit ut idonea sint ad fines assequendos; sapientia enim et intelligentia consistunt in electione mediorum aptissimorum ad finem assequendum: atqui ens distinctum à cæteris entibus....&c., omnia in hoc mundo ità mensurâ....&c., ut idonea sint ad fines assequendos. Ergo II....&c. Aliundè....&c. Ergo....&c.

Præte sophorus ingenium mundi a enter o formatio

Et ve pernici, à seipsa fuisse fo iis, qui versi orc tionibus 48. "

" tel qu
" à s'in:
" ment
" blime
" la per
" de la
" Ouvr
" ment
" renfor

" (l'aut " sait p " genou " premi " soit tr

" indus " non la " un Di " On

" très-é
" voir s
" leur t
" con q
" turell

" s'abre " sophi e demon-

talis ordo

ubi undecorumque s ad cœatas temve ad teritas, meos intueaes motus ordantis. ri; undepientissirgo....&c. esse demonstret inctum à I. ut ens tqui hæc

m existit idus sibi fortuito. osteriora 20. Eam fato (30). et ut masentialis, t...&c. issimum. tissimum sponit ut t intelliorum ad eris enti-. &c., ut

Aliundè

Prætereà si mirati sint omnes Newtonis et aliorum philosophorum in explicandis naturæ phænomenis sagacitatem, ingenium ac mentis aciem, quantâ laude dignus est mundi auctor qui orbis universi compagem tam sapienter ordinavit! Arguitne minus intelligentiæ mundi

formatio quam explicatio?

Et verò, nonne deliraret qui, sphæram systematis Copernici, varios siderum motus mirâ ratione exprimentem, à seipsa, vel à casu fortuito, nulla præside intelligentia, fuisse formatam assereret? Quid igitur sentiendum est de iis, qui ipsam mundi machinam, mirabilemque orbis universi ordinem fortuitis materiæ portiuncularum combina-

tionibus assignaret?

48. "A quel titre, inquit D. Virey, un vrai naturaliste, " tel qu'on peut supposer tout homme raisonnable, aimant " à s'instruire de la vérité, pourrait-il être athée? Com-" ment ne reconnaîtrait-il pas, au contraire, l'ordre sublime, la beauté, l'industric merveilleuse qui président à " la perpétuité de cet univers? Les cieux racontent la gloire " de la divinité, la terre est couverte de ses magnificences." " Ouvrez un seul insecte et voyez! Ce fait éclaire si vive-" ment toutes les intelligences, que le matérialiste le plus renforcé, comme celui que nous citions tout à l'heure, " (l'auteur du Système de la nature, le Baron d'Holbac) ne " sait plus que se contredire: il tombe, pour ainsi dire, à genoux et atterré, en consessant ces mots : je réponds en premier lieu, que nous ne pouvons douter que la nature ne soit très-puissante et très-industrieuse; nous admirons son " industrie, &c.; car qu'est-ce qu'il appelle nature ici, sinon la suprême intelligence? Le voilà donc qui déclare. " un Dieu malgré lui.

"On ne peut empêcher des raisonneurs d'attribuer à " des causes secondaires, des effets très-considérables et " très-étendus dans le monde, de sorte qu'ils croient pou-" voir se passer d'un premier moteur, pour arranger, selon: " leur tête, leur petit univers. C'est ce qui fait dire à Ba-" con que, si l'on ne goûte que légèrement des sciences naturelles, on peut être conduit à l'athéisme, mais qu'en s'abreuvant pleinement de cette féconde source de philosophie, l'on est ramené invinciblement vers la divinité

" (a). Voilà pourquoi furent religieux, Newton, Linnæus, " et tous les profonds savans, les plus grands hommes qui " ont scruté les secrets de la nature.... " Si vous remar-" quez les raisonnemens des hommes qui prétendent se " passer de cette première des causes, tous sont obligés " de multiplier les ressorts et les explications en trai-" tant des créatures organisées. Pour cet effet, il faut " qu'ils accordent à la matière des pouvoirs extraor-" dinaires; ils concèdent gratuitement l'intelligence et " la sensibilité aux pierres mêmes, à la terre, à l'air, " aux moindres molécules, pour étançonner leur écha-" faudage ; ils sont obligés de mettre Dieu en pièces, " de le démembrer en morceaux, pour ainsi dire, et " d'en incorporer les divers attributs dans les matières les " plus brutes: tant il leur est impossible de se passer d'une " puissance intelligente dans l'univers !" Nouveau diction-" naire d'histoire naturelle, Verbo, Créature.

Circa præsens argumentum utilissimè legi possunt Nieuwentyt, l'Existence de Dieu démontrée par les merveilles de la nature; Fénélon, Traité de l'existence de Dieu; Pluche, Spectacle de la nature; Duguet, Explication de l'ouvrage des six jours; Racine, Poëme de la Religion; Bernardin de St. Pierre, Etudes de la nature; Cousin Despréaux, les Leçons de la nature; Châteaubriand, Génie du Christianisme,

&c. &c.

(1

## Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Orbis finitus est; ergo causam infinitam non

requirit.

49. Resp. Neg. consqam. Licèt enim mundus ratione suî sit finitus, ratione tamen modi quo creatus est, requirit causam infinitam, siquidem ex nihilo creatus est; atqui creatio ex nihilo causam infinitam postulat, seu causam ad cujus vocem fiant omnia.

Inst. 10. Medium demonstrationis debet esse necessarium. Atqui mundus et ejus ordo non sunt necessarii. Ergo

...&c.

50. Resp. Dist. Maj. Medium demonstrationis debet esse necessarium, necessitate connexionis cum re demonstranda; conc. maj. Necessitate existentiæ; neg. maj. Quamvis

(a) "Leves gustus in philosophia movere possunt ad atheismum, sed pleniores haustus " ad religionem reducunt." De augmento scientiarum, lib. 1.

mundus necessar causæ

Inst.
certa, d
tentia s
existent
tior pra
tice cert
foret for

maliter material riter mi missis; et conso

Reve conside scilicet, cessariò continge sumpta di id sci qua mu possit e necessa

Inst.

Resp Inst. trare e esse pr sunt pr natura relata.

52. cundar ne, si matera siderat cut fili Linnæus, mmes qui. s remarendent se t obligés s en trait, il faut extraorigence et , à l'air. eur écha-

n pièces, dire, et tières les ser d'une u diction-

ınt Nieuilles de la Pluche, l'ouvrage nardin de k, les Lestianisme,

itam non

is ratione , requirit ; atqui ausam ad

recessaririi. Ergo

nis debet nonstran-Quamvis niores haustus

mundus non existat necessariò, ex hypothesi quòd existat, necessariam habet connexionem cum existentia alicujus

causæ supremæ à quâ esse suum accepit.

Inst. 20. Existentia mundi est solummodò hypotheticè certa, dùm existentia Dei est absolute certa: atqui ab existentia solummodò hypotheticè certa, concludi non potest existentia absolute certa. Nam conclusio non debet esse fortior præmissis: atqui si ab existentia solummodo hypothetice certà concluderetur existentia absolute certa, conclusio foret fortior præmissis. Ergo....&c.

51. Resp. Neg. min.; ad prob.dist. maj. Conclusio formaliter sumpta non potest....&c.; conc. maj. Conclusio materialiter sumpta non potest. . . . &c.; neg. maj. Dist. pariter min. Conclusio materialiter sumpta fortior esset præmissis; conc. min. Formaliter sumpta....&c.; neg. min.

et consqain.

Reverà hæc conclusio, ergo existit Deus, si materialiter consideretur, fortior est præmissis materialiter sumptis, scilicet, existit mundus, quia in conclusione attributum necessariò convenit subjecto, in præmissis verò attributum contingenter convenit subjecto. Sed conclusio formaliter sumpta non est fortior præmissis; ab existentia enim mundi id solum concluditur, scilicet, existere primam causam à quâ mundus existentiam accepit; sed cùm hæc causa non possit esse quin sit necessaria, sequitur, vi materiæ, illam necessariò existere.

Inst. 3o. Inter Deum et creaturas nulla est proportio; ergo creaturæ non probant existentiam Dei.

Resp. Neg. ant. Adest proportio effectûs ad causam.

Inst.40. Proportio effectûs ad causam non potest demonstrare existentiam Dei. Nam medium demonstrationis debet esse priùs notum re demonstrandâ; atqui creaturæ nonsunt priùs notæ quam creator. Correlata enim sunt simul natura et cognitione; atqui creator et creaturæ sunt correlata. Ergo....&c.

52. Resp. Neg. ant.; ad prim. prob. neg. min.; ad secundam, dist. maj. Correlata sunt simul naturâ et cognitione, si considerentur formaliter ut correlata; conc. maj. Si materaliter considerentur; neg. maj. Reverà creaturæ consideratæ ut creaturæ non sunt priùs notæ quam creator, sicut filius consideratus ut filius priùs patre non cognoscitur.

At creaturæ consideratæ ut sunt entia contingentia, finita et mutabilia, priùs noscuntur quam creator. Atqui ex ipsis ad cognitionem primæ causæ facilè assurgimus: entia enim finita et contingentia à seipsis esse non possunt. Ergo creaturæ consideratæ ut entia finita et contingentia creatorem esse demonstrant... Uno verbo, creaturæ, quandò ex eis Deum esse probatur, neque considerantur ut entia præcisè, neque ut entia creata, sed ut entia finita et contingentia; et fit transitus à notione entis finiti ad notionem entis creati; undè concluditur existere creatorem seu Deum.

Obj. 20. Multa sunt in hoc mundo reprehensione digna, v. g., animalia noxia, plantæ venenosæ, monstra deformia, grandines, fulgura, &c.; ergo mundus et ejus ordo non pro-

bant Dei existentiam.

53. Resp. Dist. Ant. Multa sunt in hoc mundo reprehensione digna, id est, multa nobis videntur reprehensione digna, quia eorum fines particulares et debitam cum cæteris consensionem non advertimus; conc. ant. Id est, multa sunt realiter reprehensione digna; neg. ant. et consqam. Itaque ubi agitur de opere aliquo, nemo illud reprehensione dignum judicare potest et prudenter debet, si perfectè non noverit et universitatem et singulas partes totius operis, vel si ignoraverit ejusdem operis et finem generalem et singularum partium fines particulares debitamque cum cæteris consensionem. Aliter, quo quis ignorantior esset, eò magis jus haberet opera peritissimorum opificum reprehendere, quod est absurdo absurdius.

Reverà quædam sunt in orbe partes quarum cum reliquis consensionem non videmus: istud autem probat solum ignorantiam nostram, non opificis insipientiam. Multa sunt in mundo admiratione dignissima, quæ eximium omnium rerum ordinem demonstrant, et quæ creatorem sapientissimum arguunt, ex quibus sequitur, ea quæ minus benè dis-

posita videntur, relativè ad totum rectè ordinari.

54. Et verò, multa sunt quæ primo intuitu inutilia vel noxia ridentur, et quæ tamen ex nostra experientia habent suam utilitatem et finem proprium; sic, v. g., plantæ venenosæ, serpentes, colubri, bufones (les crapauds), &c., præterquam quòd noxios vapores combibendo aërem salubriorem reddant, præbent insuper efficacissima medicamenta quæ maximæ sunt utilitatis. Sic pariter omnes insectæ

et verm libus pr " Le

" parts
" Tels
" vain

" flaml
" secon
" oura

" der,

" plain " ouvr " puce

" Dém " N " la na " nous

" de se

" et os " L " de c

" mon
d'au
Ce s

" chaq " taind " prop

" que
" pas
" A
" une

" parl
" ce f

" brill " pred Mr.

un poi nourrit

a Oromas

a, finita
i ex ipsis
ntia enim
Ergo crecreatorem
dò ex eis
præcisè,
ingentia;
em entis

ne digna, deformia, non pro-

Deum.

do reprechensione
m cæteris
st, multa
consqam.
chensione
fectè non
peris, vel
t singulan cæteris
, eò machendere,

n reliquis at solum lulta sunt omnium pientissioenè dis-

utilia vel la habent lantæ vels), &c., rem saludicarnens insectæ et vermes terram veneno purgant, et alimenta aliis animalibus præbent.

"Les incrédules, inquit D. Virey, ramassent, de toutes parts, tous leurs efforts pour combattre les causes finales.

"Tels que les mauvais anges de Milton, ils soulèvent en vain leurs têtes audacieuses et rebelles contre les épées flamboyantes des anges de lumière. Ils appellent à leur

" secours la peste, les poisons, les maladies, la mort, les " ouragans, toutes les puissances infernales, pour dégra-" der, noircir, envenimer les chefs-d'œuvre du Très-Haut.

Pour eux tout est imperfection, sujet de blâme ou de plainte contre la nature, comme on le voit en lisant leurs ouvrages; et pour peu qu'ils souffrent de la piqure d'une

" puce, l'univers n'est que le produit d'Ahrimane ou du

" Démon du mal (a).

"Nous ne cherchons point à justifier ici les desseins de la nature, ou plutôt de son sublime auteur; et, en vérité; nous ne croyons point qu'il ait besoin d'avocat vis-à-vis de ses créatures.... N'est-il pas étrange de voir un atome se redresser contre le suprême ordonnateur des mondes,

" et oser lui dire; tu as mal fait....

"L'on demandera pourquoi créer des serpens? Mais de combien de vermines dégoûtantes, de crapauds immondes et d'êtres nuisibles à certains égards, utiles sous d'autres points de vue, ne nous délivrent pas les serpens? Ce sujet se rattache ainsi à la hiérarchie des fonctions que chaque créature doit remplir en ce monde. Il est certainement à croire que la nature n'a rien créé mal à propos et sans nécessité, sans quelque utilité générale que nous n'apercevons pas toujours, mais qui n'en est pas moins importante.

"Au moins, poursuivra-t-on, les plantes vénéneuses sont une espèce de méchanceté sur la terre. Mais vous qui parlez ainsi, avez-vous assez réfléchi, et bien considéré ce fait sous toutes ses faces? Je vous dis qu'en cela brille la sage prévoyance de la nature: en voici les

" preuves.

Mr. Virey, après avoir mentionné plusieurs plantes qui sont un poison violent pour l'homme, et qui sont une excellente nourriture pour certains animaux, poursuit ainsi:

<sup>(</sup>a) Chez les Perses, Ahrimane o Arimane était le principe du mal; il était opposé à Oromasde ou Oromase, principe de tout bien.

"Voilà par quels exemples positifs il faut repousser les imputations qu'une téméraire ignorance élève en aveugle contre les plus merveilleuses combinaisons de la nature. Nous ne prétendons pas que l'on trouve ainsi des utilités à toutes choses, comme à la peste et aux maladies qui nous affligent, puisque nous ne sommes point admis dans les hauts secrets de la Providence: mais nous devons être persuadés, par tout ce que nous connaissons, qu'il n'est

" point de mal absolu dans l'univers, et que l'inconvénient pour un être devient l'avantage de l'autre, afin que tout

" se maintienne." Ibid.

55. Qui contendunt creatorem non fuisse sapientissimum quia quædam sunt monstra, tam perverso sunt judicio, quàm forent ii qui contenderent aliquem fundendi metalli opificem esse imperitum, quia aliquandò in ejus officinà videntur quædam figuræ malè efformatæ, quædam inflationes (des bouffissures), quædam moles, scoriæ, &c. Hæc monstra, quæ aliquandò videntur in mundo, nedùm insipientiam creatoris demonstrent, probant omnia tam sapienter à creatore fuisse formata, ut quidquid est extra crdinem ab eo stabilitum, sit necessariò difforme et sæpissimè horrendum.

Tonitrua, fulgura, grandines, &c., oriuntur ex causis utilibus, videlicet, ex variis legibus, diversisque corporum motibus, sine quibus nec aër purgaretur, nec prata germinarent, nec silvæ frondescerent, nec campi frugescerent, nec ipsa animalia viverent, &c. Vide D. Cousin Despréaux, les Leçons de la Nature, Considérations 238, 279, &c.

Inst. Ex illà responsione sequeretur omnia quæ nobis videntur reprehensione digna, ideò talia nobis videri quia finem Dei generalem ignoramus; atqui hæc responsio nulla est. Nam ex solis notionibus quas habemus ratiocinari possumus. Atqui rerum notiones quas habemus tam evidenter nobis ostendunt eas esse reprehensione dignas, quàm demonstrant alias esse ordinis et harmoniæ plenas. Ergo possumus affirmare illas esse reprehensione dignas.

56. Resp. Neg. utramque minorem et dico notiones, quas habemus de rebus quæ nobis videntur reprehensione dignæ, non tam probare eas esse reprehensione dignas, quam notiones, quas habemus de rebus quæ nobis videntur harmoniæ et ordinis plenæ, probant eas esse tales. Nam

quandò dignæ, judicare characte bus, ap qui eas affirmar partibus nihil ali mundur enim m perfectu haberet tionis, e

" intel
" que
" usag
" néce
" asse:
" dive:
" barr
" me

f néce tion que tères çois

" m'er " pari " con " peu

" cett
" étab
relative
III. ch

<sup>(</sup>a) "
qu'une
" sentir,
" teur m
" est la d

<sup>&</sup>quot; tion, c'
" tion ; r
lre. parti

usser les
1 aveugle
2 nature.
2 utilités
3 adies qui
3 lmis dans
4 vons être
3 u'il n'est
4 nvénient
4 que tout

pientissit judicio,
i metalli
s officina
i inflatioc. Hæc
ùm insin sapiencrdinem
simè hor-

ex causis orporum a germiescerent, spréaux, &c.

æ nobis
leri quia
sio nulla
nari posvidenter
nam de. Ergo

otiones, nensione dignas, videntur Nam quandò agitur de rebus quæ nobis videntur reprehensione dignæ, desunt nobis notiones satis adæquatæ ut possimus judicare de earum utilitate aut inutilitate; at sepientiæ characteres quos videmus evidenter in ferè infinitis partibus, apertè demonstrant sapientiam et intelligentiam illius qui eas creavit. Inspiciendo igitur tantam sapientiam, affirmari potest eamdem sapientiam esse in omnibus aliis partibus. Et verò, defectus isti, sive reales, sive apparentes, nihil aliud sunt quàm imperfectiones, quibus creator voluit mundum signari, ut nos moneret illum fuisse creatum. Si enim mundus non limitaretur in suis perfectionibus, eo ipso perfectus seu infinitus esset; sicque creatura esset Deus; haberet enim, inquit D. de Fénélon, plenitudinem perfectionis, quæ est ipsa divinitas (a).

" Est-on bien assuré, inquit D. Gérard, qu'il n'y a ni " intelligence ni dessein dans ces défauts prétendus? Ce " que nous croyons inutile ne pourrait-il pas avoir ses " usages? Ce que nous jugeons nuisible ne serait-il pas " nécessaire par quelques endroits? Sommes-nous placés " assez haut dans la nature pour juger sûrement de ses " diverses parties?.... Ce qui me surprend, ce qui m'em-" barrasse et que je ne puis m'expliquer ni comprendre, ne " me fera pas nier ce qui est évident. Il existe un être " nécessaire, indépendant, unique source de toute perfec-" tion, absolument, infiniment parfait, un être par consé-" quent souverainement sage. D'un autre côté, ces carac-" tères si évidens d'intelligence et de sagesse que j'aper-" cois à chaque instant dans presque tous les objets qui m'environnent, suffisent pour me faire juger par une parité de raison toute naturelle des choses que je ne conçois pas: ainsi tout ce que je pourrais objecter ensuite peut bien m'étonner, mais il ne saurait détruire en moi " cette première conviction que les vérités les mieux " établies y ont fait naître." Essai sur les vrais principes relativement à nos connuissances les plus importantes. III. chap. VII.

<sup>(</sup>a) "Tout ce qui n'est point Dieu ne peut avoir qu'une perfection bornée ; et ce qui,n'a "qu'une perfection bornée demeure toujours imparfait, par l'endroit où la borne se fait sentir, et avertit que l'on y pourrait encore beaucoup ajouter. La créature serait le créature même s'!! ne lui manquait rien ; car elle aurait la plénitude de la perfection, qui est la divinité même : dès qu'elle ne peut être infinie, il faut qu'elle soit bornée en perfection, c'est-à-dire, imparfaite par quelque côté. Elle peut avoir plus ou moins d'imperfection, mais enfin il faut toujours qu'elle soit imparfaits." Traité de l'existence de Dieu, lre. partie, conclusion générale.

Obj. 30. Natura suâ fœcunditate est principium omnium

rerum; ergo mundus non probat Dei existentiam.

57. Resp. Quidquid per naturam intelligatur, nihil concludi potest contra Dei existentiam. Vel enim per naturam intelligitur lo. collectio omnium entium quæ hunc mundum constituunt; sed natura hoc sensu intellecta, nihil aliud est quam ipse mundus; non potuit igitur producere mundum; alioquin mundus sibi dedisset existentiam; quod repugnat (33).

20. Vel per naturam intelligitur ipse Deus omnia regens et conservans, sive legibus generalibus, quas ipse stabilivit, sive interventione seu medio creaturarum quas ipse efformavit et conservat: in hoc casu, natura verè produxit mundum; sed

natura tunc nihil aliud est quam ipse Deus.

30. Vel denique per naturam intelligitur Systema legum generalium quibus entia existunt, conservantur et reproducuntur: in hoc casu, natura non potuit mundum creare, ens enim non est. Imò natura sic intellecta, nedùm destruct, supponit Dei existentiam. Leges enim necessariò legislatorem requirunt ut existant. Ergo quidquid per naturam intelligatur, nihil concludi potest contra Dei existentiam.

3. Argumenta metaphysica existentia Dei.

58. Argumenta metaphysica existentiæ Dei ea sunt quæ rerum essentiis fundantur. Multiplicis sunt generis hæc argumenta; præcipua deducuntur ex ente necessario, ex ideâ et possibilitate entis summè perfecti, ex mentis humanæ creatione, illiusque cum corpore unione, &c.; inter hæc argumenta solummodò, brevitatis causâ, primum seligemus.

Propositio.

59. Existentia entis necessarii Deum esse demonstrat.

Prob. Existit ens necessarium; atqui ens necessarium

est Deus. Ergo existit Deus.

Frob. maj. Vel enim existit ens necessarium, vel omnia entia quæ existunt ex naturâ suâ sunt contingentia: atqui posterius repugnat. Nam ens contingens ex naturâ suâ, indifferens est ad existendum vel ad non existendum: atqui omnia entia quæ existunt, non possunt esse indifferentia ad existendum vel ad non existendum. Ens enim indifferens ad existendum vel ad non existendum, debuit deter-

minari ad atqui si om existendum minari ad Nam illa e quàm ad n eam accipi ab alio ent fuissent: potuerunt simul et n potuerunt Non ab omnium e nullum est vel est col quod con quo scilic aliis exist progressu &c. Aliu sunt cont

Hâc de Religion, 60. Pr

est ens in necessarionecessarione in non suis perfeneutrum sum limit pugnat. sius arbitari non ex natur tione limitudam in natura suis avel quia

neutrum

omnium ihil coner *nat*u-

er natuinc munhil aliud roducere n; quod

regens et vit, sive mavit et m; sed

a legum roducunare, ens estruat, legislanaturam itiam.

int quæ ris hæc ario, ex atis hu-.; inter m seli-

strat. sarium

om nia
atqui
râ suâ,
: atqui
erentia
indiffedeter-

minari ad existendum potiùs quàm ad non existendum: atqui si omnia entia quæ existunt, essent indifferentia ad existendum vel ad non existendum, non potuissent determinari ad existendum potius quam ad non existendum. Nam illa entia determinata fuissent ad existendum potiùs quàm ad non existendum, vel sibi dando existentiam, vel eam accipiendo à nihilo, casu fortuito, fortuna aut fato, vel ab alio ente; vel demùm alia ab aliis successivè procreata fuissent: atqui nihil horum dici potest. 10. Quidem non potuerunt sibi dare existentiam; tunc enim idem fuisset simul et non fuisset (33). 20. Existentiam accipere non potuerunt à nihilo, casu fortuito, fortuna aut fato (30). 30. Non ab alio ente; nam lo. Hic agitur de collections omnium entium: atqui extra omnium entium collectionem, nullum est aliud ens. 20. Vel ens istud est necessarium, vel est contingens: si prius, ergo existit ens necessarium, quod contendimus; si posterius, eadem est difficultas, à quo scilicet existentiam accepit. 40. Denique alia ab aliis existentiam non acceperunt. Tunc enim adesset progressus in infinitum, quod repugnat (35). Ergo.... &c. Aliundè....&c.; ergo omnia entia quæ existunt non sunt contingentia. Ergo existit ens necessarium.

Hâc de re consuli potest D. Le François, Preuves de la

Religion, première partie, tom. 1. pag. 120, &c.

60. Prob. min. Ens necessarium est Deus. Nam Deus est ens in omni perfectionum genere infinitum; atqui ens necessarium est....&c. Si enim res ità non foret, ens necessarium limitaretur in suis perfectionibus; atqui istud fieri non potest. Si enim ens necessarium limitaretur in suis perfectionibus, vel à seipso, vel ab alio ente: atqui neutrum dici potest. 10. Non à seipso. Vel enim seipsum limitaret liberè, vel necessariò: atqui utrumque repugnat. 10. Seipsum liberè limitare non potest, cùm ab ipsius arbitrio non pendet quod ipsi essentiale est. 20. Limitari non potest necessariò seu ex naturâ suâ. Quod enim ex natură suâ nullam respuit perfectionem, in nulla perfectione limitari potest ex naturâ suâ. Atqui ens necessarium nullam respuit perfectionem ex naturâ suâ. Si enim ex naturâ suâ aliquam respueret perfectionem, illam respueret vel quia est ens, vel quia est ens necessarium: atqui neutrum dici potest. Non prius; ratio enim præcisa entis

nullam excludit perfectionem, imò nulla est perfectio possibilis nisi in ente. Non posterius; ens enim necesse rium in summo gradu existit, et ideò in summo perfectionis gradu. Ergo lo. non limitatur in suis perfectionibus à seipso. 20. Non ab alio ente. Ens enim necessarium à nullo alio pendet ut existat. Ergo pariter à nullo alio pendet ut existat tali vel tali modo. Ergo 20. non limitatur in suis perfectionibus ab alio ente. Aliundè nec à seipso. Ergo ens necessarium non limitatur in suis perfectionibus. Ergo est in omni perfectionum genere infinitum. Ergo est Deus. Undè sic resumo: "Existit ens necessarium: atqui ens necessarium est Deus. Ergo existit "Deus."

"L'idée d'un être nécessaire, inquit D. Le François, " renferme toutes les perfections; et il ne faut pas s'en-" tendre soi-même, pour le nier. Etre par soi, c'est être " pleinement, c'est exister au suprême degré de l'être, et " par conséquent au suprême degré de perfection : car " l'être et la perfection ne sont qu'une même chose. Une " chose n'est qu'autant qu'elle a de perfection, et elle n'a " de perfection qu'autant qu'elle est. La perfection ne peut " convenir au néant, non plus que l'être. Ce qui n'est " qu'un peu parfait, n'a qu'un peu d'être. Ce qui est plus " parfait, est d'avantage.... Ce qui a donc l'être par soi, " est dans la suprême perfection. On ne peut rien conce-" voir qui soit plus être.... On ne peut rien lui ajouter, "Il est par lui-même tout ce qu'il peut être, et il ne peut " jamais être moins que ce qu'il est. Donner des bornes à " sa perfection, ce serait en donner à son être. Il est au-" tant absurde de dire qu'il n'est pas infiniment parfait, " qu'il serait absurde d'avancer qu'il n'est pas infiniment " existant.

"Mais quelles sont les perfections qui peuvent convenir à l'être souverainement parfait? La réponse s'offre d'ellemême: toutes les perfections qui ne renferment dans leur idée ni bornes, ni limites. Car il est clair que, s'il lui en manquait une de ce genre, il ne serait plus infiniment parfait, puisqu'il pourrait y avoir un être plus parfait: savoir, celui qui aurait toutes les perfections, et de plus celle qui lui manquerait." Ibid, pag. 125, &c.

Obj. lo sibi succed retur ens contingent

61. Resinfinita, esic exponpag. 162.

" est évid " dant ell " momen

" mente,
" ni actu
" ellemer

" termine
" chaîne
" termin

" Ou i
" ne l'éta
" pas rer
" puisse

" ans so " quanti " quanti

Resp. tium con retur, nil enim dar hâc hyposingula ipsamet si nulla cat D. B

" Tor " on ne

" lieu d " tous l " remo perfections necessed perfections a seessarium à nullo alio non limiè nec à seuis perfecinfinitum, as necessargo existit

François, pas s'enc'est être l'être, et tion: car ose. Une et elle n'a on ne peut qui n'est ui est plus e par soi. en conceii ajouter. I ne peut bornes à Il est aut parfait, afiniment

convenir fre d'elleent dans que, s'il is infinitre plus fections, 125, &c. Solvuntur objectiones.

Obj. lo. Supponi potest series infinita entium ab æterno sibi succedentium: atqui in hâc hypothesi nullum requireretur ens necessarium. Ergo omnia entia possunt esse contingentia.

61. Resp. 10. Neg. maj. Talis enim series actualiter infinita, et tamen semper crescens, repugnat (35); quod sic exponit D. Bergier, Traité de la Religion, tom. 2,

pag. 162.

"Cette chaîne infinie de générations et de productions est évidemment absurde. On la suppose infinie; cependant elle ne l'est point. Si elle se termine ou finit au moment présent, elle n'est donc pas infinie; si elle augmente, elle l'est encore moins; il est absurde que l'infini actuel puisse augmenter. On peut commencer actuellement une chaîne successive...qui ne sera jamais terminée, qui n'existera jamais toute entière: mais une chaîne successive, actuellement infinie, et actuellement terminée, est une contradiction.

"Ou mille ans avant nous elle était déjà infinie, ou elle ne l'était pas. Si elle l'était, mille ans de plus ne l'ont pas rendue plus longue: il est absurde que l'infini actuel puisse devenir plus grand. Si elle ne l'était pas, mille ans sont une durée bornée; il est absurde que deux quantités bornées, ajoutées l'une à l'autre, produisent une

" quantité infinie."

Resp. 20. Neg. min. Etiamsi, per impossibile, series entium contingentium ab æterno sibi succedentium admitteretur, nihilominus requireretur ens necessarium; repugnat enim dari seriem infinitam effectuum sine causâ; atqui in hâc hypothesi daretur series infinita effectuum sine causâ; singula enim entia, ut supponitur, essent producta; ergo ipsamet tota collectio esset producta. Ergo in hâc hypothesi nulla adesset causa primaria producens, quod sic explicat D. Bergier, *tbid*, pag. 263.

"Tous les êtres étant produits, il n'en est aucun duquel on ne puisse demander, quelle est sa cause? En remontant à l'infini, loin de résoudre la question, l'on donne lieu de la renouveler à l'infini. En descendant la chaîne, tous les êtres sont causes de ceux qui suivent; mais en remontant, ce ne sont plus que les effets de ceux qui

" précèdent; s'il n'y a point de première cause, ce sera

" une chaîne infinie d'effets sans cause."

Obj. 20. Nostra demonstratio nititur hoc argumento: vel existit ens necessarium, vel omnia entia quæ nunc ex-" istunt, sunt contingentia. Atqui omnia entia quæ nunc " existunt, non sunt contingentia. Ergo existit ens neces-" sarium :" atqui major et minor hujus syllogismi sunt

falsæ. Ergo....&c.

62. Resp. Neg. min., et dico majorem et minorem hujus syllogismi veras esse. lo. major vera est : est enim propositio disjunctiva inter cujus partes nullum datur medium: 20. minor vera est; si enim omnia entia tum existentia, tum possibilia essent contingentia, tunc nullum existere posset ens. Vel enim existeret per causam internam, vel per causam externam. Si prius ; existeret ergo ens necessarium: si posterius; adest contradictio.

Inst. Hæc propositio; "Vel existit aliquod ens necessa-"rium, vel omnia entia sunt contingentia," non magis vera est quàm ista; "Vel existit in hoc mundo aliqua spi-"ritualis substantia finita, vel omne quod existit est cor-" pus;" atqui falsa est posterior propositio; ergo et prior.

63. Resp. Neg. maj., et paritatem. Inter partes enim posterioris propositionis datur hæc media propositio: "spi-" ritualis substantia finita est possibilis:" nulla verò datur media propositio inter partes prioris. Si enim daretur, sanè hæc; "ens necessarium est possibile;" atqui hæc propositio non est media inter duas disjunctionis partes, quia eumdem sensum habent ac ista; "ens necessarium exis-"tit;" in necessariis enim existentia et possibilitas sunt quid unum et idem. Si enim ens necessarium esset solummodò possibile et non existeret, jàm desineret esse possibile, cum ad existentiam nunquam pervenire posset. Ergo nulla est paritas. Ergo. . . &c. . dorso citopila . .

# II. DE ATHEISMI INCOMMODIS.

Homines spectari possunt vel ut privati, vel ut societatem constituentes. Sub utriusque respectu consideratis atheismus valdè noxiùs est, ut ex sequentibus propositionibus patebit.

Propositio prima.

64. Atheismus noxius est hominibus privatis.

Prob. 1 in prosperi denique on qui atheisn

lo. Qu evertit. Si vel casu fo fortuito, si titur in p regantur, neritate in riti. Si ver promitter mas ærun poterunt provido, esse miser miseriæ s

> 20. N riis enim auxilii s ineluctabi versis ad invocare.

30. A evertit. I Atqui in raque feli fluxum e experiun bona et Ergo 3o

" De " n'est

" sentin " tateur

" Quell

" peut-i " la mo e, ce sera

gumento; e nunc exquæ nunc ens neces. rismi sunt

norem huest enim datur metùm exisillum exisinternam, go ens ne-

s necessanon magis aliqua spiit est coro et prior. artes enim tio: "spirerò datur etur, sanè ec propo. tes, quia um exislitas sunt et solumsse possiet. Ergo

t societaasideratis opositio-

Prob. Illud enim noxium est hominibus privatis, quod in prosperis securitatem, quod in adversis solatium, quod denique omnem solidæ felicitatis spem funditùs evertit. At-

qui atheismus in prosperis...&c.

10. Quidem omnem in prosperis securitatem funditùs evertit. Si enim nullus est Deus, tunc mundus iste regitur vel casu fortuito, vel fatali necessitate; atqui sive casu fortuito, sive fatali necessitate regatur mundus, omnis evertitur in prosperis securitas. Si enim casu fortuito cuncta regantur, fieri potest ut subito fortunæ ludo è summâ prosperitate in miserrimam vitæ conditionem dejiciamur immeriti. Si verò cuncta gubernentur fatali necessitate, nemo sibi promittere potest se non statim dejiciendum esse in summas ærumnas teterrimaque mala quæ nulla prudentia averti poterunt; dùm è contrà sub Deo summè bono, summè provido, summè potenti, quisque certus est se non futurum esse miserum nisi mereatur, vel si non mereatur, hujus miseriæ se præmia accepturum. Ergo lo....&c.

20. Nullum in adversis solatium relinquit. In variis enim multisque hujus vitæ miseriis nihil prorsùs auxilii sperandum est à casu fortuito, vel à fatali et ineluctabili necessitate. Contrà verò theista in adversis ad Deum recurrere potest, patremque tenerrimum

invocare. Ergo 20...&c.

30. Atheismus omnem veræ felicitatis spem funditùs evertit. Nullam enim nisi præsentem vitam agnoscit atheus. Atqui in hâc mortali vitâ nulla potest obtineri vera sinceraque felicitas; tum quia in terris nullum est bonum nisi fluxum et caducum; tùm quia omnes ferè homines plura experiuntur mala quam bona; tum quia quælibet atheorum bona et gaudia inficere debet horrenda mortis expectatio. Ergo 30...&c. Aliundè...&c. Ergo...&c.

" De combien de douceurs, inquit civis Genevensis, " n'est pas privé celui à qui la religion manque? Quel " sentiment peut le consoler dans les peines ? Quel spec-"tateur anime les bonnes actions qu'il fait en secret? " Quelle voix peut parler au fond de son ame? Quel prix " peut-il attendre de la vertu? Comment doit-il envisager " la mort?"

#### Solvuntur objectiones.

Obj. Atheismus hominem liberat ab inferni terroribus,

qui theistas vehementer exagitant. Ergo....&c.

65. Resp. Neg. consqam. Timor enim inferni solos vitiosos homines angit et cruciat; viros autem bonos et probos non cruciat, sed potiùs eos recreat spes æternæ felicitatis: ad hanc igiturre vocanda est hæc objectio; "hominum inter-" est absque ullo inferni timore posse sese omni scelerum genere et turpi voluptatum cœno inquinare; atqui stante atheismo possunt homines absque ullo inferni timore sese .... &c; ergo hominum interest stare atheismum." Porrò quis, nisi sit ex grege Epicuri, admiserit hanc argumentationem?

" Les athées, s'il en est, inquit D. Blanchard (l'Ecole des " Mæurs, tom. 1, pag. 57, édition de 1804), sont des mons-" tres d'ingratitude qu'on doit regarder avec horreur, ou des " fous dignes de pitié, et qui ne méritent pas qu'on leur " parle. La raison indignée se révolte contre un si absurde, " si insoutenable système. L'existence de Dieu est une de " ces vérités fondamentales qui ont été gravées dans no-" tre ame par la main de son divin auteur, et dont la croy-" ance est inséparable de l'usage de la raison. Il n'est pas " plus possible d'en douter que de douter de tout avec les " sceptiques. La philosophie de l'athéisme n'est donc pas " une philosophie sérieuse. C'est un mensonge, c'est une "imposture, qui ne prouvent dans ceux qui se déclarent " athées, que le désir qu'ils auraient de l'être. C'est une " chimère qu'on a tenté inutilement de réaliser, et que dé-" ment le témoignage de tous les peuples et de toutes les " créatures. Aussi l'athéisme est-il, comme l'assure le Roi-" Prophète et comme le confirme l'expérience, bien plus le " langage du cœur que de l'esprit, Dixit insipiens in corde " suo: non est Deus. Psal. 13. L'impie désire qu'il n'y ait " point de Dieu, parce qu'il le craint, et qu'il est de son " intérêt qu'il ne soit pas. Mais c'est en vain que les va-" peurs infectes qui s'élèvent d'un cœur vicieux et corrom-" pu tâchent d'obscurcir les traces lumineuses qu'offre de " toutes parts l'univers de l'existence de son divin auteur, " elles ne pourront jamais les effacer entièrement de l'es-" prit de l'impie. Dans le calme que lui laissent quelque-" fois la fureur et les emportemens de ses passions, s'il " veut ren

" uniquen
" t-elle pa

" le servir

" puisque
" son espi

" les biens

" Vassal

" l'enrichi

66. Ath Prob. II mutua hon etiamsi ea tollit ad atheismus

Nam offici discrimine Atqui, su bonum et sublato De relinquitur...&c.

20. Etienon subve tam obliga guitur ab rectè agen videmus c numinis copræmiis no Atqui han dens est, propriam quiratur.

" Sorte et d'un

(a) Societas

terroribus,

solos vitiet probos felicitatis: num interi scelerum tqui stante imore sese m." Porrò argumen-

l'Ecole des des monseur,ou des qu'on leur si absurde, est une de s dans nont la croyl n'est pas ut avec les t donc pas , c'est une déclarent C'est une et que détoutes les ure le Roiien plus le is in corde u'il n'y ait est de son ue les vaet corromju'offre de in auteur, nt de l'est quelque-

sions, s'il

veut rentrer en lui-même, s'il lui reste encore la plus peitte et la plus faible étincelle de cette raison qu'il se vante
uniquement de prendre pour guide; ne lui découvrirait-elle pas que Dieu ayant fait l'homme pour le connaître,
le servir et l'aimer, il a fait tout le reste pour l'homme;
puisque seul être raisonnable dans la nature, il peut, par
son esprit et son industrie, rapporter à son usage tous
les biens de la terre. L'homme né pour adorer le Créateur, dit Mr.de Buffon, commande à toutes les créatures.
Vassal du ciel, roi de la terre, il l'ennoblit, la peuple et
l'enrichit."

#### Propositio secunda.

66. Atheismus noxius est societati naturali (a).

Prob. Illud enim societati naturali noxium est, quod mutua hominum inter se officia naturalia subvertit; quod, etiamsi ea officia penitùs non subverteret, ad minùs tamen tollit ad illa præstanda perfectam obligationem: atqui atheismus mutua...&c.

lo. Tollit mutua hominum inter se officia naturalia. Nam officia naturalia fundantur vel essentiali boni et mali discrimine, vel lege naturali cujus latorem Deum putamus. Atqui, sublato Deo, tollitur essentiale discrimen inter bonum et malum morale, ut confitentur omnes. Pariter, sublato Deo legislatore, tollitur omnis lex naturalis et nulla relinquitur vitæ regula præter cujusque libidinem. Ergo

20. Etiamsi atheismus omnia naturalia officia penitùs non subverteret, ad minùs tollit ad illa præstanda perfectam obligationem. Perfecta enim obligatio, prout distinguitur ab ipso officii sensu, est quædam moralic necessitas rectè agendi orta ex consideratione utilitatis nostræ quam videmus conjunctam cum honestate, et præcipuè ex metu numinis cui placere necessarium judicamus, quia maximis præmiis nos remunerare, et gravissimis pœnis plectere valet. Atqui hanc moralem necessitatem tollit atheismus, ut evidens est, nullamque relinquit rectè agendi normam, præter propriam utilitatem et felicitatem quâcumque viâ utraque acquiratur. Ergo 20...&c. Aliundè...&c. Ergo...&c.

" Sortez de l'idée d'un Dieu, inquit civis Genevensis, et d'un Dieu juste qui punit et qui récompense, je ne

<sup>(</sup>a) Societas naturalis est conjunctio quam habent homines alii cum aliis ad hunc finem assequendum, scilicet, ut reproducantur, conserventur et perficientur.

" vois plus qu'injustice; hypocrisie et mensonge parmi les " hommes. L'intérêt particulier, qui l'emporte sur tout le " reste, leur apprendra à parer le vice du masque de la " vertu: chacun dira: que tous les hommes fassent mon " bonheur aux dépens du leur ; que tout se rapporte à moi " seul; que le genre humain meure, s'il le faut, dans la " peine et la misère, pour m'épargner un moment de " douleur ou de faim."

" Vous êtes au dessus de ces faiblesses, inquit Napoleo, " medicum suum D. Antommarchi alloquens; mais que " voulez-vous? Je ne suis ni philosophe ni médecin. Je " crois à Dieu, je suis de la religion de mon père; n'est " pas athée qui veut." Puis revenant au prêtre (l'abbé Vignali): "je suis né dans la religion catholique, je veux " remplir les devoirs qu'elle impose et recevoir les secours " qu'elle administre. Vous direz tous les jours la messe " dans la chapelle voisine et vous exposerez le saint-sacre-" ment pendant les quarante heures. Quand je serai " mort, vous placerez votre autel à ma tête, dans la " chambre ardente; vous continuerez à célébrer la messe, " vous ferez toutes les cérémonies d'usage. Vous ne " cesserez que lorsque je serai en terre." L'abbé se retira; " je restai seul." Napoléon me reprit sur ma prétendue "incrédulité. Pouvez-vous la pousser à ce point? Pou-" vez-vous ne pas croire à Dieu? Car enfin tout proclame son existence, et puis les grands esprits l'ont crue.-" Mais, sire, je ne la révoquai jamais en doute. Je suivais " les pulsations de la fièvre. Votre Majesté a cru trouver " dans mes traits une expression qu'ils n'avaient pas.— ". Vous êtes médecin, docteur, me répondit-il, en riant. " Ces gens-là ne brassent que de la matière; ils ne croiront " jamais rien." Mémoires du docteur F. Antommarchi, tom. 2. pag. 118. minimize stranging thing

# Solvuntur objectiones.

Obj. Athei possunt percipere discrimen quod est inter bonum et malum morale, et habere sensum justi et injusti; atqui in istà perceptione discriminis inter bonum et malum morale, et in isto justi et injusti sensu posita est natura et vis officiorum. Ergo atheismus non subvertit mutua hominum inter se officia.

67. Re non con maj. Itaq imbuatur opinione jugo, no fluunt. S tali neces mundi re potest es ter nulla esse poss obligatio

> Resp. tit in effi centium efficax q atheos q non fuit vigente et sceler si non e

Inst. est amoi enter m . . . . &c.

68. F tus in s agit, nu constat.

Resp. mam vii cere pot mus. adjunga compar crimini nota, n non vir " quit " lois ge parmi les
e sur tout le
asque de la
assent mon
porte à moi
ut, dans la
moment de

it Napoleo,
; mais que
édecin. Je
père; n'est
être (l'abbé
ue, je veux
les secours
rs la messe
saint-sacreid je serai
te, dans la
er la messe,

Vous ne pé se retira; prétendue pint? Pout proclame ent crue.—
Je suivais cru trouver ent pas.—

en riant. ne croiront tommarchi,

d est inter et injusti; et malum natura et nutua ho67. Resp. 10. Dist. Maj. Athei possunt.... &c., si sibi non consentiant; conc. maj. Si sibi consentiant; neg. maj. Itaque, cùm omnis homo à primâ infantiâ naturaliter imbuatur opinione Dei et omnibus principiis quæ ex hâc opinione fluunt, fieri potest ut quidam, excusso divinitatis jugo, non continuò excutiant omnia principia quæ ex illâ fluunt. Sed tunc sibi non consentiunt. Vel enim omnia fatali necessitate sine ullâ libertate agi credunt, vel fortunam mundi reginam statuunt. Atqui in hoc utroque casu nullum potest esse discrimen inter bonum et malum morale. Pariter nulla foret legis moralis sanctio, cùm nulla esset, nec esse posset potestas à quâ lex sanciretur, quæque subditos obligatione verâ adstringeret. Ergo.... &c.

Resp. 20. Neg. min. Vis enim officiorum omnis consistit in efficacià motivorum ad virtutis exercitationem conducentium: atqui stante atheismo nullum est motivum satis efficax quod possit ad virtutis exercitationem movere saltem atheos qui non fuerunt ingenuè educati; aut quorum culta non fuit ratio, qui hominum numerus est major. Si enim vigente opinione existentiæ Dei virtutum remuneratoris et scelerum vindicis, tot sint in mundo flagitia, quot essent

si non existeret hæc opinio?

Inst. Atheorum animis, ut aliorum hominum, insitus est amor et appetitus laudis et gloriæ; atqui hæc sufficienter movent ad præstanda mutua vitæ officia. Ergo .... &c.

68. Resp. 10. Neg. maj. Laudis enim et gloriæ appetitus in solos viros optimæ indolis et melioris institutionis agit, nullatenùs verò in infimam plebeculam, ut experientia constat.

Resp. 20. Neg. min. 10. Motivum istud semper minimam vim habet apud majorem hominum partem, nec efficere potest ut expleantur mutua vitæ officia, ut jàm vidimus. Cùm plerumquè laus et gloria divitiis et potentiæ adjungantur, hoc motivum non ad virtutem sed ad divitias comparandas excitaret. 20. Hominem duntaxat à publicis criminibus, quibus solis, ut expellantur, efficax est infamiæ nota, non autem ab occultis avocaret. Hypocrisim igitur non virtutem gigneret. "Partout où il y a une société, in-" quit D. de Voltaire, une religion est nécessaire. Les "lois veillent sur les crimes publics, et la religion sur les

" crimes secrets." Traité de la Tolérance. 30. Appetitus laudis et gloriæ cum inferni timore simul junctus non potest coercere pravas hominum cupiditates; quid si solus remaneret appetitus?

# Propositio tertia.

69. Atheismus noxius est societati politicæ.

Prob. Illud enim societati politicæ nocet, quod veram et propriam legum et magistratuum auctoritatem labefactat; quod perfectam legum sanctionem evellit; quod auctoritatem sine freno, subditos sine meribus, universamque societatem sine principiis relinquit: atqui hæc omnia efficit atheismus.

lo. Veram et propriam legum et magistratuum auctoritatem labefactat. Omnis enim legum et magistratuum auctoritas tota stat bonâ fide et obligatione ad servanda fædera inter magistratum et plebem : atqui stante atheismo bona fides, sicut quælibet alia virtus, res est ludicra, nullaque est alia obligatio quam coactio civilis ad servanda jura civilia seu leges: quisque autem naturali inclinatione propriis, ante omnia, studet utilitatibus. Ergo lo. veram . . . . &c.

20. Perfectam tollit legum sanctionem. Perfecta enim legum sanctio consistit in eo quòd quisquis leges observat, remuneretur pro meritis, puniatur verò quisquis eas violat: atqui hæc justa præmiorum et suppliciorum distributio est impossibilis sub atheismo. Magistratus enim solis præmiis et suppliciis temporalibus afficere potest: atqui non satis amplam habet copiam bonorum et suppliciorum quam cuique pro meritis distribuere possit. Imò qui sint boni, quive mali sint, cognoscere non potest, cùm illud pendeat ab interiori uniuscujusque dispositione. Prætered, plurimæ sunt legum infractiones secretæ quæ magis societati nocent, quam publicæ. Insuper possentne facile puniri istæ legum infractiones quæ infractorem tyrannum societatis redderent? Ergo 20....&c.

30. Auctoritatem sine freno relinquit. Supponamus enim supremi numinis existentiam à regibus et magistratibus haberi nullam. Quis audeat sibi promittere ut infra legitimos auctoritatis limites sese contineant qui nullum in colis judicem nullumque in terris superiorem agnoscerent?

Ergo 30... &c.

70: " " presqu " c'était

" d'amb " républ " athée " mortie

" voudr " courti " il me f

" jours. " et pou " teur,

" démer " calom " séque

" la par " monst " lui fai

" leurs " un lo " né pa " immé

" achar article A 40. S

hominur perfectai 50. D cipia er

fides, et atheisme enim ho felicitas, licitum.

sans. " était ordre

point quest

thées

Appetitus us non poiid si solus

od veram m labefacquod aucversamque æc omnia

n auctorigistratuum
d servanda
nte atheisst ludicra,
d servanda
nclinatione
lo. veram

ecta enim observat, eas violat: ributio est is præmiis non satis im quam sint boni, d pendeat i, plurimæ ti nocent, stæ legum tis redde-

pponamus magistrae ut infra nullum in oscerent?

70. "Le sénat de Rome, inquit D. de Voltaire, était " presque tout composé d'athées de théorie et de pratique ; " c'était une assemblée de philosophes, de voluptueux, " d'ambitieux, tous très-dangereux et qui perdirent la " république. . . . Je ne voudrais pas avoir affaire à un prince athée qui trouverait son intérêt à me faire piler dans un mortier. Je suis bien sûr que je serais pilé. Je ne " voudrais pas, si j'étais souverain, avoir affaire à des " courtisans athées, dont l'intérêt serait de m'empoisonner; " il me faudrait prendre au hasard du contre-poison tous les " jours. Il est donc absolument nécessaire pour les princes " et pour les peuples, que l'idée d'un être suprême, créa-" teur, gouverneur, rémunérateur et vengeur, soit profon-" dément gravée dans les esprits. L'athée fourbe, ingrat, " calomniateur, brigand, sanguinaire, raisonne et agit conséquemment à ses principes, s'il est sûr de l'impunité de " la part des hommes. Car, s'il n'y a point de Dieu, ce " monstre est son Dieu à lui-même; il immole tout ce qui " lui fait obstacle. Les prières les plus tendres, les meil-" leurs raisonnemens ne peuvent pas plus sur lui que sur un loup affame de carnage. . . . Si le monde était gouver-" né par des athées, il vaudrait autant être sous l'empire " immédiat de ces êtres infernaux que l'on nous dépeint " acharnés contre leurs victimes." Dictionnaire philos... article Athéisme.... Homélie sur l'athéisme.

40. Subditos sine moribus relinquit, siquidem mutua hominum inter se naturalia officia subvertit, et veram perfectamque ad ea præstanda tollit obligationem (66).

50. Denique societatem sine principiis relinquit. Principia enim quibus innititur societas sunt justitia, bona fides, et pactorum conventorumque firmitas. Atqui stante atheismo hæc principia sicut omnia alia evanescunt; tunc enim hominis uniuscujusque finis ultimus est hujus vitæ felicitas, quâcumque vià comparari possit: atqui hoc posito licitum est quidquid est utile et jucundum. "Une société sans connaissance de Dieu, inquit D. de Bonald, si elle était possible, serait un rapprochement sans réunion, un or lre sans règle indépendante; il y aurait des forces, et point d'autorité; des volontés, et point de raison... La question de Bayle sur la possibilité d'une société d'atthées, est plus inepte encore en philosophie, qu'elle n'est

" scandaleuse en morale." Législ. prim. Tom. 1. pag. 53. Ergo 50....&c. Aliundè....&c. Ergo....&c.

Solvuntur objectiones.

Obj. Sub atheismo stare potest societas: ergo atheismus societati non nocet.

Resp. neg. consqam. Quamvis enim absolutè stare possit societas sub atheismo, quod negari posset, non indè sequeretur atheismum non esse noxium societati. Si enim ad plurima officia theismus suppeditet fortissima motiva, atheismus autem illa debilitet et omninò tollat, ut debiliora solummodò relinquat, sanè atheismus noxius est societati atqui res ità sunt, ut patet ex dictis. Ergo. . . &c.

Inst. 10. Sub atheismo adest metus pœnarum civilium, bonæ famæ desiderium, ratio proprii commodi, &c: atqui hæc omnia movere possunt ad observationem recti legum-

que societatis. Ergo....&c.

71. Resp. 10. Neg maj. Nullus enim erit metus pœnarum civilium, ubi qui societatem subvertere volet legesque violare, in manu præstò habebit media immunitatis, quod sæpiùs contingit. Idem dici potest quandò agitur de criminibus secretis. 20. Nullum est ferè desiderium bonæ famæ apud infimam plebeculam (la canaille). 30. Proprium commodum sæpiùs adversatur communi societatis commodo. Ergo...&c.

Resp. 20. Neg. min. Quis enim non videt hæc omnia motiva debilia esse ad infringendam vim libidinum? Si enim apud theistas hæc omnia motiva gravissimo inferni metu corrobata, non valeant libidinum torrenti obsistere,

quid si tollatur hic inferni timor?

Inst. 20. Perdiù stetit romana respublica, aliaque imperia floruerunt vigente paganismo. Atqui tam facilè subsistere potest societas sub atheismo quam sub paganismo. Ergo...&c.

Resp. Neg. min. Præter enim hæc omnia motiva quæ suppeditat atheismus, addit paganismus expectationem alterius vitæ, metum suppliciorum et spem præmiorum.

Inst. 30. In vitium trahebat paganismus exemplo Deorum, quod non reperitur in atheismo. Ergo paganismus societati noxior est quam atheismus.

72. Resp. Animus hic non est paganos secum conciliandi et contradictionibus eximendi; certum est tamen eos, quam-

vis aller religion cuperen vellent

Cæte societat atheism nullum peditat

> Inst. hunc at Ergo. .

73. I cipiis vonum; i principii refunde "D. d

" ouvr " a pro " qu'el " qu'o

" chie, " effro

Quat Acader

74. esse æt bernatr

75. Probria esse Atqui

Prob nus exi determ 1. pag. 53.

o atheismus

stare possit indè seque-Si enim ad na motiva, ut debiliora it societati:

m civilium, &c: atqui ecti legum-

et us pœnaet legesque itatis, quod ur de crimibonæ famæ prium comcommodo.

hæc omnia linum? Si imo inferni i obsistere,

aque impecilè subsispaganismo.

notiva quæ ectationem miorum. mplo Deo-

mplo Deopaganismus

conciliandi eos, quamvis allectos ad vitium exemplo Deorum, arbitratos fuisse se religione virtuti devinctos esse, si campis elysiis adscribi cuperent, et sibi esse vitia fugienda, si terribilia vitare vellent tartara.

Cæterùm, istud probat polytheismum noxium fuisse societati, quod facilè credimus et confitemur. At verò atheismus societati multò noxior est quam polytheismus; nullum enim frenum voluptatibus injicit, nullumque suppeditat motivum leges observandi.

Inst. 40. Innumeris bellis et dissidiis ortum dedit religio, hunc autem perpetuum belli fomitem exstinguit atheismus.

Ergo. . . . &c.

73. Resp. Neg. consqam. Hæc enim omnia mala à principiis veræ religionis non oriuntur, sed à pravitate hominum; mala autem, quæ ex atheismo fluunt ab ipsius principiorum visceribus oriuntur. In eum igitur sunt refundenda. "C'est mal raisonner contre la religion, inquit "D. de Montesquieu, que de rassembler dans un grand ouvrage une longue énumération de tous les maux qu'elle a produits, si l'on ne fait en même tems celle des biens qu'elle a faits. Si je voulais raconter tous les maux qu'ont produits dans le monde les lois civiles, la monar- chie, le gouvernement républicain, je dirais des choses effroyables." Esprit des lois, liv. 24. chap. 2.

#### III. DE PRÆCIPUIS ATHEORUM SYSTEMATIBUS.

Quatuor sunt præcipua atheorum systemata, nempè, Academicorum, Epicuri, Spinosæ et Immaterialistarum.

## 1. De systemate Academicorum.

74. Hæc erat academicorum doctrina, scilicet, mundum esse æternum, ideòque nullam esse vim creatricem aut gubernatricem, nullamque esse providentiam.

# Propositio prima.

75. Mundus non est æternus.

Prob. 10. Ut mundus esset æternus, oporteret ut materia esset æterna, utque motus esset essentialis materiæ. Atqui hoc utrumque factum est falsum (39, 44). Ergo ... &c.

Prob. 20. Ex gentium annalibus. Si mundus esset æternus existeret aliqua natio æterna, aut saltem cujus originem determinare non possemus: atqui evolventi cuique genti.

um annales patet nullam esse gentem cujus origo ultra septem annorum millia excurrat. Ergo .... &c. Imò antiquissimarum quas noverimus gentium annales et traditiones referunt mundum fuisse recens conditum. Ea est traditio Judæorum consignata in libris Moysis. Ea fuit traditio Phænicum ex Sanchoniatone (a); Ægyptiorum ex Diodoro Siculo et Diogene Laertio; Chaldworum ex Beroso; Græcorum omnium ex Homero, Hesiodo, Orphæo; Latinorum ex Ovidio, &c., qui mundi exordium cecinerunt; atqui hæc concordic antiquissimarum gentium non nisi à solà veritate ortum ducere potuit. Ergo....&c.

Prob. 3o. Ex recenti scientiarum et artium inversione. Nam ità recens est scientiarum et artium inventio ut historia commemoret earum inventores, incunabula et progres-Sic Thales et Pythagoras philosophiæ naturalis, Aristoteles dialecticæ, Socrates ethicæ, Euclides matheseos, Hypocrates medicinæ, &c., parentes fuerunt. Sculpturam adhuc rudem et incultam Phydias et Praxiteles, picturam adhuc informem Apelles et Zeuxis, aliique in historiâ memorati alias artes invenerunt, emendârunt, aut illustrârunt. Testatur Varro inter Romanos doctissimus, vix ullam artem superare mille annos antiquitatis. Atqui si mundus ab æterno exstitisset, eædem causæ quæ nuper scientiarum et artium inventioni locum dederunt, dedissent et ab infinitis retrò sæculis. Ergo...&c.

Prob. habitari pore reg non desi Atqui s habitatæ incoli co

Obj. gisse dilu annales 1 terierunt

76. R tiones: ea unquà

Resp. Si prius gatio? fuerunt, " Ma

" se don " toutes " Chino

" tous o " mence " réduit

" une s " issus."

Eclaircis " L'o " Gogue

" ancier " d'où e " à la ci

" Vai " des ré

" globe " comèt

" sions modit

seule

<sup>(</sup>a) Sanchoniaton, phéncien de naissance, vivait selon quelques-uns vers le tems de la guerre de Troie, environ 1209 ans avant J. C., ce qui a fait supposer à quelques savans qu'il était contemporain de Gédéon. Mais cet historien est certainement beaucoup plus moderne; et a'il est vrai qu'il dédia son livre à Abibal roi de Tyr, père de Hiram, allié de Salomon, il doit avoir vécu du tems de David, qui ne parvint au trône que l'an 1055 avannotre ère. Quelques savans pensent qu'il connaissait les livres de Moyse. Selon Sanchoniaton, Iaho forme l'homme de son souffle, lui fait habiter le jardin d'Aden ou d'Eden, le défend contre le grand serpen Ophionnée, &c. Dens le traduction grecque de Philoa, le premier homme se nomme Protogone, et la première femme Æon. "Or Protogone signific en grec le première nd, Æon a un rapport même de son avec le mot Eve et un plus grand encore de signification. A'on en grec signifie l'Age, la vie; et Eve en hébreu signific aussi la vie. Æon, dans Sanchoniaton, conseille de manger du fruit des arbres; "Eve, dans Moïse, donne le même conseil."

Sanchoniaton, en parlant du déluge, dit "que du tems d'une race de géans, race extrême-

Eve, dans Moise, donne le même conseil."

Sanchoniaton, en parlant du déluge, dit "que du tems d'une race de géans, race extrêmement corrompue, Usous au milieu des pluies violentes, ayant pris un arbre, osa le premier s'exposer sur la mer, et consacra ensuite des colones au feu et aux vents; qu'il les adora et leur sacrifia des animaux qu'il avait pris.

"Qui ne voit que les pluies violentes, du tems d'une race de géans, race extrêmement corrompue, sont une altération du déluge envoyé pour punir les crimes d'une race appelée aussi race de géans dans l'écriture? L'arbre ou bois, car en hébreu c'est la même chose, est l'archo construite par Noé. Le nom d'Usous vient d'un mot hébreu qui signific sauver, et convient parfaitement à Noé qui a été sauvé et qui a sauvé les autres. Noé fut le premiseion de se nourrir de la chair des animaux; il éleva un autel pour en sacrifier au Seigneur." Bible vengée, par Mr. l'Abbé Du Clot, tom. 1. pag. 132, &c. En parcourant cet ouvrage, il sera facile de se convaincre que les lambeaux historiques qui nous restent de Sanchoniaton confirment plutôt l'histoire de Moise qu'ils ne la contredisent. De là an peut juger quelle confiance mérite Mr. de Voltaire, lorsqu'il oppose si sou-

sent. De là an peut juger quelle confience mérite Mr. de Voltaire, lorsqu'il oppose si souvent, dans ses écrits, Sanchoniaton à Moïse.

ultra sepantiquisraditiones st traditio it traditio x Diodoro so; Græ-; Latinorunt; atnisi à solà

t progresalis, Arisatheseos, culpturam picturam toriâ meustrârunt. ullam arundus ab tiarum et

s le tems de la elques savans coup plus mon, allié de San, 1055 avant delon Sanchoou d'Eden, le 
Protogone siEve et un plus n hébreu sit des arbres;

ace extrêmerbre, osa le x veuts; qu'il extrêmement race appelée

extrêmement race appelée même chose, gniñe sauver, oé fut le pre-un autel pour pag. 182, &c. k historiques e la contredipose si sou-

Prob. 40. Ex novissimo tempore quo singulæ regiones habitari cœperunt. Historiâ enim compertum est quo tempore regiones primitùs habitari cœperunt, et etiam nunc non desunt regiones quæ nullatenùs aut parùm habitantur. Atqui si mundus esset æternus, omnes terræ regiones habitatæ fuissent, et assignari non posset tempus quo incoli cœperunt. Ergo....&c.

Solvuntur objectiones.

Obj. Supponi potest in universo orbe identidem contigisse diluvia et conflagrationes quibus primorum temporum annales perierunt et omnes artium et scientiarum periti interierunt. Ergo nulla tua probatio.

76. Resp. 10. Athei gratis fingunt diluvia et conflagrationes: sed undè nôrunt, si diluvium universale excipiatur.

ea unquam exstitisse?

Resp. 20. Vel illa dil. ia universalia fuerunt, vel non. Si prius; quâ viâ reintegrata fuit generis humani propagatio? Si posterius; qui talibus calamitatibus superstites fuerunt, tantos eventus posteris transmittere debuerunt.

"Malgré l'ambition qu'ont eue la plupart des nations de se donner une antiquité prodigieuse, inquit D. Bergier, toutes conviennent néanmoins que le monde a commencé; Chinois, Indiens, Chaldéens, Phéniciens, Egyptiens, tous ont beau prolonger leurs annales; elles ont un commencement; elles supposent toujours le genre humain réduit d'abord à quelques individus, et ordinairement à une seule famille de laquelle tous les hommes sont issus." (Bailly, Histoire de l'Astronomie ancienne, Eclairciss. liv. 1. § 13.

"L'origine des lois, des sciences et des arts, que Mr. Goguet a très-bien développée, nous montre toutes les anciennes peuplades au berceau dans un état sauvage, d'où elles ont passé les unes plus tôt, les autres plus tard,

" à la civilisation.

"Vainement pour expliquer ce phénomène, on imagine des révolutions générales qui ont changé toute la face du globe; des inondations, des embrasemens, la chute d'une comète, le déplacement de la mer, &c. Brillantes visions que rien ne prouve, et que l'on forge pour la commodité d'un système. Nous ne connaissons qu'une seule de ces révolutions, savoir le déluge universel, et

" durée

" peuple

" vienne

" C'est

" scienc

" essenti

" finisse " Ainsi

" ont d'

" d'anne

" ces ex

" sions

" de cei

" les my

" nomb

" dispar

" conter

" même

" huit c

" dous

" vatior

" ne vo

" ans a

" géolo

" daien

" matér

" Mais

" chaqu

" Moïs

" dedai

" Enfir

et à ne pu avec Tout quati

et ga

coucl

" Mé

" Le " 7000

" cet événement ne fut naturel ni dans sa cause, ni dans " ses circonstances : les preuves en sont répandues sur la

" face de la terre; la tradition la confirme (ibid). La

" même histoire, qui en fait le récit, nous apprend aussi la " manière dont une seule famille fut sauvée de la mort, et

" nous montre le canal de tradition, par lequel le souvenir " de la création fut conservé. Ce n'est pas par des conjec-

" tures et des peut-être, que l'on peut renverser un pareil

" monument." Traité de la Religion, tom. 2. pag. 369.

#### Propositio secunda.

77. Veram mundi antiquitatem, veramque diluvii univer-

salis epocham assignavit Moyses (a).

Prob. Moyses enim in libro Geneseos narrat mundum fuisse recens conditum, nec tribus annorum circiter millibus eum esse antiquiorem, et terram diluvio universali fuisse aquis obductam paucis abhinc sæculis. Atqui sola rei veritas illum impellere potuit ad hujusmodi epochas assignan-Si enim hæc utraque vel alterutraque epocha falsa fuisset, unum solummodò monumentum satis fuisset ad patefaciendam narrationis suæ falsitatem; nec Moyses suspicari potuisset fore ut nullum, in toto orbe terrarum, hujusmodi monumentum unquam detegeretur. Atqui nunquàm tale monumentum detectum fuit. Ergo....&c.

Et verò, si tantæ audaciæ fuisset Moyses, ut fraudem suam orbi universo proponeret, cur illam tenebrosa sæculorum caligine non occultavit? Cur eam in apertum ponit, facilemque detegendi mendacii viam aperit, variarum gentium et imperiorum exordia describens, eaque suis temporibus proxima referens? Non ità se gerunt qui fabulas fa-

bricant. Ergo. . . . &c.

78. Hâc de re audiatur Comes de Las Cases in eximio opere cui titulus Atlas historique, généalogique, chronologique et géographique, sub fictitio nomine A. Lesage: "Le Pen-"tateuque forme le monument le plus antique que l'on " connaisse, et renferme un corps de loi qui, par une

(a) Né, selon la Vulgate, l'an du monde 2433 (1571 ans avant J. C.) et mort l'an du monde 2553 (1451 ans avant J. C.).

"Elevé dans toute la science des Egyptiens, dit le célèbre Mr. Cuvier (b), mais supérieur à son siècle. Moïse nous a laissé une cosmogonie dont l'exactitude se vérifie chaque
i jour d'une manière admirable. Les observations géologiques récentes s'accordent parlaitement avec la genèse sur l'ordre dans lequel ont été successivement créés tous les êtres
organisés." Ce sont les paroles de l'homme qui tenait naguère parmi nous le sceptre des
sciences naturelles." Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 7. pag. 52.

(b) Le Baron Charles Léopold Chrétien Frédéric Dagoubert Cuvier, né à Montbéliard, département de Doubs, le 23 Août 1769, est mort à Paris le 13 Mai 1832.

se, ni dans dues sur la (ibid). La end aussi la la mort, et le souvenir des conject un pareil pag. 369.

ıvii univer-

mundum er millibus rsali fuisse ola rei ves assignanocha falsa fuisset ad loyses susarum, huatqui nun...&c.

nt fraudem osâ sæculotum ponit, arum genuis tempofabulas fa-

in eximio conologique "Le Pene que l'on , par une et mort l'an du

b), mais supériby vérifie chaque s'accordent parde les êtres us le sceptre des 52.

à Montbéliard,

" durée toute merveilleuse, régit encore aujourd'hui un peuple existant.

" Le monde, suivant nos livres saints, n'a pas au-delà de " 7000 ans d'antiquité, et chaque jour nos lumières acquises " viennent à l'appui de ce texte précis de la révélation. " C'est une chose bien remarquable, que l'aurore de chaque " science exacte semble devoir heurter d'abord ce principe " essentiel de notre foi religieuse, mais que leurs progrès " finissent toujours par lui donner une autorité nouvelle. " Ainsi l'histoire, l'astronomie, la physique, la géologie, " ont d'abord donné aux peuples et à la terre des millions " d'années. La science perfectionnée a bientôt prouvé que " ces exagérations premières venaient du vice des expres-" sions chronologiques des peuples anciens, ou du défaut " de ceux qui, plus tard, les ont mal interprétés. " les myriades (nombre de 10000) d'années voulues par les " nombreuses dynasties qui ont gouverné l'Egypte ont " disparu dès qu'il a été prouvé que ces dynasties étaient " contemporaines et non successives. On s'est assuré de " même que l'antiquité chinoise ne s'élevait pas au-delà de " huit cents ans avant Jésus-Christ, et que celle des Hin-" dous demeurait fort au-dessous. On a vérifié que les obser-" vations astronomiques chaldéennes et celle des Indiens " ne vont, les unes qu'à 750 ans avant, et les autres 750 ans après l'ère chrétienne.

"Même hommage de la part de la physique et de la géologie. Les premières notions de ces sciences demandaient des millions d'années pour amener la formation matérielle que nous présentent les entrailles du globe..." Mais depuis que l'on a reconnu que tout proclame à chaque pas la catastrophe diluvienne que nous apprend Moïse,...un grand nombre de faits sont venus certifier et garantir que les premiers travaux physiques de la couche que nous habitons sont très-certainement en dedans des époques indiquées par nos livres saints. Enfin il n'est pas jusqu'aux progrès de notre civilisation et à la nomenclature de nos découvertes même, dont on ne puisse faire une échelle approximative pour mesurer

" avec quelque exactitude les tems qui nous ont précédés.

Tout ce que nous avons fait dans l'espace de trois ou quatre cents ans nous fait juger de ce qu'on a dû faire avant

"nous et nous affirme la jeunesse des nations attestée par Moïse. Mais du reste, comment ne pas apercevoir dans ce patriarche de la révélation, les signes éclatans de sa mission divine? Ses écrits, les plus anciens de la terre, sont arrivés jusqu'à nous, en dépit des siècles et de leurs nombreux accidens; et les lois dont il fut l'interprête, régissent encore aujourd'hui un peuple, qui, vaincu, proscrit et dispersé parmi toutes les nations, n'a pu cesser d'être une nation.

"Oui, reconnaissons-le, Moïse domine au-dessus des générations et des siècles comme une colonne impérissable de vérité. Hérodote, Manéthon, les marbres de Paros, les historiens chinois, le sanscrit, toutes ces sources, les plus anciennes du monde, demeurent de 500 ans, de 1000 ans, au-dessous de lui. Aucun de ces témoignages antiques ne peut l'atteindre, le contredire ni l'affaiblir; au contraire, la nature et les hommes se trouvent de toutes parts en harmonie parfaite avec ce qu'il a dit. Aussi, touchée de cet accord merveilleux, la foi religieuse triomphe, et, frappée d'un tel résultat, l'incrédulité philosophique chancelle: vaincue par ses propres lumières, elle se voit contrainte d'avouer qu'il y a dans tout cela quelque chose de surnaturel qu'elle ne

" comprend pas, mais qu'elle ne saurait nier." 79. D. Frayssinous de diluvio universali disserens sic loquitur; " seize siècles s'étaient écoulés depuis la nais-" sance du genre humain, lorsque, irrité contre les iniquités de la terre montées à leur comble, Dieu résolut de la " punir et de laisser aux âges futurs un monument éternel " de sa justice. Dans ce dessein, il donne le signal à toute " la nature, pour qu'elle serve d'instrument à ses vengeances, et tout à coup les eaux du ciel, s'unissant à celles " que renferment les vastes bassins des mers et les cavernes " profondes de la terre, inondent les continens. Cette ef-" froyable chute des eaux qui tombent du sein de l'atmos-" phère, ce débordement des eaux de la mer, voilà ce que " l'écrivain sacré nous désigne dans son style oriental, " lorsqu'il nous dit que les cataractes du ciel furent ouvertes " et que les fontaines du grand abîme furent rompues. " L'espèce humaine est engloutio sous les eaux; une seule " famille est sauvée du naufrage universel; c'est celle de. " Noé qui " courrou " elle est

" cinquan " rible ré " paraît,

" de l'Ard " Leur pi " lennelle

" ordre d " Sem, C " milles, " une se

" Moïse i noya, t

" l'histor " sécurite " fuser ! " à l'inv " pandre " A l'épo

" Quai

" était v " gravé d " sous le " alors la " s'étaier

" celui-c " morabl " pas tre " réclam

" conten " tous le " ait lais " tous le

" Grecs,

déluge univers les lieux. Che historiques éta l'on n'avait po portée à croire confuse, étaies ttestée par cevoir dans tens de sa de la terre, et de leurs interprête, i, vaincu, as, n'a pu

lessus des impérissalarbres de coutes ces ent de 500 un de ces contredire omines se e avec ce eilleux, la résultat, e par ses ler qu'il y u'elle ne

serens sic la naises iniquiolut de la t éternel il à toute vengeant à celles cavernes Cette efl'atmosà ce que oriental, ouvertes ompues. ne seule

celle de

" Noé qui, par ses vertus, a trouvé grâce devant le ciel en " courroux. Soutenu par une main divine, le vaisseau où " elle est renfermée vogue en sûreté. Cependant cent-" cinquante jours après celui qui a vu commencer cette ter-" rible révolution, les eaux baissent, la cime des montagnes " paraît, la terre se découvre, le juste et sa famille sortent " de l'Arche, portant avec eux l'espérance du genre humain. " Leur premier soin est de dresser un autel et d'offrir de so-" lennelles actions de grâce au Dieu libérateur. Un nouvel " ordre de choses va commencer; les trois fils de Noé, " Sem, Cham, Japhet deviennent la tige de nouvelles fa-" milles, de nouveaux peuples, et le monde semble naître " une seconde fois. Tel est en substance le récit que " Moïse nous a laissé de cette universelle inondation qui " noya, bouleversa le globe et que nous appelons le déluge " (ou cataclysme).

" Quand nous n'aurions pour garant de la véracité de " l'historien que la nature même de la catastrophe et la " sécurité avec laquelle il la raconte, pourrions-nous y re-" fuser notre assentiment? Quel intérêt avait Moïse " à l'inventer? D'où lui seraient venus la pensée de ré-" pandre et l'espoir d'accréditer une fable sans fondement? A l'époque où il vivait, cet événement prodigieux, s'il "était véritablement arrivé, devait être profondément " gravé dans la mémoire des hommes; il devait en exister " sous leurs veux des monumens irréfragables. Telle était alors la durée de la vie humaine que peu de générations s'étaient écoulées depuis Noé jusqu'à Moïse; dès-lors si " celui-ci avait osé débiter un mensonge sur un fait si mé-" morable par lui-même, et dont pourtant il ne se serait pas trouvé de vestiges, il aurait excité contre lui une réclamation universelle, et serait devenu la risée de ses contemporains. Mais qui ne sait pas d'ailleurs que, de " tous les événemens anciens, il n'en est pas un seul qui " ait laissé des traces plus profondes dans le souvenir de " tous les peuples de la terre? Egyptiens, Babyloniens, " Grees, Indiens, tout ici est d'accord (a); toutes les tra-

<sup>(</sup>a) L'histoire nous apprend que la plupart des peuples avaient conservé le souvenir du déluge universel. Cette autique tradition s'était insensiblement modifiée et diversifiée selon les lieux. Chaque colonie avait apporté ce souvenir avec elle. Mais dans ces tems où les faits historiques étaient peu fixés par l'écriture, où la plupart des noms étaient significatifs, et où l'on n'avait point un moyen général de préciser les dates, chaque peuplade était naturellement portée à croire que les grands événemens dont elle n'avait conservé qu'une réminiscemoe confuse, étaient arrivés dans sa nouvelle patrie et sous le chef qu'elle reconnaissait pour son

" ditions des tems antiques supposent que le genre humain, " en punition de ses crimes, fut noyé dans les eaux, à l'ex-

" ception d'un petit nombre de personnes. Bérose, qui " avait recueilli les annales des Babyloniens, Lucien qui

" rapelle les traditions grecques, ont laisse à 😁 sujet des ré-

" cits qui sont parvenus jusqu'à nous et qui présentent un " accord frappant avec celui de la Genèse. Cette universa-

" lité, cette uniformité de traditions sur le déluge, est

fondateur. C'est ainsi que les Hellènes et les habitans de la Béotie confondaient avec le dé-

tondateur. C'est ainsi que les Hellènes et les habitans de la Béotie confondaient avec le déluge universel, les premiers, le déluge de Deucalion, et les seconds, celui d'Ogygès.
Ce qui doit étonner davantage, c'est que la plupart des peuples connus fixent leur déluge vers quelques unes des époques que les différens Chronologistes assignent au déluge de Noé. Ces époques, comme on le sait, varient considérablement, sans altérer cependant la vérité des faits, comme on le démontre de la manière la plus évidente.
D'après la version des septante, on doit fixer le déluge à l'année 3617 avant Jésus-Christ, selon quelques-uns, et à l'année 3320 selon d'autres, et d'après le texte Samaritain il ne s'est écoulé qu'environ 3044, ans entre ces deux époques. Ce numbre d'aunées est benucuup moins considérable d'après-la texte hébreu, puisqu'il n'est que de 2573, si l'on s'en tient au calcul de Mra Fréret; a seulement de 2348, en s'en tenant au calcul d'Ussérius.

Varron, qui a passe dans son tems pour l'homme qui avait le plus d'érudition et de jugement dans la chronologie, fixe le déluge d'Ogygès, qu'il appelle le premier déluge, à 1600 ans avant la première olympiade, ce qui répond à l'année 2376 avant Jésus-Christ, c'est-à-dire, 28 ans avant l'épôque assignée au déluge de Noé, par le texte hébreu, selon le cal-eul d'Ussérius. Ces deux dates diffèrent si peu l'une de l'autre, qu'il est presque impossible qu'elles ne dérivent pas de la même source. qu'elles ne dérivent pas de la même source.

La Chou-king, un des plus anciens livres des Chinois, rédigé, dit-on, par Confucius, commence l'histoire de ce peuple par un déluge arrivé peu avant la naissance d'Yao, vers l'année 2324 avant Jésus-Christ, c'est-à-dire, 24 ans après le déluge de Noé, en suivant le calcul d'Ussérius. Selon les Chinois, l'homme échappé au déluge universel avec sa famille s'appelait Niu-Wa (98).

Le déluge des Hindous est fixé à l'année 3101 avant Jésus-Christ ; c'est 57 ans avant l'é-

poque assignée au déluge de Noé d'après la texte Samaritain.

"Les mêmes idées, dit Mr. Cuvier, peraissent avoir régné en Chaldée, puisque Bérose,
"qui écrivait à Babylone au tems d'Alexandre, parlait du déluge à-peu-près comme Moise,
"et qu'il le plaçait immédiatement avant Bélus, père de Ninus." (a).... La mythologie

'égyptienne, au défaut de l'histoire, semble encore rappeler ces grands événemens, dans

les aventures de Typhon et d'Osiris. Les prêtres de Saïs même, s'il faut en croire Cri-"tias, avaient conservé des notions plus précises d'une grande révolution, quoiqu'ils en "fissent remonter l'époque plus haut que Moise." Recherches sur les ossemens fossiles, discours préliminaire, pag. 94 à 106.

Le célèbre Baron Alexandre de Humboldt, après avoir examiné et étudié, avec cette sa

gacité qui lui est propre, la cosmogonie, les monumens, l'histoire, les hiéroglyphes et les institutions des anciens peuples des régions équinoxiales de l'Amérique, dans le cours d'un voyage vraiment scientifique qu'il entreprit, de concert avec Mr. Aymé Bonpland, en 1799, et qui dura près de six ans, a démontré, de la manière la plus évidente (b), que les Mexicains avaient conservé quelque souvenir d'un premier homme et d'une première femme (c). de Cain et d'Abel, de la longue vie des premiers hommes, des combats des géans, du dé-luge universel, de la tour de Babel, de la confusion des langues, de la dispersion des peu-

Le nom du Noé des Mexicains n'est pas le même chez les différentes peuplades : les circonstances qui accompagnent le déluge universel varient pareillement; mais le fait principal est à-peu-près le même. Dans quelques peuplades on ne fait remonter ce déluge qu'à 1417 ans après le commencement de l'âge de la terre, tandis que dans d'autres, on le fait remonter à 18098 ans après la même époque. Il a été impossible à Mr. de Humboldt de déterminer

Il résulte de tout ce que l'on vient de dire que les traditions des plus anciens peuples du monde confirment le récit de la Genèse, non seulement sur l'existence du déluge universel, mais même sur l'époque de cette catastrophe fixée par Moise.... Voir à ce sujet les Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 1. pag. 377, tom. 2. pag. 210, tom. 4. pag. 19, tom.

5. pag. 40, &c.

(a) Cette époque remonte au tems de Cham, fils de Noé.

(b) Voyage aux régions équinaxiales du nouveau continent, édition de 1816, 2 vol. in 80.

(c) Quelques peuplades désignent la première semme sous le nor, de femme au serpent, d'autres la désignent sous celui de femme de notre chair.

" avoué " du mo Antoi la tra recont mens ont tre autref renou délug nation du ge " de ces " la co " ce qu " Ici l'a " gion, " base " science " vrir u " taine

" arts, sance primitifs Obj.

" toire

esse; at et alii si diluviur est Moy 80. 1 bus sup

riò anat tum, tr investig guntur, unicam origine 81.

" soph

ésentent un te universadéluge, est drient avec le dél'Ogygès. fixent leur déluge au déluge de Noé. pendant la vérilé

nre humain,

eaux, à l'ex-Bérose, qui

Lucien qui

sujet des ré-

ant Jésus-Christ, nuritain il ne s'est ées est beaucoup l'on s'en tient au sérius.

dition et de jugeer déluge, à 1600 is-Christ, c'est-àeu, selon le cslresque impossible

i, par Confucius, ance d'Yao, vers pé, en suivant le el avec sa famille

57 ans avant l'é-

puisque Bérose, s comme Moïse, '\* La mythologie événemens, dans ut en croire Crin, quoiqu'ils en ssemens fossiles,

ié, avec cetts saglyplies et les inns le cours d'un npland, en 1799, , que les Mexinière femme(c), se géans, du dépersion des peu-

plades: les cirle fait principal léluge qu'à 1417 i le fait remonter it de déterminer

iens peuples du léluge universel, sujet les Anna-. psg. 19, tom.

de 1816, 2 vol.

mme au serpent,

" avouée de l'incrédulité elle-même; l'auteur incrédule, " du moins pour un tems, de l'antiquité dévoilés (Nicolas " Antoine Boulanger) a dit : il faut prendre un fait dans " la tradition des hommes dont la vérité soit universellement " reconnue; quel est-il? Je n'en vois pas dont les monu-" mens soient plus généralement attestés que ceux qui nous " ont transmis cette révolution physique qui a, dit-on, changé " autrefois la face de notre globe, et qui a donné lieu à un " renouvellement total de la société humaine : en un mot, le " déluge me paraît être la véritable époque de l'histoire des " nations. Or d'où a pu venir cette croyance universelle " du genre humain sur le déluge? Il ne s'agit pas d'une " de ces erreurs qui ont leur source dans l'orgueuil ou dans " la corruption humaine: quel intérêt ont les passions à " ce que le genre humain ait été détruit par le déluge? " Ici l'accord unanime de peuples, dont la langue, la reli-" gion, les lois, n'ont rien de commun, ne peut avoir pour " base que la vérité du fait. Aussi tous les efforts de la " science la plus ennemie des livres saints n'ont pu décou-" vrir un seul monument qui remonte d'une manière cer-" taine à une époque plus reculée que le déluge. " toire de l'esprit humain, des sciences, des lettres et des arts, ne vient-elle pas à l'appui de Moïse, sur la renais-" sance de ce monde nouveau?" Conférence sur les tems primitifs, tom. 2. pag. 209, &c.

# Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Narrat Moyses omnes homines ab uno exortos esse; atqui hæc assertio est falsa, cùm alii homines sint albi, et alii sint nigri coloris, et cùm non concipiatur quâ viâ, post diluvium, Americanæ regiones incoli potuerint. Ergo falsa

est Moysis narratio.

80. Řesp. Neg. min. Nedùm enim hâc in parte, rationibus suprà objectis, impugnetur Moysis narratio, è contrariò anatomiâ, physiologiâ, comparatione variorum idiomatum, traditionibus antiquissimorum populorum, innumeris investigationibus, quæ hodierno tempore undequaquè colliguntur, &c., ità confirmatur, ut nunc neminem lateat unicam et eamdem esse communem omnibus hominibus originem.

81. De tous les tems, inquiant auctores Annalium philo-"sophiæ Christianæ, tom. 3. pag. 93, on a fait des efforts

" pour détruire le témoignage de nos livres saints sur la création, sur les devoirs et les destinées de l'homme, " Parmi les vérités que nous enseigne la Genèse, il en est \* peu qui aient été plus vivement et plus longuement con-" testées que l'unité de l'espèce humaine. Tantôt on a " opposé au récit de Moïse l'impossibilité où avaient dû " être dans l'origine, à une époque où les moyens de navi-" gation étaient inconnus, les hommes de l'ancien conti-" nent de peupler le nouveau : tantôt on se servait des " grands traits de différence que présentent les races hu-" maines dans leur conformation extérieure et leurs cou-" leurs, pour en conclure que tous les hommes ne pou-" vaient point dériver d'une souche commune. Plusieurs " philosophes du dernier siècle, à la tête desquels nous " devons placer Voltaire, et quelques naturalistes anciens " et modernes, animés d'un esprit de haine contre la reli-" gion, se sont surtout appliqués à prouver que la race " nègre ne pouvait point tirer son origine de la race blanche, " et dès-lors qu'il devait y avoir eu, dès l'origine, création " de deux espèces particulières d'hommes. Des motifs " spécieux paraissaient donner quelque poids à cette opi-" nion. On alléguait surtout qu'on avait beau transporter " des nègres dans les climats tempérés, qu'ils conservaient, " quelque jeunes qu'ils fussent, la couleur noire de leur " peau. Ils se fondaient encore sur ce que les enfans qui " naissent d'individus blancs, conservent sous la zone tor-" ride la couleur de la peau de leurs parens.

"Des naturalistes superficiels et passionnés ont encore cherche dans notre siècle à soutenir cette doctrine. Mais la science, étudiée sans prévention, réfute victorieusement

" toutes ces idées suscitées par l'incrédulité.

82. Il nous suffira pour combattre ces vains systèmes, d'invoquer le témoignage des plus célèbres naturalistes, et d'établir ensuite l'identité d'origine entre les peuples de l'ancien continent et ceux du nouveau.

"Tout s'accorde à prouver, dit Mr. de Buffon, que le genre humain, n'est pas composé d'espèces essentiellement différentes entre elles: qu'au contraire, il n'y a eu originairement qu'une seule espèce d'hommes, qui, s'étant multipliée et répandue sur toute la surface de la terre, a subi différens changemens par l'influence du

" climat,
" manièr " par le
" moins

" pas si " individ " l'espèc

" plus c " causes

" tuent d
" ou mal
Discours

" la race
" sont pa
" alliance
" près."

" On j
" rences
" les aut
" que les

" variété
" primiti
" des es

" plus." animaux, Le mêr

la perfect premier i l'empire d' " ont mi " ont pro " singes,

" et des
" princip
Leçons d'
Mr. de

" Les va " que les " davant

" soutier

ints sur la l'homme. e, il en est ement conantôt on a avaient dû ns de navicien contiservait des races huleurs coues ne pou-Plusieurs

quels nous tes anciens tre la relique la race ce blanche, e, création Des motifs cette opiransporter iservaient. re de leur enfans qui zone tor-

nt encore ine. Mais ieusement

systèmes, alistes, et euples de

n, que le ssentiellen'y a eu nes, qui, ace de la uence du

" climat, par la différence de la nourriture, par celle de la " manière de vivre, par les maladies épidémiques, et aussi " par le mélange varié à l'infini des individus plus ou " moins ressemblans; que d'abord, ces altérations n'étaient " pas si marquées, et ne produisaient que des variétés " individuelles; qu'elles sont ensuite devenues variétés de " l'espèce, parce qu'elles sont devenues plus générales, " plus constantes par l'action continue de ces mêmes " causes; qu'elles se sont perpétuées et qu'elles se perpé-" tuent de génération en génération comme les difformités " ou maladies des pères et mères passent à leurs enfans." Discours sur les variétés de l'espèce humaine.

" Il est incontestable, dit Mr. Valmont de Bomare, que " la race des hommes blancs et la race des hommes noirs ne " sont pas deux espèces différentes, puisque le fruit de leurs " alliances conserve la vertu reproductrice, à la couleur " près." Dictionnaire d'Histoire naturelle, article Nègre.

" On peut croire, dit Mr. Cuvier, que les grandes diffé-" rences qui se trouvent parmi les hommes, les chiens et " les autres êtres répandus par tout le monde, ne sont " que les effets de causes accidentelles, en un mot, des " variétés. . . . Rien n'empêche d'admettre que, de l'espèce " primitive, se soient formées, par des causes accidentelles, " des espèces caractérisées, dont les traits ne se perdent " plus." Tableau élémentaire de l'histoire naturelle, des animaux, pag. 14, &c.

Le même savant, après avoir démontré que l'harmonie et la perfectibilité de tous les sens de l'homme lui assignent le premier rang parmi tous les êtres vivans, et lui assurent l'empire de la terre, ajoute; "l'anatomie et la physiologie " ont mis ces vérités hors d'atteinte. Les naturalistes qui " ont prétendu confondre l'espèce humaine avec celle des " singes, malgré la différence essentielle des pieds, du bassin " et des organes de la voix, paraissent n'admettre aucun " principe constant pour la classification des espèces."

Leçons d'anatomie comparée.

Mr. de Montbrion fait une réflexion bien sage à ce sujet. " Les variétés du chien, dit-il, beaucoup plus nombreuses " que les variétés de l'espèce humaine, diffèrent cent fois " davantage; et cependant les mêmes naturalistes, qui " soutiennent que tous les hommes ne sortent pas de la

" même sauche, non seulement les font tous descendre d'une espèce unique et primitive, mais encore considèrent " le loup comme le type et la souche de tous ces animaux. " Le lévrier, le barbet, le doguin et le chien turc offrent " pourtant bien moins de ressemblance entre eux que " l'européen et le nègre. Quand on voit les hommes blancs au nord, devenir basanés vers le midi, puis tout à " coup noirs sous la ligne, quand on les voit arriver à " cette couleur par des dégradations insensibles, on peut, " en toute sûreté de cause, admettre l'influence des climats, " surtout, lorsqu'elle n'est contestée par qui que ce soit à l'égard des animaux." De la Religion des Hébreux et de

leur cosmogonie.

" L'espèce humaine, dit Mr. Lacépède, est seule de son genre; mais on remarque dans les individus qui la com-" posent des conformations particulières et héréditaires, " produit de causes générales et constantes, et qui consti-" tuent des races distinctes et permanentes. La nature de " l'air, de la terre et des eaux; celle du sol et des produc-" tions qu'il fait naître; l'élévation du territoire au-dessus " du niveau des mers; le nombre, la hauteur et la disposition des montagnes; la régularité ou les variations de " la température ; l'intensité et la durée du froid ou de la " chaleur, sont des causes puissantes et durables qui ont créé, pour ainsi dire, les grandes races dont se compose " l'espèce humaine. On en compte plusieurs. Mais trois se distinguent par des caractères beaucoup plus faciles à " saisir; ces trois sont l'arabe européenne ou la caucasique, " la mongole, et la nègre ou l'éthiopique. . . . Selon qu'el-" les habitent sur des montagnes ou dans des plaines, près " de vastes forêts, ou sur le bord des mers, dans la zone " torride ou dans le voisinage des zones glaciales; qu'elles sont soumises à une chaleur excessive, ou à une douce "température, à la sécheresse ou à l'humidité, aux vents violens ou aux pluies abondantes, et qu'elles reçoivent " l'action de ces différentes forces plus ou moins combi-" nées, elles peuvent offrir, et présentent en effet, de "grandes différences dans leur extérieur, et forment, par " la nature et la couleur de leurs tégumens, des sous-variétés " très-remarquables. Le tissu muqueux ou réticulaire qui " règne entre l'épiderme et la peau proprement dite,

" s'organ " général " nuance " est le

" presque " très-fin " jaunâtr

" couleur " que la d " augmen

" même t " ils devi de l'homm

Le célèl Messieurs Zimmerm avec les n espèce da ment les u de la souc autres mo 83. Qu

> d'être trop nion preso serait très naturelle s plusie irs dant force avec Mois de les faire

" En a persion comme indienn

été con genus ( breuse

mongo " être ur

regarde

s descendre considèrent es animaux turc offrent e eux que les hommes puis tout à it arriver à es, on peut, des climats, ue ce soit à ébreux et de

eule de son qui la comiéréditaires, qui constia nature de des produce au-dessus et la disporiations de id ou de la les qui ont se compose Mais trois us faciles à caucasique, elon qu'el-

ns la zone
s; qu'elles
une douce
aux vents
s reçoivent
ins combi-

laines, près

effet, de ment, par us-variétés culaire qui

ment dite,

"s'organise ou s'altère de manière à changer la couleur générale des individus, la nature, la longueur et la nuance des cheveux et des poils. Cette couleur générale est le plus souvent blanche dans les pays tempérés et presque froids; les cheveux y sont blonds, très-longs et très-fins. Le blanc se change en basané, en brun, en jaunâtre, en olivâtre, en rouge brun assez semblable à la couleur du cuivre, et même en noir très-foncé, à mesure que la chaleur, la sécheresse ou d'autres causes analogues augmentent. La longueur des cheveux diminue en même tems: leur finesse disparaît, leur nature change; ils deviennent laineux et cotonneux." Histoire naturelle de l'homme, Paris 1827, pag. 247.

Le célèbre Linnée, le docteur Mitchill de New-York, Messieurs Blumenbach, William Hunter, Stanhope Smith, Zimmermann Robertson, de Paw, &c., ne reconnaissent avec les naturalistes que l'on vient de citer, qu'une seule espèce dans le genre humain; ils ne diffèrent principalement les uns des autres que sur le nombre des variétés issues de la souche commune; les uns en admettent plus et les

autres moins.

83. Quoique Mr. Virey, que l'on ne soupçonnera pas d'être trop favorable à la révélation, soutienne contre l'opinion presque générale des plus célèbres naturalistes, qu'il serait très-difficile de décider par les lumières de l'histoire naturelle si tout le genre humain est issu d'une seule ou de plusie irs souches fondamentales et originelles, il est cependant forcé, par l'évidence des faits historiques, d'admettre avec Moise trois variétés principales de l'espèce humaine et de les faire dériver d'une même souche commune.

"En admettant, dit-il, le récit de la Genèse et la dispersion des trois fils de Noé, on peut regarder Japhet
comme le tronc originaire de la race blanche ou arabeindienne, celtique et caucasienne. Son nom a même
été connu des anciens Grecs et Romains. Audax Japeti
genus (Horac. od). Sem sera la tige de la très-nombreuse race basanée et olivâtre, ou chinoise, kalmoukemongole et lapone. Comme les Américains paraissent
être une branche de ces grandes familles, on peut les
regarder aussi comme de la génération de Sem. Cham,

" maudit par son père (a), qui lui prédit qu'il serait l'esclave des descendans de ses frères, peut se reconnaître

" dans les races nègre et hottentote. Les Malais, qui

" composent notre quatrième race, paraissent être un mélange des générations de Sem et de Cham. Cet ensemble

"comprend donc tout le genre humain sous trois tiges i originelles principales." Histoire du genre humain, par M. Virey, tom. ler. et Nouveau Dictionnaire d'histoire natu-

relle, édition de 1818, art. Homme, par M. Virey.

84. Les traditions les plus anciennes, d'accord avec Moïse nous font voir, qu'à la dispersion des peuples, les hommes se trouvaient partagés en trois grandes familles issues des trois fils de Noé. Les descendans de Japhet peuplèrent successivement l'Europe entière, les îles qui en dépendent et les régions septentrionale et occidentale de l'Asie jusqu'à l'Euphrate: par la suite des siècles, ils fondèrent plusieurs colonies dans la partie septentrionale de l'Afrique. Les fils et les petits fils de Sem se fixèrent d'abord vers le confluent du Tigre et de l'Euphrate, d'où ils s'étendirent dans presque tout le reste de l'Asie. Cham eut en partage, pour lui et pour ses descendans, une partie de la Phénicie, la Palestine, une portion de l'Arabie et toute l'Afrique. Nemrod, son petit fils, enleva à la famille sémitique la Babylonie, et une partie de la Susiane et de l'Assyrie. On sait que les Israélites, issus de Sem, s'établirent dans la Palestine, après l'avoir conquise sous la conduite de Josué.

Presque tous les nabitans indigènes de l'Océanie tirent leur origine de Sem; quelques-uns descendent de Cham; les autres paraissent être un mélange de ces deux générations.

85. Grâce aux laborieuses recherches et aux importantes et savantes découvertes de Mr. de Humboldt dans les régions équinoxiales du nouveau continent, de Mr. Mitchill et de plusieurs savans du premier mérite dans les Etats-Unis, de Sir Alexander Mackenzie et des capitaines W. E. Parry et John Franklin dans les régions circonpolaires de l'Amérique, de Messieurs Klaproth, de Paravey, Abel Rémusat (b), de Siéboldt, &c., des sociétés asiatiques de

Gen. chap. 9. ver. 25.

(b) Jean Pierre Abel de Rémusat, célèbre orientaliste, né à Paris le 5 Septembre 1778, est mort dans la même ville le 3 Juin 1832.

Londres, des habits Quelques de donne extraordi peuple si depuis que progrès, mieux co l'on avait deux héi Comme i honorable à ce résu générale

lo. Q nications

20. Q celles qui race,cara de la pea veux pla

30. Q tirent, p peuples of lement o Pour dé de comp les tradit peuples, gieuses e les instit chitectu ques, les miques, langues, mation &c., en 1

<sup>(</sup>a) La malédiction prophétique de Noé ne retombe point sur Cham, qui avait été béni de Dieu au sortir de l'arche, mais sur sa postérité dans la personne de Chanaan son fils, qui était un très-méchant homme; "maledictus Chanaan, servus servorum erit fratribus suis." Gen. chap. 9. ver. 25.

<sup>(</sup>a) Monu (b) Les no vastes région et le détroi te

qu'il serait reconnaître Malais, qui tre un mét ensemble trois tiges umain, par stoire natuey.

cord avec euples, les es familles de Japhet îles qui en dentale de s, ils fontrionale de se fixèrent te, d'où ils ie. Cham une partie bie et toute la famille siane et de em, s'étase sous la

canie tirent Cham; les énérations. mportanées it dans les Ir. Mitchill les Etatsines W. E. polaires de , Abel Réatiques de avait été béni de lann son fils, qui t fratribus suis."

Septembre 1778,

Londres, de Paris, &c., surtout de Calcutta, &c., l'origine des habitans indigènes de l'Amérique n'est pas un problème. Quelques incrédules du dernier siècle, animés du désir impie de donner un démenti à Moïse, avaient fait des efforts extraordinaires pour prouver que les Américains forment un peuple sui generis qui ne descend point d'Adam. Mais depuis quelques années les sciences ont fait de nouveaux progrès, l'Amérique et l'Asie ont été mieux observées et mieux connues, et il est devenu évident que l'opinion que l'on avait émise sur la diversité d'origine des peuples des deux hémisphères, est dénuée de toute vraisemblance. Comme il n'entre point dans notre plan de consigner ici les honorables travaux que la science a entrepris pour parvenir à ce résultat, il nous suffira de conclure, d'après l'opinion générale des savans les plus versés dans cette matière;

lo. Qu'il y a cu, dès la plus haute antiquité, des communications nombreuses entre les peuples des deux continens;

20. Que les nations de l'Amérique (a), à l'exception de celles qui avoisinent le cercle polaire (b), forment une seule race, caractérisée par la conformation du crâne, par la couleur de la peau, par l'extrême rareté de la barbe et par des che-

veux plats et lisses, &c.;

30. Que les Américains, à l'exception des Esquimaux, tirent, pour la plupart, leur origine et leur civilisation des peuples qui habitent le plateau central de l'Asie, et spécialement de ceux qui occupent le Thibet et la Mongolie. Pour démontrer la vérité de cette assertion, il suffit de de comparer les mœurs, les coutumes, les usages, les lois, les traditions relatives à la cosmogonie, à la dispersion des peuples, à la confusion des langues, &c., les croyances religieuses et les symboles qui servaient à les rendre sensibles, les institutions monastiques et sacerdotales, les arts, l'architecture et les anciens monumens historiques et scientifiques, les hiéroglyphes, les notions et les périodes astronomiques, les calendriers et les zodiaques, le génie des langues, la couleur de la peau, la physionomie, la conformation du crâne, l'ouverture de l'angle facial, la stature, &c., en un mot, tous les caractères moraux et physiques de

(a) Monumens historiques de l'Amérique, 2 vol. in 80. par Mr. de Humboldt.
(b) Les nombreuses peuplades d'Esquimaux qui habitent le Groenland, le Labrador et les vastes régions arctiques comprises entre la Baia de Baffin et le Groenland, du côté de l'est, et le détroi tde Bhéring du côté de l'ouest.

ces différens peuples. Ces sortes de comparaisons sont devenues faciles à faire depuis la publication des immortels

ouvrages de Mr. le baron de Humboldt.

Il est bon d'observer cependant que plusieurs peuplades de la Nouvelle Grenade, du Pérou, du Brésil, du Chili, de la Patagonie, &c., paraissent tirer leur origine et leur civilisation du Japon, ou de la Chine, ou de l'Hindoustan, ou de quelques unes des îles de l'océanie. C'est ainsi que, selon le savant que l'on vient de citer et selon Messieurs de Paravey et de Siéboldt, tout porterait à croire que les Muyscas qui habitent le riche plateau de Bogota dans la Nouvelle Grenade, descendent des Japonais ou des Chinois.

40. Que les différentes peuplades d'Esquimaux qui habitent les bords de la mer et du détroit de Bhéring et les régions septentrionales de l'Amérique Russe descendent des

Kamtchadals et des Tchouktchis (a).

Il serait difficile, dans l'état actuel de nos connaissances, de déterminer d'une manière passablement précise d'où les Esquimaux qui habitent le Groënland, le Labrador et les régions septentrionales de la Nouvelle Bretagne tirent leur origine. Quelques savans les font descendre de Samorèdes, et d'autres des anciens habitans de la Scandinavie, tandis que leurs mœurs et leur physique sembleraient les rapprocher des Lapons. De nouvelles observations feront peutêtre remonter un jour à l'origine de ces peuples d'une manière plus certaine.

On peut consulter, au sujet de l'unité de l'espèce humaine, les annales de Philosophie Chrétienne, tom. 1. pag. 153, 233, 305, &c.; tom. 2. pag. 338, &c.; tom. 3. pag. 93, 179, 302, 311, 407, &c.; tom. 4. pag. 19, 39, 263, &c.

Obj. 20. Zodiaci nuper in Ægypto Tentyri (Denderah) et Latopoli (Esnèh) detecti multò antiquiores sunt epochâ à Moyse assignatâ. Ergo falsa est Moysis narratio.

86. Resp. Neg. ant. Demonstravit enim celeberrimus Champollion junior hos zodiacos sub romanis imperatoribus

confectos fuisse.

A la fin du dernier siècle, les savans qui accompagnaient l'expédition française en Egypte, ayant pénétré dans l'in-

térieur de Egypte, d un ancien d'architect curent dar ment leur il ornait le de l'une d C'est ce d en 1821. diaques da numens s' seurs dans Tous ces touches et pagnaient tude, et n dans le m

Cette do phe pour le prouver dans des to prétendire consigné mille ans pas moin savans que opposés a Mrs. Dup

87. La tifs, ne vi défenseur premier nacquises l'histoire Paravey, Letronne, à donner

le baron H

dominatio

<sup>(</sup>a) Les Kamtchadals et les Tchouktchis peuvent se transporter en Amérique evec la plus grande facilité. Pour cela, il suffit aux premiers de longer la suite des lles Aléoutiennes jusqu'au cap Alaska, et aux seconds, de traverser le détroit de Bhéring, qui n'oppose au voyageur qu'un trajet de 15 à 16 lieues du Canada, dans sa partie la plus étroite.

sons sont

peuplades Chili, de le et leur indoustan, ainsi que, essieurs de le que les ta dans la es Chinois. qui habiring et les endent des

aissances, e d'où les ador et les tirent leur samoïèdes, ie, tandis es rapproont peutles d'une

l'espèce m. 1.pag. a. 3. pag. , 263, &c. nderah) et epochâ à

eberrimus eratoribus

pagnaient dans l'inue avec la plus s Alécutiennes ui n'oppose au troite. térieur de l'ancienne Thébaïde, actuellement la haute Egypte, découvrirent au milieu des ruines de Denderah un ancien temple qui leur parut un véritable chef-d'œuvre d'architecture égyptienne. Deux zodiaques, qu'ils apercurent dans l'intérieur de ce temple, attirèrent particulièrement leur attention. L'un était placé sous le portique dont il ornait le plafond, et l'autre décorait la partie supérieure de l'une des salles qui étaient sur la terrasse de l'édifice. C'est ce dernier zodiaque qui a été transporté en France en 1821. Les mêmes savans découvrirent deux autres zodiaques dans un ancien temple d'Esnèh. De semblables monumens s'offrirent bientôt aux regards curieux des connaisseurs dans les autres anciennes villes de la haute Egypte. Tous ces restes précieux de l'antiquité, ainsi que les cartouches et les inscriptions hiéroglyphiques qui les accompagnaient, furent dessinés avec la plus scrupuleuse exactitude, et ne tardèrent pas à être reproduits par la gravure dans le magnifique atlas de la Description de l'Equpte.

Cette découverte fut momentanément un véritable triomphe pour les incrédules. Ils supposèrent, sans cependant le prouver, que ces monumens constataient l'état du ciel dans des tems fort reculés; et, partant de ce principe, ils prétendirent démontrer que l'aspect céleste, qu'ils croyaient consigné dans ces monumens, remontait à cinq ou six mille ans; d'où ils concluaient que le monde n'avait pas moins de quinze mille ans d'antiquité. Parmi les savans qui, dans cette question, se montrèrent les plus opposés au récit de Moïse, on remarqua principalement Mrs. Dupuis (a), de Volney, et, pendant quelque tems, le baron Fourier, &c., et leurs nombreux partisans.

87. La révélation, ainsi attaquée dans ses titres primitifs, ne vit pas sa cause abandonnée. Elle trouva de zélés défenseurs à la tête desquels on peut placer des hommes du premier mérite et par leurs talens et par leurs connaissances acquises dans les arts, dans les sciences exactes et dans l'histoire de l'antiquité, telles que Messieurs Visconti, de Paravey, Cuvier, Delambre, Ampère, Biot, Huyot, Gau, Letronne, &c. Tous ces savans s'accordèrent généralement à donner pour âge à ces différens zodiaques l'époque de la domination romaine en Egypte. Mais comme les motifs

<sup>(</sup>a) Auteur de l'Origine de tous les Cultes.

sur lesquels ils s'appuyaient pour fixer cette époque, étaient d'une nature trop délicate pour qu'il fût facile de les faire sentir et apprécier à des adversaires passionnés, la vérité ne put triompher alors que d'une manière assez peu éclatante : de sorte que les attaques contre la révélation recommencèrent avec une nouvelle violence au commencement de 1822. lorsque l'on plaça le zodiaque de Denderah dans la salle des antiques à Paris. Ce fut alors que les incrédules se vantèrent hautement d'avoir enfin sous les yeux un monument astronomique qui remontait à cinq ou six mille ans, et qui semblait n'avoir été arraché de sa place millénaire et n'avoir été comme évoqué d'un autre monde que pour convaincre Moïse d'ignorance ou de mensonge!!! On peut dire qu'à cette époque malheureuse, la voix de la science et de la raison n'était plus entendue; elle était étouffée par les clameurs du parti qui, dans l'excès de sa joie éphémère, ne daignait plus répondre aux plus graves argumens que par de fades plaisanteries, ou par des signes de compassion et de pitié.

88. Ce fut au milieu de ces scandales que l'on vit paraître un de ces hommes dont le nom seul fait l'éloge....

Champollion le jeune (a).

Formé aux écoles qui dominaient alors, Mr. Champollion n'avait pas toujours été exempt de préoccupation contre l'histoire révélée. Aussi en 1818, dans ses leçons d'histoire au collége royal de Grenoble, enseignait-il que les découvertes récentes prouvaient l'antiquité de notre globe bien au-delà des époques assignées par Moïse. Mais son esprit naturellement droit et porté aux plus graves méditations, ne lui permit pas long-tems de demeurer attaché à une opinion qu'il n'avait point encore approfondie. Voilà pourquoi il se détermina à parcourir l'Egypte, afin de faire revivre l'écriture de la langue des peuples qui habitaient autrefois cette antique patrie des beaux arts. C'était là, selon lui, le seul moyen de décider, en toute sûreté de cause, la question qui agitait les esprits depuis tant d'années.

Personne n'ignore de quels brillans succès furent couronnées ses ingénieuses et pénibles recherches. Armé des importantes découvertes qu'il venait de faire, et tenant en main son alphabet phonétique (Logique, No. 83, note), il

(a) Jean François Champollion, le jeune, né à Figeac en Quercy à la fin de 1790, mort à Paris à la fin de l'évrier 1832,

put alors les ancie touches d'abord et le qu'il le mot a qu'aux sont les soient dé plus loin temple le Claude,

Il visit avaient l'Egypte le règne chrétient paré et e Domitier de, Septiles surno

89. Maintenance la maniè tations z monume romaine mais aux quent, quent, quent, quent antiquité

C'est tant de la simples des rapp résultats d'autres dules ne à répond pour cac ce sujet pag. 87,

que, étaient de les faire la vérité ne i éclatante : nmencèrent t de 1822, la salle des les se vanmonument lle ans, et millénaire e que pour ge!!! On voix de la était étoufde sa joie raves argusignes de

on vit pal'éloge....

hampollion tion contre cons d'hisque les détotre globe

Mais son ves méditar attaché à die. Voilà din de faire pitaient autit là, selon e cause, la ées.

ent couronmé des imtenant en B, note), il put alors examiner et étudier avec la plus grande facilité les anciens monumens de la haute Egypte ainsi que les cartouches et les inscriptions qui les accompagnaient. Il lut d'abord en toutes lettres sur le planisphère de Denderah, tel qu'il était dans son intégrité avant qu'il eut été détaché, le mot autocrator, empereur, titre qui ne pouvait convenir qu'aux empereurs Claude et Néron, puisque ces princes sont les seuls qui, dans leurs médailles frappées en Egypte, soient désignés par cette seule dénomination. Poussant plus loin ses recherches, il lut sur les différens murs du temple les titres, les noms, surnoms des empereurs Tibère, Claude, Néron et Domitien.

Il visita ensuite le temple d'Esnèh que quelques savans avaient regardé comme le plus ancien monument de l'Egypte. Il prouva que cet édifice avait été construit sous le règne de Ptolomée-Epiphanes, mort l'an 180 avant l'ère chrétienne, et qu'il avait été successivement agrandi, réparé et embelli sous les empereurs Claude, Vespasien, Titus, Domitien, Trajan, Adrien, Antonin, Marc-Aurèle, Commode, Septime-Sévère &c., dont il lut les titres, les noms et

les surnoms en caractères hiéroglyphiques.

89. Messieurs Champollion et Letronne ont prouvé, de la manière la plus évidente, que toutes les autres représentations zodiacales qu'ils ont découvertes sur les divers monumens de l'Egypte, ne datent que de la domination romaine; qu'elles appartiennent, non pas à l'astronomie, mais aux réveries de l'astrologie judiciaire, et, par conséquent, qu'il est ridicule de vouloir les soumettre à des calculs rigoureux et scientifiques pour prouver la haute

antiquité du monde.

C'est ainsi que les zodiaques égyptiens qui avaient fait tant de bruit et causé tant de scandales, sont devenus de simples objets de curiosité, capables tout au plus de fournir des rapprochemens à l'artiste et à l'antiquaire. A tous ces résultats, fruits du savoir et du génie, et à un grand nombre d'autres aussi utiles à la religion qu'à la science, les incrédules ne répondirent rien, parce qu'en effet ils n'avaient rien à répondre: ils ne purent opposer que de sourdes rumeurs pour cacher la honte de leur défaite. On peut consulter à ce sujet les Ann. de Phil. Chrét. tom. 1. pag.36, tom. 5. pag. 87, 181, 264, tom. 7. pag. 78, 150. tom. 8. pag. 120.

Obj. 30. Physicis et geologicis observationibus demonstratur orbem multo antiquiorem esse epocha d Moyse assig-

nata: ergo falsa est hæc epocha.

90. Resp. Neg. ant. Omnes enim qui in hâc scientiarum parte versatissimi sunt, quique præoccupationibus et præjudiciis non abripiantur, acriter propugnant constitutionem orbis physicam Mosaïcæ narrationi nullo modo repugnare. La science géologique, inquiunt auctores Annalium Philosophiæ Christianæ, tom. 7. pag. 53, qui à sa naissance, ne cherchait dans les entrailles de la terre que des armes pour combattre la révélation, après avoir parcouru un cercle immense, n'a trouvé que ce qui était écrit à la première page du premièr volume du premier des livres,

" selon l'expression de Mr Nodier."

" La Géognosie (a) est trop peu avancée, dit Mr. Virey, Dictionnaire d'histoire naturelle, article Géologie, les faits connus, dont elle offre le tableau et l'enchaînement, sont trop peu nombreux, pour qu'il soit possible d'en tirer aujourd'hui des conséquences raisonnables sur les causes générales et premières de la formation ou de l'état actuel du globe: et cependant aucune science n'a donné lieu à plus de systèmes que la Géologie. Dédaignant de chercher à connaître les faits; ou s'appuyant seulement sur quelques faits isolés, souvent peu constans, et appelant à leurs secours quelques lois de la physique générale ou de l'astronomie, les géologues ont donné un libre essor à leur imagination, et chacun a formé un monde au gré de son caprice. Dans l'exposition de chacun de ces systèmes, on combat les opinions émises dans les systèmes précédemment exposés: on saisit et on démontre bien facilement les côtés faibles ou insoutenables des " théories de ses devanciers, et l'on ne s'aperçoit pas que " la théorie nouvelle que l'on expose doit être aussi facilement renversée que toutes celles contre lesquelles on argumente."

91. Mr. Cuvier chargé par la classe des sciences physiques et mathématiques de l'Institut de faire un rapport sur

(a) La Géognosie est une science qui a pour objet la connaissance de toute la partie du globe terrestre qui peut être soumise à nos observations relativement à la nature et à la disposition des masses minérales.

On a souvent donné à la géognosie le nom de géologie, qui a cependant une acception beaucoup plus étendue, puisque cette science comprend non seulement la géognosie, mais encore la géogénie, la géographie physique et mathématique, &c.

par Mr. recueillir précipitan a fait pre d'où il est tion a

un ouvrag

" vaines " presqu " rire...

" ment a " vingts' Mr. Cu

avant de chimique globe, et " un sur " tout c

" plupa"
" conver

" Les " variée " catast

" chang
" de son
" le cha

" l'obliq " globe " près d

" tion " invoq

" rendre

" n'ont
" l'exp

" fermé " du mo

" tions

(a) Noël Gy en Franc (b) Ce ra du 11 Août lemonstraoyse assig-

cientiarum
us et prætitutionem
repugnare.
Annalium
à sa naisre que des
r parcouru
t écrit à la
des livres,

Mr. Virey, e, les faits ment, sont d'en tirer les causes état actuel nné lieu à gnant de seulement , et appee générale libre essor de au gré ın de ces les systèdémontre ables des it pas que ssi facileuelles on

ces physipport sur te la partie du pre et à la dis-

une acception sognosie, mais un ouvrage intitulé, Théorie de la surface actuelle de la terre par Mr. André de Gy (a), se plaint de ce qu'au lieu de recueillir des faits, base de tout vrai système, on s'est élevé précipitamment à la connaissance des causes, de ce que l'on a fait prendre ainsi à la géologie une marche trop rapide, d'où il est arrivé que "Une science de fait et d'observa"tion a été changée en un tissu d'hypothèses tellement vaines, et qui sont tellement combattues, qu'il est devenu presque impossible de prononcer son nom sans exciter le rire... Le nombre des systèmes de géologie s'est tellement augmenté, qu'il y en a aujourd'hui plus de quatrevingts" (b).

Mr. Cuvier énumère tous les points qu'il faudrait éclaircir avant de s'occuper de la recherche des causes physiques et chimiques de la structure soit intérieure soit extérieure du globe, et il ajoute; "nous osons affirmer qu'il n'en est pas "un sur lequel on ait rien d'absolument certain; presque tout ce qu'on en a dit est plus ou moins vague. La "plupart de ceux qui en ont parlé l'ont fait selon ce qu' convenait à leurs systèmes, beaucoup plus que selon des

' observations impartiales."

" Les opinions, dit Mr. Virey, ibid, ne sont pas moins " variées sur les causes qui ont pu produire les dernières catastrophes que la surface du globe a éprouvées. Le " changement de figure du Globe terrestre, l'augmentation de son volume, la transposition de son centre de gravité, le changement de position de son axe, la diminution de l'obliquité de l'écliptique, le changement de place du globe dans l'espace, l'effet d'une comète passant trèsprès de la terre, le choc même d'une comète, la diminu-" tion de volume ou de chaleur du soleil, &c., ont été " invoqués ou supposés, par différens naturalistes, pour rendre raison des changemens dont les traces sont encore visibles; et quant à l'époque de ces changemens, les uns n'ont pas craint les milliers de siècles que nécessitait " l'exposition de tel ou tel système, les autres se sont ren-" fermés dans les bornes fixées par la Genèse à l'antiquité " du monde actuel. L'observation attentive des dégradations des montagnes, et celle de la marche des atterrisse-

(a) Noël André, plus connu aussi sous le nom du Père Chrysologue capucia, est né à Gy en Franche-Comié, en 1728, et y est mort le 8 Septembre 1808.

(b) Ce rapport, qui est imprimé à la suite de l'ouvrage de Mr. André de Gy, est daté du 11 Août 1806.

"mens, ont conduit plusieurs célèbres géologues moder"nes, et particulièrement MM. Deluc, Saussure, Pallas,
"André de Gy, Dolomieu, à conclure que le commencement
de l'état actuel du globe ne pouvait pas remonter au-delà
des époques assignées par Moïse à la création et au
déluge, époques auxquelles remonte seulement aussi tout
ce que la tradition des autres peuples présente de prouvé
ou de probable. Mr. Cuvier, dans le beau discours qui
sert d'introduction à ses recherches sur les ossemens fossiles, a développé tous les motifs qui militent en faveur
de cette opinion, et fait sentir l'importance de ce résultat,
"l'un des mieux prouvés et des moins attendus de la géologie,
"résultat d'autant plus précieux qu'il lie, d'une chaîne non
"interrompue, l'histoire naturelle et l'histoire civile."

92. Que penser après cela de ces géologues téméraires qui prétendent fixer l'âge du monde par les nombreuses successions de siècles qu'il a fallu aux montagnes primitives pour se former suivant les lois de la cristallisation, comme si Dieu, en créant l'univers par un acte de sa toutepuissance, avait été obligé d'assujettir son opération divine aux règles que nous offre le cours ordinaire de la nature dans les différens changemens que subissent les corps? "Qui nous dira, observe judicieusement Mr. " Frayssinous, Conférence sur les tems primitifs, tom. 2. " pag.194, &c., si, dans cette première formation des choses, "Dieu n'a pas hâté l'action des agens naturels, et rendu " plus rapide le développement des êtres? Pourquoi " n'aurait-il pas pu former en un instant, d'un seul jet, " ces masses de granit qui sont comme la charpente du " globe terrestre, de même que plus tard nous voyons qu'il " créa les animaux et l'homme dans l'état adulte, dans " l'âge de la maturité? De quel droit voudrait-on juger " cette action créatrice de la cause première, dans l'origine "du monde, d'après l'action lente et progressive des

"causes secondes qui perpétuent le monde une fois établi?"
On sait que la lumière, quoiqu'elle parcourt 70128 lieues communes de France par chaque seconde de tems, emploie au moins trois ans et trois mois à venir à nous des étoiles les plus rapprochées de notre système planétaire, et que, parmi ces astres, il y en a qui sont si éloignés de nous, qu'il leur faut, selon les meilleurs astronomes, plu-

sieurs mi refuse-t-o créé ava premier i que l'on seul jet, ancien qu causes se établies

On petom. 2. ]

Obj. 4
apud Jos
norum n
eorum o
ginta as
falsam a

93. Il in usu maximi scire po

Resp. fuisse ne teste Pl

Resp. videban torica, Chronol nologiâ juxta C Hæc te quas Cl

lunaisons, lent le cy

<sup>(</sup>a) Le servaient priode. Bérle Grand, extraordinque de 360 foire unive pensent, te déluge; 2 thrus, le de cluent que luge," ce De célè

rues moderure, Pallas. mencement nter au-delà ation et au t aussi tout e de prouvé iscours qui semens fost en faveur ce résultat, la géologie, chaine non

ile." téméraires ombreuses primitives n, comme sa touteopération naire de la oissent les ment Mr. s, tom. 2. les choses. et rendu Fourquoi

ılte, dans on juger l'origine ssive des s établi?" rt 70128 de tems. nous des étaire, et

seul jet,

rpente du

yons qu'il

gnés de nes, plu-

sieurs milliers d'années pour nous transmettre leur lumière: refuse-t-on cependant d'admettre que l'homme, s'il eut été créé avant les étoiles, aurait pu les appercevoir dès le premier instant de leur création? Non sans doute, parce que l'on suppose avec raison que le monde a été créé d'un seul jet, de manière à paraître aux yeux de l'homme aussi ancien qu'il aurait paru, s'il avait été formé par l'action des causes secondes selon les lois physiques et chimiques établies par le créateur.

On peut consulter à ce sujet les Annales de Phil. Chrét. tom. 2. pag. 190, 275, tom. 3. pag. 195, 233, 253, 369.

Obj. 40. Chaldæi, juxta Berosum, cujus multa fragmenta apud Josephum leguntur, suam originem ad quingenta annorum millia (500,000) extendunt, et idem scriptor refert eorum observationes astronomicas ad quadringenta et octoginta annorum millia (480,000) protendi. Ergo Moyses falsam assignavit mundi antiquitatem.

93. Resp. lo. Vel ars scribendi apud veteres Chaldæos in usu fuit, vel non. Si prius, cur ergo omnes eorum maximi eventus omninò ignoti sunt? Si posterius, quâ viâ scire potuerunt Chaldæi suam originem tam retrò protendi?

Resp. 20. Multi eruditi contendunt annos Chaldæorum fuisse nostris multò breviores; v. g., unius mensis lunaris, teste Plutarcho in vitâ Numæ.

Resp. 3o. Chaldai, sicut Ægyptii, suam antiquitatem dividebant in fabulosa et in historica tempora. Tempora historica, juxta D. Fréret, in opere cui titulus Défense de la Chronologie contre le système de Newton, et plures in chronologià versatissimos, incipiebant à regno Alori, qui erat, juxta Chaldæos, primus homo et Chaldææ princeps primus. Hæc tempora dividebantur primitùs in diversas periodos, quas Chaldæi vocabant sares seu saros (a). Deindè, id est,

lent le cycle Chaldéen.

<sup>(</sup>a) Le Sare ou Saros est une certaine période de tems dont les anciens Chaldeens se servaient pour compter le tems. Les savans ne sont point d'accord sur la durée de cette periode. Bérose, prêtre du temple de Bélus à Babylone, ne quelques années après Alexandre le Grand, la suppose de 3600 ans, sfiu de donner plus de lustre à sa patrie par une antiquité extraordinaire. Plusieurs savans prétendent au contraire que la durée de cetts période n'est que de 3600 jours ou de 10 années chaldéennes de 360 jours chacune. Les auteurs de l'Hisque de 3600 jours ou de 10 années chaldéennes de 360 jours chacune. Les auteurs de l'Histoire universelle par une société de gens de lettres, sont portés à admeatre cette opinion. Ils pensent, tom. I. pag. XII et 150 de la traduction française, lo. que les dix rois dont parle Bérosa ne aont autre chose que les dix générations qu'il y a eu depuis la création jusqu'au déluge; 20 qu'Alorus le premier roi de la Chaldée est Adam, et que Xixuthrus ou Xisuthrus, le dernier, est Noé. Et comme le règue de ces dix rois a été de 120 sares, ils concluent que, selon Bérose, il ne s'est écoulé que 1200 uns depuis la création jusqu'au déluge," ce qui, sjoutent-ils, " ne s'éloigne guères de la chronologie de Moïse.

De célèbres chronologistes considèrent le Sare comme une période astronomique de 223 lunaisons, ou de 18 ans et environ 11 jours. C'est cette période que les astronomes appellent le cuele Chaldéen.

à regno Evochöi, qui immediatè post diluvium Xixuthro successit. Chaldei tempora dividebant in annos solares. D. Fréret, reducendo hæc tempora, prout referuntur à Beroso, ad majorem quam habere possunt extensionem, demonstrat Chaldæorum historiam protendi non posse ultra quatuor millia et octingenta novem (4809) annos ab Aloro ad Christum; quod concordari potest cum libris Moysis, si admittatur versio septuaginta Bibliorum interpretum. Plures alii in chronologia versatissimi, gravioribus ducti rationibus, non admittunt integras Chaldæorum periodos ut eas refert Berosus; illas breviores esse supponunt, ut jam vidimus, sicque tempus elapsum ab Aloro ad Christum multò brevius esse probant. Hoc modo Chaldæorum antiquitas facillimè cum vulgatà versione concordari potest.

94. Resp. 40. Berosus procul dubio aberravit cum observationes astronomicas tantæ antiquitatis Chaldæis assigna-Callisthenes, qui sub Alexandro observationes à Chaldæis factas magnis curis inquisivit, turre Babylonicâ antiquiores non invenit (a). Imò D. Larcher, supplément à la Philosophie de l'histoire contra D. de Voltaire, probat observationes astronomicas Chaldæorum non protendi ultra annum septingentesimum quadragesimum octavum (748) ante æram vulgarem. Vide Annales de Philosophie Chré-

tienne, tom. 3. pag. 173. Obj. 50. Manethon in suâ Ægyptiorum historiâ, cujus fragmenta apud Eusebium supersunt, varias hujus populi

dynastias enumerat, quæ ad tria et quinquaginta annorum millia (5300) protenduntur, plurimique contendunt scriptores hujusce populi annales sex et triginta annorum millia (3600) longè superare. Ergo falsa est epocha à Moyse

assignata.

95. Re juxta plur tris fuisse **Ægypto** summæqu annumera cui titulus variis en factorum ægyptiaca versione.

96. Mr belles déc les monu thon, s'es nous a lai tie. Le enveloppe parfaitem hiéroglypl tages qu'i chronique les tems d'historio guère au ce patria jusqu'à la place suivi en époque, et de 65 et, surto une beau

cune de tenant à liberté d

<sup>(</sup>a) "Aristote, dit Mr. Du Clot, curieux de savoir la vérité au sujet des observations astronomiques des Chaldéens, manda à Callisthènes, qui était alors à Babylone à la suite d'Alexandre, de lui euvoyer ce qu'il trouversit d'assuré sur ce sujet. Callisthènes lui envoya des observations célestes de 1903 ans, depuis le commencement de leur monarde chie, jusqu'au règne d'Alexandre le Grand. Or, si depuis la prise de Babylone par Alexandre, l'an 330 avant l'ère chrétienne vulgaire, on remonte jusqu'à 1903 ans, on arrivera à 2233 ans avant l'ère chrétienne vulgaire, c'est-à-dire, vers le tema de Nemrod, pen après l'entreprise de la tour de Babel (d).

"L'ère de Nabonassar, si célèbre parmi les chronologistes, ne va pas au-delà de l'an 3967 de la période Julienne. Elle commence l'an 747 avant l'ère chrétienne vulgaire....
"Prolomée, qui rechercha avec soin les écrits et les observations des anciens astronomes.

Prolomée, qui rechercha avec soin les écrits et les observations des anciens astronomes, "Prolomée, qui rechercha avec soin les écrits et les observations des anciens astronomes, "n'a trouvé aucune observation céleste faite par les Babyloniens avant l'époque de Naboa nassar." Bible vengée, tom. 1. pag. 201. &c. (d) Ce fait n'est rapporté que par Simplicius, d'après Porphyre qui vivait près de 600 ans après la prise de Babylone. Aristote lui même n'en dit rien, et il n'en est fait aucune mention dans les écrits des plus anciens astronomes.

<sup>(</sup>a) " Ch " Sicile et | " trois, de

l'Abbé Pari (b) " Le " an nombr " trouvait d

<sup>&</sup>quot; et que M " thon divis

Xixuthro
os solares.
ntur à Beonem, deposse ultra
s ab Aloro
Moysis, si
tum. Plulucti ratiodos ut eas
t jàm viditum multò
antiquitas

ùm obsers assignaationes à abylonicâ ément à la bat obserultra anum (748) hie Chré-

iâ, cujus
us populi
annorum
it scriptoim millia
à Moyse

observations one à la suite allisthènes lui leur monarsabylone par 1903 ans, on s de Nemrod,

delà de l'an vulgaire.... astronomes, que de Nabo.

s de 600 ans aucune men95. Resp. Manethonem concordari posse cum Moyse, juxta plures eruditos si supponatur Ægyptiorum annos nostris fuisse multò breviores (a) vel plures reges simul in Ægypto regnavisse; Ægyptios deindè vanitate ductos, summæque antiquitatis glorià allectos, successivè hos reges annumeravisse (b), quod clarè demonstrat D. Dorigny, libro cui titulus, la Chronologie du Grand empire des Egyptiens; variis enim observationibus, plurimorum comparatione factorum et veterum scriptorum testimonio probavit ægyptiacam chronologiam concordari etiam cum vulgatà versione.

96. Mr. Champollion le jeune, qui est parvenu par ses belles découvertes à établir une sorte de concordance entre les monumens antiques de l'Egypte et l'histoire de Manéthon, s'est convaincu que la liste des rois que cet auteur nous a laissée, n'est historique que depuis la 17me. dynas-Le reste est entièrement fabuleux, ou du moins paraît enveloppé des plus épaisses ténèbres. C'est ce que démontre parfaitement Mr. l'Abbé Greppo, dans son Essai sur le système hiéroglyphique de Mr. Champollion le jeune, et sur les avantages qu'il offre à la critique sacrée, en distinguant dans la chronique de Manéthon les tems proprement historiques et les tems couverts de nuages. Ce que nous connaissons d'historique, dit-il, par rapport à l'Egypte, ne remonte guère au-delà du tems d'Abraham et finit même à l'époque de ce patriarche. Or dans les tems qui restent depuis le déluge jusqu'à la vocation d'Abraham, on pourrait trouver encore la place d'un grand nombre de dynasties. Le texte hébreu, suivi en cela par la Vulgate, ne donne, il est vrai, à cette époque, qu'une durée de 427 ans selon le calcul d'Ussérius, et de 652 ans selon Mr. Fréret; mais le texte samaritain, et, surtout, la version grecque des septante lui en donnent une beaucoup plus considérable (79 note). On sait qu'aucune de ces chronologies ne peut être considérée comme tenant à la foi, et que l'église a laissé à chacun une entière liberté de choisir entre elles celle qui peut lui paraître pré-

<sup>(</sup>a) "Chez les Egyptiens, l'année civile, selon Pline, Plutarque, Hérodote. Diodore de "Sicile et plusieurs autres auteurs, fut d'abord composée d'une seule lunaison, ensuite de trois, de quatre, de six, de douze lunaisons." Philosophie de la religion, par Mr. l'Abbé Para du Phonies.

l'Abbé Para du Phanjas.

(b) "Les Prêtres Egyptiens, dit Mr. Fréret dans sa défense de la chronologie, mettaient au nombre de leurs rois tous les princes qui avaient régné en Egypte, et dont le nom se trouvait dans les annales sacrées. C'est par là qu' Hérodote compte en Egypte 341 rois, et que Mancthon, quelques siècles après, en compte 352. Maia ces princes, que Mané. thon divise en 31 dynasties, ne composaient pas une suite de rois successifs."

férable. Selon Mr. Greppo, en admettant la chronologie des septante, on verrait s'évanouir toutes les difficultés que peuvent présenter les dynasties égyptiennes que nous a laissées Manéthon, puisque toutes les premières, dépourvues de tout appui historique, se rangent fort naturellement dans la classe des faits fabuleux, comme les règnes des Dieux, des demi-Dieux, &c. Mais que l'on adopte ou non cette chronologie, il n'en est pas moins vrai, dit Mr. Greppo, que la chronologie de Manéthon ne remonte pas au-delà des limites admissibles de nos livres sacrés. Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 3. pag. 148, &c.

97. Selon Mr. Champollion-Figeac, frère de Mr. Champollion le jeune, " les recherches les plus certaines sur les monumens astronomiques trouvés en Egypte démontrent " avec toute évidence qu'ils ont été exécutés pendant la "domination romaine sur les rives du Nil, et qu'ils sont " contemporains du premier siècle de l'ère chrétienne. " Quant aux chroniques écrites des anciens peuples, on " sait que la plupart de leurs nombres chronologiques s'ex-" pliquent par les élémens de certaines périodes purement " proleptiques (a), et à l'égard de la vieille chronique égyp-" tienne, par exemple, dont on connaît d'ailleurs les élé-" mens purement arbitraires, et qui donne à l'histoire " égyptienne une durée de 36525 ans, si l'on défalque lo. " 30000 ans pour le règne du soleil, selon le texte; 20. plus " de 4000 ans pour le règne des Dieux et des demi-Dieux " qui succédèrent au soleil, ce qui en reste pour les tems " historiques jusqu'à la conquête d'Alexandre (b) n'a rien " d'embarrassant pour la chronologie des faits historiques. " D'autre part, mes recherches (c'est Mr. Champollion-"Figeac qui parle), d'après les dates très authentiques des " inscriptions royales de l'Egypte, ont constaté ce résultat " capital: qu'aucun monument connu de cette contrée ne " remonte au-delà de la 16me. dynastie égyptienne de "Manéthon, dont tous les écrivains ecclésiastiques font " unanimement le premier roi contemporain d'Abraham.

" Ainsi l'histoire de l'Egypte, par ses monumens, ne s'étend " pas au-delà du 23me, siècle antérieur à l'ère vulgaire. " Elle reste donc dans les termes de la chronologie de

(a) On appelle période proleptique celle qui est supposée au-delà des limites ordinaires de la chronologie.

(b) 332 ann avant l'ère vulgaire d'après le calcul d'Ussérius.

" Moïse " sept sid " 16me.

Annales d peut voir le Comte

Obj. sæculis ja libus et s invicté pr 98. R

utramque

Les C ancien li de leur h Confuciu ont disp avant l'è perdre le passés so mens his dans l'e jurispruc fut que renversé partie di lettré, e reste, q toujours les autre Chinois sentent Jehovah seul hor d'innoc fruit dé patriard le récit genre h

> pas la (a) Col était encor

chronologie ficultés que nous a laisbourvues de ent dans la Dieux, des cette chropo, que la del de Philoso-

Mr. Chamnes sur les démontrent pendant la u'ils sont chrétienne. euples, on iques s'expurement ique égyprs les élél'histoire falque lo. ; 20. plus emi-Dieux r les tems n'a rien storiques. mpolliontiques des e résultat ontrée ne ienne de jues font Abraham. ne s'étend vulgaire.

ologie de

tes ordinaires

"Moïse selon le texte des septante...puisqu'elle laisse sept siècles entre l'époque qu'elle assigne au déluge et la "16me. dynastie égyptienne reconnue par les monumens." Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 1. pag. 373. On peut voir à ce sujet le même ouvrage, tom. 6. pag. 321, et le Comte de Valmont, par Mr. P. L. Gérard, tom. 2.

Obj. 60. Sinarum imperium multis ante diluvium sæculis jàm florens erat, uti certissimis hujus populi annalibus et serie non interruptâ observationum astronomicarum invictè probatur. Ergo falsa est epocha à Moyse assignata.

98. Resp. Nego antecedens et ejus probationem quoad

utramque partem.

Les Chinois regardent le Chou-King comme leur plus ancien livre, et le considèrent comme la base inébranlable de leur histoire. On assure que cet ouvrage fut rédigé par Confucius (a) d'après les lambeaux d'écrits antérieurs qui ont disparu. Personne n'ignore qu'environ deux siècles avant l'ère vulgaire, l'empereur Chi-Hoangti, voulant faire perdre le souvenir de lous les faits glorieux qui s'étaient passés sous les règnes précédens, fit détruire tous les monumens historiques et tous les livres qui pouvaient se trouver dans l'empire, à l'exception de ceux qui traitaient de la jurisprudence, de la médecine et de l'agriculture. Ce ne fut que quarante ans plus tard, sous la dynastie qui avait renversé celle à laquelle appartenait Chi-Hoangti, qu'une partie du Chou-King fut restituée de mémoire par un vieux lettré, et qu'une autre fut retrouvée dans un tombeau : le reste, qui formait dans le moins la moitié, fut perdu pour toujours. Or ce livre, tel qu'il existe actuellement, et tous les autres Kings qui lui servent de commentaires et que les Chinois regardent comme très-authentiques, nous représentent l'univers tiré du néant par un être éternel appelé Jehovah, la terre créée, toute la race humaine issue d'un seul homme et d'une seule femme. On y parle de l'état d'innocence, du paradis terrestre, de l'arbre de vie, du fruit défendu, de la chute de la femme, de la longue vie des patriarches, et même de la promesse d'un rédempteur. Dans le récit que l'on y fait du déluge qui submergea tout le genre humain à l'exception d'une seule famille, on n'oublie pas la pierre aux sept couleurs ou l'arc-en-ciel. On lit que

(a) Consucius, célèbre philosophe chinois, ne vers l'an 550 avant J.C., tems où la Chine était encore très-peu de choae, est mort à l'âge de 73 ans.

" rien de bon."

Niu-Wa, ou Noé, vainquit l'eau par le bois, et se sauva dans un bateau; qu'une colonie des descendans de Niu-Wa vint s'établir dans le Chen-si; qu'elle avait pour chef le sage Yao, dont les premiers soins furent de procurer l'écoulement des eaux qui, s'étant élevées jusqu'au ciel, baignaient encore le pied des plus hautes montagnes, couvraient les collines moins élevées, et rendaient les plaines impraticables (a). De là il est facile de conclure que l'histoire de la Chine, même en la faisant remonter jusqu'à Yao, ne dépasse point l'époque assignée par Moïse, puisque les chronologistes ont démontré de la manière la plus évidente que le déluge de Niu-Wa est arrivé vers l'an 2324 avant l'ère vulgaire, c'est-à-dire, 24 ans après le déluge de Noé, en suivant le calcul d'Ussérius (79. note).

99. "A l'égard des observations astronomiques, dit Mr. Goguet, dont on a cherché à étayer les prétendues antiquités chinoises, la supposition est si sensible, qu'elle a été aperçue par quelques Lettrés Chinois, malgré le peu d'idée qu'en général, les Chinois ont de la critique. On peut assurer hardiment que, jusqu'à l'ar. 206 avant Jésus-Christ, leur histoire ne mérite aucune croyance. C'est un tissu perpétuel de fables et de contradictions; c'est un cahos monstrueux dont on ne saurait extraire

Origine des Lois, tom. 3. dissertation

3. MM. de Lalande et Delambre avouent la même chose. Quoique l'on attribue à Yao l'introduction de l'astronomie à la Chine, la première éclipse de soleil dont il soit fait mention dans le Chou-King, n'est cependant arrivée qu'environ deux siècles après la mort de ce sage, et encore le récit de ce phénomène est-il accompagné de circonstances très-ridicules : on y raconte, par exemple, que l'on fit marcher un général et toute l'armée chinoise contre les deux astronomes qui avaient prédit cette éclipse, parce qu'ils s'étaient trompés dans leurs calculs, &c. Les véritables éclipses rapportées par Confucius dans sa chronique du royaume de Lou, ne remontent pas au-delà de la 776me. année avant Jésus-Christ. Nous avons déjà remarqué (94) que les observations astronomiques des Chaldéens ne vont pas au-delà de 748 ans avant la même époque. Au reste, si l'on juge du passé par le présent, on peut croire que les (a) Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 2. pag. 48 et 60, tons. 4. pag. 169, &c.

Chinois n tronomie, étrangers de Philoso Larcher, rigny, C Gérard, l philos. Mr 100. I antiquité

antiquité comme de genre : el sonne n'os laborieuse dernes, el Calcutta, les annale Hindous s bible. Vo pag. 386,

tum natus cos huic efformand scilicet in

Duo sta seu vacua què expan pus comp secta et Atomorun habent for ricæ, aliæ 20. necess extensæ; Quadrupl pondere a in altum lineâ perp le Niu-Wa
le Niu-Wa
ur chef le
rer l'écoubaignaient
raient les
praticables
oire de la
Yao, ne
e les chredente que
vant l'ère
e Noé, en

s, dit Mr.
adues ane, qu'elle
nalgré le
a critique.
206 avant
croyance.
dictions;
extraire

ssertation ne chose. l'astronoil soit fait arrivée encore le onstances a fit marles deux ce qu'ils

776me.
rqué (94)
ne vont
Au reste,
que les

éritables

ique du

Chinois n'ont jamais dû faire de grands progrès dans l'astronomie, puisqu'ils sont encore obligés de recourir aux étrangers pour la composition de leurs calendriers. Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 3. pag. 176. Voyez Mr. Larcher, Supplément à la philosophie de l'histoire; Mr. Dorigny, Chronologie du Grand empire des Egyptiens; Mr. Gérard, le Comte de Valmont, tom. 2.; Mr. Feller, Catéc. philos. Mr. Para du Phanjas, Philos. de la religion; &c.

100. Les incrédules ont encore opposé à Moïse la haute antiquité des Hindous; mais il en a été de cette objection comme de toutes les autres que l'on a faites dans le même genre: elle a disparu devant la véritable science, et personne n'oserait la renouveler depuis que, par leurs savantes et laborieuses recherches, les plus célèbres orientalistes modernes, et surtout les membres de la société asiatique de Calcutta, ont démontré de la manière la plus évidente que les annales sacrées et les observations astronomiques des Hindous s'accordent parfaitement avec la chronologie de la bible. Voyez les Annales de Philosophie Chrétienne, tom. 1. pag. 386, &c.; tom. 2. pag. 50, &c.; tom. 3. pag. 174, &c.

# 2. De Systemate Epicuri.

101. Epicurus Gargetii in Atticâ anno 342 ante Christum natus, non omninò negabat esse Deos, sed contendebat cos huic mundo esse prorsùs extraneos, ideòque nec orbi efformando præfuisse, nec illius conservationi invigilare, ne

scilicet in otio perturbarentur.

Duo statuit rerum omnium principia; primum est inane seu vacuum æternum et infinitum, seu spatium circumquaquè expansum; secundum est materia, non in unum corpus compacta, sed in primas suî particulas minutatim secta et divisa. Has particulas Epicurus vocat atomos. Atomorum hæ sunt proprietates; lo. varias et infinitas habent formas et figuras; aliæ sunt oblongæ, aliæ sphæricæ, aliæ triangulares, aliæ instar hamorum aduncæ, &c.; 20. necessariæ sunt et æternæ; 30. sunt indivisibiles licèt extensæ; 40. illis necessarius est et essentialis motus. Quadruplex est iste motus; lo. motus gravitatis, quo innato pondere ab alto deorsùm decidunt; 20. perpendicularis, quo in altum ascendunt; 30. obliquus seu clinaminis quo à lineâ perpendiculari sensim et perpetuò declinant; 40. mo-

tus reflexionis quo atomi in vicinas impactæ repercutuntur et resiliunt.

102. His positis, mundi exordium sic explicat Epicurus: ab æterno ferebantur atomi deorsùm in vacuo inani et immenso; fortè autem contigit ut, ob motum clinaminis à lineâ rectâ deflectentes in sese invicem impegerint, sibique propter diversas quas habent figuras adhæserint, variaque corpora formaverint ex quibus conflatur orbis universus. Nihil in mundo præter corpora admittit Epicurus. Mentes sunt atomi tenuiores; cogitationes verò ex motibus particularum exiguarum quodam modo inclinatarum ac reflexarum nascuptur.

### Propositio.

103. Absurdum est Epicuri systema.

Prob. Illud enim systema est absurdum cujus principia sunt falsa et contradictoria, et cujus falsæ sunt consecutio-

nes; atqui tale est systema Epicuri.

I. Falsa sunt et contradictoria principia Epicuri. Supponit enim Epicurus materiam esse æternam motumque esse materiæ essentialem; atqui hæc duo falsa sunt (39, 44.) et contradictoria. Si enim atomorum motus perpendicularis, v. g., ipsis est essentialis, tunc repugnant alii motus; contrarii enim essent motui essentiali. Idem dicendum est de cæteris motibus. Ergo I....&c.

II. Falsæ sunt consecutiones quas Epicurus ex suis principiis deducit. Ex suis enim atomis et ex illarum motu fortuito et necessario deducit Epicurus 10. corporum originem; 20. plantarum et animalium conformationem; 30. mundi structuram; 40. ejusdem conservationem; 50. demum mentium nostrarum existentiam; atqui hæc omnia

falsò deducit Epicurus.

lo. Nulla nasci possunt ex atomis corpora. Nam juxta Epicurum corpus nihil aliud est quâm atomorum agglomeratio: atqui hæc agglomeratio est impossibilis. Ex ipso enim Epicuro, motus essentialis est atomis. Ergo motus in atomis nunquâm destrui potest, quicunque sit iste sactus. Ergo atomi nunquâm quiescere possunt. Ergo lo....&c.

20. Plantarum et animalium conformatio ex atomis deduci non potest. Plantæ enim omnes, omniaque animalia, seu corpera quælibet organis instructa, partibus constant

ità secum ut omnes a ad nutrition tionem: at potest oriri 20...&c.

30. Orbipetu motis. ligentiam n qui orbis ur tiam (47, 48)

40. Orbimate Epicucum, et firm videatur or destruitur: produxissem atomi alio m sent opus: annorum m

50. Ment mate Epicu ligentes, cog atqui ex ato aggregatione Ergo 50...

"Des com
" ne donner
" Un chimis
" et penser
Ergo 50...

Obj. Dat combinatio p possibilis. I præsens mur

104. Resp supponantur potest quin mota prout Reverà, quæ cutuntar

Epicurus:

ni et imnaminis à
sibique
variaque

niversus, Mentes us partic reflexa-

principia nsecutio-

. Supponque esse (39, 44.) rpendicuii motus; ndum est

suis prinim motu um origiem; 30. em; 50. ec oninia

am juxta
agglomeEx ipso
go motus
sit iste
t. Ergo

tomis deanimalia, constant ità secum invicem ordinatis, et allis ab aliis dependentibus, ut omnes ad mum et eumdem finem concurrant, nimirum ad nutritionem, incrementum, conservationem et propagationem: atqui hæc mutua partium coordinatio omnium non potest oriri ab atomis cæcis et intelligentia destitutis. Ergo 20....&c.

30. Orbis universus oriri non potuit ex atomis cæco impetu motis. Quod enim nimiam arguit sapientiam et intelfigentiam non potuit oriri ex cæco atomorum impetu: atqui orbis universus nimiam arguit sapientiam et intelligen-

tiam (47, 48). Ergo 30....&c.

40. Orbis conservatio pariter explicari nequit in systemate Epicuri. Quod enim est fortuitum, eo ipso est caducum, et firmum esse non potest; si in uno instanti aliquis videatur ordo, in posteriori momento novâ commotione destruitur: ergo si atomi concurrendo mundum nostrum produxissent (quæ suppositio est absurdissima), eædem atomi alio motu fortuito concurrentes primum destruxissent opus: atqui præsens mundi ordinatio jàm à pluribus annorum millibus existit. Ergo 40...&c.

50. Mentium nostrarum origo explicari nequit in systemate Epicuri. Mentes enim nostræ simplices sunt, intelligentes, cognitionis, memoriæ, libertatis, &c., capaces: atqui ex atomis casu fortuito motis nihil oriri potest præter aggregationes partium, quæ sanè simplices non sunt.

Ergo 50...&c.

"Des combinaisons, des chances, inquit civis Genevensis, ne donneront jamais que des produits de même nature. Un chimiste combinant des mixtes, ne les fera pas sentir et penser dans son creuset." Emile, tom. 3. pag. 56. Ergo 50...&c. Aliundè...&c. Ergo...&c.

### Solvuntur objectiones.

Obj. Datis materià et motu evenire potuit quælibet combinatio possibilis: atqui præsens mundus est combinatio possibilis. Ergo datis materià et motu evenire potuit

præsens mundi combinatio. -

104. Resp. 10. Dist. Maj. Datis materiâ.... &c., si ea supponantur quæ non postulat Epicurus, nec postulare potest quin causâ cadat; conc. maj. Datis materiâ et motu prout ea præcisè postulat Epicurus; neg. maj. Reverà, quælibet mundi physici ordinatio nihil aliud esi

quam quædam determinata materiæ quantitas determinatá motûs quantitate donata. Mirum non est igitur quòd, determinatis motûs et materiæ quantitatibus cuilibet mundo ordinato propriis, illa mundi combinatio obtineri possit et debeat: atqui hanc ipsam determinationem nec postulat Epicurus nec postulare potest quin causâ cadat. Hæc enim ipsa determinatio supponit causam determinantem et intelligentem: atqui ut hanc causam intelligentem tolleret, systema suum excogitavit Epicurus. Ergo....&c.

Resp. 20. Dist. Maj. Datis materia et motu evenire potuit quælibet mundi combinatio merè materialis, in qua nullus sit sensus, nulla cogitatio; transeat. Combinatio mixta in qua sensus et cogitationes materiali combinationi admisceantur; neg. maj. Solutio patet ex dictis (103).

Inst. 10. Atqui admissis tantummodò Epicuri principiis præsens mundi dispositio evenire potuit et debuit. In tota enim retrò æternitate fortuitus atomorum concursus infinitum combinationum numerum potuit et debuit exhaurire; atqui infinitus combinationum numerus complectitur præsentem mundi dispositionem. Ergo....&c.

105. Resp. 10. Neg. supp. maj. Supponit enim major dari posse numerum infinitum. Atqui nullus potest esse numerus infinitus. Talis enim numerus foret ille qui tantus esset, ut major vel minor concipi non posset: atqui nullus numerus tantus est ut major vel minor concipi non possit. Huic enim numero possum addere unicam vel plures unitates. Pariter ex illo possum demere unicam vel plures unitates. Ergo quilibet numerus potest augeri vel minui.

Ergo nullus numerus potest esse infinitus.

Resp. 20. Dist. Maj. Fortuitus atomorum concursus exhaurire potuit infinitum numerum combinationum, quales fortuito casu Griri possunt; transeat: combinationum in quibus maximus elucet ordo; neg. maj. Nam adesse debet proportio inter causam et effectum, inter combinationes et earum originem; atqui inter fortuitum casum et combinationes rectè ordinatas, quarum omnes partes ità sunt inter se connexæ, ut singulæ babeant finem proprium et insuper concurrant ad finem omnibus generalem, nulla potest esse proportio; siquidem apud Epicurum, aut casus fortuitus nihil est, aut est causa quædam cæca sensu et ratione destituta, omnia omninò confusè miscens: atqui inter con-

fusionem &c.

Inst. 2
potuit. (includant
foramen
transitum
quælibet |
bit, si pe
Æneïdos
Æneïdos
cursu. I
atomorum
cibiliter
Prémonty

retur Æ oriri potu oriri potu enim pot tio, vita, dispositio tia; sunt partes its supponar fortuito

Pensées p

Resp.
nuntur
magnitu
numerus
inclusæ
jactum,
Atqui l
igitur q
immens
combina
de re co
D. Fel

Traité d

leterminata gitur quòd, ibet mundo eri possit et ec postulat dat. Hæc inantem et em tolleret, &c.

dis, in qua Combination pmbinationi tis (103). ri principiis it. In tota cursus infitexhaurire; ctitur præ-

tu evenire

enim major
potest esse
e qui tantus
atqui nullus
non possit.
vel plures
n vel plures
vel minui.

concursus
num, quales
ationum in
desse debet
inationes et
et combinaa sunt inter
a et insuper
potest esse
as fortuitus
et ratione
i inter con-

fusionem et ordinem nulla potest esse proportio. Ergo .... &c.

Inst. 20. Atqui præsens mundi dispositio fortuitò exoriri potuit. Omnes enim litteræ Æneïdos poëma ingredientes includantur in capsulâ deindèque agitentur. Tunc per foramen ità exiguum ut unicæ tantum litteræ per vices transitum permittat, exire cogantur. In hâc hypothesi, quælibet litterarum combinatio exire poterit, et sanè exibit, si per totam æternitatem iterentur projectiones; atqui Æneïdos poëma est litterarum combinatio possibilis. Ergo Æneïdos poëma efformari potuit fortuito litterarum concursu. Ergo à pari et ipsa mundi dispositio ex fortuito atomorum concursu deduci potuit et debuit. Hæc invincibiliter demonstrârunt duo celeberrimi philosophi, D. Prémontval, Vues philosophiques, tom. 2. et D. Diderot, Pensées philosophiques, No. 21.

106. Resp. 10. Neg. consqam. Quamvis enim concederetur Æneïdos poëma ex fortuito litterarum concursu oriri potuisse (a), non indè sequeretur præsentem mundum oriri potuisse ex fortuito atomorum concursu. In Æneïdos enim poëmate solummodò adesset mera litterarum dispositio, vitâ, sensu, cogitatione, &c., destituta: in mundi verò dispositione sunt corpora organis instructa et entia viventia; sunt substantiæ sentientes et cogitantes; sunt quædam partes ità inter se connexæ, ut una plures alias necessariò supponat, &c. Atqui talis ordinatio oriri non potuit ex fortuito atomorum concursu. Ergo nulla est paritas.

Resp. 20. Quandò agitur de Æneïdos poëmate, supponuntur efformatæ litteræ ex certâ materiâ, determinatæ magnitudinis, et ejusdem generis, v. g, latinæ. Earum numerus determinatur; supponuntur omnes in capsulâ inclusæ et egredientes aliæ post alias. Post inutilem jactum, iterùm supponuntur inclusæ, ut iterùm fluant. Atqui hæc omnia causam intelligentem supponunt. Ut igitur quædam adesset paritas, supponendum foret per immensum vacuum volitantes atomos, infinitis exhaustis combinationibus, produxisse tandem Æneïdos poëma. Hâc de re consuli possunt D. Nonotte Dict. Philos. article Athée; D. Feller, Catéchisme philos. No. 35; D. de Fénélon, Traité de l'existence de Dicu; D. Aymé, Fondemens de la foi.

<sup>(</sup>a) Tullius nescit " an in uno quidem versu possit tantum valere fortuna." De natura Deorum....11, 37.

### 3. De Systemate Spinosæ.

107. Benedictus Spinosa Amstelodami Batavorum (Amsterdam capitale de la Hollande) natus anno 1633, judaïcam primò, deindè christianam, nullam tandem religionem professus, totas in eo fuit, ut Divinitatis notionem peni us deleret. In sua Ethica, in qua methodum geome-

tricam affectat, impium suum systema evolvit.

108. In hoc opere 10. Statuit unicam in mundo existere substantiam, quam infinitam, immensam et æternam contendit. 20. Duo sunt primaria illius attributa, ex quibus cætera fluere concipiuntur, extensio nimirùm et cogitatio. 30. Omnia corpora quibus mundus ccalescit sunt totidem unicæ hujus substantiæ modi, quatenùs est extensa; ejusdem verò, quatenùs est cogitans, modi sunt mentes humanæ. 40. Unicam hanc substantiam Deum appellat, quem ab ipsâ rerum universitate et omnium in hoc mundo existentium congerie non esse distinctum contendit. Undè fit ut, juxta Spinosam, Deus sit spiritus et materia, homo et brutum, bonus et malus, &c. Quid absurdius?

# Propositio.

109. Rejiciendum est Spinosæ systema.

Prob. Illud enim systema est rejiciendum, cujus falsa sunt principia. Atqui principia systematis Spinosæ sunt falsa. Supponit enim Spinosa 10. unicam esse substantiam; 20. hanc substantiam esse Deum. Atqui hoc utrumque est falsum.

I. Falsum est unicam esse substantiam. Ex omnium enim philosophorum professo, substantia est ens in se subsistens, seu ens existens independenter à subjecto inhæsionis: atqui plurima sunt entia in mundo existentia independenter à subjecto inhæsionis. Sic, v. g., homines, corpora, sol, luna, arbores, &c., existunt independenter à subjecto inhæsionis.

nis. Ergo I.... &c.

II. Falsum est unicam Spinosæ substantiam esse Deum. Nam ex probandis, Deus est summè perfectus et summè felix. Atqui unica Spinosæ substantia neque est summè perfecta, neque summè felix. Io. Non est summè perfecta; innumeris enim scatet imperfectionibus, illis scilicet omnibus quæ sive in spiritibus, sive in corporibus observantur, siquidem omnia complectitur. 20. Non est summè felix.

Omnes en se recipit stantia, q undè....

Præter æternam Ad id en et infinit

Obj. I præter si tia. Ergo

110. I infinitam sint entisionis;

Resp. tas omn substant imperfect Inst.

net. 1

Respaut emin Solutio

Inst. stantia

conc. a
Itaque
fectione
Sed om
admixt
liter on

præter corpor sarios mens Batavorum nno 1633, idem relinotionem m geome-

ndo exisæternam
ex quibus
cogitatio.
nt totidem
isa; ejushumanæ.
quem ab
existenndè fit ut,
homo et

ujus falsa losæ sunt tantiam ; ltrumque

omnium
n se subhæsionis:
endenter
n, sol, luinhæsio-

summè summè summè erfecta; et omnirvantur, de felix, Omnes enim hominum curas, sollicitudines et miserias in se recipit. Ergo tam misera est hæc unica Spinosæ substantia, quàm si ab alio cruciaretur. Ergo II... &c. Aliundè.... &c. Ergo.... &c.

Prætered asserit Spinosa hanc unicam substantiam esse æternam, increatam et infinitam: atqui istud dici nequit. Ad id enim oporteret ut materia esset æterna, increata et infinita: atqui istud omne est falsum (39). Ergo. &c.

Solvuntur objectiones.

Obj. Existit in mundo aliqua substantia infinita; atqui præter substantiam infinitam, nulla potest esse alia substantia. Ergo unica est in mundo substantia.

110. Resp. 10. Neg. min. Ut enim præter substantiam infinitam plures esse possint substantiæ, sufficit si plura adsint entia quæ ità existant, ut non indigeant subjecto inhæ-

sionis; atqui res ità est (109); ergo....&c.

Resp. 20. Neg. consqam. Infinita enim substantia infinitas omnes perfectiones complectitur; atqui Spinosæ unica substantia non complectitur infinitas perfectiones, siquidem imperfectiones singularum partium complectitur. Ergo...&c.

Inst. 10. Substantia infinita omnem entis gradum conti-

net. Ergo præter illam nulla potest esse substantia.

Resp. Dist. Ant. Continet aut formaliter, aut virtualiter, aut eminenter; conc. ant. Continet formaliter; neg. ant. Solutio patet (31, 34).

Inst. 20. Quilibet entis gradus est perfectio: ergo substantia infinita quemlibet entis gradum formaliter continet.

111. Resp. Dist. Ant. Est perfectio impropriè dicta: conc. ant. Est perfectio verè et propriè dicta: neg. ant. Itaque substantia infinita continet omnem et absolutam perfectionem omni admixtione imperfectionis omninò carentem. Sed omnes entis gradus non carent omninò imperfectionis admixtione. Ergo substantia infinita non continet formaliter omnem entis gradum.

# 4. De Systemate Immaterialistarum.

112. Docent Athei Immaterialistæ lo. nihil existere præter spiritus; undè sequitur homines perpetud vanis corporum speciebus illudi; 20. singulos spiritus esse necessarios et æternos; 30. cogitationes et affectiones quibus mens subjacet, ex fatali quâdam necessitate contingere.

## Propositio.

113. Rejiciendum est systema Immaterialistarum.

Prob. Illud enim systema est rejiciendum, quod falsis nititur principiis, et, quibus etiam concessis, scopum suum non attingerent athei immaterialistæ: atqui tale est eorum

systema.

I. Hujus systematis falsa sunt principia. 10. Falsum est nullum existere corpus (Log. 194). 20. Mens humana, nedùm sit necessaria, è contrà est ens contingens; concipi enim potest non existens æquè ac existens quin destruatur ejus essentia. 30. Non est æterna, siquidem non est necessaria. 40. Cogitationes et affectiones mentis non oriuntur à quâdam fatali necessitate. Vel enim illa necessitas oriretur à principio mentibus externo, vel ab interno: atqui neutrum dici potest. Non prius; tunc enim aliquod ens existeret distinctum à mentibus humanis, quod nolunt athei immaterialistæ. Non posterius; cùm enim eadem sit mentium humanarum natura, eædem essent in omnibus affectiones et cogitationes, quod experientiæ adversatur. Ergo I.

II. Etiamsi concederentur ista principia, scopum suum non attingerent immaterialistæ. Ided enim negant esse corpora, ne Deum esse probari possit : atqui, etiam sublatis corporibus, Deum esse efficaciter probatur, nempè, argumentis metaphysicis et moralibus. Pariter vitare non possent argumentum desumptum ex mirabili ordine et artificiosa mundi dispositione. Nam quamvis materia non existeret, nihilominus tamen constat lo, nobis occurrere saltem simulacra rerum omnium quas in orbe existere credimus: 20. in illis simulacris summam elucere sapientiam: 30. hæc simulacra non pendere à nobis. Ergo agnoscenda est aliqua causa à mentibus nostris distincta et ipsis superior, quæ stupendas illas rerum imagines, tamque magnifici mundi repræsentationem in nobis excitet: quæ causa alia esse non potest quam ens supremum summe sapiens, et ideò Deus. Ergo II....&c. Aliundè....&c. Ergo....&c. et nullam

Præcipu possunt, nitas, Un tabilitas.

juxta plur Dei constit fluunt alia vocantur.

Prob. necessariu cnim ità Ergo....

Prob. infinitum possidet

Prob. sarium e quoad ex necessar enim vi

rum. quod falsis pum suum est eorum

Falsum est amana, ne; concipi destruatur est necesn oriuntur sitas orirerno: atqui iquod ensolunt athei a sit mensos affectioErgo I.

gant esse am subla-, nempè, vitare non ne et artia non exoccurrere stere crepientiam: noscenda ssis supee magnime causa apiens, et

)...&c.

### CAPUT SECUNDUM.

#### DE ATTRIBUTIS DIVINIS.

TTRIBUTA divina duplicis sunt generis; alia dicuntur absoluta, quia solum Deum respiciunt et nullam exprimunt relationem creatoris ad creaturas; alia vocantur relativa, quia hanc relationem exprimunt.

#### I. DE ATTRIBUTIS DEI ABSOLUTIS.

Præcipua Dei attributa absoluta ad quæ cætera revocari possunt, sunt Aseitas, Infinitas, Independentia, Æternitas, Unitas, Simplicitas, Immensitas, Libertas et Immutabilitas.

#### 1. De Ascitate.

115. Aseitas seu proprietas existendi à se et essentialiter, juxta plurimos, est attributum Dei primarium, seu gradus Dei constitutivus, quia ex hoc attributo, tanquam ex fonte, fluunt alia Dei attributa, quæ ideò, juxta eosdem, secundaria vocantur.

### Propositio.

116. Deus à se, essentialiter et necessariò existit.

Prob. Deus enim est ens necessarium (60). Atqui ens necessarium à se, essentialiter et vi naturæ suæ existit; si enim ità non existeret, nullo modo existere posset (59). Ergo...&c.

# 2. De Infinitate seu omni-perfectione Dei.

### Propositio.

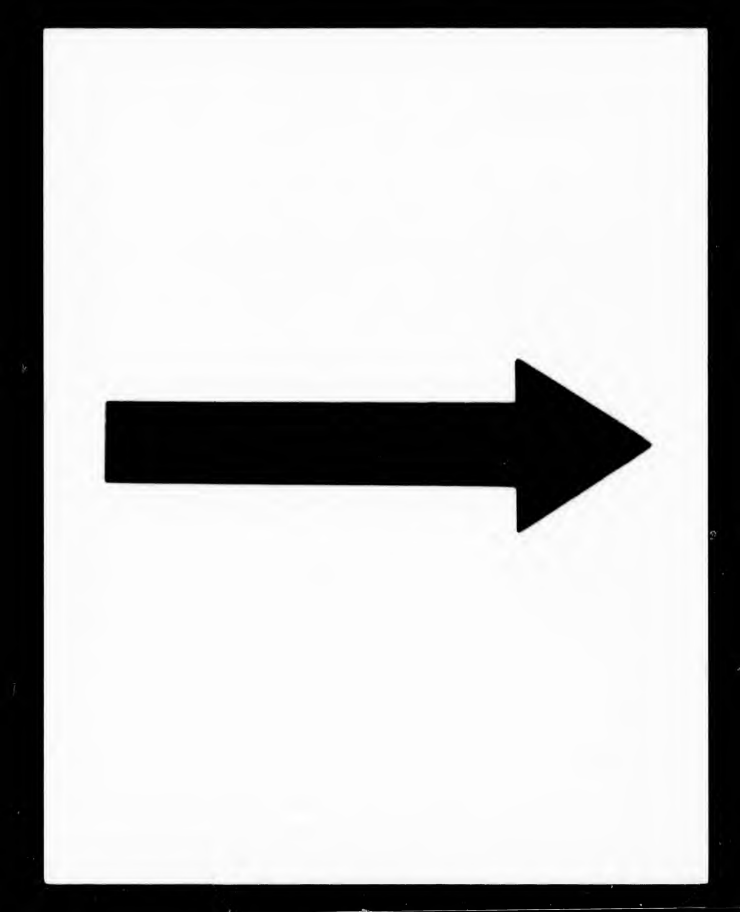
117. Deus est in omni perfectionum genere infinitus.
Prob. Ens enim illud est in omni perfectionum genere infinitum, quod possidet omnes perfectiones: atqui Deus possidet omnes perfectiones (60). Ergo...&c.

# 3. De Independentid Dei.

# Propositio.

118. Deus est summè independens.

Prob. Deus enim est ens necessarium; atqui ens necessarium est summè independens, cùm à nullo pendeat, sive quoad existentiam, sive quoad existendi modum. lo Ens necessarium non pendet ab alio quoad existentiam; ità enim vi naturæ suæ existit, ut nec possit non existere, nec



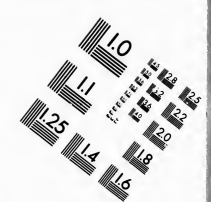
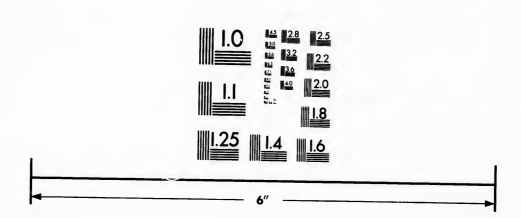


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

STATE OF THE STATE



concipi possit non existens. 20. Non pendet ab alio quoad existendi modum. Nam ens necessarium à nullo pendet quoad existentiam. Ergo pariter ab alio non pendet quoad existendi modum, siquidem nullum ens potest esse sine aliquo existendi modo. Ergo ens necessarium habet vi naturæ suæ aliquem existendi modum necessarium. Ergo ....&c.

#### 4. De Æternitate Dei.

119. Còm Deus sit ens necessarium, eo ipso est æternus, id est, nec initium habuit nec finem habere potest. Hoc, uno consensu, docent omnes Theistæ. Sed circa æternitatis naturam dissentiunt. Æternitas estne successiva, ut quidam volunt cum Scotistis, vel tota simul, ut docent ferè omnes cum Thomistis? Hæc quæstio est obscurissima et sat inutilis, nulliusque est momenti ad ipsam æternitatem.

# Propositio.

120. Deus est æternus.

Prob. Illud enim ens est æternum, quod nec initium habuit nec finem habere potest: atqui Deus nec initium.... &c., siquidem existentia ipsi essentialis est (116). Ergo nec illà unquàm privatus fuit, nec privari potest. Ergo semper exstitit, semperque exstiturus est. Ergo....&c.

### 5. De Unitate Dei.

121. Circa unitatem Dei erraverunt præcipuè 10. Gentiles et pagani qui plures admiserunt Deos; 20. Manichæi, qui ad explicandam boni et mali originem, duo principia necessaria admiserunt, unum summè et ex naturâ suâ bonum, auctorem rerum invisibilium, lucis et cujuslibet boni, et alterum summe et ex naturâ suâ malum, à quo sunt tenebræ et omnia mala.

# Propositio prima.

122. Deus est unicus.

Prob. 1o. Deus enim est ens summè perfectum (117), quo nihil melius esse aut excogitari potest; atqui si non esset unicus, si socios haberet, tunc ens perfectius et melius ipso excogitari posset, illud videlicet quod nec socium nec par haberet. Ergo....&c.

Prob. 20. Deus est summè independens (118); atqui unicum est ens summè independens, seu quod idem est,

non poss essent pl liberi; ur sint omn non foren

Prob. cam uni stringi po alter alte sunt inde

Obj. 10 existendi necessari

Resp. Ergo rep Inst. I

vel proudest ens pens necexistendiatqui plu

Resp. nem, ne nem, des destruit

Obj. atqui m

Resp. repugna Ergo. . .

Inst. plures I

Resp.

Inst. tiones. infinitas

123. tres pe alio quoad ullo pendet endet quoad t esse sine n habet vi um. Ergo

est æternus, test. Hoc, æternitatis a, ut quidocent ferè urissima et ternitatem.

initium hanitium.... . Ergo nec rgo semper

Io. Genti-Manichæi, o principia râ suâ boslibet boni, uo sunt te-

um (117), ui si non s et melius ocium nec

8); atqui idem est,

non possunt esse duo Dii summè independentes. Si enim essent plures, unus posset velle quod alter nollet, cum sint liberi; unus posset alterum in suis actibus impedire, cum sint omnipotentes. Ergo unus ab altero penderet. Ergo non forent independentes.

Prob. 3o. Pariter duo illi Dii non forent omnipotentes, cum unius potestas per æqualem alterius potestatem restringi posset. Nec dicatur eos inter se consentire: si enim alter alterius consensu ad agendum indigeat, eo ipso nec sunt independentes, nec omnipotentes. Ergo....&c.

# Solvuntur objectiones.

Obj. lo. Deorum pluralitas non repugnat cum necessitate existendi. Ergo unitas non probatur ab existentia entis necessarii.

Resp. Neg. ant. Nam pluralitas est imperfectio (122).

Ergo repugnat enti necessario.

Inst. Pluralitas repugnat enti necessario, vel prout est ens, vel prout est ens necessarium; atqui neutrum. Non prout est ens præcisè, tunc enim unicum esset ens; non prout est ens necessarium; quod enim non destruit necessitatem existendi non repugnat enti prout est ens necessarium; atqui pluralitas non...&c. Ergo...&c.

Resp. Neg. min. quoad secundam partem: ad probationem, neg. min. Quod enim summam destruit perfectionem, destruit pariter necessitatem existendi; atqui pluralitas

destruit summam perfectionem. Ergo. . . . &c.

Obj. 20. Deus est ens quo melius excogitari non potest; atqui melius est plures esse Deos, quam unicum. Ergo .... &c.

Resp. Neg. min. Illud melius dici non potest quod repugnat: atqui pluralitas in ente necessario repugnat. Ergo...&c.

Inst. 10. Plura bona sunt paucioribus meliora: atqui

plures Dii sunt plura bona. Ergo....&c.

Resp. Neg. min. Deus enim est infinitum bonum: ergo ejus bonitas non potest augeri per alterius boni additionem.

Inst. 20. Plures personæ divinæ habent infinitas perfectiones. Ergo à pari plura entia possunt habere omnes infinitas perfectiones.

123. Resp. Neg. consqam. et paritatem. Cùm singulæ tres personæ divinæ unam, unicam et eamdem præcisè

habeant naturam divinam, eamdem voluntatem, potentiam, &c., singulæ possunt habere omnes infinitas perfectiones, quin plures sint Dii distincti, seu quod idem est, quin plura sint entia infinita distincta, et consequenter, quin destruatur existendi necessitas; è contrà verò, plura entia non possent habere omnes infinitas perfectiones quin plura forent entia infinita distincta, et consequenter quin destrueretur existendi necessitas. Ergo nulla est paritas. Ergo .... &c.

# Propositio secunda.

124. Duo Manichæorum principia repugnant.

Prob. 10. Duo Manichæorum principia sunt necessaria; ergo debent esse infinitè perfecta: atqui tamen principium summè malum quod admittunt Manichæi, nedùm sit summè perfectum, foret è contrà summè imperfectum. Ergo

repugnat hujusmodi principium.

Prob. 20. Ens necessarium est summè potens et summè beatum (117): atqui duo Manichæorum principia nec sunt summè potentia nec summè beata. Principium enim bonum totis viribus nitetur producere bonum et impedire malum; principium malum ex adverso militabit; æternæ ab ipsis exercebuntur inimicitiæ. Jugis erit pugna; æqualibus utrumque viribus dimicabit; utriusque vota frustrabuntur effectu, utriusque turbabitur felicitas. Ergo repugnant duo Manichæorum principia.

Prob. 30. Illa principia non sunt admittenda quæ stare non possunt cum mundi phænomenis: atqui duo Manichæorum principia... &c. Nam in mundo sunt bona mixta malis: atqui bonorum et malorum mixtio obtineri non potest sub duobus Manichæorum principiis; vel enim hæc duo principia sunt æquè potentia, tuncque nec bonum nec malum aderit, vires quippè æqualez et oppositæ sese elidunt; vel principium bonum superius est, et tunc unicè bonum aderit: vel principium malum est potentius, tuncque non nisi malum erit in rerum naturâ. Ergo.... &c.

125. Nec dicant Manichæi hæc duo principia mutuò inter se consentire et de suo jure cedere: si enim principium bonum de suo jure cedere potest et malum permittere, immeritò igitur asserunt Manichæi sub unico Deo summè bono mala adesse non posse, frustràque, ad explicandam boni et mali originem, ad principium summè malum recurrunt.

Et v explicar mali ex ubi de P bonum culpæ (

dividi
veteres
esse co
phi, ut
qui cu
affirma
spiritu
qui de
corpor

cum a poluer Deus s

Pro dividi Ergo.

Pronito r comp nitum retur sent i situm

Ol ninò omni 12

non sumi , potentiam, perfectiones, m est, quin tenter, quin plura entia quin plura uin destrueitas. Ergo

necessaria ; principium m sit sumum. Ergo

et summè ia nec sunt pium enim et impedire it; æternæ it pugna; sque vota tas. Ergo

quæ stare duo Manisunt bona io obtineri; vel enim nec bonum ositæ sese tunc unicè ius, tunctus, tunctus, tunctus m princiermittere, summè bondam boni

recurrunt.

Et verò, hæc duo principia admittunt Manichæi ad explicandam boni et mali originem: atqui origo boni et mali explicari potest absque principio malo, uti ostendemus ubi de Providentiâ (170); ibi enim probabimus Deum summè bonum posse permittere mala sive naturæ, sive pænæ, sive culpæ (179, 180, 181).

### 6. De Simplicitate Dei.

126. Illud dicitur simplex quod ità unum est ut in partes dividi nequeat. In præsenti quæstione erraverunt, lo. veteres gentiles, qui Deorum pluralitatem admittentes, eos esse corporeos existimabant: 20. plures hodierni philosophi, ut D. D. Diderot, Robinet, le baron d'Holbac, &c., qui cum Spinosâ Deum esse ipsam rerum universitatem affirmant; 30. Sadducæi qui nec resurrectionem, nec spirituum existentiam admittebant; 40. Antropomorphitæ qui docebant Deum instar hominis esse totum ex corpore et animâ constans.

127. Hìc non agitur utrùm Deus per accidens corpus cum animâ humanâ conjunctum in suì unionem assumere po uerit, uti per Incarnationem factum est, sed utrùm Deus sit materialis, vel utrùm corpus necessariò habeat.

# Propositio.

128. Deus est substantia omninò simplex.

Prob. 1o. Quod est compositum, dividi potest: quod dividi potest, non est unic n: atqui Deus est unicus (122).

Ergo. . . . &c.

Prob. 20. Deus est ens infinitum (117): atqui enti infinito repugnat omnis physica compositio. Si enim ex illo composito desumeretur pars aliqua, jàm desineret esse infinitum: ergo non erat infinitum antequàm pars illa desumeretur, alioquin partes firitæ simul junctæ componere possent infinitum, quod repugnat (105). Ergo nullum compositum est infinitum. Ergo...&c.

Obj. Nobis repræsentare non possumus substantiam omnind simplicem. Ergo affirmare non debemus Deum esse

omninò simplicem.

129. Resp. Dist. Ant. Non possumus... &c., id est, non possumus illam imaginari; conc. ant.; id est, non possumus illam ideari; neg. ant. et consqam. Cùm enim has voces substantia omninò simplex proferimus, nosmetipsos

intelligimus, et ab aliis intelligimur: ergo tunc verè habemus ideam substantiæ omninò simplicis (Log. 9, 73, 74). Prætereà, Dei existentiam demonstramus; illum à quolibet alio ente secernimus, et invictè probamus illum corporeum non esse: ergo concludendum est illum esse substantiam omninò simplicem, licèt imperfectè sciamus quid sit substantia simplex.

#### 7. De Immensitate Dei.

130. Illud dicitur immensum quod mensurari non potest, vel quod nullis limitibus circumscribitur; immensitas igitur Dei est ipsius ubiquè præsentia. Triplici modo Deus dici potest ubiquè præsens, scientiâ, potentiâ et substantiâ. Deum ubiquè præsentem ratione scientiæ et potentiæ, omnes confitentur; omnia enim novit et ubiquè operari potest. Sed præsentiam Dei ubiquè ratione substantiæ quidam negant, contra quos sit

# Propositio.

131. Deus ratione substantiæ suæ est immensus, seu

ubiquè præsens.

Prob. 10. Vel Deus ratione substantiæ suæ est ubiquè præsens, vel quibusdam limitibus circumscribitur; atqui nullis limitibus circumscribitur Deus: ubi enim sunt limites, ibi est negatio entis ulterioris, et consequenter ibi est imperfectio. Ergo si Deus ratione substantiæ suæ non esset ubiquè præsens, eo ipso imperfectus esset, quod repugnat.

Ergo....&c.

Prob. 20. Vel Deus substantialiter est ubiquè, vel nullibi, vel alicubi tantùm: atqui duo posteriora repugnant. lo. Quidem non est nullibi; nihil enim tunc foret, quia nullibi esse et non existere sunt quid unum et idem. 20. Non est alicubi tantùm: vel enim locus iste esset determinatus, vel non; si prius, esset necessaria connexio inter Deum et locum, quod repugnat, alioquin duo essent entia necessaria, quod fieri nequit. Si posterius, nulla est ratio cur Deus sit potiùs in hoc loco quàm in alio quocunque, cùm ubicunquè semper in Deo adsit eadem interior existendi necessitas. Ergo....&c.

Et verò, Deus ubiquè omnia cognoscit et operatur vel operari potest: atqui ipsius scientia et potentia à substantià separari non possunt. Ergo ubiquè est præsens ratione

substantiæ.

Obj. 1 est ubiqu

Resp.
non excluant. et contur esse
tiùs evoluiis loci

Obj. 2 ter præse catoribus

Resp.
et nitori
anima, q
modo in
simis et
sordidun
non ade

Ot

132.
non age
fit ut po

perman vel ration

134. suis int tur an mundi. 135.

one exprivarion essenti possido nec in quin o summ

verè habe-9, 73, 74). à quolibet corporeum ubstantiam id sit sub-

non potest, nsitas iginodo Deus substantiâ. potentiæ, nè operari antiæ qui-

isus, seu

est ubiquè ur; atqui it limites, di est imnon esset epugnat.

vel nulliant. 10. a nullibi Non est tus, vel n et loessaria, Deus sit cunquè

tur vel ibstanratione

essitas.

# Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Deus propriam habet sedem in cœlis; ergo non

est ubiquè præsens.

Resp. Dist. Ant. Deus propriam habet sedem in cœlis, non exclusis aliis locis; conc. ant. Exclusis aliis locis, neg. ant. et consqam. Reverà Deus speciali quodam modo dicitur esse in cœlo, quia ibi potentiæ suæ divitias magnificentiùs evolvit; sed non ideò dici potest illum non esse in aliis locis.

Obj. 20. Deus ubiquè præsens esse non potest quin pariter præsens sit in sordissimis locis et in flagitiosissimis pec-

catoribus: atqui istud repugnat. Ergo....&c.

Resp. Neg. min. Si enim radii solis nihil suæ munditiæ et nitoris amittant perlustrando loca etiam fædissima; si anima, quamvis leproso et putrido corpori juncta sit, nullo modo inficiatur; cur Deus, qui est spiritus, in locis sordissimis et in flagitiosis hominibus cum præsens esset, aliquid sordidum contraheret, præsertim cum ibi per contactum non adest?

### 8. De Libertate et Immutabilitate Dei.

132. Libertas de quâ hìc agitur est potentia agendi vel non agendi ad nutum suum. Hinc actus ille est liber qui ità

fit ut posset non fieri ad nutum.

133. Immutabilitas est perfectio quâ Deus idem semper permanet. Res aliqua mutari potest vel ratione existentiæ, vel ratione essentiæ et perfectionum, vel ratione cognitionis, vel volitionis seu decretorum.

134. Certum est 10. Deum non esse liberum in actibus suis internis, v. g., in cognitione et amore suî. Hic quæritur an sit liber in actibus suis externis, v. g., in creatione mundi.

135. Certum est 20. Deum esse immutabilem 10. ratione existentiæ; existit enim necessariò; ergo existentia privari non potest, nec in ea parte mutari. 20. ratione essentiæ et perfectionum; omnes enim suas perfectiones possidet vi naturæ suæ, nec proindè potest illas perdere, nec in iis mutationem pati. 30. ratione cognitionis, alioquin omnia non cognosceret, et consequenter non esset summè perfectus.

# Propositio prima.

136. Deus est liber in operibus externis, v. g., in creatione mundi.

Prob. Vel Deus liberè creavit mundum, vel aliquâ necessitate determinatus fuit ad illum creandum: atqui posterius repugnat. Hæc enim necessitas foret vel extrinseca, vel intrinseca: atqui neutrâ necessitate determinatus fuit ad creandum. Non extrinsecâ, cùm Deus sit summè independens (118); non intrinsecâ, tunc enim creatura quælibet tam necessaria æternaque foret quàm ipse Deus, quod repugnat. Ergo...&c.

# Propositio secunda.

137. Deus ab æterno sese liberè determinavit.

Prob. Deus enim est summè perfectus (117): atqui ens summè perfectum non potest esse indeterminatum; omnis enim indeterminatio oritur vel desectu potentiæ, vel desectu cognitionis; atqui ab ente summè perfecto exulat quilibet potentiæ et cognitionis desectus. Ergo Deus nunquàm fuit indeterminatus: ergo ab æterno sese determinavit: atqui liber est in operibus externis (136). Ergo....&c.

### Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Deus est ens necessarium. Ergo non est liber. Resp. Dist. Ant. Deus est ens necessarium quoad essentiam et quoad existentiam; conc. ant. Quoad operationes, subd. ant. Quoad operationes internas, conc. ant. Quoad operationes externas, neg. ant. et consqam. Si enim Deus in operationibus externis necessitaretur, sanè vel à seipso, vel ab alio ente; atqui neutrum dici potest (136). Ergo...&c.

Inst. 10. Deus est principium necessariò fœcundum;

ergo non est liber etiam in operationibus externis.

Resp. Dist. Ant. Deus est principium necessariò fœcundum in operationibus internis; conc. ant. In operationibus externis; subdist. ant. Eo sensu quòd habeat ex naturâ suâ potentiam exteriùs operandi; conc. ant. Eo sensu quòd ex naturâ suâ exteriùs necessariò operetur; neg. ant. et consqam. Solutio patet ex dictis.

Inst. 20. Perfectius est actu exteriùs operari, quam habere potentiam exterius operandi; ergo ens necessario potentia fœcundum, est ens actu necessario fœcundum.

Resp. I ant. Qu ant. Por perfectior se et à se

Obj. 2 sariò ama tus ad cre

est gloria et externa quas Deu rum attr retribuun neque glo ad creand non exter rem redd

Obj. 3 vel ad no

tione libe exercitio denti libe determin externa;

Prob. ea revoc tulit on potest. candi, ve signum

Obj. cap. 6.

. . . . &c

141. nituit m

g., in crealiquâ necesui posterius eca, vel inus fuit ad mmè indetura quæli-

eus, quod

atqui ens m; omnis vel defectu lat quilibet nunquàm erminavit:

n est liber.
oad essenperationes,
luoad opem Deus in
l à seipso,
6). Ergo

cundum;

iò fœcunrationibus
ex naturâ
ensu quod
g. ant. et

ri, quàm necessariò ndum. Resp. Dist. Ant. Quandò actus perficit potentiam; conc. ant. Quandò actus potentiam perficere non potest; negant. Porrò evidens est creationem actualem non esse perfectiorem potentià creandi. Ens enim necessarium in se et à se habet quidquid est perfectionis.

Obj. 20. Deus necessariò seipsum amat, ldeòque necessariò amat gloriam suam. Ergo necessariò fuit determinatus ad creandum mundum per quem illa gloria amplificatur.

138. Resp. Neg. consqam. Duplex in Deo distinguenda est gloria, essentialis una et *interna*, accidentalis altera et externa. Prior est ipsamet Dei perfectio et excellentia quas Deus in se videt et amat: posterior sita est in divinorum attributorum manifestatione et laudibus quas ipsi retribuunt rationales creaturæ: atqui neque gloria interna neque gloria externa necessariò Deum determinare potuerunt ad creandum. Non interna; non pendet enim à creaturis: non externa, siquidem Deum nec beatiorem nec perfectiorem reddere potest. Ergo...&c.

Obj. 30. Deus ab æterno fuit determinatus ad agendum

vel ad non agendum. Ergo non est liber.

130. Resp. Dist. Ant. Deus ab æterno... determinatione libera et consequenti, que profluebat ab ipso libertatis exercitio; conc. ant. Determinatione necessaria et antecedenti libertatis exercitio; neg. ant. et consqam. Hæc enim determinatio evenisset vel à causa interna, vel à causa externa; atqui neutrum dici potest (136). Ergo...&c.

### Propositio tertia.

140. Deus in suis determinationibus immutabilis est.

Prob. Qui enim ab æterno tulit omnia sua decreta, nec ea revocare potest, immutabilis est; atqui Deus ab æterno tulit omnia sua decreta (137), neque jàm posita revocare potest. Ea enim revocaret vel ob novam causam ea revocandi, vel sine causa. Prius esset impotentiæ vel ignorantiæ signum; posterius verò levitatis et inconstantiæ. Ergo....&c.

### Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Deum pænituit creavisse hominem, Genes.

cap. 6. ver. 6. Ergo Deus non est immutabilis.

141. Resp. Dist. Ant. Deum creavisse hominem pœnituit metaphorice; conc. ant. Proprie et stricte; neg. ant. Legitur quidem in scripturâ Deum pœnituisse creavisse mundum: sed hæc aliaque similia scripturæ verba sensu metaphorico intelligenda sunt; ut enim captui nostro valdè imperfecto sese accommodet scriptura, figuratis utitur locutionibus ad exprimendas Dei perfectiones et externas operationes: sic oculos ei tribuit ad pingendam infinitam ejus scientiam, brachia ad significandam illius fortitudininem et omnipotentiam, loquitur de ipsius dexterâ, de sede, de tabernaculo, quamvis dexteram non habeat, sedere aut in tabernaculo habitare nequeat. Sic pariter per metaphoram tribuit illi iram, dolorem, pænitentiam, quia divinæ ejus operationes quamdam similitudinem habere videntur cum actibus hominum his animæ sensibus affectorum. Ergo. . . . &c.

Obj. 20. Deus mutavit decretum mortis Ezechiæ, IV. Regum, cap. 20, et subversionis Ninivitarum, Jonæ, cap. 3.

Ergo mutare potest sua decreta.

142. Resp. Neg. ant. Deus enim absolutè non decreverat mortem Ezechiæ nec Ninivitarum subversionem, sed duntaxat conditionatè, nisi Ezechias vitam ab eo enixè postularet, et pœnitentiam egissent Ninivitæ. Cùm autem ab æterno prævidisset deprecationem Ezechiæ et pœnitentiam Ninivitarum, absolutè ab æterno decreverat Ezechiæ sanationem et Ninivitarum veniam. Ergo nedùm mutaverit Deus decreta sua, absolutè executus est.

Obj. 30. Deus eumdem hominem modò amat justum,

modò peccatorem odit. Ergo Deus mutatur.

Resp. Neg. consqam. Nam ab æterno Deus amat hominem quatenùs justum, et ab æterno eum odit quatenùs injustum: undè si idem homo sit modò justus et modò injustus, ab æterno Deus eum dilexit in ordine ad justitiam, et odio habuit in ordine ad peccatum: tota igitur mutatio est in homine et non in Deo. Ergo...&c.

Obj. 40. Deus de non creante factus est creans. Ergo

mutatur.

Resp. Dist. Ant. Deus de non creante factus est creans, decreto quod ab æterno tulit, conc. ant.; novo decreto, neg. ant. Solutio patet ex dictis (137).

Înst. lo. Tunc Deus factus est creans quandò creaturæ cœperunt existere. Ergo de non creante reipsâ factus est

creans.

Resp. quandò tu cretum cr

Just. 20 ergo tunc runt exist

143. R

sunt crea nullæ sur creator, u exstituræ tes, potes et hæc quàm dec cretum a adsunt cr nem; at denomina Deo extri nihil intri buerit D

queunt. I
144. I
liberum,
suum, in
cere poss
impossib
ex eo qu
quâ hìc a
litas esse
transitio
in Deo e
volitione

Obj. 5

ret. Et aliam, q rantiæ. Ergo..

no deter

determin

e creavisse verba sensu nostro valdè utitur locuernas opeinitam ejus titudininem de sede, de edere aut in per metan, quia diem habe-

echiæ, IV. onæ, cap. 3.

sibus affec-

n decreveonem, sed o eo enixè Cùm autem t pœnitenat Ezechia n mutaverit

at justum,

s amat hoi quatenùs t modò inustitiam, et nutatio est

ns. Ergo

est creans, vo decreto,

ò creaturæ factus est Resp. Neg. ant. Tunc enim Deus factus est creans, quandò tulit decretum creandi; atqui ab æterno tulit decretum creandi: ergo....&c.

Inst. 20. Ibi nullus est creator, ubi nullæ sunt creaturæ: ergo tunc Deus factus est creans, quandò creaturæ cæpc-

runt existere.

143. Resp. Dist. Ant. Ibi nullus est creator, ubi nullæ sunt creaturæ aut existentes aut exstituræ, conc. ant; ubi nullæ sunt creaturæ existentes, neg. ant. Nam ibi est creator, ubi est actio per quam creaturæ vel existunt vel sunt exstituræ: atqui, quamvis actu nullæ sint creaturæ existentes, potest esse actio per quam exstituræ sunt in tempore; et hæc actio ab æterno est, siquidem nihil aliud est quàm decretum efficax de creaturarum existentia, quod decretum ab æterno est (137). Reverà Deus, quandò adsunt creature existentes, accipit novam denominationem; at hæc denominatio non est absoluta, qualis est denominatio boni, sancti, &c., sed duntaxat relativa et Deo extrinseca: atqui denominatio extrinseca et relativa nihil intrinsecum Deo conferre potest, quod anteà non habuerit Deus, sed tantùm aliquid extrinsecum, relationem scilicet ad creaturas, quam acquisivit in tempore.

Obj. 50. Immutabilitas et libertas in Deo concordari nequeunt. Ergo vel Deus liber non est, vel non est immutabilis.

144. Resp. Neg. ant. Ut enim ens aliquod reverà sit liberum, sufficit ut possit agere vel non agere ad nutum suum, in his quæ sunt possibilia; sed non requiritur ut efficere possit quid impossibile. Ergo si mutabilitas in Deo est impossibilis, concludi non poterit Deum non esse liberum, ex eo quòd sit immutabilis. Atqui reverà mutabilitas de quâ hìc agitur in Deo est impossibilis. Hæc enim mutabilitas esset transitio ab una volitione ad aliam. transitio in Deo est impossibilis. Omnis enim determinatio in Deo est ab æterno (137). Ergo ut Deus transiret ab unâ volitione ad aliam, oporteret ut ad hanc volitionem ab æterno determinatus fuisset: atqui istud dici nequit, cum alia determinatio anterior exstitisset, ea scilicet à quâ discederet. Et verò, Deus non posset transire ab una volitione ad aliam, quin argueretur impotentiæ, vel levitatis, vel ignorantiæ. Ergo omnis mutabilitas in Deo est impossibilis. Ergo...&c.

Prætereà, libertas et immutabilitas sunt perfectiones Deo essentiales. Ergo quamvis percipere non possemus quomodò concilientur istæ perfectiones divinæ, non minùs certum esset inter illas nullam esse repugnantiam.

Inst. lo. Ens immutabile non potest aliquid de novo velle: atqui ens liberum potest aliquid de novo velle. Ergo ens

liberum non est immutabile.

145. Resp. Neg. min. De essentia libertatis perfectæ non est posse aliquid de novo velle: ratio enim cur aliquid de novo volumus supponit aut impotentiam, aut levitatem, aut ignorantiam, idque imperfectionem sonat. Ergo, cùm Deus sit summe perfectus, non potest mutare quod ab æterno voluit; seu, quod idem est, non potest aliquid de novo velle.

Inst. 20. Tam potest Deus de novo aliquid velle, quàm potuisset ab æterno noluisse, quod ab æterno voluit. Atqui ab æterno Deus noluisse potuisset, quod ab æterno voluit.

Ergo...&c.

146. Resp. Neg. maj. et parit. Potuisset enim ab æterno noluisse quod ab æterno voluit, quin argueretur impotentiæ, aut levitatis, aut ignorantiæ, quia tunc in eo nulla esset mutatio; nunc verò determinationem ab æterno sumptam mutare non posset, quin alicujus imperfectionis argueretur: ergo nulla est paritas.

Inst. 30. Deus nunc non minùs liber est circa creaturas, quàm fuit ab æterno. Ergo si ab æterno potuit noluisse

quod ab æterno voluit, et nunc potest.

147. Resp. Neg. consqam. Cum chim Deus ab æterno suam exercuerit libertatem, si nunc nollet quod ab æterno voluit, in ipso foret aut impotentia, aut levitas, aut ignorantia.

Inst. 40. Deus nunc necessitatur. Ergo non est liber. 148. Resp. Dist. Ant. Deus nunc necessitatur necessitate consequenti, quæ supponit libertatis exercitium ab æterno; conc. ant. Necessitate antecedenti, quæ non supponit libertatis exercitium ab æterno; neg. ant. Reverà necessariò Deus ab æterno determinari debuit; at non ideò concludi potest illum tali vel tali modo debuisse determinari, ut patet ex dictis.

149. A tionem cr aut exstitute Provide videt, on servat.

150. S fectè inte respectu s gentiæ et

151. S noscit res tunt, nee novit res sive exsti

152. P

mediam S

media sci nient, se ditio. Ta niorum cap. 11. entiâ sim quæstio s

153. (quin ens quidquid 154. (

sum cog infinitâ p

155. cognosci creari; p

et præte perfectis et intelli sint bon nes, sur ectiones Deo semus quonon minùs m.

novo velle: Ergo ens

tis perfectæ cur aliquid t levitatem, Ergo, cùm re quod ab t aliquid de

velle, quàm luit. Atqui erno voluit.

n ab æterno mpotentiæ, nulla esset o sumptam argueretur:

creaturas, uit noluisse

ab æterno ab æterno aut igno-

n est liber.
ur necessiceitium ab
e non supt. Revera
; at non
usse deter-

#### 11. DE ATTRIBUTIS DEI RELATIVIS.

149. Attributa Dei relativa sunt ea quæ exprimunt relationem creatoris ad creaturas aut possibiles, aut existentes, aut exstituras. Tria recenseri solent, Scientia, Omnipotentia, et Providentia; Deus enim sua scientia creaturas omnes videt, omnipotentia producit, providentia regit et conservat.

#### 1. De Scientid Dei.

150. Scientia Dei est actus quo Deus simul omnia perfectè intelligit, penetrat et novit. Dividitur, pro diverso respectu sub quo consideratur, in scientiam simplicis intelli-

gentiæ et in scientiam visionis.

151. Scientia simplicis intelligentiæ ea est, quâ Deus cognoscit res omnes possibiles, quæ nec exstiterunt, nec existunt, nec exstituræ sunt. Scientia visionis ea est quâ Deus novit res existentes, sive actu existant, sive exstiterint, sive exstituræ sint.

152. Plurimi huic geminæ scientiæ tertiam addunt quam mediam seu scientiam conditionatorum vocant. Hæc autem media scientia ea est quâ Deus cognoscit res quæ non evenient, sed quæ tamen evenirent, si quædam poneretur conditio. Talis est scientia quâ Deus novit Tyriorum et Sidoniorum conversionem, si vidissent opera Christi, Matth. cap. 11. ver. 21. Sed hæc scientia estne distincta à scientiâ simplicis intelligentiæ, et à scientiâ visionis? Hæc quæstio sat inutilis est.

153. Certum est lo. Deum infinitâ scientiâ donari, alioquin ens perfectius excogitari posset; hinc Deus cognoscit

quidquid est cognoscibile et intelligibile.

154. Certum est 20. Deum perfectissimè et infinitè seipsum cognoscere et omnia sua infinita attributa; alioquin infinità perfectione careret,

155. Certum est 30. omnia entia possibilia à Deo cognosci; non enim sunt possibilia, nisi quia possunt à Deo creari; porrò Deus cognoscere debet quidquid creare potest.

156. Certum est 40. Deum cognoscere omnia præsentia et præterita et etiam cordium cogitationes; scientiâ enim perfectissimâ donatur et cognoscit quidquid est cognoscibile et intelligibile (153). Atqui præsentia et præterita, sive sint bona, sive sint mala, et occultæ etiam cordis cogitationes, sunt cognoscibilia et intelligibilia. Ergo....&c.

157. Certum est 50. Deum cognoscere omnia futura. Hæc autem futura duplicis sunt generis. 10. Futura neces. saria, quæ pendent à causis necessariis et physicis; v. g., siderum motus, tempestates, pluvia, tonitrua, &c. De iis nulla est controversia; evidens est enim Deum illa cognoscere, cùm habeant veritatem determinatam. 20. Futura libera et contingentia, quæ pendent à libera hominum voluntate. Futura hæc aliquandò pendent à conditione, tuncque vocantur futura conditionata. Si conditio sit ponenda, transeunt in absolute futura. Si autem conditio nunquàm sit ponenda, dicuntur simpliciter conditionata.

# Propositio prima.

158. Deus novit omnia absolutè futura libera et contin-

gentia.

Prob. 10. Deus enim est ens quo perfectius excogitari non potest; atqui si Deus non cognosceret omnia... &c., aliud ens perfectius excogitari posset; ens scilicet quod ea

cognosceret. Ergo....&c.

Prob. 20. Deus cognoscit quidquid est intelligibile et cognoscibile (153). Atqui veritas futurorum liberorum et contingentium est intelligibilis et cognoscibilis: circa ea enim fieri possunt propositiones contradictoriæ; atqui ex duabus propositionibus contradictoriis una est necessariò vera et altera necessariò falsa. Ergo...&c.

Prob. 3o. Deus est immutabilis (140); ergo nulla potest ei accedere nova cognitio. Atqui si Deus non cognosceret ab æterno futuras hominum actiones, tunc ei nova accederet cognitio, quandò scilicet istæ actiones essent præ-

sentes. Ergo. . . . &c.

# Propositio secunda.

159. Deus infallibiliter cognoscit futura conditionata,

etiam ea quorum conditio nunquam est ponenda.

Prob. Deus enim, cùm sit summè intelligens, debuit cognoscere quid consecuturum sit ex tali, talive ordine; quid acturi sint homines tali, talive auxilio adjuti, alioquin cæco modo egisset, hunc præsentem mundum eligendo; atqui istud est præcisè cognoscere futura conditionata, et ca quorum conditio nunquam est ponenda. Ergo...&c.

Et verò, homines per conjecturam aliquandò prævidere possunt futura conditionata et ca etiam quorum conditio nunquàm tia et inte potest et futura, c

Præter quod ens ea cogno

Obj. 1 Ergo De 160. 1

eo modo
liberæ;
ideò futi
prævidit
nit et no

Et ver futura, u videntur viderent illas infi ideò ever Pompig lus: L' " néces

" enner " l'hom " pas p

" an co " devai " pre li

" antér

" néan " semb " d'un

" ses p

" voit

" autre

nnia futura.
Tutura neces.
Sicis; v. g.,
&c. De iis
illa cognos.
20. Futura
minum voconditione,
ditio sit pom conditio
htionata.

a et contin-

excogitari nia. . . . &c., cet quod ea

elligibile et iberorum et s: circa ea e; atqui ex necessariò

nulla potest cognosceret nova acceessent præ-

nditionata,

ns, debuit ve ordine; ti, alioquin eligendo; tionata, et rgo...&c. prævidere a conditio nunquàm est ponenda. Ergo à fortiori Deus, cujus scientia et intelligentia sunt infinita, ea infallibiliter cognoscere potest et debet, præsertim cùm omnia, sive præterita, sive futura, coram ipso sint præsentia.

Prætereà si Deus non cognosceret hæc conditionata, aliquod ens ipso perfectius excogitari posset, illud scilicet quod

ea cognosceret.

Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Præscientia Dei perimit libertatem hominis.

Ergo Deo non est tribuenda.

160. Resp. Neg. ant. Deus enim prænoscit res futuras eo modo quo futuræ sunt; id est, ut liberas, si futuræ sint liberæ; ut necessarias, si futuræ sint necessariæ. Ergo non ideò futuræ sunt, quia eas prævidit Deus; sed ideò eas prævidit, quia futuræ sunt. Ergo præscientia Dei suppo-

nit et non perimit libertatem hominis.

Et verò, omnia sunt Deo præsentia. Ergo Deus videt futura, ut nos videmus præsentia. Atqui ea quæ à nobis videntur præsentia, non minùs liberè eveniunt quam si non viderentur; quia visio nostra supponit res ut sunt, nec in illas influit. Ergo à pari, quæ à Deo prævidentur non ideò eveniunt necessariò. Quod sic evolvit D. Le Franc de Pompignan, Archiepiscopus Viennensis, in opere cui titulus: L'Incrédulité convaincue par les prophéties. "La " nécessité qui résulte de la prévision de Dieu n'est pas " ennemie du libre arbitre; parce que, s'il est vrai que " l'homme fera infailliblement ce que Dieu a prévu, ce n'est " pas précisement à cause que Dieu l'a prévu ainsi; mais au contraire, Dieu ne l'a prévu qu'à cause que l'homme " devait agir ainsi de son propre mouvement et de sa pro-" pre liberté. En sorte que la prescience divine, quoique " antérieure dans l'ordre des tems, selon notre manière de " concevoir, à l'action de l'homme, n'en détermine pas " néanmoins l'existence, mais plutôt la suppose future : " semblable à la présence d'un homme qui, témoin oculaire " d'une action, ne peut se tromper dans ce qu'il voit de " ses propres yeux, sans que sa présence soit cause de ce " qui se fait devant lui : il n'est pas possible que ce qu'il " voit ne se fasse réellement ; mais l'auteur de l'action agit " avec une entière liberté, et il pouvait faire, en agissant " autrement, que le témoin qui le regarde vît une action

"toute différente. C'est absolument ainsi qu'il est impos-

" sible que Dieu se trompe dans sa prescience, et que ce " qu'il a prévu, ou plutôt ce qu'il voit maintenant, car " toute l'éternité lui est actuellement présente, n'arrive

" point; mais cette prévision, ou plutôt cette vision actu-

" elle, n'influe en rien sur le choix volontaire et libre de la créature ; et si celle-ci, comme il dépendait d'elle, avait

" fait un autre choix, la prévision de Dieu eût eu lieu " également, mais n'aurait pas eu le même objet."

Inst. 10. Res prævisa est necessaria. Ergo præscientia Dei perimit libertatem hominis.

Resp. 10. Retorq. arg. Res visa est necessaria. Ergo

visio perimit libertatem.

Resp. 20. Neg. ant. Non magis necessaria est actio prævisa, quam actio visa; prævisio enim supponit rem futuram, et non facit; sicut visio supponit et non facit rem præsentem.

Inst. 20. Illud est necessarium, quod est certò futurum;

atqui actio prævisa est certò futura. Ergo.... &c.

161. Resp. 10. Retorq. arg. Illud est necessarium, quod est certò præsens; atqui actio visa est certò præsens.

Ergo. . . . &c.

Resp. 20. Neg. maj. Actio prævisa est infallibiliter futura, sed non est necessariò futura; quemadmodùm actio visa est infallibiliter præsens, non autem necessariò præsens. Illud est infallibiliter futurum aut præsens ad quod liberè sese determinatura est, aut sese determinat mens humana; illud autem esset necessariò futurum aut præsens ad quod ità sese determinatura esset, aut sese determinaret mens humana, ut non posset abstinere ab hâc determinatione. Atqui hæc duo planè sunt diversa. Ergo quod est certò futurum, non est ideò necessariò futurum.

Inst. 30. Illud est necessarium quod non potest non evenire: atqui res prævisa non potest non evenire. Ergo

res prævisa est necessaria.

162. Resp. lo. Retorq. arg. Illud est necessarium quod non potest non esse: atqui res visa non potest non esse.

Ergo res visa est necessaria,

Resp. 20. Neg. min. Res prævisa non carebit eventu, sed non ideò non potuisset carere eventu; eveniet quidem, sed ità eveniet, ut potuisset non evenire. Si quædam

igitur est conseque

Inst. 4
præscien
Resp.

posset fa Resp. futuram, admodur videt illu

Inst. scientia

163. falleretu falli visi

Resp.
Dei, si i
objecto
non ideo
quod ità

Inst. potest i præscie

164. supponi visio:

Resp contrad eventur enim a non po

Inst. Ergo si non ev

165. nil seq suppor

Resisthesis duæ h

est impos-, et que ce enant, car e, n'arrive rision actut libre de la 'elle, avait ût eu lieu

præscientia

ria. Ergo

est actionit rem fufacit rem

futurum ; &c.

cessarium, præsens.

dùm actio è præsens. uod liberè humana; ad quod aret mens ninatione. est certò

otest non re. Ergo

ium quod non esse.

t eventu, t quidem, quædam igitur est necessitas, consequens est, non autem antecedens, et consequenter non destruit libertatem hominis.

Inst. 40. Si res prævisa posset non evenire, posset falli præscientia Dei. Falsum consequens; ergo et antecedens.

Resp. 10. Retorq. arg. Si res visa posset non esse, posset falli visio. Falsum consequens; ergo et antecedens.

Resp. 20. Neg. maj. Nam Deus ità prævidet rem liberè futuram, ut simul videat illam posse non evenire; quemadmodum qui videt hominem liberè sedentem, simul videt illum posse non sedere.

Inst. 50. Si res prævisa non eveniret, falleretur præscientia Dei. Ergo si res prævisa posset non evenire,

posset falli præscientia Dei.

163. Resp. 1o. Retorq. arg. Si res visa non esset, falleretur visio; ergo si res visa posset non esse, posset falli visio.

Resp. 20. Neg. consqam. Ideò falleretur præscientia Dei, si res prævisa non eveniret, quia conformis non esset objecto suo; at quamvis res prævisa possit non evenire, non ideò præscientia Dei non esset conformis objecto suo, quod ità eventurum est, ut possit non evenire.

Inst. 6c. Si res prævisa possit non evenire, supponi potest non eventura: atqui in hâc hypothesi falleretur

præscientia Dei. Ergo....&c.

164. Resp. 10. Retorq. arg. Si res visa possit non esse, supponi potest non esse; atqui in hâc hypothesi falleretur

visio: ergo...&c.

Resp. 20. Neg. maj. Fieri non debent suppositiones contradictoriæ; atqui si res prævisa supponeretur non eventura, duæ fierent suppositiones contradictoriæ: ideò enim actio prævidetur, quia eventura est; ergo supponi non potest non eventura, quin adsit contradictio.

Inst. 70. Posito possibili in actu, nil sequitur absurdi. Ergo si res prævisa potuisset non evenire, supponi potest

non eventura.

165. Resp. 1o. Retorq. arg. Posito possibili in actu, nil sequitur absurdi. Ergo si res visa potuisset non esse,

supponi potest non esse.

Resp. 20. Dist. Ant. Si non præcesserit opposita hypothesis; conc. ant. Si præcesserit; neg. ant. Itaque, cùm duæ hypotheses contrariæ admitti nequeant, si jàm admis-

sum sit actum fuisse prævisum ut futurum, jàm supponi non potest illum reverà non eventurum, seu futurum non esse, quamvis reipsâ potuisset non evenire. Sic, v. g, possibile est Petrum non ambulare; at supposito quòd deambulaturus sit, jàm supponi non potest illum non esse deambulaturum; ergo....&c.

Obj. 20. Actus prævisus jàm non est liber quandò fit.

Ergo Dei prævisio perimit libertatem.

166. Resp. Neg. ant. Actus enim prævisus idem est ac si prævisus non fuisset, siquidem in illum nullatenùs influit Dei prævisio (160); atqui fuisset liber, si prævisus non fuisset. Ergo....&c.

Inst. 10. Actus, quandò fit, necesssariam habet connexionem cum antecedenti Dei præscientia. Ergo jam non

est liber.

Resp. Dist. Ant. Sed Dei prævisio supponit liberam hominis determinationem; conc. ant. Hanc liberam determinationem non supponit; neg. ant. et consqam. Ideò enim Deus prævidit hunc actum, quia homo ad illum sesc liberè determinaturus erat (160).

Inst. 20. Præscientia antecedit liberam voluntatis deter-

minationem: ergo eam non supponit.

Resp. Dist. Ant. Præscientia præsentem voluntatis determinationem antecedit; conc. ant. Futuram; neg. ant. Solutio patet ex dictis.

Obj. 30. Si actio prævisa sit infallibiliter futura, frustraneum est ut operemur salutem per curas, sollicitudines et bona opera. Falsum consequens; ergo et antecedens.

167. Resp. Neg. sequelam majoris. Deus non tantùm res futuras prævidet, sed et earum causas et conditiones. Atqui salutis causæ et conditiones sunt curæ, sollicitudines et bona opera. Ergo si Deus præviderit aliquem salvandum esse, pariter prævidit ejus curas, sollicitudines et bona opera. Ergo frustraneum non est...&c.

Inst. Atqui frustraneum est ut.... &c. Sic enim quisque ratiocinari potest et debet: vel Deus prævidit me salvandum, vel damnandum fore: si prius quidquid egero sive bonum, sive malum, salvus ero; si posterius, quidquid

egero, damnabor. Érgo....&c.

168. Resp. lo. Retorq. arg. Vel Deus prævidit me fame moriturum, vel non; si prius, sive manducem, sive non,

fame mo non mor

Resp.
damnand
conc. an
liberis;
obtinend
fiant, I
fiant, pa
prævisic
Standum
bone
faciat

Prob. possibile possibili simul et 20. impo Ergo. . . . (117).

170.
moderat
negaver
omnia o
ferream
appellat
met Di
plurimi
mantes

perfectiones.

Philoso

mundo

majora

m supponi turum non Sic, v. g, osito quòd n non esse

quandò fit.

s idem est nullatenùs i prævisus

t connexijànı non

it liberam beram deam. Ideò illum sese

atis deter-

ntatis deneg. ant.

a, frustratudines et edens.

n tantùm nditiones. licitudines alvandum s et bona

n quisque le salvangero sive quidquid

me fame

fame moriar: si posterius, etiamsi non manducem, fame

non moriar. Porrò quid absurdius?

Resp. 20. Dist. Ant. Deus prævidit me salvandum vel damnandum fore, propter bona aut mala opera mea libera; conc. ant. Independenter à bonis vel malis meis operibus liberis; neg. ant. Deus enim non nisi per bona opera obtinendam esse salutem æternam præordinavit: quæ si fiant, Deus obtinendam salutem prævidet; si verð non fiant, pariter prævidet damnationem æternam; et hæc Dei prævisio supponit et non perimit libertatem hominis (160). Standum est igitur huic B. Petri monito: "satagite, ut per "bona opera certam vestram vocationem et electionem "faciatis." II. Epist. cap. 1. ver. 10.

# 2. De Omnipotentid Dei.

# Propositio.

169. Deus est omnipotens.

Prob. Ille est omnipotens qui potest efficere quidquid est possibile. Atqui Deus potest....&c. Si enim res aliqua possibilis à Deo effici non posset, res ista possibilis esset simul et impossibilis. 10. Esset possibilis, ex hypothesi; 20. impossibilis, solâ enim Dei omnipotentia existere potest. Ergo....&c. Et verò Deus possidet omnes perfectiones (117). Atqui omnipotentia est perfectio. Ergo....&c.

# 3. De Providentid Dei.

170. Providentia est actus quo Deus res creatas regit, moderatur et ad finem debitum dirigit. Providentiam negaverunt lo. Epicurei qui, Deos otiosos admittentes, omnia casu fortuito regi putant. 20. Stoici qui, inducentes ferream necessitatem ex siderum motu ortam, quam fatum appellant, nullum Providentiæ locum relinquunt, cùm ipsimet Dii huic ineluctabili fato subjiciantur. 30. Deistæ plurimi, Deum sublimiorem et præstantiorem esse affirmantes, qui rebus humanis provideat. 40. Nonnulli Pseudo-Philosophi qui ideò providentiam negant, quia in hoc mundo adsunt mala tùm naturæ, tùm pænæ, tùm culpæ.

171. Mala naturæ seu metaphysica sunt creaturarum imperfectiones, seu potiùs, sunt limitatæ creaturarum perfectiones. Istius generis mala non nisi abusivè mala vocantur; sunt enim duntaxat bona minora relativè ad alia

majora.

172. Mala pænæ seu physica sunt deordinationes quædam quæ in orbe physico vel spirituali deprehenduntur; v. g., corporum corruptio, mors animalium, sensus melesti, ægrotationes, dolores, errores hominum et cupiditates, &c.

173. Malum culpæ, quod etiam malum morale seu peccatum vocatur, est transgressio legum quas Deus præscripsit

creaturis intelligentibus et liberis.

Nunc quæstio est lo. an Deus sit summè providus; 20. an Deus summè providus potuerit permittere mala tùm naturæ, tùm pænæ, tùm culpæ.

# Propositio prima,

174. Deus singulis et omnibus rebus etiam minutissimis

summoperè providet.

Prob. 1o. Deus necessario amat perfectiones suas: ergo non potest mundum, qui impressum harum perfectionum gerit characterem, à se alienum rejicere. Atqui si Deus mundum semei creatum nullatenus gubernaret, sed fortuito casui, vel fatali necessitati relinqueret, jam illum à se alie-

num rejiceret. Ergo....&c.

Prob. 20. Deus est summè bonus et summè sapiens, est enim summè perfectus; ergo in hypothesi quòd creaverit, quærere debet felicitatem creaturarum suarum, vel, si creaturæ nou sint felicitatis capaces, media idonea ut pervenire possint ad fines ad quos illas destinavit; aliter enim nedum esset bonus et sapiens, crudelis et insipiens foret sic derelinquendo et quasi contemnendo suum proprium opus. Atqui si Deus omnibus et singulis rebus, et etiam minutissimis non provideret, non quæreret felicitatem creaturarum suarum, nec media idonea ut pervenire possint ad fines proprios ad quos illas destinavit, siquidem eas vel casui fortuito, vel fatali necessitati committeret. Ergo non esset summè bonus nec summè sapiens. Ergo...&c.

Prob. 30. Si Deus omnibus et etiam minutissimis non provideret, vel quia non posset, vel quia nollet: atqui neutrum dici potest. Non prius; quia est omnipotens. Non posterius; si enim omnibus rebus providere nollet, maximè quia tanta cura ipsi fastidiosa, gravis vel indecora esset, ut quidam volunt Deistæ: atqui istud admitti nequit; cum enim Deus sit infinitus, unico simplicissimo actu suæ voluntatis omnibus simu! providet, magnis et parvis, nec

magis di quàm or

Et ver est perfe

Præte gantes e dere po pelli? cludet i gine infe perfectu multo a desse Ergo. . .

Obj. majesta ceret, si

175.
viluit D
Ideò re
minutis
menti i
infinitu
nulla es

Obj. tum in ita. E

176. respect min. nostran at nihil ipsum potest

Obj.

177. tingit natura quædam r; v.g., mclesti, tates, &c. eu peccaræscripsit

rovidus ; ere mala

utissimis

as: ergo ectionum i si Deus l fortuito à se alie-

piens, est creaverit, , si creapervenire n nedum sic derem opus. inutissiiturarum ad fines vel casui ion esset

mis non qui neus. Non t, maxira esset, it; cùm suæ vovis, nec magis divinam ipsius majestatem dedecet omnia sic regere, quam omnia creavisse. Ergo...&c.

Et verò, Deus est sun mè perfectus; atqui providentia

est perfectio. Ergo Deus est summè providus.

Præterea, quis conspiciens naves super fluctus maris navigantes et à portu ad portum tendentes, sibi persuadere poterit eas casu merè fortuito sic constanter impelli? Nonne ex earum directione tam evidenter concludet ibi adesse rectorem, quam ex earumdem compagine inferet adfuisse opificem qui eas construxerit? Atqui perfectus et mirabilis ordo, ubiquè relucens in mundo, multo clarius ostendit præpotentem et sapientissimam ibi adesse causam quæ omnia disponat, regat ac gubernet. Ergo....&c.

Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Si Deus minutissima quæque curaret, suam majestatem deprimeret, sicut et regum majestas vilesceret, si ad vilissima quæque rex aliquis descenderet. Ergo ... &c.

175. Resp. Neg. ant. Si creando vilissima quæque non viluit Dei majestas, cur vilesceret conservando et curando? Ideò regum majestas deprimitur, quia si mens finita his minutissimis curis distrahitur, jàm curarum majoris momenti incapax est. Sed ità non est de Deo; utpotè enim infinitus, omnia unico intuitu comprehendit et curat. Ergo nulla est paritas.

Obj. 20. Si omnibus provideret Deus, nihil esset fortuitum in mundo. Atqui tamen multa sunt in mundo fortu-

ita. Ergo...&c.

176. Resp. Dist. Min. Multa sunt fortuita in mundo, respectu nostrî; conc. min. In se, vel respectu Dei; neg. min. Illud dicitur fortuitum quod præter expectationem nostram accidit in mundo, quia causam illius ignoramus: at nihil omninò præter Dei expectationem contingit, cùm ipsum nihil lateat: nihil fit sine causâ; ergo reverà nihil potest esse fortuitum in se aut respectu Dei.

Obj. 30. Si omnes hominum actus providentiæ subjace-

rent, jàm actum esset de humana voluntate.

177. Resp. Deus qui est infinité sapiens et potens attingit omnes fines et gubernat omnia secundum cujusque naturam; atqui hæc est hominum natura ut liberè agant.

Ergo providentia nullam hominum actibus imponit necessitatem.

Obj. 40. Justa administratio postulat ut præmia et pænæ dividantur pro meritis; atqui in hoc mundo boni sæpè ærumnis conficiuntur, dùm implis afflat fortuna. Ergo ... &c.

178. Resp. Dist. Maj. Justa administratio postulat ut in statu finali præmia et pænæ æqualiter tribuantur; conc. maj. Idem postulat in statu probationis et militiæ; neg. maj. Porrò hæc vita est militia quæ ad beatiorem vitam ducere debet. Ideòque Deus improbos in hâc vitâ patienter suffert, quia eos in alterâ vitâ gravissimis pænis affecturus est. Probis autem et justis pollicetur et servat ampla præmia, quorum condignæ non sunt passiones hujus temporis. Sed hæc præmia mereri debemus per multas tribulationes et labores. Teneturne Deus remunerationem ante meritum dare? Num palma ante victoriam conceditur, præmium ante certamen, merces ante laborem?

## Propositio secunda.

179. Sub Deo summè provido potest et debet esse malum naturæ.

Prob. Ut enim sub Deo summè provido possit et debeat esse malum naturæ, sufficit 10. si Deus non teneatur creaturis suis omnem perfectionem dare; 20. si singulis creaturis non teneatur æquales dare perfectiones; atqui hoc

utrumque est certum.

10. Quidem Deus non tenetur... &c., cùm id repugnet. Omnis enim creatura est finita. Ergo est imperfecta et necessariò limitatur in suis perfectionibus. Ergo aut Deus creare non potuit, aut ab eo imperfectas creaturas produci necesse fuit. Atqui si creaturas imperfectas producere Deo indignum non fuit, prorsùs ab eo pendet major vel minor perfectionum gradus. Ergo 1c. Deus non tenetur... &c.

20. Deus non tenetur æquales singulis creaturis dare perfectiones. Ad id enim non tenetur Deus, quo posito destrueretur ejus omnipotentia. Atqui posito quòd Deus teneatur...&c., destrueretur ejus omnipotentia; tunc enim Deus inferiores creaturas sive intelligentes, sive sentientes, sive merè physicas producere non posset; atqui ta-

men esse Ergo....
" inquit
" est tou
" est im
" suppos
" une de
" faire

" L'hom
" parce
" même

" entre

180.

Dictionna

Prob.
res et ali
Deo sun
quia sun
imperfec
imminen
40. quia
na dirigi
fidem et
promove
Ergo...
"Bergi

" tueus
" éprou
Ibid.
Præte

provenir bus cruic meditati propter graves c non deb " dérég

" des r

a et pænæ boni sæpè a. Ergo culat ut in

nit neces-

ir; conc.
iæ; neg.
m vitam
tå patiennis affecat ampla
ijus temultas trierationem

esse ma-

m conce-

orem?

et debeat teneatur singulis atqui hoc

repugnet.
rfecta et
aut Deus
produci
roducere
najor vel
tenetur

ris dare
osito deod Deus
a; tunc
ve sentiatqui ta-

men essent possibiles. Ergo 20... &c. Aliundè... &c. Ergo... &c. "L'on se fait une fausse notion de l'infini, "inquit D.Bergier, quand on suppose que Dieu, parce qu'il "est tout-puissant, doit faire tout le bien qu'il peut : cela "est impossible, puisqu'il en peut faire à l'infini. Cette supposition renferme une contradiction, puisque c'en est une de vouloir que Dieu tout-puissant ne puisse pas faire mieux. Ici revient encore la comparaison fausse entre la puissance de Dieu et la puissance humaine. L'homme doit faire tout le bien, ou le mieux qu'il peut, "parce que son pouvoir est borné; il n'en est pas de même à l'égard de Dieu, parce que son pouvoir est infini." Dictionnaire de Théologie, article Providence.

Propositio tertia.

180. Sub Deo summè provido potest esse malum

pænæ.

Prob. Nam mala pænæ sunt mors, ægrotationes, dolores et aliæ miscriæ; atqui hæc omnia stare possunt sub Deo summè provido; lo. quia sunt pænæ peccati; 20. quia sunt appendices naturæ humanæ, quæ essentialiter est impersecta (179); 30. quia sunt admonitiones periculorum imminentium vitæ, cujus conservationi invigilare debemus; 40. quia sunt media quibus à terrenis avocamur, et ad æterna dirigimur; 50. quia utilia sunt ad probandam justorum fidem et patientiam, ad excitandam in Deum fiduciam, ad promovendam perversorum hominum conversionem, &c. Ergo...&c. "Les récompenses de ce monde, inquit D. "Bergier, ne sont pas un prix suffisant pour une ame vertueuse, immortelle de sa nature: il faut que la vertu soit "éprouvée sur la terre pour mériter un bonheur éternel." Ibid.

Prætereà, sæpè mala physica ex propriis culpis nostris proveniunt: quot enim homines morbis affliguntur, doloribus cruciantur, præmaturè fiunt paralytici, debiles, infirmi, meditationis incapaces, multis deniquè replentur miseriis propter intemperantiam, voluptates, aliosque hujusmodi graves excessus? Porrò istius modi mala in Deum refundi non debent. "Quand on a gâté sa constitution par une vie "déréglée, inquit civis Genevensis, on veut la rétablir par des remèdes....On meurt de frayeur durant la vie, en "murmurant contre la nature des maux qu'on s'est faits

" à soi-même. Homme, ne cherche plus l'auteur du mal; cet auteur, c'est toi-même." Emile, tom. 2. pag. 51.

#### Propositio quarta:

181. Deus summe providus permittere potest malum

culpæ seu peccatum.

Prob. Peccatum enim est transgressio legum quas Deus præscripsit creaturis intellig 3 et liberis : atqui Deus summè providus permittere potest hanc transgressionem ; ad hoc enim satis est si Deus potuerit lo. creaturis intelligentibus libertatem concedere ; 20. illis intelligentiis liberis leges præscribere ; 30. si Deus non teneatur istas intelligentias liberas impeccabiles reddere. Atqui hæc tria certa sunt.

10. Quidem Deus potuit creaturis intelligentibus concedere libertatem. Libertas enim est facultas activa aliquid agendi vel non agendi ad nutum suum, undè fluunt omnium virtutum semina; atqui hæc facultas est perfectio, siquidem sine illà nulla acquiri possunt merita. Ergo 10. Deus

potuit eam concedere creaturis intelligentibus.

20. Deus intelligentiis liberis quasdam leges præscribere potuit. Deus enim est creaturarum suarum Dominus, et principium bonorum omnium quæ possident. Ergo ab eis exigere potest obedientiam, reverentiam, amorem, gratitu-

dinem, &c. Ergo....&c.

30. Deus intelligentias liberas non tenetur impeccabiles reddere. Deus enim non tenetur eam suis creaturis concedere facultatem, quæ ex earum naturali conditione non sequitur. Atqui impeccabilitas ex naturali intelligentiarum creatarum et liberarum conditione non sequitur; imò peccabilitas est sequela earum naturæ. Intelligentiæ enim liberæ et creatæ necessariò sunt finitæ et limitatæ; atqui intelligentiæ liberæ, finitæ et limitatæ eligere possunt inter diversas bonorum species, inter licita et prohibita. Ergo 30...&c. Reverà Dei bonitatis est suis creaturis conferre auxilia, rationes, motiva, media et gratias quibus potenter à malo cohibeantur et ad bonum invitentur: atqui hæc omnia efficit Deus, et quidem abundanter. Ergo...&c. Aliundè...&c. Ergo...&c.

"Tel fut toujours, inquit D. Barruel, l'esprit de nos prétendus philosophes. Quelque évidentes que soient leurs contradictions, ils ne les sentent pas. Quoi! un

" tous les i
" tente de
" et mon n
" de celui i
" lui donne
" laisserez" fiter,qu'il
" nissez to

" Dieu qui

" croire qu
" Dieu vou
" pour vou
" voir crim
" Soyon
" dans celu
" ni la vol

" laisser m " plus posi " juger qu " cette fac " vertu; s " mon mal

" rence; n
" me press
" crime; faire mon
" moi et d
" que vou
" vous aba

" bien et p " votre cri " vous pres " Ne l'ave

" colère, si " Après ce " la crainte " à la vert

" tendre pe " qui vous " passés, r " vous: su du mal; pag. 51.

st malum

uas Deus qui Deus ssionem; is intelliiis liberis istas inhæc tria

is conceva aliquid t omnium tio, siquilo. Deus

æscribere ninus, et go ab eis , gratitu-

peccabiles is concetione non elligentiaur; imò enim es; atqui unt inter a. Ergo uris conuibus pour: atqui Ergo...

de nos e soient luoi! un "Dieu qui, mettant mon sort entre mes mains, me donne tous les moyens nécessaires pour fuir le crime, et se contente de ne pas me forcer, est un Dieu qui veut ce crime ct mon malheur? Vous qui désirez, qui voulez la perte de celui que vous haïssez, commencerez-vous donc par lui donner la liberté de se sauver ou de se perdre? Lui laisserez-vous des secours dont il ne tient qu'à lui de profiter, qu'il ne tenait qu'à vous de lui ôter? Si vous lui fournissez tous ces moyens, ne suis je pas plutôt autorisé à croire que vous êtes bon à son égard? La liberté que Dieu vous a laissée serait plutôt une preuve de ses bontés pour vous, que du désir que vous lui supposez, de vous voir criminel et malheureux.

" Soyons exacts: la liberté par elle-même ne suppose " dans celui qui me la donne ni la volonté de me perdre, " ni la volonté de me sauver, mais uniquement celle de " laisser mon sort entre mes mains. S'il a quelque désir " plus positif en ma faveur ou contre moi, je ne puis en "juger que par la manière dont il secondera lui-même S'il ne me porte ni au crime, ni à la " cette faculté. "vertu; s'il ne me presse ni pour mon bonheur, ni pour " mon malheur, je le supposerai dans une vraie indiffé-" rence; mais si, content de ne pas forcer ma liberté, il " me presse, il m'excite, il m'exhorte sans cesse à éviter le "crime; s'il me donne des secours surabondans pour " faire mon bonheur, je ne douterai plus de son amour pour moi et de ses bontés. Jugez sur cette règle, du Dieu que vous avez blasphémé. S'est-il donc contenté de " vous abandonner dans le plus parfait équilibre pour le "bien et pour le mal? Cette connaissance, antérieure à votre crime et à votre malheur, l'a-t-elle empêche de vous presser, de vous exhorter à éviter l'un et l'autre? "Ne l'avez-vous pas entendu vous menacer de toute sa colère, si vous ne répondiez pas à ses invitations? "Après ce crime même, n'a-t-il pas éveillé dans votre cœur " la crainte, les remords et la frayeur, pour vous rappeler à la vertu? Dans ce Dieu irrité, n'avez-vous pas vu un tendre père qui vous tendait la main pour vous relever; qui vous invitait au repentir; qui ajoutait à ses bienfaits passés, mille grâces nouvelles, dont la moindre aurait dû "vous suffire pour revenir à lui, et pour faire votre

"bonheur par la vertu? Une connaissance qui ne mit point d'obstacles de sa part à tant de bienfaits, ne l'empêche donc pas de vous aimer. En vous donnant la liberté, il n'a point cessé de vous appeler à la vertu et au bonheur, il n'a donc voulu ni votre crime, ni votre perte. Il n'a pas cessé d'être un Dieu bienfaisant; il n'a donc pas cessé d'être un Dieu bon." Helviennes, tom. 3, pag. 32, &c. Hâc de re vide D. Frayssinous, Conférence sur la Providence dans l'ordre moral, tom. 1. pag. 215, 238, &c.

#### Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Deus ab æterno prævidit libertatis abusum; ergo non potuit hominibus concedere libertatem, si est summè bonus.

182. Resp. Neg. consqam. Deus enim summè bonus non tenetur agere secundùm totam suam infinitam bonitatem, nec tenetur illam manifestare modo infinito (56, 179). Non tenetur ergo creaturas suis omnibus donis possibilibus cumulare, nec eas impeccabiles reddere, ut jàm vidimus. Potuit ergo eis concedere libertatem quâ possent abuti, ac etiam abuterentur. Nec id impedire debuit prævisio illius abusûs: non enim libertatem homini concessit Deus, quia prævidit illius abusum; nec illâ abutitur homo quia abusus ille à Deo prævidetur (160). In hominis ergo facultate est ut benè utatur libertate.

Libertas igitur bona est in se, bonâ intentione à Deo concessa est; per illam bona innumerabilia homo consequi, potest. Seipsum igitur solum accuset homo, si illâ abutatur, non Deum qui hunc abusum non intendit, sed è contrà prohibet, et à peccatis deterret adhortationibus, præceptis, minis, motibus internis, suppliciorum metu et præmiorum promissione. Deus igitur non tenetur mutare præsentem rerum ordinem, suis consiliis tam congruum, et perfectum in se et relativè ad totum, ob creaturæ malitiam, et peccatum quod illa devitare potest, et certò devitaret, si meliùs sibi consuleret.

Inst. 10. Vel Deus avertere potuit omne malum à creaturâ, et noluit; vel voluit, et non potuit : si prius, non est summè bonus; si posterius, non est omnipotens.

183. Resp. 1o. Deus non potuit avertere à creaturis

mala natu tiones (17 tens: 20 mala tùm ordine, et 1

Inst. 20 Atqui cre tur quàn ergo, si potest ma 184. R

concipi p

suæ bon
impediens
bonitatis
neg.min.
tione ext
dona: se
suam age
infinitè p
dùm tota
gradu b
beneplac
eligat,

Inst. quasi n speciei discrepa

Ergo...

185. turæ n particul in se, e nes alla

Resp aliud s creatur justitia

Inst Ergo a

186

qui ne mit bienfaits, ne ous donnant à la vertu et ne, ni votre aisant; il n'a riennes, tom, nous, Confé-1. pag. 215,

tis abusum; atem, si est

mmè bonus itam bonitato (56, 179), possibilibus àm vidimus, at abuti, ac exvisio illius Deus, quia quia abusus facultate est

tione à Deo mo consequi, si illâ abuendit, sed è ortationibus, am metu et etur mutare ongruum, et æ malitiam, devitaret, si

e malum à prius, non otens.

à creaturis

mala naturæ, quæ nihil aliud sunt quàm limitatæ perfectiones (171, 179), nec istud impedit quominùs sit omnipotens: 20. Deus potuisset, in alio rerum ordine, avertere mala tùm pænæ, tùm culpæ, et noluit in præsenti rerum ordine, et non ideò desinit esse summè bonus (180, 181, 184).

Inst. 20. Ente summè bono nihil melius concipi potest. Atqui creator impediens omne malum melior concipitur quam creator permittens etiam minimum malum: ergo, si creator est summè bonus, nullum permittere

potest malum.

184. Resp. Dist. Maj. Ente summè bono nihil melius concipi potest in se, conc. maj.; in manifestatione externâ suæ bonitatis, neg. maj. Dist. pariter min. Creator impediens....&c., melior est in manifestatione externâ suæ bonitatis quàm creator...&c., conc. min.; melior est in se, neg.min. Reverà creator benevolentior fuisset in manifestatione externâ bonitatis suæ, si concessisset creaturis majora dona: sed non ideò secundùm totam potentiam et bonitatem suam agere tenetur, nec etiam potest: tunc enim creaturas infinitè perfectas efficeret, quod repugnat. Si autem secundùm totam bonitatem suam agere non teneatur, in aliquo gradu bonitatis sistere debuit: hunc gradum ex solo beneplacito suo determinat, et, sive majorem, sive minorem eligat, non minùs bonus est et summè perfectus in se. Ergo....&c.

Inst. 30. Inter creaturas aliæ sunt ità imperfectæ, ut quasi neglectæ videantur, dùm è contrà aliæ ejusdem speciei videntur quodam modo perfectæ: atqui tanta discrepantia enti summè justo repugnat. Ergo....&c.

185. Resp. 10. Dist. lam. partem majoris. 1stæ creaturæ nobis videntur quasi neglectæ, quia earum finem particularem ignoramus; conc. Sunt realiter neglectæ in se, et nullum habent finem particularem; neg. ob rationes allatas (53, 54, 55, 58).

Resp. 20. Neg. min. Istæ enim imperfectiones nihil aliud sunt quam finitæ et limitatæ perfectiones, quas Deus creaturis suis impertiri potest pro beneplacito (179), quin

institiam lædat.

Inst. 40. Deus æqualiter diligere debet creaturas suas. Ergo æqualia dona eis conferre debet.

186. Resp. Neg. ant. Creaturæ nihil omninò habent ex

seipsis. De igitur propria dona diligit in eis; atqui pro beneplacito dona sua creaturis impertitur. Ergo nihil obstat quominus Deus inæqualiter creaturas suas diligere possit.

Inst. 50. Quotidiè videmus cæcos, claudos, surdos, gibbosos, insanos, fatuos, amentes: atqui omnes isti defectus in creaturis intelligentibus, sub Deo summè bono, consistere

nequeunt. Ergo....&c.

187. Resp. Neg. min. Deus enim nihil debet creaturis intelligentibus præter attributa essentialia, ipsisque pro beneplacito favores suos distribuere potest, ut jam pluries probavimus. Insuper isti defectus non sunt mala in se. sed relative tantum ad perfectiores creaturas, et ex illis multiplex bonum nasci potest.

Inst. 60. Non est apud Deum personarum acceptio: non est ergo cur huic homini potius quam isti excrescat gibbus, obsurdescant aures, obtenebrentur oculi, incrassetur

ratio.

188. Resp. Dist. Ant. Apud Deum non est personarum acceptio, id est, Deus aliquem ob id non considerat, quia majori vel minori apud homines favore potitur; conc. ant, Id est, Deus non potest quasdam creaturas largius quam alias beneficiis cumulare pro beneplacito; neg. ant. (179).

" La bonté de Dieu, inquit D. Duclot, ne consiste pointà " faire du bien à toutes ses créatures également et au même " degré, mais à leur en faire à toutes plus ou moins, selon " la mesure qu'il juge à propos, Il n'est point de la sagesse divine de les conduire toutes par la même voie, par les mêmes moyens et de la même manière, mais de diversifier à l'infini les routes par lesquelles il les fait " marcher vers le terme; sa justice n'est point restreinte à " leur départir à toutes des secours également abondans, " mais à ne demander compte à chacune que de ce qu'il

"lui a donné.

" Dans tout cela, il n'y a point d'aveugle prédilection, " puisque Dieu sait ce qu'il fait et pourquoi il le fait, sans " être obligé de nous en rendre compte. Les incrédules "voudraient cependant que Dieu leur rendît compte de sa " conduite, en même tems qu'ils prétendent que pour eux "ils ne lui doivent aucun compte de la leur. Il n'y a " point non plus de partialité, puisque Dieu ne doit rien à " personn " sont éga " puisque " ne déla

" même, " enseign " grâces " inégalité

Obj. 20. mittatur; Ergo nullu

Resp. L eo sensu q conc. min. dire peccal

Inst. .1d quandò id tum : erge

> 189. Re diatur. . . . ralis relativ diti. Leg quod Deo præsenti r quæ potes amare deb gione; 3 deniquè c bet. Atq perfectè s cati conta

promover Inst. 2 tenetur il

nique non

190. I peccatum tum enim nus dici peccatum dici non ; atqui pro Ergo nihil uas diligere

os, surdos, sti defectus , consistere

et creaturis esisque pro làm pluries nala in se, let ex illis

acceptio; excrescat incrassetur

derat, quia
conc. ant.
giùs quàm
ant. (179).
iste pointà
et au même
oins, selon
oint de la
nême voie,
e, mais de
il les fait
restreinte à
abondans,
de ce qu'il

édilection, fait, sans incrédules npte de sa pour eux Il n'y a doit rien à

"personne, et que ses dons, soit naturels, soit surnaturels, sont également gratuits: point de haine ni de malice, puisque Dieu fait du bien à tous, n'abandonne, n'oublie, ne délaisse personne. En effet l'Ecriture sainte ellememe, sans parler des Pères, ni de la Tradition, nous enseigne clairement que Dieu fait du bien et accorde des grâces à tous les hommes sans exception, quoiqu'avec inégalité." Bible vengée, tom. 2, pag. 137.

Obj. 20. Peccatum existere non potest quin à Deo permittatur; atqui repugnat Deum permittere peccatum.

Ergo nullum existit peccatum.

Resp. Dist. Min. Repugnat Deum permittere peccatum, eo sensu quòd Deus efficere possit ut peccatum sit licitum; conc. min. Eo sensu quòd Deus teneatur efficaciter impedire peccatum; neg. min., propter rationes allatas.

Inst. 10. Lex naturalis jubet ut peccatum impediatur, quandò id fieri potest: atqui Deus impedire potest pecca-

tum: ergo...&c.

189. Resp. Dist. Maj. Lex naturalis jubet homini ut impediatur... &c.: conc. maj. Jubet Deo; neg. maj. Lex naturalis relativa est; eadem enim non sunt officia regis et subditi. Lege naturali igitur aliquid homini præscribi potest quod Deo præscribi non possit. Atqui sic res se habet in præsenti rerum ordine. Ideò enim homo tenetur impedire quæ potest peccata, lo. quia cæteros homines sicut seipsum amare debet; 20. quia sibi cavere tenetur à peccati contagione; 30. quia promovere debet societatis bonum; 40. deniquè quia gloriam Dei, quantùm potest, procurare debet. Atqui nullo ex istis motivis tenetur Deus, qui sibi perfectè sufficit, qui nihil debet hominibus, qui nihil à peccati contagione timet, qui æqualis noster non est, qui deniquè non tenetur gloriam suam exteriùs, quantum potest, promovere. Ergo...&c.

Inst. 20. Deus odio infinito prosequitur peccatum. Ergo

tenetur illud impedire.

190. Resp. Dist. Ant. Deus odio infinito prosequitur peccatum, in se; conc. ant. In homine; neg. ant. Infinitum enim illud est quod est tantum, ut nec majus nec minus dici possit (36): atqui odium quo Deus prosequitur peccatum in homine non est tantum ut majus aut minus dici non possit. Deus enim in homine peccata alia majori,

alia minori odio prosequitur; aliter omnia peccata essent Ergo odium quo Deus prosequitur peccatum non est infinitum. Porrò illud odium id unum exigit, scilicet. ut hominibus illius odii signa sufficientia dentur, ut minis homines retrahantur à peccato, et præmiis ad virtutem alli. ciantur; que omnia et etiam abundantissime efficit Deus.

Inst. 30. Enti sanctissimo nulla potest esse causa per.

mittendi peccati. Ergo....&c.

191. Resp. Neg. ant. Nam Deum permisisse peccatum nihil aliud est quam concessisse libertatem: atqui Deus potuit hominibus concedere libertatem (181). Ergo. . . &c. Insuper, etiamsi ignoraremus quâ de causâ Deus permiserit peccatum, nihil indè sequeretur. Si enim sæpè sæpiùs homines agunt sapientissime ob rationes nobis prorsus incognitas, à fortiori Deus, qui est infinitus, sapientissime agere potest, licèt non cognoscamus ejus motiva.

Obj. 30. Illud Deus hominibus concedere non potest, quod libentissimè concederet ens summè malum. ens summe malum hominibus libentissime libertatem con-Ergo Deus hominibus libertatem concedere non

potest.

192. Resp. Dist. Maj. Concedere non potest Deus quod concederet ens summè malum, eodem animo eâdemque intentione; conc. maj. Diverso animo diversaque intentione; neg. maj. Porrò ens summè malum concederet libertatem, præcisè quia ejus abusum prævideret, nullumque suppeditaret medium ut eam homo in suam utilitatem verteret: contrà verò, Deus libertatem concedit ut eâ benè utatur homo, sicque æternam felicitatem assequatur: idcircò peccatores ad meliorem frugem amicà sollicitatione invitat, patienter expectat, eos pœnitentes benignè excipit, præterita delicta condonat, à futuris avertit, dimicantes adjuvat et perseverantes præmio remunerat.

Inst. lo. Melius fuisset quibusdam hominibus si nati non fuissent, quam habuisse libertatem. Ergo Deus non

potuit...&c.

Resp. Dist. Ant. Sed istud evenit ex eorum culpâ : conc.

ant. Ex culpâ Dei; neg. ant.

Inst. 20. Si daretur optio homini, non acciperet libertatem cujus abusum prænosceret; ergo nec eam concedere potest Deus, si ejus abusum prævideat.

193. abusum concedi beneficiu possit, e Deo con " Mu

" humai " murer " qu'il r " qu'il l

" est da " obteni " terre

" les pa " de plu " Pouva

" et don " pouvo " d'être

" bête? " mais " être li

pag. 50.

Inst, dens illu um filio, crudeles minem i sed crud

> 194. disparita turis sui gradum turalis p quæ ips saluti in ipsam h impedir stituere aut pat

cata essent ccatum non jit, scilicet, r, ut minis rtutem alliefficit Deus. causa per-

se peccatum atqui Deus Ergo...&c. s permiserit sæpiùs hors incogssimè agere

non potest, im. Atqui rtatem conicedere non

Deus quod
eâdemque
âque intenncederet linullumque
itatem verut eâ benè
atur : idcirollicitatione
nè excipit,
dimicantes

ous si nati Deus non

lpå: conc.

ret libertaconcedere 193. Resp. Neg. consqam. Licèt homo libertatem, cujus abusum prænosceret, accepturus non esset, tamen à Deo concedi potuit, cùm habeat rationem beneficii. Duo enim beneficium constituunt, scilicet, quòd res data prodesse possit, et quòd detur bonâ intentione. Atqui libertas sic à Deo concessa est. Ergo...&c.

" Murmurer de ce que Dieu ne l'empêche pas (l'espèce " humaine) de faire le mal, inquit J.J. Rousseau, c'est mur-" murer de ce qu'il la fit d'une nature excellente, de ce " qu'il mit à ses actions la moralité qui les anoblit, de ce " qu'il lui donna droit à la vertu. La suprême jouissance " est dans le contentement de soi ; c'est pour mériter et " obtenir ce contentement que nous sommes placés sur la " terre et doués de la liberté, que nous sommes tentés par " les passions et retenus par la conscience. Que pouvait " de plus en notre faveur la puissance divine elle-même? " Pouvait-elle mettre de la contradiction dans notre nature " et donner le prix d'avoir bien fait à qui n'avait pas le " pouvoir de mal faire ? Quoi pour empêcher l'homme " d'être méchant, fallait-il le borner à l'instinct et le faire " bête? Non, Dieu de mon ame, je ne te reprocherai ja-" mais de l'avoir faite à ton image, afin que je puisse "être libre, bon et heureux comme toi." Emile, tom. 2. pag. 50.

Inst. 30. Medicus qui daret medicamen ægroto, prævidens illum indè moriturum esse, pater qui præberet gladium filio, sciens illum se occisurum esse, non bonos, sed crudeles sese exhiberent: ergo à pari Deus constituens hominem in statu in quo certissimè peccaturus est, non bonum,

sed crudelem se exhibet.

194. Resp. Neg. consqam. et paritatem. Plures sunt disparitatis rationes. 10. Deus cuncta bona possibilia creaturis suis conferre non tenetur (184): quem igitur voluerit gradum perfectionis concedere potest: contrà verò lex naturalis præscribit medico ut ab ægroto ea diligenter amoveat quæ ipsi noxia sunt; similiter præscribit patri ut filiorum saluti invigilet quantum potest. 20. Facultas peccandi ad ipsam hominis naturam pertinet: undè si omne peccatum impedire teneretur Deus, hominem, qualis nunc est, constituere non potuisset; nihil simile est in exemplis medici aut patris. 30. Ex libertate homini à Deo concessa

præstantissima ortum ducunt bona, nempè, virtutes, et æterna præmia; in allatis verò exemplis, ex facultate

concessà nullum deduci potest bonum.

"La permission du péché, inquit Bayle, et les suites du péché sont des mystères au-dessus de la raison, et par conséquent incompréhensibles à la raison: de sorte que nos idées naturelles ne peuvent point être la mesure commune de la bonté et de la saintété divine, de la bonté et de la sainteté humaine; n'y ayant point de proportion entre le fini et l'infini, il ne faut point se permettre de mesurer à la même aune la conduite de Dieu et la conduite des hommes, et ainsi ce qui serait incompatible avec la bonté et la sainteté de l'homme, est compatible avec la bonté et la saintété de Dieu, quoique nos faibles lumières ne puissent pas apercevoir cette compatibilité." Œuvres, tom. 3. pag. 997. Voyez les Helviennes, tom. 3. pag. 34, &c.

Obj. 40. Ideò libertas bona dicitur, quia ejus ope immensa merita homo potest sibi comparare. Ergo à pari est mala, quia ejus ope immensa demerita sibi comparare potest homo.

195. Resp. Dist. Consequens. Ergo à pari libertas quâ hic et nunc abutitur homo est mala; conc. consqam. Libertas quâ abuti potest homo, est mala; subdist. Est mala, id est, est minus bonum; conc. Est mala in se et absolutè; neg. Libertas itaque considerari potest vel quatenùs est potentia benè aut malè agendi; vel quatenùs eâ hic et nunc abutitur homo. Jàm pluries observavimus potentiam benè aut malè agendi non esse malam in se, sed minus bonum. Potest ergo Deus libertatem hominibus concedere, licèt prævideat homines eâ abusuros esse (160, 182).

Obj. 50. Deus est summè independens et summè beatus. Homo coram ipso est quasi nihilum. Ergo homo Deum

offendere non potest, nec ei molestiam inferre.

196. Resp. Deus ab homine non offenditur eo sensu, quòd homo ejus beatitudinem turbet, eique molestiam inferat. Status igitur quæstionis est utrùm Deus potuerit leges creaturis suis præscribere, sancireque pænas infractoribus et præmia observatoribus. Cùm autem Deus seipsum denegare non possit, debet improbare actiones suis legibus contrarias, approbare autem actiones eis conformes; hoc unico sensu Deus dicitur ab homine offendi.

PARS

197. P humana e judicat,di ris parte 30. de Sp næ. Qu

198. A Principiu operation suas actio

auxilio I mana, cones, quo hodierni producer

volitione Prob. et odia sentare,

et tantù alicujus .... &c. Prob.

illas promentis tiones p est. P devover xisset. irtutes, et facultate

s suites du on, et par sorte que sure coma bonté et proportion mettre de et la conompatible compatible sof faibles compatis Helvien-

est mala, est homo. ertas qua am. Li-Est mala, e et absoquatenùs ea hìc et ootentiam ninus booncedere, 32).

è beatus. no Deum

o sensu, colestiam potuerit is infrac-Deus seones suis conforendi,

# PARS SECUNDA PNEUMATOLOGIÆ SEU METAPHYSICÆ PARTICULARIS.

#### DE PSYCHOLOGIA.

PSYCHOLOGIA est ea pars Metaphysicæ parti197. L'cularis quæ tractat de mente humanâ. Mens humana est principium quod in nobis vult, sentit, cogitat, judicat, discurrit et ordinat. In hâc Metaphysicæ particularis parte tractabimus, lo. de Activitate, 20. de Libertate, 30. de Spiritualitate, 40. de Immortalitate mentis humanæ. Quasdam notiones subjungemus de Belluis.

## CAPUT PRIMUM.

DE MENTIS ACTIVITATE.

198. Activitas est facultas suas operationes producendi. Principium igitur activum est illud quod producit suas operationes. Principium passivum est illud quod non elicit suas actiones, sed omnes aliundè recipit ac patitur.

199. Certum est mentem humanam, ut agat, indigere auxilio Dei. Status igitur quæstionis est utrum mens humana, concursu divino adjuta, suas ipsa producat volitiones, quod negaverunt Bayle, Spinosa, Collins, et plures hodierni Philosophi, qui contendunt Deum ipsum in animâ producere volitiones: contra quos sit

## Propositio.

200. Mens humana est activa, seu suas ipsa producit volitiones.

Prob. 10. Intimè sentimus mentem nostram suos amores et odia producere; illam posse, quandò vult, sibi repræsentare, desiderare, vel odio habere res actu non existentes et tantùm possibiles. Atqui hic amor, hoc odium, hæc alicujus rei repræsentatio sunt totidem volitiones. Ergo....&c.

Prob. 20. Si mens non producit suas volitiones, Deus illas producit. Atqui posterius repugnat. Plurima enim mentis volitiones sunt peccata. Ergo si Deus mentis volitiones produceret, esset auctor peccati, quod dictu impium est. Pariter crudelis esset, cum creaturas suas suppliciis devoveret, ob scelestas volitiones quas ipse solus produxisset. Ergo...&c.

Prob. 30. Mereri aut demereri non possumus propter virtutes aut vitia, quæ nec elicuimus, nec elicere potuimus: atqui si mentes nostræ non producerent ipsæ suas volitiones, nec virtutes nec vitia elicere possemus. Ergo tunc non possemus mereri aut demereri. Ergo....&c.

## Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Mens non potest creare; atqui si mens produ-

ceret suas volitiones, crearet. Ergo....&c.

201. Resp. Neg. min. Creare enim est dare existentiam substantiæ anteà non existenti; atqui quamvis mens humana suas producat volitiones, non ideò dat existentiam substantiæ non existenti. Volitiones enim non sunt substantiæ, sed modificationes animæ. Ergo....&c.

Inst. lo. Creari non potest quin detur existentia novæ realitati anteà non existenti; atqui si mens produceret.... &c., daret existentiam novis realitatibus anteà non existen-

tibus. Ergo. . . . &c.

202. Resp. Dist. Maj. Creari non potest quin detur existentia novæ realitati quæ sit substantia, conc. maj.; quæ sit modus, neg. maj. Reverà, cùm substantiæ non existentes fieri non possint existentes quin creentur, sequitur creari non posse quin detur existentia novæ realitati quæ sit substantia. At dare existentiam novo modo, novæ modificationi, non est creare. Nam creare est educere aliquid è nihilo tùm suî, tùm subjecti. Atqui dare existentiam novæ modificationi non est educere aliquid è nihilo tùm suî, tùm subjecti; sic quandò frustum ceræ ex quadrato fit rotundum, tunc ei datur novus modus, nova realitas, sed tamen nulla adest creatio.

Inst. 20. Producere novam realitatem quæ sit modus, est augere suum esse, et sibi dare novum entis gradum. Atqui mens non potest....&c; ergo mens non potest pro-

ducere novam realitatem quæ sit modus.

203. Resp. Dist. Maj. Est augere suum esse ratione modorum contingentium, conc. maj.; ratione substantiæ, aut modorum essentialium, neg. maj. Porrò mens, mediante Dei auxilio, potest augeri ratione modorum contingentium, potest sibi dare novas perfectiones morales, potest acquirere novas cognitiones, ut experientià constat.

Obj. 20. Modificatio mentis non habet existentiam ab

ipså mer cationes 204.

istentian

ant. Ab
qam. I
modus;
atqui no
existent
nes, qui

Inst. existent modifica

205.

nulla su
conclud
simul d
variæ si
sunt is
quoad e
ducatur
quòd da
tentia
existen

stantiæ Obj. Atqui

206. satis es certissi sic, v. licèt n

Respanimente tentes concip

Inst volitio

(a) H

us propter potuimus: suas voli-Ergo tunc

ens produ-

xistentiam mens huxistentiam sunt sub-

ntia novæ ceret. ... n existen-

uin detur nc. maj.; ubstantiæ in .creenitia novæ am novo creare est tqui dare aliquid è ceræ ex us, nova

modus. gradum. test pro-

e ratione stantiæ, s, medintingenpotest

tiam ab

ipså mente distinctam. Ergo si mens suas producit modifi-

cationes, seipsam producit.

204. Resp. Dist. Ant. Modificatio mentis non habet existentiam distinctam ab ipsâ mente jam existente; conc. ant. Ab ipsâ mente quam existere faciat; neg. ant. et consqam. Itaque modificatio nihil aliud est quam existendi modus; nova igitur modificatio est novus existendi modus; atqui novus existendi modus. supponit substantiam jam existentem. Ergo mens producere potest novas modificationes, quin seipsam producat.

Inst. Qui dat existentiam substantiæ modificatæ, dat existentiam modificationi: ergo à pari, qui dat existentiam modificationi, dat existentiam substantiæ modificatæ.

205. Resp. Neg. consqam. et paritatem. Cum enim nulla substantia possit esse sine aliqua modificatione, rectè concluditur dari non posse existentiam substantiæ, quin simul detur existentia modificationi; contrà verò, cùm variæ sint ejusdem substantiæ modificationes, mutari possunt istæ modificationes quin simul mutetur substantia quoad existentiam, seu, quod idem est, quin de novo producatur substantia. Ergo nulla est paritas. Ergo ex eo quòd dari non possit existentia substantiæ quin detur existentia modificationi, concludi non potest dari non posse existentiam modificationi quin simul detur existentia sub-

Obj. 30. Illud non debet admitti cujus non datur idea. Atqui activitatis animæ non datur idea. Ergo....&c.

206. Resp. lo. Neg. maj. Ut enim aliquid admittatur, satis est si illud existere certissimum sit: atqui potest esse certissimum aliquid existere, licèt illius non detur idea: sic, v. g., certus sum me experiri quasdam impressiones, licèt nullam illarum ideam habere possim (a).

Resp. 20. Neg. min. Haberi enim potest idea activitatis animæ, si clarè et distinctè concipiatur quid sit ea viscini mente suos amores et odia producendi, res actu non existentes, sed tantum possibiles, sibi repræsentandi, &c. Atqui

concipi potest....&c. Ergo....&c.

Inst. 10. Anima affici posset eodem modo, etiamsi suas volitiones ipsa non produceret, sed reciperet à principio

<sup>(</sup>a) Has impressiones non per ideam novimus, sed per sensum intimum, ut experientia

externo. Ergo non possumus affirmare eam esse activam. 207. Resp. Neg. ant. Ut eodem modo afficeretur, sentire deberet suas volitiones à seipsâ proficisci: atqui istud foret impossibile, si suas volitiones reciperet à principio externo; in hâc enim hypothesi sensum suarum volitionum et operationum, tanquàm suarum, in seipsâ habere non posset, quem tamen habet, ut quotidianâ constat experientiâ. Ergo...&c.

Inst. 20. Deus efficere posset ut mens humana eodem modo afficeretur, ac si suas operationes et volitiones produceret, etiam cum illas à principio externo recipit. Ergo

... &c.

208. Resp. Neg. ant. Tunc enim Deus homines ineluctabiliter dejiceret in errorem invincibilem, nullumque suppeditaret medium detegendi erroris, quod efficere non potest, cùm sit summè verax. Prætereà, rectè distinguimus statum nostrum merè passivum, v. g., famis, sitis, doloris, &c., à statu activo, v. g, cogitationis, deliberationis, &c.

## CAPUT SECUNDUM.

DE MENTIS LIBERTATE.

209. Libertas in genere est immunitas à vinculo seu subjectione. Hinc, cùm duplex sit vinculum quo ligari potest homo, coactio et necessitas, duplex est in homine libertas, videlicet, libertas à coactione, et libertas à necessitate simplici.

210. Coactio est vis illata homini à principio extrinseco contra propriam voluntatis inclinationem. Necessitas est determinatio ineluctabilis ad unum juxta voluntatis incli-

nationem.

211. Libertas igitur à coactione nihil aliud est quam immunitas ab omni violentia contra voluntatis inclinationem. Sic Deus sese libere amat, sic sancti Deum in cœlis diligunt.

212. Libertas à necessitate simplici, quæ dicitur etiam electionis, indifferentiæ, arbitrii, est immunitas ab invincibili ad unum determinatione. De hâc li<sup>1</sup> rtate hìc agitur.

213. Hæc libertas consistit in potentia quam habemus agendi vel non agendi, hujus vel illius agendi, boni vel mali faciendi.

Status dicta liber illud agen ità sit nec

214. C docebant fato subji Hobbes e

20. Ma necessario malum pi

30. A

fluxu side 40. Qu gratiam,

> 50. Or tollunt; quàm ver quos omr

determin

Prob.

agere, ut scius sun possim; cessum d

Prob. misso sco conscient enim sei Ergo. . .

Prob.
omnes p
præmia,
contract
minæ,
persuasy
virtus,
aut non
tractus,

activam. ur, senui istud rincipio itionum ere non it expe-

eodem produ-Ergo

ines inlumque ere non stinguis, sitis, elibera-

ulo seu o ligari homine necessi-

rinseco tas est incli-

quàm ination cœlis

etiam incibili r. bemus

ni vel

Status quæstionis est utrùm sit in homine vera et propriè dicta libertas sese ad nutum determinandi ad hoc vel ad illud agendum; an mens in omnibus suis determinationibus ità sit necessitata ut aliter agere non possit.

214. Circa hanc quæstionem erraverunt 10. Stoici, qui docebant omnia, et etiam ipsam divinitatem, ineluctabili fato subjici. Eamdem fatalitatem admiserunt Spinosa,

Hobbes et quidam alii inter recentes.

20. Manichæi qui docent hominem bonum aut malum necessariò agere prout principium bonum aut principium malum prævalet (121).

30. Astrologi judiciarii qui contendunt homines in-

fluxu siderum necessariò determinari.

40. Quidam hæretici qui volunt homines ad bonum per gratiam, vel ad malum per concupiscentiam semper prædeterminari.

50. Omnes hodierni materialistæ communiter libertatem tollunt; materia enim semper concipitur ut passiva, nunquàm verò ut activa, deliberans et propriè eligens. Contra quos omnes sit

Propositio.

215. Est in homine vera et propriè dicta libertas.

Prob. lo. Unusquisque intimè sentit se ità quædam agere, ut possit ea non agere; sic, v. g., mihi intimè conscius sum me deambulationem ità velle, ut eam nolle possim; quod adeò verum est, ut deambulationem in antecessum disponam et prædicere valeam. Ergo....&c.

Prob. 20. Ex conscientiæ stimulis. Nemo est qui admisso scelere, stimulis conscientiæ non agitetur; atqui illi conscientiæ stimuli ab ipsâmet libertate veniunt; nemo enim seipsum condemnat in eo quod vitare non potuit.

Ergo. . . . &c.

Prob. 30. Ex unanimi populorum consensu. Apud omnes populos virtus à vitio distinguitur; sua sunt virtuti præmia, suaque vitio supplicia; apud omnes vigent leges, contractus, fædera; apud omnes in usu sunt adhortationes, minæ, &c.: atqui hæc omnia probant omnibus populis persuasum esse homines verè esse liberos; nulla est enim virtus, nullumque vitium in his quæ non potuimus agere, aut non agere. Et quorsum forent fædera, pacta, contractus, conventiones inter homines, si eorum fides necessa-

riò servaretur aut violaretur? Quorsum leges imponerentur illis quos ineluctabile fatum regeret? Quid inutilius quam preces, adhortationes, minas, præmia, supplicia adhibere erga eos, qui ad virtatem aut ad vitium, ad bonum aut malum vi quadam insuperabili ferrentur? Ergo....&c.

Prob. 40. Ex consideratione naturæ divinæ. Crudelis simul et injustus esset, qui mandata impossibilia præscriberet et eorum infractores gravissimis afficeret suppliciis; atqui talis esset Deus, si homines verâ et propriè dictà libertate non gauderent. Leges enim ipsis imposuisset quarum observatio in eorum facultate non esset et tamen gravissimis earum infractores suppliciis afficeret. Ergo...&c.

Prob. 50. Ex absurdis quæ sequerentur, si homines non

essent liberi. Sublatâ enim libertate, sequitur 10. homines esse automata ratione prædita, quæ hùc et illùc necessariò impelluntur; 20. nullam esse virtuti laudem, nullamque vitio infamiam, et ideò probos et vitiosos eodem modo esse habendos; 30. nullum esse locum gratitudini pro collatis donis; 40. nullam deniquè fore prudentiam nullamque deliberationem. Porrò quid absurdius? Ergo....&c. Undè Encyclopediæ auctores, qui sanè incredulis suspecti non sunt, sic habent articulo Liberté; "ôtez la " liberté, toute la nature humaine est renversée, et il n'y a " plus aucune trace d'ordre dans la société. Si les hom-" mes ne sont plus libres dans ce qu'ils font de bien ou de " mai, le bien n'est plus bien, et le mal n'est plus mal.... " Les récompenses sont ridicules, les châtimens injustes... 4 .. La ruine de la liberté renverse avec elle tout ordre, toute police; autorise toute infamie monstrueuse; éteint "toute pudeur, tous remords; dégrade et défigure sans " ressource tout le genre humain. D' Une doctrine aussi " monstrueuse ne doit point être examinée dans l'école, mais punie par les magistrats." Hâc de re vide D. Frayssinous, Conférence sur le libre arbitre, tom. 1. pag. 342, &c.; D. Barruel, les Helviennes, tom. 3. pag. 19, &c.

## Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Ille non est liber qui eligere non potest inter bona æqualia, et qui ex duobus bonis inæqualibus, majus necessariò assumit; atqui homo non potest...&c. Ergo ...&c.

216. Renim eligenis inæquivitâ nullu voluntatis enim suppet cum possit. Intuitivè est object cum voluntative cum voluntation est solum possit.

Inst.
nulla est
217.
ratione e
Ex parte
inter duo

voluntati ratio det casibus voluntas. Inst.

eam maduo tanti gis mer omni resmit quo enim quassumit Bonum tum haligitur per seria de la companio de la compa

Inst. divitiis quibus infallibi

alia bon

mit maj

nerentur us quam adhibere num aut ... &c. Crudelis præscrippliciis; riè dicta osuisset men graco. . .&c. ines non homines ecessariò illamque odo esse collatis ıllamque ). . . . &c. ulis susôtez la t il n'y a les homen ou de mal.... ijustes. . it ordre, e; éteint ure sans ne aussi ole, mais

test inter s, majus c. Ergo

Frayssi-

342, &c.;

216. Resp. Neg. min; quoad utramque partem. Mens enim eligere potest inter duo bona æqualia et ex duobus bonis inæqualibus non necessariò assumit majus, si in hâc vitâ nullum objectum necessariam habeat connexionem cum voluntatis determinatione. Atqui res ità se habet: solum enim supremum bonum intuitivè cognitum necessariam habet cum voluntatis determinatione connexionem, siquidem est solum objectum quod totam mentis capacitatem replere possit. Atqui in hâc vitâ nullum est supremum bonum intuitivè cognitum (Ethi. 47). Ergo in hâc vitâ nullum est objectum quod necessariam habere possit connexionem cum voluntatis determinatione. Ergo...&c.

Inst. 10. Nulla potest esse electio sine ratione; atqui nulla est ratio eligendi inter duo æqualia. Ergo...&c.

217. Resp. Dist. Maj. Nulla potest esse electio sine ratione ex parte voluntatis, aut ex parte objecti; conc. maj. Ex parte objecti; neg. maj. Atqui nulla est ratio eligendi inter duo æqualia, ex parte objecti; conc. min. Ex parte voluntatis; neg. min. Ubi agitur de facultate activâ, tota ratio determinationis est ipsamet agentis voluntas. In his casibus agit voluntas, quia vult agere; stat pro ratione voluntas.

Inst. 20. Mens necessariò assumit quod eam magis beat; atqui majus bonum magis mentem beat; ergo....&c.

213. Resp. Dist. Maj. Mens necessariò assumit quod eam magis beat sub omni respectu, conc. maj.; sub aliquo tantùm respectu, neg. maj. Atqui majus bonum magis mentem beat sub aliquo respectu, conc. min.; sub omni respectu, neg. min. Reverà, mens necessariò assumit quod eam magis beat sub omni respectu; necessariò enim quærit suam felicitatem: at ron ideò mens necessariò assumit bonum quod melius est sub aliquo tantùm respectu. Bonum enim istud, quamvis aliquem melioritatis respectum habeat, totam mentis capacitatem non replet: eam igitur perfectè satiare nequit, sicque permittit ut voluntas alia bona desiderare possit. Ergo mens non necessariò assumit majus bonum.

Inst. 30. Supponamus avarum qui suam felicitatem in divitiis posuerit. Supponamus iterùm duas sese offerre vias, quibus divitiæ acquiri possint, æquè licitas, æquè tutas et infallibiles. Priori vià immensæ acquirantur opes, posteriori

verò non nisi mediocres. Hoc posito, sic argumentor: in casu præsenti avarus necessariò assumit priorem viam, quia est majus bonum antecedenter ad suam electionem. Ergo mens humana majus bonum eligit antecedenter ad suam electionem.

219. Resp. Dist. Ant. In casu præsenti avarus necessariò assumit priorem viam, quia melius est bonum antecedenter ad suam actualem electionem; transeat ant. Necessariò assumit priorem viam, quia melius est bonum antecedenter ad suas liberas determinationes antecedentes; neg. ant. Reverà, si supporatur hunc avarum ponere suam felicitatem in divitiis, concludi potest illum necessariò electurum esse priorem viam; sed hæc necessitas oritur ex liberà ejus determinatione antecedenti ponendi suam felicitatem in divitiis. Cùm verò sit liber ponendi suam felicitatem in alio objecto et non in divitiis, sequitur eum liberè assumere priorem viam.

Obj. 20. Omnes mentis operationes ad perceptiones, judicia, propensiones et actiones revocari possunt; atqui in nullis istis homo est liber. Objecta enim percipit prout offeruntur; prout ea percipit, judicat; prout judicat, propendit et vult: voluntatis autem propensionem necessariò sequitur actio. Ergo...&c.

220. Resp. 10. Neg. maj. Inter enim operationes mentis enumerari debet liberum arbitrium, sine quo prædictæ operationes forent potiùs passiones quàm actiones, ideòque semper essent necessariæ, quod repugnat in præsenti rerum statu, siquidem mens est activa (200). Ergo sese liberè determinare potest in suis operationibus, et consequenter, actiones suas, ad libitum, dirigere potest.

Resp. 20. Neg. min.; ad prob. neg. ant. quoad singulas partes. Falsum est mentem humanam objecta tantum percipere quæ sese offerunt; ipsi enim in nobis efformamus varias cogitationes, easque ad nutum nostrum retinemus aut repellimus. Falsum est nos judicare ex prima specie objectorum; sæpissimè enim deliberamus de rerum natura, causis, effectibus et consectariis, et, deliberatione pendente, diversa judicia ferimus. Falsum est nos semper velle prout judicamus; quotidiè enim videmus meliora probamusque, deteriora sequimur. Falsum est tandem actionem semper conjungi cum voluntatis propensione, contra enim propriam

inclination quimur ser aliud est o ....&c.

Obj. 30 librii : atq

221. Requilibrii in non magis atqui ad li agit aut ac partem pronon agend unam quà habet pot resistendi piùs enim experienti

Resp. 2 quibus ag quàm in a que testat

222. Property and the same agit guinis party agit quidem recorporis res Pseudicunt, et fibrary modò su Tales su

Helvétiu gens, B itor : in am,quia . Ergo d suam

cessariò
cedenter
cessariò
cedenter
eg. ant.
citatem
um esse
cius dein diviin alio
cere pri-

ptiones, atqui in t prout it, processariò

s menædictæ deòque rerum e liberè uenter,

ngulas m pernamus nemus specie aturâ, dente, prout usque, emper inclinationem sæpiùs ab actione abstinemus. Reverà sequimur semper judicium ultimum practicum; sed illud nihil aliud est quam ipsa libera arbitrii determinatio. Ergo ....&c.

Obj. 30. Ad libertatem requiritur indifferentia æquilibrii: atqui impossibilis est hæc indifferentia. Ergo..&c.

221. Resp. 10. Neg. maj. Nam indifferentia activa æquilibrii in hoc consisteret ut quis,dùm agit aut acturus est, non magis in unam quàm in alteram partem propenderet; atqui ad libertatis exercitium non requiritur ut quicunque agit aut acturus est, non magis in unam quàm in alteram partem propendeat, sufficit si potentiam habeat agendi vel non agendi ad nutum suum: atqui licèt aliquis magis in unam quàm in alteram partem propendeat, veram tamen habet potentiam agendi vel non agendi ad nutum suum, resistendi majori propensioni eamque vincendi; sæpè sæpiùs enim ratio passiones et etiam violentissimas perimit, ut experientia constat.

Resp. 20. Neg. min. Sunt enim quædam actiones in quibus agens ità indifferens est, ut non magis in unam quàm in alteram partem propendeat, ut conscientia unicui-

que testatur.

#### CAPUT TERTIUM.

#### DE MENTIS SPIRITUALITATE.

222. Principium in nobis cogitans estne simplex et immateriale? Materia potestne cogitare? En status quæstionis. Spiritualitatem mentis rejecerunt, lo. Epicurei, qui mentem esse subtilissimum corpus motu quam levissimo agitatum; v. g., aërem, vel ignem, vel puriorem sanguinis partem, vel aliud corpus mixtum et sublimiori modo compositum asserebant. 20. Spinosa, qui non affirmabat quidem mentem humanam esse corpus, sed qui eam esse corporis modificationem contendebat. 30. quidam recentiores Pseudo-Philosophi, qui mentem nostram corpoream esse dicunt, eamque modò affirmant esse congeriem nervorum et fibrarum, modò spiritus animales, modò medullam cerebri, modò subtilissimas atomos, modò nescio quam rem aliam. Tales sunt D. D. Diderot, de Voltaire, Fréret, de la Mettrie, Helvétius, le Baron d'Holbac, Robinet, le Marquis d'Argens, Boulanger, Naigeon, aliique ejusdem scholæ philosophi et plures hodierni physiologistæ qui contendunt mentem à corpore non esse distinctani.

## Propositio.

223. Mens humana est simplex et immaterialis.

Prob. lo. Ex facultate cogitandi. Mens humana cogitat: atqui cogitatio recipi non potest in subjecto composito seu materiali. Tunc enim vel tota cogitatio in singulis partibus hujus subjecti simul esset, vel una pars cogitationis in una parte subjecti cogitantis et altera pars cogitationis in altera parter ejusdem subjecti resideret, vel denique tota cogitatio in una parte tantum esset: atqui nihil horum dici potest.

lo. quidem tota cogitatio non potest esse simul in singulis partibus subjecti cogitantis. Nobis enim conscii sumus nos habere unicam cogitationem de re quâcunque eodem instanti: atqui tot haberemus de re eâdem et eodem instanti cogitationes, quot forent partes in subjecto cogitante, si tota cogitatio simul existeret in singulis ejus partibus. Idem dici posset de dubitatione, quæ multiplex foret, si

subjectum in quo recipitur, non esset simplex.

20. Una pars cogitationis non posset esse in una parte subjecti cogitantis et altera pars cogitationis in altera parte ejusdem subjecti; tùm qu'a cogitatio nullas habet partes, nec ideò dividi potest, non datur enim media, vel tertia, vel quarta pars cogitationis; tùm quia nulla pars subjecti cogitantis esset conscia totius cogitationis, nullaque objectum integrum repræsentaret. Ergo. . . 20. &c. "Jamais" le matérialiste au plus fort de son délire, inquit D. Bergier, n'a osé dire la moitié ou le quart de ma pensée, le premier ou le second instant de mon jugement, un pouce ou un pied cube de raisonnement, un morceau ou une fraction de volonté." Traité de la Religion, tom. 1. pag. 156.

30. Tota cogitatio non potest esse tantùm in una parte subjecti cogitantis, exclusis aliis. Cur enim hæc pars potiùs cogitaret quam alia? Undè ei venit hoc singulare privilegium. Prætereà, vel pars illa esset simplex, vel composita: si prius, ergo subjectum cogitans necessario est simplex, quod contendimus; si posterius, eædem redeunt difficultates. Ergo.... &c. Aliundè.... &c. Ergo cogitatio recipi non

potest in sest compos

224. Pro enim requir ut, compara disconvenie requiritur u posita, una tatio in alt paratio. N iectum co Atqui in non pocest sese habere rum una ur neutra tuno hoc casu m consequent detegere. care. Erg

225. Pro se compara nes, easqu rialis esset, cum aliis. peret, vel plex et una quæ ex alii quæ est ess comparat casu est in sis partibus non potes portiunculi dem portiu in diversis aliter simp nulla potes vel mens

sensatione 226. Pr ndunt men-

lis. na cogitat : nposito seu gulis parti-

gulis particogitationis cogitationis enique tota I horum di-

ul in singunscii sumus que eodem eodem ino cogitante, s partibus. ex foret, si

unâ parte alterâ parte pet partes, vel tertia, rs subjecti llaque ob"Jamais it D. Berpensée, le , un pouce eau ou une a, tom. l.

unâ parte
ce pars pogulare pril composist simplex,
fficultates.
recipi non

potest in subjecto composito. Ergo mens humana non est composita. Ergo est simplex seu immaterialis.

224. Prob 2o. Ex facultate judicandi. Ad judicandum enim requiritur lo. ut mens habeat duas cogitationes; 20. ut, comparatione factâ, percipiat earum convenientiam aut disconvenientiam. Atqui ad hanc duplicem operationem requiritur ut mens sit perfect? simplex. Si enim esset composita, una cogitatio esset in una ejus parte, et alia cogitatio in alterà parte. Atqui tunc nulla posset esse comparatio. Nulla enim potest esse comparatio quin subjectum cogitans utriusque conscium sit cogitationis. Atqui in isto casu utriusque cogitationis conscium esse Singulæ enim partes subjecti cogitantis non potest. sese haberent ut duæ animæ à se invicem distinctæ, quarum una unam haberet cogitationem, et alia alteram: atqui neutra tunc foret conscia utriusque cogitationis. Ergo in hoc casu mens non posset duas cogitationes comparare, et consequenter earum convenientiam aut disconvenientiam Ergo si mens esset composita, non posset judi-

care. Ergo...&c.

225. Prob. 30. Ex facultate sentiendi et sensationes inter se comparandi. Quilibet homo varias experitur sensationes, easque alias cum aliis comparat : atqui si mens materialis esset, non posset comparare sensationes suas alias cum aliis. Si enim materialis esset, suas sensationes reciperet, vel in câdem suî parte quæ esset essentialiter simplex et una; vel in diversis partibus; vel in eâdem parte, quæ ex aliis portiunculis componeretur. Si in eâdem parte, quæ est essentialiter simplex et una; ergo substantia quæ comparat sensationes, nullas habet partes. Ergo in hoc casu est immaterialis. Si sensationes recipiuntur in diversis partibus mentis; ergo eadem substantia eas comparare non potest. Si recipiuntur in eâdem parte quæ ex aliis portiunculis componeretur; rursùs, vel recipiuntur in eâdem portiunculă, quæ est essentialiter simplex et una, vel in diversis portiunculis. Si prius; ergo anima est essentialiter simplex et una, seu immaterialis: si posterius; ergo nulla potest esse comparatio duarum sentationum. Ergo vel mens immaterialis est, vel non potest comparare suas sensationes. Ergo. . . . &c.

226. Prob. 40. Ex quibusdam mentis facultatibus. Mens nostra omnia sæcula et tempora recordando, potest in præ-

teritas ætates excurrere, facta antiquiora sicut et præsentia intueri; pariter generalia scientiarum principia et veritates à sensibus remotissimas cognoscere potest, et considerare quasdam rerum proprietates, aliis omissis, abstractionis ope: atqui hæc omnia nullo modo efficere potest materia; quocumque enim motu donetur, in ea sola agere potest quæ præsentia sunt et sensibilia. Ergo...&c. Hâc de re consuli possunt D Frayssinous, Conférence sur la spiritualité de l'ame, tom. 1. pag. 252. &c. D. Barruel, les Helviennes, tom. 2. pag. 237, &c.

## Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Quod omnes affectiones corporis experitur, corpus est, non spiritus: atqui mens....&c. Ergo....&c.

227. Resp. 10. Neg. suppositum majoris. Supposit enim major veras adesse in corporibus affectiones; atqui istud admitti nequit; non adsunt enim in corporibus nisi variæ partium dispositiones, contexturæ, divisiones, et agitationes, quæ sanè affectiones seu sensationes non sunt.

Resp. 20. Neg. consqam. Reverà, occasione corporum, mens varias experitur sensationes; at non ideò corporea est; è contrà, ideò immaterialis est. Si enim subjectum corporeum posset experiri sensationes, illæ sensationes reciperentur vel in eâdem parte, quæ esset essentialiter simplex et una, vel in diversis partibus. Si prius; ergo subjectum sentiens est essentialiter simplex et unum, ideòque immateriale. Si posterius; cum una pars non sit quid unum et idem cum altera, una pars non sentit quod sentit altera. Ergo tot erunt, etiam in corpore tenuissimo, subjecta sentientia quot sunt partes realiter distinctæ. Atqui, etiam in tenuissimo corpore, indefinitæ sunt partes realiter distinctæ: juxta enim physicos, materia in indefinitum divisibilis est. Ergo, etiam in corpore tenuissimo, essent entia numero indefinito sentientia. Ergo perimeretur Egoismus, quo omnes dicunt, ego caleo, ego frigeo, &c.; porrò quid absurdius? Ergo ex eo quòd mens experiatur sensationes occasione corporum, concludi non potest illam esse corpoream.

Inst. lo. Mens omnes vices corporis sequitur; cum eo crescit, senescit, roboratur, infirmatur; ergo corpus et ani-

ma sunt quid unum et idem.

228. Res ab organis, Multi enim intellectuali rimum infiri

Resp. 20. tem arctiss hâc unione ideòque mer prout corpu pueris puer senescere; et idem.

Inst. 20. rum est cornervorum a

229. Res

motio nerve

occasionali

est ipsamet nem menti non potest. " exigera " euse; i " son exis " ou d'en " m'est so " son exis

" je sens, " pas au : " et les pl " du mat

" que je

"école?'
Obj. 20

cogitatio e atqui hæc in materia nes : erge contrariæ

230. R tatem. E et præsentia et veritates considerare abstractionis est materia; agere potest c. Hâc de re la spiritualel, les Hel-

peritur, cor-

Supponit pnes; atqui poribus nisi ones, et aginon sunt. e corporum,

ctum corpoones recipeter simplex ; ergo subinum, ideòars non sit

corporea est;

non sentit in corpore realiter dis-

efinitæ sunt materia in pore tenuis-

c. Ergo peo, ego friquòd mens oncludi non

r; cum eo

228. Resp. lo. Neg. ant. Mens enim non ità pendet ab organis, ut semper malè valeat, si malè se habet corpus. Multi enim reperiuntur, qui pleniorem suarum facultatum intellectualium usum servant, etiam cum corpore quamplu-rimum infirmantur.

Resp. 20. Neg.consqam. Hoc enim solum sequitur, mentem arctissimo vinculo conjungi cum corpore. Undè ex hâc unione hypostaticâ, mens vices corporis sequi debet; ideòque mens faciliùs, difficiliùsve functiones suas exercet, prout corpus benè vel malè se habet. Hinc ratio videtur in pueris puerascere, in adolescentibus adolescere, in senibus senescere; at non ideò mens et corpus sunt quid unum et idem.

Inst. 20. Sensationes sunt corporeæ: Motus enim nervorim est corporeus; atqui sensationes nihil aliud sunt quam

nervorum agitationes. Ergo. . . . &c.

229. Resp. Neg. ant.; ad probationem, neg. min. Commotio nervorum potest quidem esse causa vel physica, vel occasionalis sensationum quas mens experitur : at non ideò est ipsamet sensatio (225, 227). Neve dicatur hanc unionem mentis cum corpore impossibilem esse, quia explicari non potest. "Vainement le faux sage, inquit D. Barruel, " exigera de moi que je lui développe cette union mystérieuse; il fut donné à l'homme de sentir et de démontrer " son existence, et non d'en concevoir tous les rapports, "ou d'en développer tous les liens. Le nœud existe ; il " m'est sensible ; je ne porterai point la folie jusqu'à nier " son existence, parce que je ne puis le résoudre. La vérité, " que je n'explique point ne me fera pas rejeter celle que " je sens, que je vois, que je démontre. Je ne suppléerai " pas au mystère par les contradictions les plus multipliées " et les plus évidentes ; une seule eût suffi pour m'éloigner "du matérialiste ; combien n'en faut-il pas dévorer à son "école?" Helviennes, tom 2. pag 267.

Obj. 20. Ratio cur materia cogitare non posset est quia cogitatio et extensio in codem subjecto coexistere nequeunt; atqui hæc: ratio nulla est. Nam quies et motus existunt in materia successive, quamvis sint contrariæ modificationes: ergo à pari cogitatio et extensio, licèt sint qualitates.

contrariæ, possunt in materia simul existere.

230. Resp. Neg. min.; ad prob. neg. consqam. et paritatem. Extensio est aggregatio partium extra se positarum.

Ergo necessariò requirit subjectum compositum. Cogitatio autem est perfectè simplex. Ergo requirit subjectum immateriale seu perfectè simplex (223). Ergo extensio et cogitatio sese mutuò excludunt, nec possunt existere in eodem subjecto, sive simul, sive successivè.

Quies est materiæ iisdem locis spatii correspondentia: motus est materiæ translatio è loco in locum. Utrumque igitur requirit subjectum compositum; utrumque ergo recipi potest in materia quamvis successive. Ergo nulla est " Le matière, inquit D. Frayssinous, est étendue, " composée de parties placées les unes hors des autres. Or " qui ne sent pas que la pensée est simple, sans par-" ties distinctes ?.... La matière est figurée ; elle a une " forme et des couleurs. Or quelle figure donnez-vous à " la pensée? Est-elle ronde ou carrée, cubique ou trian-" gulaire?.... La matière est divisible; elle peut être par-" tagée en parties distinctes les unes des autres. La pen-" sée, au contraire, est indivisible, elle est tout entière, " ou bien elle n'est pas : il est inoui qu'on prenne la moitié, " le tiers, le quart d'une pensée. Voilà donc comme les " propriétés les plus constantes, les plus universellement " reconnues de la matière, sont en opposition manifeste " avec celles de la pensée." Conférence sur la spiritualité de l'ame, tom. 1. pag. 262.

Obj. 30. Non novimus omnes proprietates materiæ. Temerè igitur affirmamus illam non posse cogitare. Inter enim ejus proprietates ignotas, forsan reperitur facultas cogitandi. Insuper quis audeat asserere Deum, qui est omnipotens, non posse concedere materiæ facultatem cogitandi? Ità D. de Voltaire post Locke.

2°1. Resp. 1o. Non affirment ergo adversarii materiam cogitare posse donec has proprietates occultas detexerint. 2o. Omnes quas novimus materiæ proprietates cogitationi repugnant: atqui materiæ proprietates incognitæ cognitis repugnare non possunt, alioquin materia constaret attributis repugnantibus, quod est absurdum. Ergo nulla ex proprietatibus materiæ incognitis convenire potest cogitationi. Hoc posito, confidenter affirmare possumus Deum non posse concedere materiæ facultatem cogitandi. Deus enim efficere non potest quod contradictionem involvit.

Obj. 4
tiones mo
cogitation
mentis h
232. F
tiones co

repræsen
44.). R
nempè c
nobis rep
corporeæ
enim dici
gas aut l
ipsis rep
quæcunq
et conseq
piantur.

Resp. tiones monuse me nusve me nores ext patet ex

Obj. 5 principiu materiale

233. I

corpore e liter in cominore, in cipium como poss homine p Sed quin seu, in q Hæc qua tates, qua sed nulla ideòque demonstralem (2) Cogitatio um immaio et cogiin eodem

ondentia:
Utrumque
le ergo rele nulla est
t étendue,
autres. Or
sans parelle a une
lez-vous à
ou triant être parLa penut entière,
la moitié,
omme les

materiæ.
The interior of acultas i est om cogitan-

rsellement

manifeste

materiam etexerint. ogitationi e cognitis t attribua ex progitationi. eum non deus enim t.

Obj. 40. Dantur cogitationes compositæ; dantur affectiones modò majores, modò minores. Ergo ex simplicitate cogitationum et affectionum concludi non potest simplicitas mentis humanæ.

232. Resp. 10. Dist. primam partem ant. Dantur cogitationes compositæ, si considerantur quoad objectum quod repræsentant, conc. Si considerantur in se; neg. (Log. 44.). Reverà, dantur cogitationes rerum compositarum, nempè corporum sive existentium, sive possibilium, quæ nobis repræsentamus; at illæ cogitationes non ideò sunt corporeæ, nec ullo modo compositæ in se, seu physicè: tunc enim dici posset eas esse rotundas, quadratas, cubicas, longas aut breves, albas aut nigras, sicut objecta externa ab ipsis repræsentata, quod est absurdum. Ergo cogitationes, quæcunque sint objecta repræsentata, sunt simplices in se, et consequenter requirunt subjectum simplex in quo recipiantur.

Resp. 20. Dist. secundam partem ant. Dantur affectiones modò majores, modò minores, id est, quæ plus minusve mentem afficiunt; conc. Modò majores, modò minores extensione partium extra se positarum; neg. Solutio

patet ex dictis.

Obj. 50. Quod existit in corpore est materiale: atqui principium in homine cogitans existit in corpore. Ergo est materiale.

233. Resp. Dist. Maj. Quod existit per contactum in corpore est materiale; conc. maj. Quod existit spiritualiter in corpore est materiale; neg. maj.; et contrà distinctà minore, neg. consqam. Certum est adesse in homine principium cogitans et sentiens: pariter certum est materiam non posse cogitare aut sentire (223, 225). Ergo adest in homine principium immateriale, seu mens merè spiritualis. Sed quinam est existendi modus mentis humanæ in homine, seu, in quo consistit unio hypostatica mentis cum corpore? Hæc quæstio, sicut innumeræ aliæ, plurimas habet difficultates, quæ nostram ignorantiam solummodò demonstrant: sed nullam contradictionem aut repugnantiam involvunt; ideòque infirmare non possunt rationes quibus evidenter demonstratur mentem humanam esse simplicem et immaterialem (223 &c 229).

Obj. 60. Variæ nervorum commotiones ab objectis excitatæ ad cerebrum transmittuntur et sensationes imprimunt. Sensationes ibi elaboratæ, sicut alimenta in stom lio, cogitationes, volitiones aliasque mentis functiones producunt: ergo mentis operationes non probant illam esse spiritualem. Hâc de re audiatur D. Cabanis. " Le cerveau, inquit, est " l'organe particulier destiné a produire la pensée, comme " l'estomac et les intestins à faire la digestion. Les alimens "tombent dans l'estomac avec leurs qualités propres et en " sortent avec des qualités nouvelles. L'estomac digère. " Ainsi les impressions arrivent au cerveau par l'entremise " des nerfs : ce viscère entre en action, il agit sur elles, et "bientôt les renvoie métamorphosées en idées : d'où nous ", pouvons conclure avec la même certitude que le cerveau " digère en quelque sorte les impressions, et fait organique-" ment la sécrétion de la pensée." Rapport du physique et du moral de l'homme, tom. 1. pag. 152.

234. Resp. Neg. ant. Experientia constat quidem substantiam que in nobis cogitat et sentit, indigere ministerio organorum ut facultates suas et operationes exerceat, et consequenter nervorum commotiones cerebrique dispositionem non minimà vi agere in sensationes et affectiones nostras : at indè concludi non potest nervos et cerebrum ipsam esse substantiam quæ in nobis sentit et cogitat, ut evidenter patet ex dictis: sensationes enim, cogitationes et aliæ mentis operationes dividi non possunt; ergo in subjecto divisibili recipi nequeunt (230). Id unum igitur physiologistæ concludere debent, nempè strictissimam, licèt inexplicabilem, existere connexionem inter corpus nostrum et substantiam quæ in nobis cogitat. Audiatur D. Frayssinous refellens figmentum philosophi suprà laudati. "Il y " a, inquit, dans ce langage autant d'équivoques et d'er-" reurs que de mots: et c'est bien ici qu'on voit toute la " faiblesse du mensonge, qui, poussé à bout de tous côtés, " se réfugie dans les amphibologies et les plus vagues " obscurités.

"Si l'on nous disait que, d'après l'union de l'ame et du corps, l'ame a besoin de l'organe du cerveau pour faire ses opérations, je pourrais entendre ce langage.... Mais faire du cerveau une machine à pensées, quoi de plus étrange! En effet, vous me dites que le cerveau digère

" les imp
" sions fi
" pressio
" mens
" mens.

" sions,
" jamais
" Vous a
" impres

" stance
" compa
" mac ?
" qualite

" un êtr " dans le " drait d

" jours " terait " montr " pours

"sions" ces id part.

" le mol

"faites "tent" "matiè

"nique"
mots

potest. vel hypratione

, comme s alimens pres et en ac digère. entremise r elles, et d'où nous e cerveau rganiquehysique et dem subninisterio rceat, et lispositioones nosım ipsam t evidenes et aliæ subjecto physioloicèt inex-

ctis exci-

primunt.

انر, cogioducunt :

iritualem.

nquit, est

me et du our faire ...Mais i de plus au digère

ostrum et

Frayssi-

. " Il.y

et d'er-

t toute la

us côtés,

s vagues

" les impressions qui lui sont transmises; mais des impres-" sions faites sur les organes ne peuvent être que des com-" pressions, des dilatations, des vibrations, des déplace-"mens de parties matérielles, en un mot, des mouve-" mens. 'Ainsi, dire que le cerveau digère des impres-" sions, c'est dire qu'il digère des mouvemens: et fut-il " jamais une manière plus barbare de penser et de dire? " Vous ajoutez qu'il en est du cerveau, par rapport aux "impressions, comme de l'estomac, par rapport aux sub-" stances nutritives : mais soyez conséquent, et poussez la " comparaison jusqu'au bout. Que fait l'action de l'esto-" mac? Elle transforme les alimens qu'il reçoit; mais les " qualités qu'il leur donne ne sont pas incompatibles avec " un être matériel, et n'empêchent pas qu'ils ne restent " dans la nature des substances matérielles. Donc il fau-"drait dire que l'action du cerveau, en changeant, en modi-" fiant les mouvemens qui lui parviennent, les laisse tou-" jours dans leur état de mouvement ; donc il n'en résul-" terait jamais que du mouvement, et déjà il est bien dé-"montré que le mouvement n'est pas la pensée. Vous " poursuivez, en disant que le cerveau renvoie les impres-"sions métamorphosées en idées. Mais je demande ou " ces idées sont reçues; il faut qu'elles soient quelque De même que le mouvement n'existe que dans " le mobile, la pensée n'existe que dans un sujet qui pense, "et la même question revient toujours. De quelle nature " est cette substance qui a toutes ces idées? Si vous la "faites matérielle, je vous oppose mes preuves, qui res-"tent intactes, de l'incompatibilité de la pensée et de la "matière. Voilà donc comme, en analysant votre méca-"nique explication de la pensée, on n'y trouve que des "mots insignifians ou des absurdités palpables." Conférence sur la spiritualité de l'ame, tom. 1. pag. 269.

# CAPUT QUARTUM.

DE MENTIS IMMORTALITATE.

235. Immortale generatim illud ficitur quod mori non potest. Aliquid autem immortale esse potest vel absolute, vel hypothetice. Illud est immortale absolute, quod nulla ratione destrui aut perire potest; talis est solus Deus. Illud

est immortale hypothetice, quod ex natura sua quidem perire

nequit, sed à principio externo annihilari potest.

236. Iterùm immortalitas duplex est, intrinseca et extrinseca; intrinseca, si substantia quæ dicitur immortalis, nul. lum contineat in se principium destructionis; extrinseca, si à nulla causa externa destrui possit.

237. Certum est mentem humanam absoluté et ab extrinseco non esse immortalem, potest enim à Deo destrui. Status igitur quæstionis est lo. utrùm mens sit immortalis ab intrinseco; 20. utrùm post hanc vitam altera sit vita, in quâ sua sit virtuti merces, suumque vitio supplicium ; 30. utrum tum virtutis præmia, tum vitiorum supplicia sint æterna.

#### Propositio prima.

238. Mens humana immortalis est ab intrinseco.

Prob. Mens enim immaterialis est (223). Ergo dissolutione partium perire non potest. Ergo....&c.

239. Ergo lo. nihil obstat quominus mens humana possit

remanere corpori superstes. Prob. Mens enim humana distinguitur à corpore : ergo ejus operationes non pendent à corpore, nisi tanquàm ab occasione. Ergo suas operationes, etiam dissoluto corpore, exercere potest. Ergo....&c. "Dans l'ordre actuel des " choses, inquit D. Frayssinous, l'ame dépend, pour l'ex-" ercice de ses facultés, du service et du jeu des organes ; " c'est par eux qu'elle reçoit mille sensations diverses, qui " deviennent pour elle les riches matériaux d'une foule de " connaissances; mais enfin ce n'est pas l'œil qui a le sen-"timent de la lumière, ni l'oreille celui du son. Ces or-" ganes sont le véhicule, et non le siège de nos sensations, " les instrumens, et non le principe de nos connaissances. " Et qui nous a dit que l'ame ne pourrait pas un jour se " passer de leur ministère, que Dieu n'était pas assez puis-" sant pour opérer sans eux ce qu'il lui plaît d'opérer par " eux dans le monde présent?....L'ame et le corps se " repoussent naturellement par leurs qualités opposées; si quelque chose doit étonner, c'est que deux êtres si dissemblables se trouvent dans un concert d'opérations et une dépendence mutuelle : il ne fallait rien moins que la " puissance divine pour les réunir. Après la mort, le corps est " assujetti à des mouvemens étrangers à l'action de l'ame,

" qui n " pensé " organ pag. 38

**240**. in quâ s

241. suæ pro

Prob.

debet es test ess post ha ret cond hâc vita vim per vitâ spe nibus; sæpè s sit vita ordo.

> potest lum ha earum eas infi legum merced &c., c què ni infring

Prob

Prol mè boi lius es altera piant, tunc er bi, qu ærumi exister

post ha

lem perire

et extrintalis, nulxtrinseca.

et ab exo destrui, nmortalis sit vita, cium; 30. licia sint

dissolu-

na possit

re : ergo quàm ab corpore. ctuel des our l'exrganes; rses, qui foule de a le sen-Ces orsations, ssances. jour se ez puisérer par corps se sées; si si distions et que la

orps est

e l'ame,

" qui ne le gouverne plus, et l'ame, à son tour, vit de pensées et de connaissances étrangères à l'impression des organes." Conférence sur l'immortalité de l'ame, tom. 1.

pag. 382, &c.

240. Ergo 20. post hanc vitam possibilis est altera vita, in quâ sua sit virtuti merces, suumque vitio supplicium.

Propositio secunda.

241. Sua post hanc vitam manent vitiosis supplicia, et

suæ probis mercedes.

Prob.lo. Ex Dei justitiâ. Sub Deo summè justo par non debet esse justi et injusti conditio; imò, deterior non potest esse justorum conditio quàm improborum; atqui si sua post hanc vitam non manerent... &c., tunc deterior foret conditio proborum quàm improborum. Justi enim in hâc vitâ sæpiùs opprimuntur, et ut virtutem colant, sibi vim perpetuam inferre debent; uno verbo, si in hâc solâ vitâ sperandum habent, miserabiliores sunt omnibus hominibus; è contrà, mali divitiis, voluptatibus et honoribus sæpè sæpiùs affluunt. Ergo Dei justitia exigit ut aitera sit vita in quâ omnia compensentur et restituatur legitimus ordo.

Prob.20. Ex sapientiâ divinâ. Sapiens enim legislator non potest leges suas ità deserere, ut earum observatores nullum habeant eas servandi motivum sufficiens, dùm è contrà earum contemptores potentissimo incitentur motivo ad eas infringendas; atqui si Deus post hanc vitam nullas legum suarum infractoribus pœnas, nullas observatoribus mercedes sanxisset, tunc ità deseruisset leges suas... &c., cùm in hâc vitâ earum observatoribus plerumquè nihil sit sperandum, dùm spes multa est in illis infringendis. Ergo Deus non esset sapiens legislator, si post hanc vitam nullas sanxisset... &c. Ergo... &c.

Prob. 30. Ex summâ Dei bonitate. Non potest ens summè bonum eum instituere ordinem in quo viris probis melius esset non existere quam existere; atqui nisi futura sit altera vita, in qua mercedem virtus et pœnam vitium recipiant, melius esset viris probis non existere quam existere; tunc enim in nihilum reducendi sunt post mortem viri probi, qui propter servandas Dei leges innumeris conficiuntur ærumnis; atqui hujusmodi viris longè melius esset non avistere sunda printere.

existere quam existere. Ergo....&c.

Prob. 40. Ex Dei sanctitate. Deus sanctus nec vitium approbare, nec vitutem improbare potest: atqui utriusque accusaretur Deus, si post hanc vitam altera non esset.... &c. In hâc enim vitâ opes, dignitates, voluptates super impios, sæpè verò luctum, ærumnas, opprobrium super justos effundit Deus. Ergo impios approbare videtur, justos verò improbare. Ergo ut absolvatur Dei sanctitas, necesse est ut altera sit vita in quâ pateat terrenas opes à Deo impiis distributas fuisse ad remunerandas quasdam virtutes; piis verò calamitates datas fuisse ad fidei probationem. "S'il existe un Dieu, inquit civis Genevensis, il est par-" fait: s'il est parfait, il est sage, puissant, saint et juste. "S'il est saint, juste et puissant, mon ame est immortelle "....Toutes les subtilités de la métaphysique ne me fe-" ront pas douter un moment de l'immortalité de l'ame." Prob. 50. Ex unanimi populorum consensu. Nulla quippè unquam fuit religio quæ post præsentem vitam alteram non admiserit, ut confitentur ipsimet adversarii : atqui universalis illa fides alterius vitæ non potuit oriri à præjudiciis, nec à cupiditatibus, cùm iis potentissimum frenum

injiciat. Ergo oritur à sola veritate.

Prob. 60. Ex hominum ingenitâ naturâ. Ità homines sunt à Deo comparati ut summam felicitatem etiam inviti appetant indesinenter. Ergo explendus est ille appetitus, nisi dicatur Deum summè veracem in decipiendis suis creaturis delectari. Atqui desiderium istud expleri non potest in hâc vitâ, in quâ, fatentibus omnibus, nulla est vera et perfecta felicitas quæ mentis omnes expleat facultates. Ergo manet altera vita in quâ ille appetitus perfectè satiabitur, si Dei mandata observaverimus. Ergo. . . . &c. Vide D. Frayssinous, Conférence sur l'immortalité de l'ame, tom. 1. pag. 377, &c.; D. Barruel, les Helviennes, tom. 3. pag. 76, &c.

Solvuntur objectiones.

Obj. lo. Illa substantia perire debet cum corpore, quæ ab ipso corpore pendet ut existat: atqui mens humana pendet...&c.; lo. quia est substantia incompleta, quæ solo corpore completur; 20. quia propter corpus creata est, ut illud vivificaret. Ergo...&c.

242. Resp. Neg. min. Nam 10. mens est simplex et immaterialis (223); ergo essentialiter distinguitur à corpore:

ergo no tia inco vitâ nor non au homo r lice, l'i Mens r cujus ir

Obj. perire morten

243 menter sit sup quòd ir perire sumus nescim tis hor mani g

mortalimmumen h

Obj

" don
" l'ar
" men

miser desting sit ve

" au

" po

" de

vitium
riusque
set...
per imper jusjustos
necesse
Deo imrtutes;
tionem.
est paret juste.
nortelle
e me fel'ame."

Nulla m alte-: atqui præjufrenum

omines inviti petitus, s creapotest vera et ultates. satiabi-

Vide, tom.

, quæ a penæ solo est, ut

immapore: ergo non pendet à corpore ut existat. Ideò igitur substantia incompleta dicitur, quia sola hominem in hâc mortali vitâ non constituit, et quia destinatur ad regendum corpus, non autem quia sine corpore existere non potest. Hinc homo rectè definitur intelligentia cui ministrant organa; gallicè, l'homme est une intelligence servie par des organes. 20. Mens non est creata propter corpus, sed propter Deum, ad cujus imaginem formata est.

Obj. 20. Anima initium habuit cum corpore: ergo perire debet cum corpore; et hæc est ratio cur tantoperè

mortem timeat homo. Ergo.... &c.

243. Resp. Neg. consqam, et probationis ant. Deus qui mentem creavit cum corpore, potuit velle et reipsâ voluit ut sit superstes corpori in præsenti rerum ordine. Ergo ex eo quòd initium habuerit cum corpore, non ideò cum corpore perire debet (239). Mortem verò reformidamus, quia certi sumus nos post mortem futuros esse miseros aut felices, nescimus autem utra sors nos maneat. Insuper in illo mortis horrore summoperè elucet divina sapientia quæ sic humani generis conservationi multò securiùs invigilat.

Obj. 30. Immortalitatis desiderium non probat nos immortalitati natos esse. Nemo est enim qui non desideret immunitatem ab omnibus doloribus et miseriis: atqui tamen hanc immunitatem nulli concessam esse testatur experientia. Ergo. . . . &c. "Voici, inquit le Baron d'Holbac, "comment raisonnent les partisans du dogme de l'immor- talité de l'ame: tous les hommes désirent de vivre toujours; donc ils vivront toujours: ne pourrait-on pas leur rétorquer "l'argument en disant? Tous les hommes désirent naturellement d'être riches: donc tous les hommes seront riches un

"iour." Système de la nature.

244. Resp. Neg. ant. Desiderium illud immunitatis à miseriis et doloribus probat nos felicitati esse natos, et ideò destinatos esse alteri vitæ, cum in hâc præsenti vitâ nulla sit vera felicitas. "Cette manière de rétorquer, inquit D. "Gérard, est captieuse comme tous les argumens de cet auteur, et n'est pas juste. S'il entend par le désir d'être riches, celui d'avoir de grandes sommes d'argent, ce n'est point là du tout un désir nécessaire et invincible pour nous, tel qu'est le désir d'exister toujours; et une foule de gens sont assez sages pour se contenter d'un honnête

" nécessaire, ainsi que d'une heureuse et simple médio-" crité. Mais si le désir d'être riches n'exprime au fond

" que celui d'être à son aise, il rentre alors dans le désir invincible du bonheur, qui est aussi naturel à touts les

"hommes que celui d'être immortels, parce que en effet tous les hommes sont appelés par la nature à être heu-

" reux, et à l'être éternellement." Théorie du Bonheur.

Obj. 40. Virtus est ipsa sibi merces, vitiumque sibi pæna est sufficiens; pax enim et securitas sunt virtutis comites; stimuli verò conscientiæ sat malos cruciant. Ergo non requiritur altera vita in quâ....&c.

245. Resp. 10. Virtus non est ipsa sibi merces sufficiens; tùm quia ad colendam virtutem multæ superandæ sunt difficultates; tùm quia sensus pacis suavissimus non semper est virtutis comes; continuò enim timent justi ne Deum, quem diligunt, offendant, et præsertim ne justitiam sint aliquandò amissuri. Prætereà, pax illa interior nititur spe mercedis in alterà vità percipiendæ, quæ sola justos varias interærumnas roborat et solatur.

Resp. 20. Pariter vitium non est pæna sibi sufficiens, suas enim habet illecebras quibus malo placet. Prætereà, improbi ità aliquandò mali consuetudine obdurescunt, ut nullum experiantur conscientiæ stimulum. Ideò denique improbos cruciant conscientiæ stimuli, quia in animo impressam homines gerunt ideam Dei in alterâ vitâ criminum vindicis. Confirmant ergo conscientiæ stimuli fidem alterius vitæ, nedùm eam destruant.

Obj. 50. Annihilatio post hanc vitam est pæna vitio sufficiens, cùm homines mortem tantoperè abhorreant. Ergo non est necessaria altera vita, in quâ sua sit vitio pæna.

246. Resp. 10. Neg. ant. Impii aliquandò non solùm hanc annihilationem parùm timent, sed et etiam illam desiderant. 20. Postulant Dei sapientia et justitia ut impii plùs minùsve puniantur, pro majoribus vel minoribus, pluribus vel paucioribus criminibus quæ commiserint. 30. Eadem Dei attributa exigunt ut præpotens frenum injiciatur flagitiosis hominibus, qui nullo tunc motivo retinerentur, cùm scirent eamdem omnibus annihilationem sancitam esse.

Obj. 6
cùm omr
ut suprer
tùm just
test. Er

247. I ordine, h ris, mand tur ergo, pœnamq mus, è c

248. I esse æte Prob.

atqui si anxietate beati sua metu cre 'beata mali, Le

Prob. tem cor pensio nobis in dari pot tas non

Et ve à beatit spatium tur. Q um? amorem simum

249.

Prob nitatem inter po e médioau fond le désir touts les en effet tre heu-Bonheur. que sibi

virtutis

t. Ergo

ifficiens; nt diffinper est m, quem aliquanmerceas inter

fficiens, ætereà, unt, ut denique mpresım vinalterius

a vitio rreant. it vitio

solùm n desiii plùs uribus Eadem iciatur retineionem

Obj. 60. Deus non tenetur mercedem rependere jusus, cùm omnia hominum opera ipsi debeantur titulo justitiæ, ut supremo rerum omnium Domino. Pariter absque ullo tùm justitiæ, tùm bonitatis dispendio impiis ignoscere potest. Ergo...&c.

247. Resp. Neg. ant. Deus enim, in præsenti rerum ordine, hominibus, ut potè creaturis intelligentibus et liberis, mandata et leges præscripsit (Ethic. 86, 87, 88); tenetur ergo, titulo justi legislatoris, mercedem observatoribus pænamque refractariis sancire; aliter, nedum sapientissimus, è contrà insipientissimus foret.

## Propositio tertia.

248. Recta ratio suadet justorum beatitudinem futuram esse æternam.

Prob. lo. Vera beatitudo omnem anxietatem excludit: atqui si justorum beatitudo futura non esset æterna, omnem anxietatem non excluderet : imò quò magis cognoscerent beati suæ conditionis pretium, eò acerbiori illius amittendæ metu cruciarentur: hinc hæc Tullii verba: " si amitti vita " beata potest, beata esse non potest." De finibus boni et mali, Lib. 2. No. 86.

Prob. 20. Non solum felicitatem appetimus, sed felicitatem constantem, immutabilem et perfectam. Hæc propensio universalis est ac invincibilis; ab ipso igitur Deo nobis insita fuit, nec suo effectu, sine hominis culpâ, fraudari potest: atqui tamen eo fraudaretur, si justorum felici-

tas non esset æterna.

Et verò, quænam causa posset Deum impellere ut mentes à beatitudine in nihilum detruderet post aliquod temporis spatium? Justorum animas diligit Deus et ab ipsis diligitur. Quâ de causâ abrumperetur illud caritatis commercium? Nonne probabilius est hunc creatoris et creaturæ amorem esse beatitudinis nunquam desituræ pignus certissimum?

## Propositio quarta.

249. Demonstrari non potest repugnare pænarum æternitatem.

Prob. 1o. Ad demonstrandum repugnare pænarum æternitatem, demonstrandum foret nullam esse proportionem inter pænam æternam et peccatum mortale: atqui istud demonstrari nequit. Ad id enim oporteret ut concipi posseti quæ sit malitia peccati et ejus enormitas; ut cognoscerentur omnia auxilia, media; gratiæ, &c., quibus Deus quotidiè homines à peccato deterret et ad se attrahit: atqui istud est impossibile. Ergo demonstrari non potest nullam esse proportionem inter peccatum mortale et pænam æternam: Ergo... &c. Et verò, eò major est offensa, quò nobilior est persona læsa, et vilior est persona lædens: atqui Deus est infinitus, et homo est finitus. Ergo offensa est infinita saitem relativè ad personam læsam, seu, relativè ad Deum. Ergo meretur pænam infinitam: sed pæna nulla potest esse infinita ratione intensitatis. Ergo pæna, quam Deus à peccatore repetit, debet esse infinita ratione durationis, seu, debet esse æterna.

250. Prob. 20. Qui in peccato moriuntur, ità sunt animo comparati, ut in æternum peccare vellent, si in æternum in terra vivere possent : atqui nunquam demonstrabitur repugnare ut in æternum puniatur desiderium in æternum peccandi. Ergo....&c. "La volonté qui pro-" duit le péché, inquit D. de Feller, et qui jusqu'à la mort " persiste dans le péché, est une volonté éternelle dans son " essor, dans sa disposition, dans ses désirs. Le pécheur " décidé contre Dieu en faveur du péché, voudrait pécher "toujours, toujours jouir de son péché, perpétuer son pré-"tendu bonheue dans le péché. La mort arrive; il quitte " le monde, il quitte les instrumens du péché, mais il ne " quitte pas l'attachement au péché.... Si le pécheur impénitent ne mourait pas, il ne cesserait de pécher; s'il " souhaite de vivre encore, c'est qu'il souhaite de pécher " encore. Or celui qui veut ne jamais vivre sans pécher, " pourquoi ne mériterait-il pas de ne vivre jamais sans souffrances?" Catéchisme phil. No. 477.

Prob. 30. Ut homines in officio coerceantur, magnoperè utilis est, imò quasi necessaria pœnarum æternitas: atqui nunquàm demonstrabitur Deum summum legislatorem non posse legibus suis eam dare sanctionem quæ magnoperè utilis est et quasi necessaria earum observationi. Ergo .... &c.

251. Cæterùm, quod ratio sibi derelicta demonstrare non potest, clarissimè docet revelatio; fide enim certum est æternas fore justorum mercedes et peccatorum pænas, uti

invictis
his verb
cedite
suppli
Matth. c

Obj. 1 pugnat. 252.

quòd pu severat : persever

Inst. nulla es lædit.

253. conc. a Porrò po hæc pro non requestive bet esse

Obj. semendatiæ divir 254.

est inut

Resp emenda æternis plicioru coercen

Obj. turis su

Resp infinitai bcnus, quantur cognosce-Deus quohit: atqui est nullam nam æterfensa, quò edens: atoffensa est relativè ad cena nulla ena, quam

ione dura-

sunt anii in æteremonstraderium in gui pro-'à la mort e dans son e pécheur ait pécher r son pré-; il quitte mais il ne cheur imcher: s'il de pécher s pécher,

nagnoperè nitas : atislatorem e magnooni. Ergo

nais sans

strare non rtum est enas, uti invictis argumentis demonstratur in Theologia, præsertim his verbis supremi Judicis vivorum et mortuorum: "dis-"cedite à me, inaledicti, in ignem æternum.... Ibunt hi in "supplicium æternum, justi autem in vitam æternam." Matth. cap. 25. ver. 41, 46.

Solvuntur objectiones.

Obj. lo. Pænarum æternitas lædit justitiam: ergo re-

pugnat.

252. Resp. Neg. ant. Justitia enim in eo non læditur, quòd puniatur peccatum quandiù peccandi desiderium perseverat : atqui in damnatis desiderium peccandi in æternum perseverat (250). Ergo... &c.

Inst. Inter peccatum momentaneum et pœnam æternam nulla est proportio. Ergo æternitas pænarum justitiam

lædit.

253. Resp. Dist. Ant. Nulla est proportio durationis; conc. ant. Nulla est proportio æqualitatis; neg. ant. Porrò pœna non est metienda ex culpæ duratione. Si enim hæc proportio non requiratur in justitiâ humanâ, à fortiori non requiritur in divinâ justitiâ. Pœna, ut omnes confitentur, judicanda est ex gravitate offensæ. Atqui offensa, relativè ad Deum, est infinita: ergo pœna potest et debet esse infinita quoad durationem (249).

Obj. 20. Poena æterna est inutilis; damnatorum enim emendationi nihil prodesse potest. Ergo repugnat sapien-

tiæ divinæ.-

254. Resp. 1o. Retorq arg. Pœna mortis apud homines est inutilis, capite enim damnatorum emendationi nihil prodesse potest. Ergo repugnat sapientiæ humanæ.

Resp. 20. Neg. ant.; ad prob. dist. Actu damnatorum emendationi nihil prodesse potest; conc. Antequam pænis æternis addicantur; neg. Metus enim æternorum suppliciorum potentissimus est ad eos in hâc vitâ à crimine coercendos et ad meliorem frugem reducendos.

Obi. 30. Deus est infinité bonus. Ergo non potest à crea-

turis suis æternas repetere pænas.

Resp. Dist. Ant. Deus est infinité bonus, id est, in se infinitam possidet bonitatem; conc. ant. Deus est infinité bonus, id est, tenetur manifestare exterius suam bonitatem quantum potest, et non potest repetere pœnas æternas à

peccatore; neg. ant. Solutio patet ex dictis (181, 182, 249, 250).

Obj. 40. Repugnat mentes humanas igne torqueri posse; post mortem enim corpore spoliabuntur. Ergo ignis, qui est

mera materia, non potest eas torquere.

255. Resp. Neg. ant.; ad prob. neg. consqam. enim, in præsenti rerum ordine, mentem humanam afficiunt ingratis sensationibus et præsertim sensatione caloris, ut experientià constat. Hoc posito; vel ignis ipse mentem, mediantibus organis, afficit; vel ipse Deus' excitat in mente sensationem caloris occasione vel ad præsentiam ignis: atqui in neutro casu demonstrabitur repugnare mentem corpore spoliatam igne torqueri posse. Non in priori casu; quis enim affirmare audeat ignem non posse, sic ordinante Deo infinito, mentem humanam eodem modo afficere, non existentibus organis, quo eam, in præsenti rerum ordine, afficit mediantibus organis? Non in posteriori; Deus enim omnipotens easdem sensationes, occasione vel ad præsentiam ignis, in mente humana excitare potest sine organis, quas iisdem organis mediantibus, excitat in præsenti rerum ordine. Sed hæc ad Theologos.

# CAPUT: QUINTUM.

256. Variæ sunt Philosophorum opiniones circa naturam et essentiam belluarum. Cartesius et cum ipso quidam alii (a) contendunt eas mera esse automata, à Deo perfectissimé constructa, in quibus nullum est internum activitatis, imaginationis et sensationis principium; sic, juxta eos, singulæ belluarum operationes totidem sunt mechanici effectus; objecta externa, inquiunt, vel tenues particulæ è corporibus emanantes organa belluarum tangunt, fibras ac nervos commovent, musculos excitant, sicque varios eorum motus producunt, juxta constantes et perfectas leges ab ipso creatore constitutas (b).

Hinc s quidem, videntur quam ma actiones mechanic rum et p 257.

erubescu esse, et D. D. de gens, Ro

258. recention principly mente h

1,100

259.

seu anim Prob. endi. Nu et imma test (227 recention sà senti Hinc ab v.g.,cane cus arbo nis port æstivo c terit por tum non discorpe omnes p

gratis to

tatis acc

<sup>(</sup>a) "Des philosophes et des naturalistes de beaucoup d'esprit, dit Mr. Vhrey, ont longuement disserté sur l'ame des bêtes, c'esta dire, sur la nature de leurs facultés intellectue et leurs. Toutefois, l'analogie de celle-ci avec l'ame humaine ayant paru non seulement humiliante pour notre espèce, mais même incommode et difficile à expliquer sans quelque peu de matérialisme, un savant Espagnel, Louis Vivès (né à Valence en Espagne, en 1492, mort à Bruges, en 1540), imagina de trancher nettement la difficulté en refusant toute espèce d'ame aux animaux, et en les réduisant à l'état de pure machine qui d'automate. Descartes soutint este hypothèse avec tous les efforts de su physiqua corpusticulaire, mais sans pouvoir persuader même sa nièce, qui s'obstinait à retrouver du sentiment dans sa fauvette." Nous. Diction. d'histoire naturelle, article ame des brutes.

(b) Institutiones philosophica, à D. Bouvier, tom. 2. pag. 2/8.

<sup>(</sup>a) "Ap
" étaient sen
" nos injusti
" digne de l

ri posse ; s, qui est

31, 182,

Corpora afficient is, ut exem, mein mente gnis: atem corasu; quis

Deo infiexistene, afficit omnipoam ignis, as iisdem line. Sed

naturam idam alii ectissimė tis, imas, singueffectus; erporibus vos comn motus aso crea-

y, ont longueés intellectun seulement er sans quelen Espagne, é en refusant às qu'd'autoque corpusestrouver du se des brutes. Hinc si Cartesio et ejus asseclis fides adhibeatur, pati quidem, gaudere, spontaneos elicere motus, &c., belluz videntur; at reverà non magis afficiuntur sensationibus quam manuale horologium, neque magis innumeræ earum actiones in eis sunt liberæ quam rotarum motus in quolibet mechanicæ artificio, vel quam succus, qui per omnes arborum et plantarum partes movetur.

257. Quidam recentes Pseudo-Philosophi affirmare non erubescunt belluas homini æquales vel etiam superiores esse, et ab eis solummodò organis differre; sic præsertìm D. D. de la Mettrie, Helvétius, d'Holbac, le Marquis d'Ar-

gens, Robinet, Cabanis, &c.

258. Alii verò celeberrimi philosophi, tùm veteres, tùm recentiores, communissime docent quoddam inesse belluis principium à corpore essentialiter distinctum et tamen à mente humana verè diversum (a). Cum his sit

## Propositio prima.

259. In belluis adest substantia à corpore verè distincta,

seu anima essentialiter simplex et immaterialis.

Prob. lo. - Ex facultate sentiendi seu sensationes experiendi. Nullum enim subjectum, nisi sit essentialiter simplex et immateriale, sentire, seu variis sensationibus affici potest (227): atqui apud omnes populos, tum veteres, tum recentiores, hominibus semper persuasum fuit belluas reipsa sentire, et eas gratis et ingratis affici sensationibus. Hinc ab omnibus meritò rideretur qui graviter assereret, v.g., canem baculo percussum non magis dolere quam truncus arboris qui feriretur, et non magis lætari, si ampla carnis portio ipsi esarienti projiciatur, quam plantæ quæ, æstivo calore irrigantur. Quis unquam sibi persuadere poterit porcum cultro jugulatum, vel bovem vivum excoriatum non magis cruciari quam arbor quæ eradicaretur. et discorperetur, vel que cortice denudaretur? Hinc apud omnes populos crudelitatis reus arguitur homo qui animalia gratis torquere delectatur, dum nemo est qui eum immanitatis accuset, si suas arbusculas, mera recreationis causa,

<sup>(</sup>a) "Après avoir admis une une dans les brutes, dit Mr. Virey, après avoir vu qu'elles (taient sensibles, qu'elles épreuvaient de la douleur et subin-aient aurtout nos orusutés et nos injustices, des philosophes, et surtout Leibnitz dans sa Théodicée, n'ont pas cru indigne de la suprème bonté d'accorder à ces animaux une part de rémunération dans une
untre vie.... Un savant sociaien allemand a même publié, au 18me siècle, un volume indo-sur les péchés que pisuvent commatire plusieurs a imaux entreux, soit pas la gourmandise, consupiscence, &c. Voyez De Peccatis brutorum, sect. 2. Ioid. Il est aisé
de veir que cette opinion n'est pas plus admissible que celle de Descartes.

destruat aut comburat. Ergo....&c. Et verò, belluæ variis ejulationibus, clamoribus, gestibus, aliisque exterioribus signis, quas experiuntur sensationes et impressiones sive jucundas, sive ingratas, sensibiliter et veraciter exprimunt: atqui evidens est eas istud efficere non posse, si principio simplici et immateriali non donarentur. Ergo....&c.

260. Prob. 20. Ex diversis belluarum operationibus. Vel enim adast in belluis anima verè simplex et immaterialis. vel belluæ sunt mera automata quorum omnes operationes nihil aliud sunt quam effectus pure mechanici; atqui posterius repugnat. In mechanicis enim, inquit D. Bouvier, ibid. pag. 280, accurata debet esse proportio inter causam et effectum, et eædem causæ in iisdem circumstantiis similes semper producunt effectus; atqui in hypothesi quòd belluæ forent mera automata, utraque hæc regula violaretur. lo. Quidem accurata non existeret proportio inter causam et effectum ; tunc enim variæ belluarum operationes solo corporum aut corpusculorum tactu determinarentur; atqui multæ sunt belluarum operationes quæ sic determinari nequeunt; v. g., apis ex alveo suo egreditur, assurgit, vadit, redit, circuit, ad flores sibi convenientes aptè se dirigit, mellis et ceræ materiam colligit, variaque itinera percurrens non errat, et ad propriam suam mansiunculam, in alveario positam, redit. En equus immobilis: sibilum vel flagelli strepitum audit, vel leviter tangitur, statim erumpit, mirà velocitate currit, cautè offendicula devitat, ad labrum obvii præcipitii immediate sistit, vel illud audacter transilit; ecce canis meus ad pedes meos profundè dormiens: sibilo, illum proprio nomine voco; statim evigilat, latrat, subsilit, oculos ad me dirigit, mandatum expectat, quo accepto, prædam incredibili velocitate prosequitur, eam videns stat, et ubi sit accuratissimè indicat; occisam eam arripit et ad me fideliter reportat, &c.; quis autem crediderit tot motus apis determinari solis particulis è floribus emissis, tot saltus totque audaces cursus equi produci à solà aeris commotione, tantam denique canis sagacitatem efformari solis corpusculis è prædâ exhalatis. Ergo....&c.

"Le chien, inquit D. Virey, a de la mémoire et se souvient des bienfaits recus comme des châtimens qu'il a " subis.
" vent se
" comm

" ses id

" vé éta
" morce
" celui-

" turel dicté

" l'aven

" pliant
" rogan
" soum

" la ma
" Le
" évite,
" l'hom

" certai

" de la malg

" lui pa " intér " seul :

" seul ;
" guide

" hurle " comr " heur.

" tique

nat. ar 20. I produce venatio

quenter tra mod lum cu vel lint trià rel , belluæ ne exteriressiones er expriposse, si r. Ergo

r. Ergo bus. Vel aterialis. erationes tqui pos-D. Boutio inter rumstanypothesi c regula proportio um opedetermiquæ sic greditur, renientes variaque d mansimobilis: angitur, icula devel illud profun-; statim indatum ate prondicat: .; quis articulis

se souqu'il a

us equi

anis sa-

chalatis.

" subis. Les impressions gardées dans sa mémoire peu-" vent se renouveler d'elles-mêmes jusque dans ses songes, " comme chez l'homme. Le chien peut comparer diver-" ses idées et des sensations absentes qu'il a conservées " dans sa mémoire; ainsi le souvenir d'un châtiment éprou-" vé étant mis en parallèle avec le plaisir de dévorer un " morceau de chair, l'animal se détermine à s'abstenir de " celui-ci. Or, cette préférence, contraire à l'instinct na-" turel de la voracité, dépend du choix et d'un jugement " dicté par la prudence, ou par une vague prévoyance de " l'avenir. Le chien sait encore apaiser son maître par ses " caresses, ou désarmer sa rigueur par une posture sup-" pliante. Il devient aussi comme lui, le plus souvent, ar-" rogant et impérieux dans la haute fortune, humble et " soumis dans la misère, en se conformant aux manières de " la maison qu'il habite.

" Le chien aime ou hait, craint ou espère, désire ou " évite, s'afflige ou s'irrite à peu-près comme l'enfant ou " l'homme corporel; il a même des passions relatives à " certains rapports sociaux; il est jaloux, envieux des " avantages ou des caresses prodiguées à un autre. Il a " de la reconnaissance pour les bienfaits de son maître, " malgré les châtimens qu'il en reçoit. Il s'identifie avec " lui par le sentiment, et se montre ardent à soutenir ses " intérêts, aux dépens même de sa propre vie. C'est le " seul ami qui n'abandonne jamais dans l'infortune. Il sait " guider l'aveugle, l'écarter du danger et du précipice. " hurle de douleur et de compassion aux cris de son maître, " comme il participe avec transport à sa joie, à son bon-"heur. Il est, en un mot, l'être le plus fidèle, le domes-" tique le plus tendre, le moins égoïste, le plus docile " qu'on puisse trouver sur la terre. Nouv. Dict. d'hist. nat. article, animal.

20. Eædem causæ iisdem in circumstantiis similes non producerent effectus; sic, v. g., canis videt dominum arma venationis arripiente..., lætabundus exultat, saltibus frequenter repetitis aliisque signis evidenter manifestat se ultra modum oblectari: si idem faciat extraneus, canis nullum currendi desiderium manifestat. Si dominus petasum, vel linteolum, vel quoddam aliud objectum alicubi de industrià reliquerit, et etiam cum aliis vestibus, et hæc tantum

verba ad canem dirigat: quære, perdidi, aliquo exteriori signo indicans objectum, statim canis currit, quærit et objectum inventum ad dominum portat: alienus eadem verba proferat, eodem signo indigitet, canis audiet, loquentem et gesticulantem conspiciet, sed non parebit; eadem est tamen causa physica, eædem sunt circumstantiæ; at idem non est effectus.

"Il faut avouer, inquit D. Gérard, que les chiens éton-"nent souvent un philosophe. Montaigne admire avec raison ceux qui conduisent les aveugles; ils savent s'arrêter aux portes où leurs maîtres doivent demander l'aumône. Ils savent leur faire éviter les embarras des rues, et quoiqu'un espace soit assez large pour eux, ils n'y passent pas, s'il n'est pas assez large pour leur maître." Essai sur les vrais principes, tom. 2. pag. 59. Ergo 20....

&c. Aliundè....&c. Ergo....&c.

261. Prob. 30. Deus non potest nos positivè impellere in errorem invincibilem; atqui si in belluis non adesset anima verè simplex et immaterialis, Deus nos positive impelleret in errorem invincibilem. Universali enim et invincibili propensione ferimur ad judicandum belluas sentire, easque variis sensationibus affici, quod repugnaret, si anima verè simplici et immateriali non donarentur (225). Ergo. . . . &c. Et verò, ideò inviti ferimur ad judicandum alios homines varias experiri sensationes, quia eas quibusdam signis externis evidenter manifestant; atqui sæpiùs belluæ, servatâ tamen proportione, iisdem utuntur signis externis quibus utuntur et ipsi homines; mirum non est ergo si inviti feramur ad judicandum belluas varias experiri sensationes. Porrò belluæ sensationes experiri non possent, si animâ essentialiter simplici et immateriali non donarentur, ut jam vidimus. Ergo judicare non possumus belluas esse mera automata quin propensioni naturali et consequenter quin ipsi naturæ voci adversemur.—Hinc Moyses, Gen. cap. 1. animalia, cujuscunque sint generis, vocat animas viventes.

Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Celeberrimus Vaucanson, plurimique alii in mechanicis versatissimi mirabilia effecerunt automata, quæquamdam animalium speciem exhibebant. Ergo à fortiori Deus, cujus infinita est sapientia, ità belluas constituere potuisset, ut licèt sint mera automata, cunctas tamen functiones suas apprimè exercere viderentur.

262. It torum de nedùm ac at non it enim lego Ergo nul

Resp. alio reru quamvis functions in præse rem invi

Obj. 2 tives) ver sint mate licèt nol

263. cantur sed quia exhibent at nemo

> Obsergradu n constitu &c. Sic (moule, sibilitati tate, q tinavit.

<sup>(</sup>a) En de de les touche a de les touches de l

du une qu'une qu'une les mouilles mouilles des lois

règne v sibilité maux p Mr. Louis

exteriori rit et obem verba entem et n est taat idem

ens éton.
nire avec
vent s'arider l'audes rues,
x, ils n'y
maître."
0 20....

mpellere set anima mpelleret sibili prossque va-ma verè o... &c. homines ignis exservata quibus viti ferasationes. hima esut jam se mera

in mea, quæ fortiori stituere n func-

r quin cap. 1.

viventes.

262. Resp. 10. Neg. consqam. et paritatem. Automatorum de quibus hic mentio est, structura, quæcunque sit, nedùm adversetur, è contrà conformis est legibus physicis; at non ità foret, si belluæ vera essent automata; contra enim leges physicas nobis evidenter cognitas agerent (260). Ergo nulla est paritas.

Resp. 20. Neg. consqam. Licèt enim Deus absolute, in alio rerum ordine, potuisset ità belluas constituere, ut, quamvis mera forent automata, possent tamen cunctas suas functiones exercere, concludi non debet illum idem posse in præsenti rerum statu. Tunc enim nos positive in erro-

rem invincibilem impelleret, quod repugnat.

Obj. 20. Quædam plantæ, v. g., sensitivæ, (les sensitives) veros sensibilitatis characteres exhibent, licèt omninò sint materiales; ergo belluæ possunt esse omninò materiales,

licèt nobis exhibeant vera sensibilitatis signa.

263. Resp. Neg. ant. Istius modi plantæ non ideò vocantur sensitivæ quia sensus seu sensationes experiuntur, sed quia quidam in eis inspiciuntur effectus physici qui exhibent quamdam analogiam cum motibus animalium (a); at nemo credidit unquam eas reverà sentire, et esse ejusdem

naturæ ac animalia. Ergo nulla est paritas.

Observandum est omnia animalia eodem sensibilitatis gradu non donari: plus minusve sentiunt, juxta propriam constitutionem suam et irritabilitatem fibrarum, nervorum, &c. Sic, v. g., canis multò magis sentit quam mutilus (moule, espèce de coquillage), ostrea (hultre), &c. Hæc sensibilitatis diversitas evidenter pendet à summa Dei voluntate, qui singulas belluarum species ad diversos fines destinavit.

<sup>(</sup>a) En voyant les plantes tourner assez généralement leurs feuilles et leurs fleurs vers le doleil; en voyant les feuilles de la sensitivé se réplier comme subitement quand on les touche avec la main, et reprendre leur premier état quelques momens après qu'on a cessé de les toucher; en voyant cette même plante, lorsque le soleil se couche, s'abattre au ip point de paraître comme morte, et le lendemain, au lever de cet astre, revenir à sen état naturel, on est fondé à reconnaître dans certains organes des végétaux, une irritabilité assez semblable à celle qui se manifeste dans les organes des animaux; mais non à conclure qu'il y ait, dans les premiers, une sensibilité proprement dite; puisque ces phénomènes peuvent n'être, et ne sont effectivement que des mouvemens purement mécaniques, dé, pendans de certaines contractions, dont la physique nous fournit des exemples. L'attrappe-monche ou dionée, qui donne si bien l'idée d'un animal carnivore, n'en est, au vrai, qu'une pure représentation. Il saisit de la même manière tous les petits corps qui vien, nent à le toucher, et les retient avec la même opiniatreté. Il est facile d'en conclure, que les mouvemens en apparence apontanés de cette plante, sont uniquement une dépendance des lois de l'irritabilité. Lois de nous donc cette plante, sont uniquement une dépendance des lois de l'irritabilité. Lois de nous donc cette idée, qu'il y ait des plantes où se trouve, comme un premièr degré de sensation, et qui fassent, en quelque sorte, le passage du règne végétal au règne animal. Si, dans le lait, il existatit des plantes douées d'une sensibilité proprement dite, elles seraient que des plantes." Legons de la nature; par Mr. Louis Cousin-Despréaux, considération 74.

Obj. 30. Experientià constat polypum secari posse in plurimas partes, quæ deindè integri polypi evadunt. Ergo in polypis nulla est substantia perfectè simplex et immaterialis.

264. Resp. Neg. consqam. Ex hâc experientiâ id unum concludi potest, scilicet, generationis semina non esse in unicâ polyporum parte inclusa, sed dissita per omnes eorum partes. Undè mirum non est, si unusquisque truncus evadat integer polypus (a), simul ac semen generationis quod continet, ad animationem pervenit juxta leges à Deo stabilitas.

"Il est à présumer, inquit D. Cousin-Despréaux, que, dans les êtres de ces espèces (les polypes et les vers de terre), les germes, au lieu d'être renfermés dans certaines parties, comme chez les autres animaux, sont répandus dans tout le corps, et se développent d'eux-mêmes, dès

(a) Il s'agit particulièrement dans cette objection des polypes d'eau douce, que l'on connaît aujourd'hui sous le nom d'hydres. "Ces animaux sont formés par un sac membra"neux plus ou moins long, plus ou moins large, terminé par une ouverture au tour de la"quelle sont implantés de six à douze tentacules ou bras plus ou moins longs, qui leur ser"vent pour arrêter leur proie. Tous ces tentacules paraissent comme des fils qui s'allon"gent, se contractent et se meuvent en tous sens, à volonté et indépendamment les uns des
"a aurres. C'est dans l'eau que vivent toutes les hydres. Elles se fixent par la partie postérieure de leur corps, sur une base solide, telle que les plantes aquatiques, les racines
des arbres, les branches tombées dans l'eau, et ce toujours du côté le plus exposé à la
"lumière. Lorsqu'elles veulent changer de place, elles le font par un mouvement alterna
"tif de dilatation et de contraction, ou bien en faisant la rous avec leurs tentacules; mais
"leur marche est fort lente. Un demi-pied de chemin exige chez elles l'emploi d'une
journée d'efforts continuels.

"i journe d'efforte continuels.

"Aussi les hydres ne courent-elles pas après leur proie, elles l'attendent. Elles se nourrissent habituellement de larves, d'insectes et de vers aquatiques de patites dimensions.

"Lorsqu'un de ces animaux passe à la portés d'un des tentacules d'une hydre, il en est
entouré, conduit au centre à l'aide des autres tentacules et englouti à l'instant... C'est
par la bouche que sortent toutes les matières ou portions de matières indigestibles.

\*\* emoure, conduit au centre à l'aide des autres tentacules et englout à l'instant... C'est

\*\* par la bouche que sortent toutes les matières ou portions de matières indigestibles.

\*\* Les hydres e'avalent souvent les unes les autres, et l'avalée, après être restée quelque
\*\* fois plusieurs jours dans le ventre de l'avaleuse, en sort toujours intaque et vivante ; elles

\*\* sont indigestibles les unes pour les autres.... La génération des hydres est ce qui a paru

\*\* le plus surprenant aux observateurs qui les premiers les ont connues.... Elles multi
\*\* plient comme les plantes par rejetone et par boutures.

\*\* Pendant l'été, on voit souvent paraître sur le côté d'une hydre une petite exerciseure.

"Pendant l'été, on voit souvent paraître sur le côté d'une hydre une petite excroissance qui bientôt prend la forme d'un bouton, ensuite pousse des bras, et devient enfin un polype complet. Ces nouveau-nés n'ont pas encore pris tout leur accroissement, qu'ils deviennent déjà père et mère d'autres polypes qui sortent de la même manière de leur corps. On a compté jusqu'à dix-huit hydres ainsi réunies. Lorsqu'un membre de la famille saisit quelque proie et qu'il l'avale, la nourriture se distribue à tous les autres, ainsi qu'on s'en est assuré par le moyen d'alimens colorés ... Lorsqu'on coupe un polype en deux, la partie où est la bouche marche et mange le même jour, pourvu qu'il fasse chaud; elle semble n'avoir éprouvé aucun changement. A l'égard de l'autre partie, il lui pousse des tentacules au bout de vingt-quatre heures, et en deux jours elle devient un animal parfait, marchant, saisissant sa proie, &c. Lorsqu'on coupe le polype en trois, en quatre, en vingt partiee, &c., toutes deviennent en peu de jours chacune un animal complet...... Cette étonnante manière de se multiplier n'est pas toujours produite par des causes étrangères. Souvent les hydres se déchirent et se séparent en deux, trois ou quatre, partiez, qui deviennent autant d'animaux parfaits, sans qu'on puisse deviner comment se fait cette séparation..... Mr. Tremblay a retourné un polype comme on retourne un gant.... Au bout de deux ou trois jours il n'y parsissait pas. Ce geure de polypes est extrêmement voisin de celui des Actinies et de celui des Settulaires." Nouveau Dictionnaire d'histoire naturelle, article Hydres, par Mr. Bosc.

" qu'ils r
" l'anima
" été con
" leur co
" ties qu'
" unes a'
" peut de

" que le
" est né
" essenti
" la circu
Leçons de

265. H Prob. quæ nun tatem per de conve particula assurgen omnes su manifest hominib præterit straction possibili proposit essentia noscend infinitas firmissir tur, lau gem nat illi plac se habe specula nullum eodem :

> sint æt: cant, fe &c.; ev

posse in t. Ergo et imma-

id unum
esse in
s eorum
cus evanis quod
Deo sta-

ix, que, vers de certaines épandus mes, dès

que l'on consec membrase u'tour de laqui leur series qui leur series a partie posles racines exposé à la ment alterna cules; mais mploi d'une

les se nourdimensions.

e, il en est
nt... C'est
tibles.

ée quelquevante; elles
qui a paru
illes multi-

croissance nfin un porent, qu'ils e de la fais les au-Lorsqu'on le même angement. heures, et c. Lorsent en peu plier n'est rent et se faits, sans tourné un paraissait celui des

Mr. Bosc.

"qu'ils reçoivent une nourriture convenable. En coupant l'animal, on détermine vers le germe des sucs qui eussent été conduits ailleurs, si l'on n'avait pas ainsi déterminé leur cours. L'abondance de ces sucs développe des parties qui, sans eux, seraient restées unies et attachées les unes aux autres. Chaque morceau du polype ou du ver peut donc être considéré comme contenant en soi, ainsi que le bouton d'un arbre, tous les viscères, tout ce qui est nécessaire à sa reproduction. Toutes les parties essentielles à la vie sont distribuées par tout le corps, et la circulation a lieu jusque dans les moindres particules." Leçons de la nature, considération 78.

#### Propositio secunda.

265. Homo essentialiter differt à belluis.

Prob. Homo enim, naturâ suâ, plurimas habet facultates quæ nunquam visæ sunt in belluis; sic, v. g., habet facultatem percipiendi et ideandi, ideas et imagines comparandi, de convenientia aut disconvenientia earum pronuntiandi, à particularibus ideis et imaginibus ad generaliora principia assurgendi, remotissimas indè conclusiones deducendi, omnes suas cogitationes signis arbitrariis et præsertìm voce manifestandi, ope reflexionis, scripturæ et colloquii cum aliis hominibus in variis artibus et scientiis multum proficiendi, præterita, præsentia et futura simul complectendi, in abstractionibus versandi, non solum de existentia, sed de ipsa possibilitate rerum et de earum proprietatibus disserendi, propositiones de bono in genere et de veritate instituendi, essentiale discrimen inter bonum et malum morale cognoscendi: prætereà Deum creatorem suum contemplatur, infinitas ejus perfectiones investigat, alias ab aliis deducit, firmissimis argumentis eas defendit; illum adorat, veneratur, laudibus extollit, deprecatur, gratias illi agit, &c.; legem naturalem cognoscit, malum morale execratur, bonum illi placet, &c: atqui nullis signis manifestant belluæ tales se habere facultates; scientiis prorsus extraneæ sunt, de speculativis non ratiocinia nostra ullo modo percipiunt, nullum progressum in artibus ab origine mundi fecerunt; eodem modo semper agunt, sive junioris, sive provectioris sint ætatis; eodem modo castores ædificant, aves nidificant, formica-leo aliis insectis insidiatur, canes venantur, &c.; eumdem morem singulæ species jugiter servant; om-

nes de proprià conservatione, et de speciei propagatione tantum sollicitæ sunt (a). Reverà quidem belluæ cogitant. judicant, ratiocinantur, memoriam habent, deliberant, comparant, eligunt, &c., sed solumned) per imagines in ordine valdè limitato et circa objecta sens bilia, et essentialiter carent eximiis facultatibus suprà memoratis, quibus ex natu-

râ suâ eminenter homo donatur. Ergo....&c.

266. "J'irai plus loin encore, inquit D. Barruel; je vous "étonnerai peut-être dans ce que j'oserai vous permettre " de voir dans l'animal. Je vous dirai qu'il est libre dans " ses directions; qu'il choisit et raisonne son choix; qu'il " peut être infidèle à votre voix, lorsqu'il vous obeit; qu'il agit et se meut conséquemment à ce qu'il voit de pire et " de meilleur. Mais quels sont les objets sur lesquels sa " raison et sa liberté s'exerceront? Il fuira la prison que " vous lui destinez; il brisera ses chaînes, et rompra sa " cloison pour respirer un air qui le ranime, pour exercer " ses membres engourdis, pour éviter la gène, la con-" trainte; il flattera la main qui l'en délivre. La liberté " des champs, ou celle de courir après sa proie, voilà ce " qu'il désire. Et ses raisonnemens, jusqu'où s'étendront-" ils? Il sent qu'il est plus faible, il ne s'en prendra pas " au plus fort, il dévorera le plus faible; il emploira et la " ruse et l'adresse pour l'atteindre; à l'instinct de la na-" ture il ajoutera même la lumière de vos leçons; ce qu'il " prévoit devoir être suivi de la verge, il l'omettra, ou " évitera vos regards pour le faire; ce qu'il pourra prévoir " vous engager à satisfaire son appétit et ses besoins, vous " l'obtiendrez de lui. Il fuira son ennemi, il déclinera le " danger, il choisira, parmi cent moyens d'arriver à sa fin, " le plus aisé, le plus court, et quelquefois même le mieux " combiné. N'est-ce pas dans ce choix des moyens que " vous mettez et la liberté et la raison de l'animal?.... " Venez voir le sage dans les fers; c'est là que je pourrai " vous faire voir la liberté de l'homme commençant où cel-" le de l'animal finit; et tout l'empire de la raison s'éten-" dre, et toutes les facultés de l'homme se développer où " l'animal n'a plus d'idées. " Que les tyrans menacent, que leurs bourreaux étalent " leurs instrumens de mort; ils ont enchaîné le sage sur

(a) Bouvier, Metaphysics, pag. 287.

" un lit de " mal est " l'esprit

" ces com " le crime

" constan " cera d'a " n'arrach

" liberté d " parler e

" à la ver " voir, de " utile à

" sière, r " phistes " mal!

" exaltez "notions " Suivez:

" rallèles la justi

" les peu " tière, " les béte " c'est là

" oreilles plus ra

" la stup " n'est p " s'il fau

" Christ " teté, de ateur,

" l'esprit " fin voi

" parole " bête, i

" et vou " bien co " l'ame

" où l'ai Helvienn pagatione cogitant, ant, comin ordine aliter caex natu-

; je vous permettre ibre dans ix; qu'il éit; qu'il le pire et squels sa rison que ompra sa r exercer la cona liberté voilà ce endrontndra pas oira et la de la nace qu'il ettra, ou prévoir ns, vous linera le à sa fin, e mieux ens que al?.... pourrai

étalent age sur

où cel-

s'éten-

pper où

" un lit de fer ; qu'ils ordonnent le crime ou l'erreur, l'ani-" mal est dompté; mais l'homme va se montrer en roi, " l'esprit seul conservant son empiré au milieu des suppli-" ces comme dans les piéges des syrènes; le tyran voudra " le crime et la faiblesse, le sage montrera la vertu et la " constance. Le tyran déchirera des membres ; il mena-" cera d'arracher une langue obstinée à publier la vérité, il " n'arrachera pas le mensonge. Voilà ce que j'appelle la " liberté de l'homme, c'est-à-dire, de penser en homme, de " parler en homme, de sacrifier l'erreur à la vérité, le vice " à la vertu, et tous les sens à l'ame: de connaître, de " voir, de choisir non ce qui est flatteur pour mes organes, " utile à ma santé, à la conservation de ce corps de pous-" sière, mais ce qui est honnête et utile à l'esprit. So-" phistes flétrissans, comparez à cette liberté celle de l'ani-" mal! Cette raison même, cette intelligence que vous " exaltez dans la bête, faudra-t-il la rapprocher encore des "notions de la raison et de l'intelligence de l'homme? " Suivez-nous à l'école du sage, et venez établir vos pa-" rallèles; venez prêter l'oreille à l'homme discutant sur " la justice, sur l'immortalité, la spiritualité, l'art de régir " les peuples et de les rendre heureux ; sur l'ame, la ma-" tière, la divinité et ses attributs. Ce que vous appelez " les bêtes raisonnables, faites-les donc passer à cette école ; " c'est là qu'elles auront des yeux pour ne plus voir, des " oreilles pour ne plus entendre, une intelligence pour ne plus raisonner. C'est là que la stupeur de l'animal sera " la stupeur de la brute et de la pierre même. Le néant " n'est pas plus nul pour lui que ce monde nouveau; et, " s'il faut achever de vous confondre, que le disciple du " Christ ouvre la bouche, qu'il prononce les mots de sain-" teté, de royaume des justes; qu'il parle de l'amour du cré-" ateur, du détachement des richesses, de l'humilité de " l'esprit, de la mortification des sens; alors peut-être en-" fin vous nous direz: l'homme seul peut entendre ces " paroles; entre l'ame qui les peut concevoir et celle de la " bête, il y a l'infini. Vous n'aurez point encore dit assez, " et vous ne l'aurez pas distinctement conçu. Il faut pour " bien connaître toute la différence de l'ame de la bête à " l'ame de l'homme, se plaire à parcourir toutes ces régions " où l'animal est nul par le fait, et où l'homme domine." Helviennes, tom. 3. pag. 147, &c.

#### Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Si belluæ eadem ac nos haberent organa, fortè exercerent facultates nostris similes; ergo non constat eas ab homine essentialiter differre.

267. Resp. Neg. ant. Mutatio enim organorum naturam animæ non mutaret; atqui ex naturâ suâ brutorum anima præclaris mentis humanæ facultatibus non donatur (265, 266). Ergo etiamsi beliuæ eadem ac nos haberent organa. non minus tamen ab homine essentialiter differrent.

Insuper, organa non desunt belluis ut intellectuales exercerent facultates, si illas possiderent : tam perfectè et sæpè perfectius vident, audiunt, odorantur, gustant ac sentiunt quam homines; linguam et pulmones habent; quid ergo eis deest ut loquantur, discurrant, &c? Intelligentia propriè dicta, aliæque mentis humanæ facultates. Uno verbo, tam universaliter et invincibiliter judicant homines belluas ideandi facultate, seu intelligentia propriè dicta destitui, quam fiducialiter pronuntiant eas sentire. Ergo. . . . &c.

Inst. Belluæ educantur et discunt, intra eamdem speciem aliæ multò faciliùs quam aliæ instituuntur. Ergo veros

intelligentiæ characteres exhibent.

268. Resp. Dist. Consequens. Veros characteres intelligentiæ impropriè dictæ, valdè limitatæ et circa objecta sensibilia tantum exhibent; conc. consqam. Secus; neg. consqam, ob rationes allatas (265). Reverà belluæ per imagines res sibi repræsentare, judicare, ratiocinare, comparare, deliberare et eligere possunt circa objecta sensibilia. Hoc posito, facilè comperitur intra eamdem speciem dari individua quæ diversos hujus intelligentiæ gradus possideant, et consequenter quæ majori vel minori aptitudine discendi polleant; id enim ex organorum dispositionibus contingere potest. Sed nego belluas veros intelligentiæ propriè dictæ characteres circa objecta purè intellectualia unquam exhibuisse: nullæ visæ sunt quæ ope ratiocinii, sicut homines, erudiri potuerint; solummodò ictibus repetitis, vel eorum signis, pabulo præstito vel oblato instituuntur. Inter varias earum multitudines, aliæ ab aliis ingenti discrimine separantur, et tamen quæ intelligentiores videntur, non magis in ordine suo profecerunt quam crassiores. Ergo . . . . &c.

269. " " rance

" cité d'a " de tout " au cont

" mais in " est ince

" ce qu'e " passion

" la brut " qu'ajou " prendr

" propre. " Je le

" fectible " collect " soins,

" leur i " société " qui co

" tellige " tourne

" l'espèc " ligne c philos. to

Obj. 2 verâ et à belluis 270.

ideandi dantur p tiendi fa ergo rep inferiori etiam q demons dùm è c

271 plici et

teriali d

266).

ana, fortè onstat eas

n naturam um anima tur (265, nt organa, nt.

lales exertè et sæpè
c sentiunt
quid ergo
entia proIno verbo,
es belluas
destitui,
.. &c.

n speciem Ergo veros eres intel-

a objecta
cùs; neg.
celluæ per
are, comcensibilia.
ciem dari
s possidedine disibus cone propriè
unquàm
sicut hotitis, vel
ur. Inter

scrimine

ur, non

. Ergo

269. "L'homme, inquit D. de Bonald, naît dans l'igno" rance de tout ce qu'il doit savoir, mais avec la capa" cité d'apprendre de ses semblables tout ce qu'il ignore,
" de tout connaître et de se connaître lui-même. La brute,
" au contraire, naît instruite de tout ce qu'elle doit faire,
" mais incapable d'aller plus loin. La raison de l'homme
" est incertaine, et les passions l'égarent sur la route; par" ce qu'elle n'arrive que par degrés, et en écartant ses
" passions, à la connaissance de la vérité. L'instinct de
" la brute est sûr, même infaillible, et ses passions ne font
" qu'ajouter à sa sagacité; parce que n'ayant rien à ap" prendre, elle doit avoir tout reçu pour la fin qui lui est
" propre....

"Je le répète; l'animal naît parfait; l'homme naît per"fectible.... La brute n'a rien à apprendre de son espèce,
"collection d'êtres animés rapprochés par les mêmes besoins, qui ne connaissent rien, pas même la perfection de
"leur instinct; l'homme a tout à recevoir de son espèce,
"société d'êtres intelligens réunis dans des idées générales,
"qui connaissent tout, et même l'imperfection de leur in"telligence.... L'espèce brute recommence toujours, et
"tourne sans cesse dans un cercle qu'elle ne peut franchir:
"l'espèce humaine ne s'arrête jamais, parce qu'elle suit une
"ligne droite dont elle ne peut atteindre le terme." Recher.

philos. tom. 2. pag. 281.

Obj. 20. De essentiâ spiritûs est donari intelligentiâ verâ et propriè dictâ. Ergo homo essentialiter non differt à belluis.

270. Resp. Neg. ant. Dantur substantiæ solummodò ideandi et imaginandi capaces, nempè Deus et Angeli; dantur pariter substantiæ quæ ideandi, imaginandi et sentiendi facultatibus donantnr, scilicet mentes humanæ: cur ergo repugnaret alias existere substantias quæ, in ordine inferiori, solis facultatibus imaginandi et sentiendi, vel etiam quæ solâ sentiendi facultate donarentur? Nunquam demonstrabitur hujusmodi substantias esse impossibiles, dum è contrà evidenter constat belluas animâ verè immateriali donari (259), et eas non esse ideandi capaces (265, 266). Ergo...&c.

271. Ex eo quod omnes omninò belluæ anima verè simplici et immateriali donentur, concludi non potest omnes

ea. um varias species iisdem gaudere facultatibus; quemadmodum enim belluæ organis physicis multum à se invicem
discrepant, sic industria, aptitudine, imaginatione, mansuetudine aut feritate, &c., inter se different. Mirabilis est
Deus in cunctis operibus suis, licèt finis ab eo intentus
szepè nos lateat. Si quæratur à nobis cur tot creaverit bestias quæ hominibus inservire non possunt, cur eas sic aut
sic fecerit, respondebimus nos ignorare; at in cunctis, cujuscunque generis sint, manifesti relucent infinitæ sapientiæ
thesauri.

Obj. 30. Contra primam propositionem. Si anima belluarum est perfecte simplex et immaterialis, debet esse immortalis. Falsum consequens; ergo et antecedens.

272. Resp. Neg. maj. Reverà ex eo quòd belluarum anima sit perfectè simplex et immaterialis, rectè concluditur illam esse immortalem ab intrinseco (236, 238); at inferri pon potest illam idcircò futuram esse reipsà immortalem. Ipsa enim mens humana non ideò immortalis est quia est perfectè simplex et immaterialis, sed quia intelligentià propriè dictà et ratione donatur, ut inferri potest ex dictis (237 et seq.). Atqui belluarum anima neque intelligentià propriè dictà, neque ratione donatur (265, 266). Ergó ex eo quòd belluarum anima sit perfectè immaterialis, concludi non potest illam reipsà esse immortalem.

Inst. 10. Nulla pars materiæ annihilatur, sed tantum novas induit formas; ergo à pari anima belluina, quæ mate-

riâ nobilior est, annihilari non debet.

273. Resp. cum D. Bouvier, Metaphy. pag. 293, neg. consqam. et paritatem. Ratio disparitatis est quòd, dissoluto corpore, materia ad aliquem finem destinata esse non desinat; tunc enim ejusdem fit naturæ ac cætera elementa ex quibus conflatur mundus, ac proindè eamdem habet destinationem; contrà verò anima concessa est belluis ut eanum conservationi invigilet; easque in obeundis functionibus suis dirigat: nullia indiciis manifestat se ad sublimiorem finem destinari: porrò, cessante fine propter quem fuit creata, statim in zihilum proprio pondere labi debet. Ergo....&c.

"Quelles difficultés ne vois-je pas d'ailleurs s'applanir, inquit D. Barruel, dès qu'avec la raison je prescris à l'animal de véritables bornes? Un être immatériel vit dans

" lui; ma
" machine
" peupler
" qui tern
" l'autre.
" est pou
" du juste
" a dévela
" plète; l
" cesse d'
" mortalit

Inst. 20 sationes que permittere inordination

274. Remaj.; lo modùm in et animi omnia mu ità loquan

20. Bei miseriis n nis obruu res aliis venduntu occiduntu et etiam tur et pre ingrati er agendi re bus affici vensatio

30. No homines araneis, frangitum abit ferè doloris,

; quemade inviceme, mansuirabilis est intentus intentus intentus as sic aut nctis, cu-sapientiæ

ma bellut esse imns.

arum anineluditur

at inferri nortalem. t quia est entiâ proictis (237 entiâ progo ex eo concludi

ntùm noæ mate-

93, neg.
I, dissoesse non
lementa
bet dess ut eanetioniiblimioiem fuit
Ergo

oplanir, à l'aniit dans "lui; mais la destinée de cet être est bornée à diriger la machine: L'un et l'autre dès-lors n'existeront que pour peupler la terre, ou pour servir à mes besoins. Ce qui termine la carrière de l'une, consomme le destin de l'autre. L'animal n'a connu que le physique; le moral est pour lui un monde inaccessible. L'amour du vrai, du juste ne lui a point acquis le droit de se survivre; il a développé toutes ses perfections; sa destinée est complète; la même sagesse qui l'avait dictée, exigera qu'il cesse d'exister après l'avoir remplie; le privilége de l'immortalité est assuré à l'homme seul." Helviennes, tom. 3. pag. 166.

Inst. 20. Multæ belluæ plures experiuntur ingratas sensationes quam jucundas in hac vita: atqui justitia Dei id permittere non potest, nisi futura sit altera vita in qua hæc

inordinatio reparetur: ergo ... &c.

274. Resp. cum D. Bouvier, ibid. pag. 294., lo. neg. maj.; lo. enim belluæ non recordantur præterita, nisi admodùm imperfectè, non prævident futura, dolorum cordis et animi expertes, mæroribus non afficiuntur; atqui hæc omnia multò vividiùs nos cruciant quam dolores physici, ut

ità loquamur.

20. Belluæ de seipsis tantùm sollicitæ sunt, consimilium miseriis non compatiuntur, in servitutem rediguntur, catenis obruuntur, ad opera vilia adhibentur, post multos labores aliis dominis traduntur, publicè in foro exponuntur et venduntur, sed hæc omnia non æstimant nec sentiunt; occiduntur, sed de factis non pænitentes, de futuris nullam et etiam momentaneam anxietatem experiuntur; flagellantur et pro fideli ministerio non semel mala recipiunt, sed ingrati crimen hominum animi non percipiunt, et ideò hæc agendi ratio eas mærore non conficit. Si acerbis sensationibus afficiuntur, mox gratis recreantur, et sic quædam compensatio ferè semper instituitur.

30. Minori sensu communiter percelluntur bestiæ quam homines, ut ex pluribus experientiis constare videtur. Sic araneis, muscis, scarabæis, &c., pes, ala, crus integrum frangitur vel eruitur, et nihilominus bestiola movetur et abit ferè sicut nihil sibi accidisset: si quoddam det signum

doloris, leve est ordinariè et fluxum : ergo. . . . &c.

Resp. 20. Neg. min. Cùm belluæ conservationi suæ perpetuò invigilare debeant, necesse est ut de his quæ sibi conveniunt per sensationes ingratas moneantur; dolores igitur, quos experiuntur, ex ipsarum constitutione naturali oriuntur. Si quædam ultra modum ab hominibus excruciantur, id per accidens evenit, et Deo tribui non debet, sed hominibus qui sæpè ordinationem sapienter à Deo institutam suâ feritate et immanitate deturbant. Ergo. . . . &c.

275. " Cet être immatériel dans la bête aura souffert " sans doute, inquit D. Barruel, parce qu'il a fallu que la " douleur l'avertît des soins qu'il devait à la machine; mais " chez lui la douleur n'est que celle des sens et du mo-" ment; mais la réflexion, les souvenirs amers, la prévoy-" ance, souvent plus douloureuse encore, rien de ce qui " déchire mon ame sans passer par mes sens, n'a troublé " ses plaisirs ou ajouté à ses douleurs : mais il a recuilli a sans semer, joui sans mériter; mais la mort elle même a " perdu pour lui ce qui la rend aux hommes si terrible, le " triste souvenir du passé, l'effrayante incertitude de l'ave-" nir. Il ne l'a point prévue, il meurt sans la connaître. " L'animal aura souffert sans doute, mais un Dieu cesse-t-" il d'être juste, parce qu'il ne l'a point rendu impassible, " parce qu'il lui donna l'existence au prix de quelques dou-" leurs rares et passagères, mille fois moins cuisantes que " les miennes? Cesse-t-il d'être sage, en faisant de ces " douleurs le principe des soins que l'animal même doit " donner à sa conservation? Cesse-t-il d'être bon, en " compensant quelques douleurs bien moins cuisantes que " les miennes, par des plaisirs plus vifs et sans remords, " par un bien-être habituel, moins sujet que le mien à s'al-" térer? Non le sort de la bête n'autorisera point nos " blasphèmes. Si des hommes avides ou barbares ont pu " troubler la Providence en aggravant le joug de l'animal, ils " seront seuls coupables, et la dureté de leur cœur ne sera "point le crime de la Providence." Ibid. pag. 166. .. " will distant the ...

Finis Metaphysica.

Same got about 3 Birding property

11. 11. 11.

Metaphys
De Pneum
Pars prim
De Theod
Caput pri
I. De præ
demo

1. Argum Proposition Proposition

Solvun
2. Argun
Propositio
Deur

Solvun Proposition Solvun Proposition

Proposition esse Solvur

3. Argu Propositi dem Solvur

II. De Proposit vati

Solvui Propositi Solvui

Propositi tica

Solvu III. De

1. De l Proposit

| ationi suæ  |                                                         | _     |
|-------------|---------------------------------------------------------|-------|
| is quæ sibi | INDEX METAPHYSICÆ.                                      |       |
| r; dolores  | , 1 (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1)                     | Num.  |
| ne naturali | Metaphysica,                                            | , 1   |
| 18 excruci- | De Pneumatologia seu de Metaphysica particulari,        | 2     |
| debet, sed  | Pars prima Pneumatologiæ.                               | 0 000 |
| eo institu- | De Theodiceâ,                                           | 3     |
| &c.         | Caput primum, an sit Deus,                              | 4     |
| a souffert  | I. De præcipuis argumentis quibus existentia Dei        |       |
| allu que la | demonstratur,                                           | 8     |
| nine; mais  | 1. Argumenta moralia existentiæ Dei,                    | 10    |
| et du mo-   | Propositio I. Conscientiæ stimuli Deum esse probant,    | 12    |
| la prévoy-  | Propositio II. Unanimis populorum consensus Deum        | 114   |
| de ce qui   | esse demonstrat,                                        | 13    |
| a troublé   | Solvuntur objectiones,                                  | 13    |
| a recuilli  | 2. Argumenta physica existentiæ Dei,                    | 27    |
| le même a   | Propositio I. Ex creatione materiæ demonstratur         | : 1   |
| errible, le | Deum existere,                                          | 39    |
| de l'ave-   | Solvuntur objectiones,                                  | 40    |
| connaître.  | Propositio II. Ex necessitate primi materiæ motoris,    | 60    |
| u cesse-t-  | demonstratur Deum existere,                             | 44    |
| npassible,  | Solvuntur objectiones,                                  | 45    |
| ques dou-   | Propositio III. Mirabilis totius orbis dispositio Deum  | C.    |
| antes que   | esse demonstrat,                                        | 47    |
| nt de ces   | Solvuntur objectiones,                                  | 49    |
| ême doit    | 3. Argumenta metaphysica existentiæ Dei,                | 58    |
| bon, en     | Propositio. Existentia entis necessarii Deum esse       | 1     |
| antes que   | demonstrat,                                             | 59    |
| remords,    | Solvuntur objectiones,                                  | 61    |
| en à s'al-  | II. De Atheismi incommodis.                             | -71   |
| oint nos    | Propositio I. Atheismus noxius est hominibus pri-       |       |
| es ont pu   | vatis,                                                  | 64    |
| nimal, ils  | Solvuntur objectiones,                                  | 65    |
| r ne sera   | Propositio II. Atheismus noxius est societati naturali, | 66    |
| 6.          | Solvuntur objectiones,                                  | 67    |
| ,           | Propositio III. Atheismus noxius est societati poli-    | 0,    |
|             | tice,                                                   | 69    |
|             | Solvuntur objectiones.                                  | 9     |
|             | III. De præcipuis Atheorum systematibus.                |       |
|             | 1. De Systemate Academicorum,                           | 74    |
|             | Propositio I. Mundus non est æternus,                   | 75    |
|             | ropositio I. Munda non est æternus,                     | 10    |

| Solvuntur objectiones,                                                     | Num.      |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Propositio II. Veram mundi antiquitatem, veramque                          | <b>76</b> |
| diluvii universalis epocham assignavit Moyses,                             |           |
|                                                                            | 77        |
| Solvuntur objectiones,                                                     | 80        |
| 2. De Systemate Epicuri,                                                   | 101       |
| Propositio. Absurdum est Epicuri systema,                                  | 103       |
| Solvuntur objectiones,                                                     | 104       |
| 3. De Systemate Spinosæ,                                                   | 107       |
| Propositio. Rejiciendum est Spinosæ systema,                               | 109       |
| Solvuntur objectiones,                                                     | 110       |
| 4. De Systemate Immaterialistarum,                                         | 112       |
| Propositio. Rejiciendum est systema Immaterialis-                          |           |
| tarum,                                                                     | 113       |
| Caput secundum. De Attributis divinis,                                     | 114       |
| I. De Attributis Dei absolutis.                                            | ,         |
| 1. De Asseitate,                                                           | 115       |
| Propositio. Deus à se, essentialiter et necessariò                         |           |
| existit,                                                                   | 116       |
| 2. De Infinitate seu omni-perfectione Dei.                                 |           |
| Propositio. Deus est in omni perfectionum genere                           |           |
| infinitus,                                                                 | 117       |
| 3. De Independentia Dei.                                                   |           |
| Propositio. Deus est summè independens,                                    | 118       |
| 4. De Æternitate Dei,                                                      | 119       |
| Propositio. Deus est æternus,                                              | 120       |
| 5. De Unitate Dei,                                                         | 121       |
| Propositio I. Deus est unicus,                                             | 122       |
| Solvuntur objectiones.                                                     |           |
| Propositio II. Duo Manichæorum principia repug-                            |           |
| nant,                                                                      | 124       |
| a m' ai 11 to 10 to                                                        | 126       |
| 6. De Simplicitate Dei,<br>Propositio. Deus est substantia omninò simplex, | 128       |
|                                                                            | 130       |
| 7. De Immensitate Dei,                                                     | 100       |
| Propositio. Deus ratione substantiæ suæ est immen-                         | 131       |
| sus, seu ubique præsens,                                                   | 101       |
| Solvuntur objectiones.                                                     | 120       |
| 8. De Libertate et Immutabilitate Dei,                                     | 132       |
| Propositio I. Deus est liber in operibus externis,                         | 100       |
| v. g., in creatione mundi,                                                 | 136       |
| Propositio II. Deus ab æterno sese liberè determi-                         | 137       |

Solvun Proposition muta Solvun II. De A 1. De So Proposition et co Propositi cond est p Solvun 2. De ( Propositi 3. De I Propositi min Solvur Propositi deb Propositi mal Propositi pote Solvui Pars sect De Psyc Caput p Propositi pro

Caput se

Solvu Caput to

Proposit rial Solvu

Caput q

| INDEX METAPHYSICÆ.                                    | 259  |
|-------------------------------------------------------|------|
| Solvuntur objectiones.                                | Num- |
| Propositio III. Deus in suis determinationibus im-    |      |
| mutabilis est,                                        | 140  |
| Solvuntur objectiones,                                | 141  |
| II. De Attributis Dei relativis,                      | 149  |
| 1. De Scientiâ Dei,                                   | 150  |
| Propositio I. Deus novit omnia absolute futura libera | 1.00 |
| et contingentia,                                      | 158  |
| Propositio II. Deus infallibiliter cognoscit futura   |      |
| conditionata, etiam ea quorum conditio nunquam        |      |
| est ponenda,                                          | 159  |
|                                                       | 160  |
| 2. De Omnipotentia Dei.                               |      |
|                                                       | 169  |
| 3. De Providentiâ Dei,                                |      |
| Propositio I. Deus singulis et omnibus rebus etiam    |      |
| minutissimis summoperè providet,                      |      |
| Solvuntur objectiones,                                | 175  |
| Propositio II. Sub Deo summè provido potest et        |      |
| debet esse malum naturæ,                              | 179  |
| Propositio III. Sub Deo summè provido potest esse     |      |
| malum pœnæ,                                           | 180  |
| Propositio IV. Deus summè providus permittere         |      |
| potest malum culpæ seu peccatum,                      | 181  |
| Solvuntur objectiones,                                | 182  |
| Pars secunda Pneumatologiæ.                           |      |
| De Psychologiâ,                                       | 197  |
| Caput primum. De Mentis activitate,                   | 198  |
| Propositio. Mens humana est activa, seu suas ipsa     |      |
| producit volitiones,                                  | 200  |
| Solvuntur objectiones,                                | 201  |
| Caput secundum. De Mentis libertate,                  | 209  |
| Propositio. Est in homine vera et propriè dicta       |      |
| libertas,                                             | 215  |
| Solvuntur objectiones,                                | 216  |
| Caput tertium. De Mentis spiritualitate,              | 222  |
| Propositio. Mens humana est simplex et immate-        |      |
| rialis,                                               | 223  |
| Solvuntur objectiones,                                | 227  |
| Caput quartum. De Mentis immortalitate,               | 235  |

Num. 76

nque es,

ialis-

sariò

nere

pug-

nen-

nis,

rmi-

R 2

E. [

. . . .

191

| Propositio I. Mens humana immortalis est ab in-      | Num. |  |
|------------------------------------------------------|------|--|
| trinseco,                                            | 238  |  |
| Propositio II. Sua post hanc vitam manent vitiosis   |      |  |
| supplicia, et suæ probis mercedes,                   | 241  |  |
| Solvuntur objectiones,                               | 242  |  |
| Propositio III. Recta ratio suadet justorum beatitu- |      |  |
| dinem futuram esse æternam,                          | 248  |  |
| Propositio IV. Demonstrari non potest repugnare      |      |  |
| pænarum æternitatem,                                 | 249  |  |
| Solvuntur objectiones,                               | 252  |  |
| Caput quintum. De Belluis,                           | 256  |  |
| Propositio I. In belluis adest substantia à corpore  |      |  |
| verè distincta, seu anima essentialiter simplex et   |      |  |
| immaterialis,                                        | 259  |  |
| Solvuntur objectiones,                               |      |  |
| Propositio II. Homo essentialiter differt à belluis, | 265  |  |
| Solvuntur objectiones,                               | 267  |  |

Finis Indicis Metaphysicæ.

INS

1. ETT sæpè vo "human plex est l derat- act omnibus derat act hominum

2. Act homine i intellectû vocatur, 3. Act

hominis.
intellectû
sunt, v.
à vigilar
prævenie
morales,
circa eos
moralis

In Et humanor regulis.

4. Pri alia sunt homine

. 0.017

#### INSTITUTIONUM PHILOSOPHICARUM

PARS TERTIA.

#### ETHICA SEU MORALIS.

THICA seu Moralis ea est pars Philosophiæ quæ de 1. 1 regulis morum tractat, undè Disciplina Moralis sæpè vocatur. Definiri solet, "scientia practica actus " humanos ad probitatem et honestatem dirigens." Duplex est Ethica, generalis et particularis. Generalis considerat actus humanos in genere, et tradit præcepta quæ omnibus hominibus sunt communia. Particularis considerat actus humanos in particulari, et descendit ad varias hominum conditiones.

2. Actus humanus, prout hic accipitur, est ille qui fit ab homine modo humano agente, id est, cum advertentia intellectûs et deliberatione voluntatis. Talis actus moralis

vocatur, quia subjicitur morum regulis.

Num.

238

241

242

248

249

252

256

259

262

265

267

in-

sis

tu-

are

ore

c et

3. Artus humanus distinguitur ab actu seu actione hominis. Actus hominis est ille qui fit citra cognitionem intellectûs et voluntatis arbitrium, et quasi mechanice; tales sunt, v. g., dormientium actiones, motus primo primi qui à vigilantibus peraguntur ex quodam affectûs rationem prævenientis impetu. Tales actus sunt physici potiùs quam morales, et non tam ab homine quam in homine fiunt; circa eos non versatur Ethica, quia bonitatis aut malitim moralis non sunt capaces.

#### PARS PRIMA.

## DE ETHICA GENERALI.

In Ethica generali agemus lo. de principiis actuum humanorum; 20. de eorum proprietatibus; 30. de eorum regulis.

#### CAPUT PRIMUM.

# DE PRINCIPIIS ACTUUM HUMANORUM.

4. Principia actuum humanorum duplicis sunt generis; alia sunt interna, quæ in homine, et alia externa quæ extra hominem reperiuntur (41). I. De principiis internis actuum humanorum. Hæc principia sunt intellectus, voluntas et libertas.

#### De Intellectu morali.

5. Intellectus moralis, seu prout sumitur practicè et in ordine au mores, ea est facultas quâ cognoscimus et discernimus quid sit in actibus humanis justum aut injustum, bonum aut malum, honestum aut inhonestum. Quæ intellectu sic accepto probantur, recta dicuntur et pulchra, virtutesque vocantur. Quæ verò damnantur, fæda dicuntur et turpia; vitiaque nuncupantur. Alia quæ de intellectu morali prænotanda essent, dicemus ubi de conscientia et de lege.

De Voluntario morali.

6. Voluntas moralis est facultas quæ bonum ab intellectu

propositum prosequitur aut malum aversatur.

7. Actus moraliter voluntarius est ille qui producitur à voluntate cum cognitione eorum in quibus est actio, juxta axioma: "Ignoti nulla cupido." Hinc involuntarium aliquid dicitur quod fit sine cognitione intellectûs, ut infantium et dormientium actiones; aut contra voluntatis propensionem, ut alicujus incarceratio.

8. Voluntarium dividitur lo. in perfectum quod fit ex plena voluntatis inclinatione et sine ulla repugnantia; et imperfectum, quod quidem fit ex voluntatis consensu, sed cum admixta aliqua repugnantia; talis est actio mercatoris

qui metu naufragii merces suas projicit in mare.

9. Dividitur 20. in directum et indirectum. Voluntarium directum, quod etiam explicitum vocatur, est illud quod in se et positivè intenditur, ut si quis sciens et volens occiderit inimicum.

10. Voluntarium indirectum, quod etiam implicitum dicitur, est illud quod non in se, sed in alio, v. g., in causâ, volitum est; sic occisio voluntaria est in eo qui se inebriat, prævidens se in ebrietate esse homicidii capacem.

11. Ut effectus censeatur indirectè in causâ moraliter voluntarius, et possit ad meritum aut demeritum imputari, tres requiruntur conditiones. Prima, ut agens præviderit, aut prævidere potuerit et debuerit hunc effectum ex causâ consecuturum. Hinc Noë non fuit immodestiæ reus, quia prævidere non potuit ex vino immodestiam consecuturam:

vendit aut ponere ci tenetur. ponere; h occasio pe

12. Vo tinctè ver expressè facti omis tos, quos eorum del resarcire taceant, i scandala.

voluntas in cœlis tione me supponit igitur liblibero vo est liberu non est li

14. Hi Metaphyros. Par omnis mo posset in examinar statu nec an ad e potestas

15. A nitas à c simplici agendi.

cè et in discerjustum,

as.

Quæ pulchra. licuntur htellectu entià et

htellectu

ucitur à o, juxta intarium ctûs, ut luntatis

d fit ex ntiâ; et su, sed ercatoris

Joluntast illud t volens

plicitum . g., in qui se pacem. oraliter iputari, viderit. x causâ is, quia

turam:

sed reus est qui alteri obscenam tabellam aut pravos libros vendit aut commodat. Secunda, ut agens auferre vel non ponere causam potuerit; nemo enim ad impossibile tenetur. Tertia, ut agens teneatur causam auferre vel non ponere; hinc non peccat mulier modesta, etsi aliis sit occasio peccandi.

12. Voluntarium dividitur 30. in expressum, quod distinctè verbis aut aliis signis declaratur; et tacitum, quod expressè non declaratur, sed quod ex quodam facto vel facti omissione sequitur. Hinc pater, superior, qui subditos, quos vident delinquentes, non corripiunt, cum possent, eorum delicta approbare censentur et damna ab ipsis illata resarcire debent. Aliter tamen esset, si ex prudentià taceant, ne ex suâ correptione graviora exurgant mala, vel

13. Voluntarium dividitur 40. in necessarium, à quo voluntas non potest abstinere, ut amor quo Saacti Deum in cœlis diligunt; et liberum, quod procedit ex deliberatione mentis et ex libero voluntatis consensu, quodque supponit liberam ejusdem voluntatis electionem. Omne igitur liberum est voluntarium, cum semper procedat ex libero voluntatis consensu; sed omne voluntarium non est liberum; sic amor Dei in sanctis est voluntarius, sed non est liber.

#### De Libertate morali.

14. Hic relegantur quæ dicta sunt à n. 209 ad n. 221 Metaphysicæ. Ibi demonstravimus homines ecse liberos. Pariter ibi vidimus libertatem esse fundamentum omnis moralitatis, adeò ut, actio quæ non foret libera, non posset imputari sive ad bonum, sive ad malum. Nunc examinandum est lo. quænam libertas in præsenti rerum statu necessaria sit ad merendum vel demerendum? 20. an ad essentiam libertatis requiratur indifferentia, seu potestas agendi vel non agendi?

#### Propositio prima.

15. Ad merendum vel demerendum non sufficit immunitas à coactione, sed requiritur immunitas à necessitate simplici et propriè dictâ, seu potestas agendi vel non agendi.

Prob. Ut quis mereatur aut demereatur, debet habere dominium suæ actionis, et de ea disponere prout vult. Atqui agens ex necessitate, etiam simplici, non habet dominium actionis suæ, nec de ea disponere potest prout vult, tanquam dominus (Metaphy. 210, 211). Ergo agens ex necessitate, etiam simplici, non potest merereri aut demereri.

#### Propositio secunda.

16. Essentia libertatis in genere non consistit in solo voluntario, sed ad cam requiritur potestas agendi vel non

agendi.

Prob. Ad veram libertatem requiritur ut agens actus suos in sua potestate habeat, et sit eorum dominus. Atqui si essentia libertatis consisteret in solo voluntario, non requireretur ad libertatem ut agens suos actus in sua potestate haberet, cum actus possit esse necessarius et tamen voluntarius, ut amor quo sancti Deum in cœlis diligunt (13). Ergo....&c.

II. De Causis quæ voluntarium aut liberum minuunt vel tollunt.

Quatuor sunt istæ causæ, nimirum vis seu coactio, metus, concupiscentia seu passio et ignorantia.

#### De Violentid seu de coactione.

17. Violentia, seu coactio est vis illata homini à principio extrinseco contra propriam voluntatis inclinationem. Si sit contra omnem voluntatis inclinationem, ità ut voluntas tantum resistat quantum resistere potest, tunc violentia est absoluta et simplex; si verò violentia non sit contra omnem voluntatis inclinationem, ut si voluntas minus resistit quam resistere posset, tunc violentia est secundum quid.

18. Duplicis sunt generis actus hominis: alii scilicet, qui ab ipsa et in ipsa voluntate perficiuntur, ut amor, odium; idcircò dicuntur eliciti: alii mediantibus aliis facultatibus à voluntate distinctis exercentur, ut deambulatio, manducatio, &c., et vocantur imperati, quia voluntas

eos ordinariè imperat.

#### Propositio prima.

19. Violentia simplex et absoluta tollit voluntarium et liberum.

Prob. A nullo mod atqui actu fit volunta

20. Violiberum.

Prob. I voluntas of fit per v quantum tollitur, s

21. Voverò quo Prob.

eliciuntur Ergo quo simul et

Prob. voluntate centur. exemplo movere

22. Me vel futur timetur, alius grarendi pe mutilati de metu ætas, in levia su rum, fo animos

23. I

t habere
out vult;
bet domiout vult,
agens ex
reri aut

t in solo vel non

ns actus

Atqui

rio, non

in suâ

sarius et

in cœlis

unt vel

coactio,

omini à clinatiom, ità ut st, tunc non sit voluntas ntia est

scilicet, t amor, is aliis eambuoluntas

ıtarium

Prob. Actus enim qui fit voluntate omninò renitente, nullo modo potest esse voluntarius, nec proindè liber; atqui actus qui violentià simplici et absolutà extorquetur, fit voluntate omninò renitente. Ergo...&c.

#### Propositio secunda.

20. Violentia secundum quid minuit voluntarium et liberum.

Prob. Nam ibi remanet aliquid voluntarii et liberi, ubi voluntas quantum potest non resistit: atqui quando actus fit per violentiam secundum quid, voluntas non resistit quantum resistere potest. Ergo voluntarium non omnino tollitur, sed minuitur tantum.

#### Propositio tertia.

21. Voluntas cogi non potest quoad actus elicitos, benè

verò quoad actus imperatos.

Prob. la. pars. Nam actus eliciti ab ipsâ voluntate eliciuntur. Ergo fiunt juxta voluntatis inclinationem. Ergo quoad eos voluntas cogi non potest, aliter idem vellet simul et nollet.

Prob. 2a. pars. Actus enim imperati non ab ipsâ solâ voluntate peraguntur, sed ab aliis facultatibus etiam exercentur. Ergo fieri possunt invitâ voluntate, ut patet exemplo hominis qui invitus et nolens cogitur brachium movere et genua flectere coram idolis. Ergo...&c.

#### De Metu.

22. Metus est animi trepidatio causa periculi imminentis vel futuri. Duplex est metus, alius levis, quo leve malum timetur, vel si grave, leve est periculum illius subeundi: alius gravis, quo grave malum cum probabili illius incurrendi periculo reformidatur, qualia sunt mors, membrorum mutilatio, bonorum amissio, infamia, &c. Quandò agitur de metu, pensandæ sunt circumstantiæ, personarum status, ætas, indoles: sunt enim mala, quæ respectu viri fortis levia sunt, nec eum afficiunt, quæ tamen respectu infirmorum, fœminarum, puerorum, &c., gravia sunt, et eorum animos graviter movent.

#### Propositio prima.

23. Metus levis non perimit voluntarium aut liberum.

Prob. Nec enim intellectûs cognitionem, nec liberam voluntatis determinationem impedit: sic talis metus non excusat à peccato.

#### Propositio secunda.

24. Metus ità gravis ut rationis usum prorsùs adimat, voluntarium et liberum omninò tollit.

Prob. Nullum enim potest esse voluntarium, nullumque liberum sine rationis usu (7). Talis igitur metus excusat à peccato.

#### Propositio tertia.

25. Metus gravis, qui rationis usum non tollit, volunta-

rium et liberum non perimit, sed ordinariè minuit.

Prob. Talis enim metus nec impedit intellectûs cognitionem, nec voluntatis liberam determinationem, ut patet exemplo mercatoris qui naufragii metu merces suas projicit in mare. Sed tamen hic metus minuit voluntatis inclinationem, multamque repugnantiam adjunctam habet. Hinc ordinariè voluntarium et liberum minuit, ideòque et ipsum peccatum.

#### De Concupiscentia.

26. Concupiscentia seu passio, de quâ hic agitur, est motus animæ sensitivæ bonum sensibile prosequens, vel malum sensibile fugiens, ut odium, amor,&c. Concupiscentia seu passio sic sumpta, vel est antecedens, vel consequens. Prior ea est quæ antecedit voluntatis consensum, eumque allicit, ut cùm, viso patris homicidâ, voluntas ad vindictam movetur. Posterior ea est quæ oritur ex deliberato et libero voluntatis consensu, vel quæ à voluntate excitatur, aut imperatur, ut cùm ex desiderio excitatur odium in animo.

#### Propositio prima.

27. Concupiscentia antecedens auget voluntarium et minuit liberum.

Prob. lo. Auget voluntarium; inflammat enim voluntatem et efficit ut cum majori inclinatione et propensione feratur ad objectum concupitum. 20. Minuit liberum; minuit enim cognitionem eorum in quibus actio posita est, impedit ne mens advertat turpitudinem actûs et alia motiva quæ eam ab eo removere debent, sicque minuit voluntatis indifferentiam. 28. Hin ipsamet an ideòque no

29. Hin quit adver minùsve p

30. Con berum, no auget.

Prob. N liberato et tatur, imp clinatione Ergo....

31. His non curat sponte pro res quò pi

32. Ign rei quam entid, qua est ignora

33. Igu lem, quæ in vincibi

34. Ig quis, ut le tenetur, eo averta quis diregentiam congruat

35. Ig tiam juri sive divi terior ea icce legi diebus liberam etus non

adimat,

ullumque s excusat

volunta-

cognitiopatet exprojicit inclinat. Hinc et ipsum

est movel mapiscentia sequens. eumque ndictam et libero aut imno.

ı et mi-

oluntaone feminuit impeva quæ s indif28. Hinc lo. motus primo primi concupiscentiæ, seu ipsamet antecedens concupiscentia, nullo modo sunt liberi, ideòque non sunt peccata.

29. Hinc 20. prout majorem aut minorem locum relinquit advertentiæ mentis antecedens concupiscentia, plùs minùsve peccatur agendo ad quod movet concupiscentia.

#### Propositio secunda.

30. Concupiscentia consequens nec voluntarium, nec liberum, nec proindè peccatum tollit aut minuit, sed potiùs

auget.

Prob. Nam concupiscentia consequens (26) oritur ex deliberato et libero voluntatis consensu, et de industrià excitatur, imperatur enim à voluntate. Ergo majori cum inclinatione et majori nisu perrumpit in actum pravum. Ergo...&c.

31. Hinc qui ex pravâ consuetudine, quam corrigere non curat, delinquit, graviùs peccat; quia actus ex habitu spontè prodeuntes sunt in se et in causâ liberi, eòque pejo-

res quò propensiùs feruntur in malum.

## De Ignorantia.

32. Ignorantia, prout hic sumitur, est privatio cognitionis rei quam quis scire tenetur: undè differt à simplici nescientid, quæ est ignoratio rei quam scire non tenemur, qualis est ignoratio jurisprudentiæ in rustico.

33. Ignorantia dividitur lo. ratione subjecti in invincibilem, quæ adhibità morali diligentia, vinci non potest; et

in vincibilem quæ eâdem diligentia superari potest.

34. Ignorantia autem vincibilis alia est affectata, quandò quis, ut liberiùs peccet, id vult nescire, quod scire et facere tenetur, ut si quis consilium de re dubià non petat, ne ab eo avertatur quod facere decrevit : alia est crassa, ut si quis directè quidem non affectet ignorare, sed debitam diligentiam non adhibeat, ut ignorantiam depellat et scientiam congruam acquirat.

35. Ignorantia dividitur 20. ratione objecti, in ignorantiam juris et facti. Prior ea est quâ quis ignorat quid lex sive divina, sive humana præcipiat aut quid prohibeat. Posterior ea est, quâ quis sciens legem, ignorat tale vel tale huicce legi cognitæ esse contrarium; ut si quis sciens sabbati diebus vetitum esse carnes comedere, nescit hunc cibum,

quem comedit, esse vetitum.

#### Propositio prima.

36. Ignorantia vincibilis, sive affectata, sive crassa, sive juris, sive facti, non tollit voluntarium nec liberum, ideò-

que nec peccatum.

Frob. Hæc enim ignorantia vinci potest: ergo voluntaria est et libera, vel in se, vel in causâ suâ, vel directè, vel indirectè. Ergo quæ ex tali ignorantia fiunt, sunt voluntaria et libera, ideòque culpanda, si corum objectum malum sit.

37. Cæterùm, si hæc ignorantia sit affectata, voluntarium et peccatum auget, siquidem ideò eam sic affectat agens ut liberiùs peccet; quod ardentiorem in peccatum propensionem supponit. Si verò sit crassa, non tollit quidem, sed minuit voluntarium et peccatum; cùm ille qui ex tali ignorantia agit, sic affectus supponatur, ut, seclusa ignorantia,

non ageret.

38. Hinc judex ignorans ea quæ necessaria sunt ad judicis munus rectè obeundum, peccat graviter, non solùm cùm judicis munus suscipit, sed etiam quoties ex ignorantia legum, quas scire tenetur, fert sententiam injustam, quamvis eam justam putaverit; suæ enim sententiæ injustitiam potuit et debuit cognoscere. Damnum igitur indè secutum resarcire tenetur. Idem dicendum est de Advocato, Notario, Medico....&c.

#### Propositio secunda.

39. Quælibet ignorantia invincibilis, sive facti, sive juris, aut positivi, aut etiam naturalis, tollit voluntarium et libe-

rum, proindèque eximit à peccato.

Prob. Quod enim sit ex ignorantia invincibili, sit sine cognitione. Ergo voluntarium non est, cum voluntarium id sit quod sit à principio cognoscente singula in quibus est actio (7). Atqui quod non est voluntarium non est liberum (13). Ergo non potest in peccatum imputari (15).

40. Alia est ignorantia quæ concomitans vocatur. Hæc ignorantia ea est quæ, licèt non sit voluntaria, sic tamen actionem comitatur, ut actio fieret, etiamsi abesset ignorantia. Talis est ignorantia illius qui, inter venandum, per ignorantiam inculpabilem, loco ferm occidit inimicum quem, si cognovisset, nihilominùs occidisset. Hæc ignorantia impedit ne actio exterior sit voluntaria; voluntas enim non

influit in ac nuit peccat non reputa nem induc licèt propt iste.

III. De

41. Fini plex distin trinsecus s Finis intri sariò et ex ut in elec tinguitur

42. Fin ponit oper cus quia,e

43. Finut ipse ad medius myir pius re

44. Fir

45. Cù actibus be 10. de be creaturar referendi mum.

46. Beddesideriude beatitude cujus pos modus spans reddibeatitude

47. S

rassa, sive um, ideò-

voluntarectè, vel t voluntaetum ma-

voluntarietat agens o propenidem, sed tali ignonorantiâ,

t ad judiblùm cùm rantiâ lei, quamjustitiam dè secudvocato,

ve juris, et libe-

fit sine intarium ibus est liberum

tamen gnoranim, per quem, ntia imim non influit in actum externum, nec consequenter auget nec minuit peccatum externum. Hinc homicidium in eo sensu non reputatur voluntarium, nec damni reparandi obligationem inducit, nec subjacet pænis contra homicidas latis, licèt propter affectum inordinatum graviter peccet homo iste.

# III. De principiis externis actuum humanorum, seu de corum fine.

41. Finis est id propter quod res aliqua fit. Finis multiplex distinguitur; alius est intrinsecus seu operis; alius extrinsecus seu operantis; alius intermedius; alius ultimus. Finis intrinsecus seu operis is est in quem tendit opus necessariò et ex natura sua, independenter a voluntate agentis, ut in eleemosyna sublevatio pauperis. Hic finis non distinguitur ab objecto.

42. Finis extrinsecus seu operantis is est quem sibi proponit operans, ut amor Dei in eleemosynâ. Dicitur extrinsecus quia, eo fir sublato, potest actio integra subsistere.

43. Finis intermedius est ille ad quem actio ità refertur, ut ipse ad alium finem referatur; sic sanitas est finis intermedius medicinæ respectu viri pii, quia ipsam sanitatem vir pius refert ad gloriam Dei.

44. Finis ultimus is est qui ità intenditur ut in eo sista-

tur, nec ad alium finem referatur.

45. Cùm homines ità sint à natura comparati, ut in suis actibus beatitudinem tanquam finem quærant, dicendum est 10. de beatitudine hominis: 20. cùm Deus esse debeat finis creaturarum omnium ultimus, disseremus de obligatione referendi nostras actiones ad Deum tanquam ad finem ultimum.

#### 1. De Beatitudine hominis.

46. Beatitudinis nomine is status intelligitur, qui mentis desiderium omninò expleat et satiet. Duplex distinguitur beatitudo, objectiva et formalis. Prior est ipsum objectum cujus possessione satiatur hominis desiderium. Posterior est modus specialis quo possessum beatitudinis objectum felices nos reddit. Hic quæstio est in quo posita sit vera hominis beatitudo, et quodnam sit ejus objectum?

#### Propositio.

47. Solus Deus est beatitudo hominis objectiva.

Prob. lo. Objectum beatitudinis nostræ est summum bonum plenè et perfectè satians hominis appetitum. Atqui solus Deus plenè et perfectè satiare potest hominis appetitum. Nam facultates hominis revocantur ad intellectum, qui veri cognitionem, et ad voluntatem quæ boni possessionem prosequitur. Atqui solus Deus utramque facultatem hanc explere potest. Quæcunque enim alia bona, cùm sint finita, aliquid intellectui cognoscendum aut voluntati optandum relinquunt. Ergo....&c.

Prob. 20. Vel hominis beatitudo in ipso Deo posita est, vel in ipso homine, vel in bonis fortunæ, vel in bonis corporis, vel in bonis animæ, aut in congerie bonorum istorum;

atqui quinque posteriora repugnant.

lo. Non consistit in ipso homine. Homo enim repletur multis miseriis; insuper ut asserit Tullius; "editus est in "vitam corpore nudo, fragili ac infirmo, animo anxio ad "molestias, humili ad timores, prono ad libidines." Ergo ... &c.

20. Non in bonis fortunæ, v. g., divitiis, honoribus, potestate, &c. Quod enim instabile est et caducum, probis et improbis commune, non potest hominem verè felicem reddere. Atqui talia sunt bona fortunæ, nimirùm, divitiæ, honores, potestas, &c. Hinc multi homines bonis, honoribus, deliciis abundant, qui tamen sunt miserrimi, continuo perterriti metu, insatiabilique nova bona acquirendi desiderio cruciati.

30. Non in bonis corporis, v. g., robore, pulchritudine, voluptatibus, &c. Ea enim comitantur anxietas, dolor, tristitia, conscientiæ stimuli, et sunt fluxa. Insuper hæc non perficiunt animam, sed corpus; atqui tamen vera hominis beatitudo, eidem secundum partem nobiliorem convenire debet: aliàs similis esset brutorum felicitati.

40. Nec etiam consistit in bonis animæ, nempè, scientia et virtutibus, quia nec scientia nec virtutes eximunt homines à morbis, doloribus, egestate, timore, aliisque miseriis, quæ tamen cum verâ felicitate sociari non possunt. Ergo ... &c.

50. Nec in bonorum præfatorum et aliorum congerie. Hæc enim omnia simul nec mentem explere, nec hominem ab omnibus miseriis immunem reddere possunt. Hinc Salomon, qui omnia dona tùm animi, tùm corporis, tùm fortu-

næ experti nia vanitas Ecclesiasta

48. Er tantùm in cit homo i per specul nisi per an et qui n I. Epist.

2. De

49. No agere sin Nam hom aliquod be voluntas eo posita

50. No finem ver bonum et non sunt aut falsus

51. No Deum ref agat legi positivd,

52. No

actualem, tualem d quandò a concepta de fine bonum fi nec ullà habituali ut, si de

53. Nonostros cavere no contrario bonos,

summum
m. Atqui
is appetitellectum,
possessioacultatem
cùm sint
ati optan-

osita est, onis coristorum;

repletur tus est in anxio ad ." Ergo

ribus, poprobis et cem reddivitiæ, , honoricontinuo ndi desi-

ritudine, , dolor, per hæc vera hoem con-

scientiâ at homimiseriis, . Ergo

ongerie. ominem nc Salon fortunæ expertus erat, sic exclamat: Vanitas vanitatum, et omnia vanitas... Ecce universa vanitas, et afflictio spiritus. Ecclesiastæ, cap. 1. ver. 2 et 14.

48. Ergo non datur in hâc vitâ beatitudo perfecta, sed tantùm inchoata et imperfecta: Deum enim non cognoscit homo in hâc vitâ nisi imperfectè, per creaturas veluti per speculum; pariter nec eum possidet, nec ei conjungitur nisi per amorem, juxta illud Joannis: "Deus charitas est; et qui manet in charitate, in Deo manet, et Deus in eo." I. Epist. cap. 4. ver. 16.

2. De obligatione nostras actiones ad Deum referendi.

49. Notandum est lo. nullum hominem posse liberè agere sine fine ultimo, vero, aut falso, aut apparente. Nam homo in omnibus actibus suis liberis ac determinatis aliquod bonum verum aut apparens sibi proponit, in quo voluntas conquiescat, et ultra quod non excurrat: atqui in eo posita est ratio finis ultimi (44). Ergo...&c.

50. Notandum est 20. Deum solum esse rerum omnium finem verum et ultimum; solus enim Deus est supremum bonum et suprema creaturarum beatutido. Bona creata non sunt itaque verus finis ultimus, sed apparens tantum

aut falsus.

51. Notandum est 30. hominem posse suos actus ad Deum referre vel relatione negativá, cavendo ne quidquam agat legi divinæ contrarium, vel relatione aut intentione positivá, suum actum dirigendo ad Deum modo quocunque.

52. Notandum est 40. triplicem distingui intentionem, actualem, virtualem, et habitualem. Actualis fit per actualem de Deo cogitationem; virtualis fit duplici modo, vel quandò actus refertur ad Deum virtute intentionis priùs conceptæ, et in mente moraliter perseverantis, licèt actu de fine ultimo non cogitetur; vel quandò opus in se bonum fit ex intentione in se bonâ de se referibili ad Deum, nec ullà corrumpitur perversà agentis intentione. Intentio habitualis seu interpretativa ea est quâ quis ità affectus est, ut, si de Deo cogitaret, propter ipsum operaretur.

53. Notandum est 50. nos teneri singulos et omnes actus nostros referre ad Deum negative; quia tenemur omnes cavere ne Deum offendamus, aut quidquam ejus voluntati contrarium agamus. Hinc tenemur eligere actus in se bonos, rectos, ac legi divinæ consentaneos, finemque in

omnibus actibus nostris nobis proponere rectum et laudabilem, alioquin contra rationem et legem naturalem

ageremus Deumque offenderemus.

54. Notandum est 60. nos quidem teneri aliquado actus nostros ex motivo caritatis ad Deum referre, id enim exigit amor Dei erga nos. Sed non tenemur omnes actus nostros ad Deum referre intentione actuali, istud enim est impossibile.

- 55. Notandum est 70. non sufficere actus nostros ad Deum referre intentione interpretativâ, quia hæc relatio nullatenus influit in actum; sicut enim neminem punit Deus ob crimina quæ perpetravisset, si de illis cogitavisset, ità nec remunerat opera bona quæ facta fuissent ab homine, si in alia circumstantia constitutus esset.

Propositio prima.

56. Tenemur omnes actus nostros aliquo modo ad Deum

referre tanquam ad finem ultimum.

Prob. Deus enim est rerum omnium finis ultimus. Ergo tenentur homines omnia opera sua ad Deum referre. Prætered omnia ad Deum pertinent, omnia operatus est, omnia sua bona à Deo homines acceperunt. Æquum est igitur, postulatque animi gratitudo ut homines omnia ad Deum tanquam ad finem ultimum referant.

#### Propositio secunda.

57. Ut actus sit moraliter bonus, non requiritur ut ex motivo supernaturali ad Deum referatur, sufficit ut sit honestus tùm in se, tùm in circumstantiis, et eliciatur ex motivo rectæ rationi consentaneo.

Prob. Bonitas enim actûs repetenda est ex honestate objecti, circumstantiarum et finis (61). Atqui licèt actus non eliciatur ex motivo supernaturali seu fide cognito, fieri potest ut sit honestus ratione objecti, circumstantiarum et finis. Sic qui actum in se et ratione circumstantiarum justum agit, præcisè quia honestus est, rationi consentaneus et à conscientia præscriptus, profectò agit opus in se et ratione circumstantiarum et finis honestum. Idem dicendum est de co qui pauperi opitulatur, præcisè quia istud dictitat recta ratio. Ergo....&c.

DE

58. Act aut malitic corum cum est corum

59. Itaq consentane rationi dis

60. Act in individuratione ob individuo e sed etiam

61. Mo

Prob. 1 actuum hu humani ut actus hum amor Dei, malum ver tum. Sic quam unit cumstantii pariter me erogat, qualiunde cir

Prob. 2 bonum aut meliorem, quis ambu verò, si qu tum de se bus indulg vanam gle amore pro et lauturalem

iquaedò id enim s actus nim est

d Deum llatenùs eus ob ità nec e, si in

d Deum

Ergo referre. tus est, um est nnia ad

r ut ex t ut sit atur ex

nestate

t actus
to, fieri
arum et
atiarum
asentas in se
Idem

sè quia

#### CAPUT SECUNDUM.

DE PROPRIETATIBUS ACTUUM HUMANORUM.

58. Actuum humanorum proprietates sunt eorum bonilas aut malitia. Actuum humanorum bonitas moralis est eorum cum rectâ ratione consensio; malitia autem moralis est eorum à rectâ ratione dissensio.

59. Itaque actio bona est actio humana, libera, rationi consentanea: actio verò mala est actio humana, libera,

rationi dissentanea.

60. Actus humanus considerari potest vel in specie, vel in individuo. Actus in specie est actus spectatus tantum ratione objecti, semotis fine et circumstantiis. Actus in individuo est ille qui spectatur, non tantum ratione objecti, sed etiam ratione finis et circumstantiarum.

Propositio.

61. Moralis actuum humanorum bonitas aut malitia

repetenda est ex objecto, fine et circumstantiis.

Prob. 1a. pars. Ex objecto. Nam ab eo repeti debent actuum humanorum bonitas aut malitia, undè habent actus humani ut boni sint vel mali, meliores vel pejores. Atqui actus humani ex objecto habent ut....&c. Sic bonus est amor Dei, quia Deus ut amatus, est objectum bonum; malum verò odium Dei, quia odium Dei malum est objectum. Sic furtum mille nummorum crimen est gravius, quàm unius tantùm nummi furtum, quod in iisdem circumstantiis et propter eumdem finem committeretur. Sic pariter magis meretur qui centum nummos pauperibus erogat, quàm qui triginta tantùm largitur, si pares sint aliundè circumstantiæ et finis. Ergo...&c.

Prob. 2a. pars. Finis enim actum efficit ex indifferente bonum aut malum, ex malo pejorem, ex bono malum, vel meliorem. Sic deambulatio de se indifferens, fit bona, si quis ambulat ut posteà officia sua liberiùs impleat; mala verò, si quis ambulat luxûs manifestandi causâ. Sic furtum de se malum, pejus evadit, si fiat causâ suis cupiditatibus indulgendi; eleemosyna de se bona, fit mala, si propter vanam gioriam crogetur: melior verò, si ex puro Dei

amore procedat.

Prob. 3a. pars. Solæ enim circumstantiæ frequenter efficiunt ut actiones humanæ meliores vel pejores sint, &c. Sic opem ferre amico indigenti, optima est actio; sed cadem misericordiæ opera præstare homini ingrato, ignoto, derelicto, à quo nulla speranda est animi gratitudo, multò excellentior est actus. Sic pariter furtum nummi apud divitem est malum; sed multò pejus foret, si nummus iste apud miserrimam viduam surriperetur. Ergo...&c.

62. Ergo nullus datur actus indifferens in individuo (60). Actus enim indifferens esset ille cui nec bonitas nec malitia moralis competeret. Atqui nullus actus in individuo sic esse potest. Vel enim objectum, finis et circumstantiæ alicujus actus concordant cum recta ratione, vel non. Si prius, actus est bonus: si posterius, malus est (61). Ergo ... &c. Possunt tamen esse actus in specie, seu ex objecto, planè indifferentes, id est, qui versantur circa objecta nec bona, nec mala, ut ambulatio, locutio, &c.

63. Nota. Ut actus sit bonus, requiritur ut et objectum, et finis, et circumstantiæ bona sint; ut autem malus sit, sufficit ut unum ex tribus istis malum sit. Hinc adagium: "bonum ex integrâ causâ; malum ex minimo defectu."

# CAPUT TERTIUM.

#### DE REGULIS ACTUUM HUMANORUM.

64. Duplex est actuum humanorum regula: una interna, nempè conscientia; altera externa, nempè lex.

#### I. DE CONSCIENTIA.

65. Conscientia, seu cordis scientia, definitur animi judicium pronuntians quid in particulari sit licitum aut illicitum, quid sit faciendum vel omittendum, aut quid fieri vel omitti debuisset.

66. Conscientia dividitur 10. in veram et erroneam. Conscientia vera seu recta, ea est quæ dictat aliquid in particulari esse licitum vel illicitum, faciendum vel omittendum, quod reverà tale est. Conscientia erronea seu falsa, ea est quæ dictat hoc in particulari esse bonum vel malum, agendum vel non agendum, quod reverà tale non est.

67. Dividitur 20. in certam, dubiam et perplexam. Conscientia certa ea est que ex certis validisque fundamentis, absque ullo errandi periculo, pronuntiat de rectitudine aut malitià operis hic et nunc agendi.

68. Co dicta, est operis hic requales v conscienti assentiend negative;

69. Co catum, siv credat se dium, siv

7% Co Prior ea id osse potest, a vulgo ex nixa ratio ubi non o

71. Go lém. Prio terior opin

72: Op sufficienti solutè fall est quæ n viri prude

73: Opminus provincit, venentis ni

74! Or tutior que à tali per rit exstar nio minus tum circa vis eliger

75. No

enter effisint, &c. ; sed cao, ignoto, lo, multò ipud diviimus iste. &c.

nec malilividuo sic mstantiæ non. Si l). Ergo x objecto,

iduo (60).

objectum, nalus sit, adagium: fectu."

ojecta nec

a interna,

aimi judiaut illicid fieri vel

m. Conparticuttendum, sa, ea est m, agen-

m. Condamentis,

68. Conscientia dubia, que non est conscientia propriè dicta, est suspensio judicii circa rectitudinem aut malitiam operis hie et nune agendi. Hæc suspensio oritur, vel quia requales videntur hine et inde rationes oppositæ, tuneque conscientia est dubia positive, vel quia nulla apparet ratio assentiendi vel dissentiendi, et tune conscientia est dubia negative; rectius tamen vocaretur nescientia.

69. Conscientia perplexa est judicium dictans esse peccatum, sive actus hic et nunc fiat, sive omittatur, ut si quis credat se peccare, sive mentiatur ad impediendum homici-

dium, sive non mentiatur.

70. Conscientia dividitur 30. in latam et scrupulosam. Prior ea est qua mens ex levissimis momentis judicat id esse licitum quod illicitum esse facile deprehendi potest, aut que pro levi peccato habet, quod grave vulgo existimatur. Posterior ea est qua mens levissimis nixa rationibus, cum anxietate judicat peccatum adesse, ubi non est peccatum.

71. Conscientia dividitur 40: in probabilem et improbabilem. Prior ea est que tota fundatur opinione probabili : pos-

terior opinione improbabili nititur.

72. Opinio probabilis ea est quæ nititur motivo gravi seu sufficienti ad obtinendum viri prudentis assensum, licèt absolutè fallibile sit motivum istud. Opinio improbabilis ea est quæ nititur motivo levi et insufficienti ad obtinendum viri prudentis assensum.

73: Opinio in conflictu alterius dicitur probabilior, velminas probabilis, prout ratione vel auctoritate oppositamvincit, vel ab ea vincitur. Duæ opiniones aqualibus mo-

mentis nixe, dicuntur æque probabiles.

74! Opinio tuta ea est que removet à peccati periculo; tutior que magis removet; minus tuta que minus removet à tali periculo. Undè opinio tutior favet legi, id est, asserit exstare preceptum jubens vel prohibens aliquid; et opinio minus tuta favet libertati, quia asserit non esse preceptum circa aliquid, et affirmat hominem posse licitè utrumvis eligere.

## Propositio prima.

75. Nunquam agere licet contra conscientiam etiam erroneam.

Prob. Peccat enim qui habet voluntatem peccandi; atqui qui agit contra conscientiam etiam erroneam, habet voluntatem peccandi; tunc enim illud agit quod credit esse peccatum; atqui profectò ille habet voluntatem peccandi, qui facit illud quod esse peccatum judicat, etsi judicando erret. Ergo....&c. Hinc peccat qui perficit actionem quam illicitam esse judicat, licèt actio ista licita sit in se et imperata.

Propositio secunda.

76. Non semper licet agere ex conscientiâ.

Prob. Nam aliquandò conscientia laborat errore vincibili: atqui non licet sequi conscientiam vincibiliter erroneam. Si enim tunc non peccaretur, sanè quia error ille excusaret à peccato: atqui error vincibilis non excusat à peccato (36). Ergo....&c. Hinc tenemur deponere conscientiam vincibiliter erroneam, quod fieri potest, cùm ex hypothesi error sit vincibilis.

Propositio tertia.

77. Qui dubitat de honestate alicujus actûs, ab eo abstinere debet, si nulla urgeat agendi necessitas; si verò adfuerit agendi necessitas, pars tutior est eligenda.

Prob. la. pars. Non licet enim sese exponere peccandi periculo; atqui qui agit id de quo dubitat an peccatum sit, quandò potest abstinere, sese exponit periculo peccandi. Ergo...&c.

Prob. 2a. pars. Non minùs prudentiæ opus est in negotio salutis quàm in rebus temporalibus; atqui ubi de temporalibus agitur imprudens esset qui, in dubio, partem tutiorem negligeret, ut minùs tutam amplecteretur; qui, v. g., cibum comederet quem veneno infectum esse dubitaret, relicto cibo quem veneni expertem certò cognosceret. Ergo . . . . &c.

Propositio quarta.

78. In conflictu duarum opinionum æquè probabilium, securior est eligenda.

Prob. In dubio pars tutior est eligenda (77): atqui in conflictu duarum opinionum æquè probabilium, mens est in dubio. Ergo...&c.

Propositio quinta.

79. Licet sequi opinionem multò probabiliorem libertati faventem, in conflictu alterius minùs probabilis et legi faventis.

80. Te tur de iis quæ requ agitur de cavere; tenetur, præcepto Theologo

81. L Definiri s " ad bon " imposi dividitur

82. Ledditur in 2

83. Le
" ab æte
" quo es
næ sic ac
viventes
id omne
propriè d
enim, à
tamen al
æterna r
omnibus
" suet,
" qu'il 1

84. L æternæ indi; atn, habet redit esse peccandi, udicando actionem t in se et

vincibili: neam. Si cusaret à cato (36). am vinciesi error

eo abstiverò ad-

peccandi atum sit, peccandi.

in negode temtem tutiui, v. g., taret, ret. Ergo

abilium,

atqui in ns est in

ertati fafaventis. Prob. Ille enim prudenter agit, qui eam ponit actionem, quam morali certitudine judicat esse licitam. Atqui qui opinionem multò probabiliorem sequitur...&c., pon't actionem quam morali certitudine judicat esse licitam. Ergo ....&c.

80. Tenemur tamen partem tutiorem sequi, lo. ubi agitur de iis quæ sunt de necessitate medii ad salutem, vel quæ requiruntur ad validitatem sacramentorum; 20. ubi agitur de vitando damno proximi, quod ex justitiâ tenemur cavere; 30. ad tutiorem partem etiam minùs probabilem tenetur, qui, vel ex conventione, vel voto, vel superioris præcepto ad tutiora adhibenda obligatur. Sed hæc ad Theologos.

#### II. DE LEGE.

81. Lex hic sumitur pro externa morum regula (64). Definiri solet: "Præceptum, commune, justum, stabile, "ad bonum publicum, ab eo qui curam gerit communitatis" impositum, et sufficienter promulgatum." Lex generatim dividitur in divinam et humanam.

#### 1. De Lege divind.

82. Lex divina ea est quæ Deum habet auctorem. Dividitur in Æternam, Naturalem, seu non scriptam, et Positivam seu scriptam.

De Lege æternd.

83. Lex eterna definitur; "Suprema ratio quâ Deus "ab æterno statuit quid creaturæ rationales, eo tempore quo exstituræ sint, agere vel fugere debeant." Legi æternæ sic acceptæ subjacent lo. creaturæ rationales in terris viventes; 20. ipsimet Beati et Angeli in cælis, qui sentiunt id omne quod agunt, divinæ rationi congruere. Deus verò propriè dici non potest legi æternæ subjectus; superiorem enim, à quo lex dimanet, nullo modo habere potest. Deus tamen ab illâ lege recedere non potest, cùm sit ipsametæterna ratio, justitia et sapientia, quibus necessariò in suis omnibus actibus dirigitur. "On peut dire, inquit D. Bos-" suet, que Dieu lui-même a besoin d'avoir raison, puis-" qu'il ne peut rien faire contre la raison."

#### De Lege naturali.

84. Lex naturalis, seu lex divina non scripta, ea est legis æternæ emanatio seu manifestatio quâ homines, in societate

viventes, naturaliter bonum à malo secernunt, et has vel illas actiones sibi licitas aut illicitas esse percipiunt. Primaria ejus principia reverà sunt in cordibus ab ipso Creatore scripta; at non ideò, si quibusdam recentioribus fides adhibeatur, homo solis suis viribus corum cognitionem acquirere potest; juxta eos enim hæc cognitio à solâ et in sola societate, orali traditione, transmitti potest (Log. 19, 20, 21. Metaphy. 20, 21).

85. Hinc lo. lex naturalis non differt à lege æternâ, nisi quòd huic addat promulgationem factam in tempore

per ejus expressionem, id est, per vocem.

86. Hinc 20., cùm præcepta legis naturalis verè sint in essentia rerum, et cùm sint mentibus nostris congenita, societas ea non excogitavit seu finxit, ut quidam impii falsò supponunt, sed eorum cognitionem accepit à Creatore tanquam depositum, sicut accepit vocem et idearum expressionem, ut illam posteris communicet, sicuti eis vitam communicat.

Status igitur quæstionis est utrùm existat lex naturalis, seu utrùm, ante pacta civilia, detur essentiale discrimen interbonum et malum morale.

## Propositio.

87. Existit lex naturalis, seu, ante pacta civilia, datur essentiale discrimen inter bonum et malum morale.

Prob. lo. Deus est infinité perfectus (Metaph. 117); ergo necessarió et essentialiter amat omnes perfectiones; atqui ordo est perfectio, siquidem ipse Deus est æternus et increatus ordo: ergo Deus necessarió et essentialiter ordinem amat. Ergo Deus non potuit creare, quin creaturis suis, sive intelligentibus, sive intelligentibus et liberis simul, sive intelligentia destitutis, ordinem præscriberet, alioquin ipse ordinem contemneret. Ergo Deus hominibus, qui sunt intelligentiæ liberæ, necessarió et essentialiter præscribere debuit quemdam ordinem, sive quasdam regulas juxta quas homines componere debeant suas actiones: atqui istæ regulæ juxta quas homines suas actiones componere debent, nihil aliud sunt quam lex naturalis. Ergo...&c.

Prob. 20. Ex consensu omninum populorum. Omnes enim omnium temporum et locorum gentes alias actiones ut bonas, alias ut malas agnoverunt et etiam nunc agnoscunt; atqui unanimis ille consensus oriri non potuit ab

educatione que à legit quibus pot justi, virtu tate; seu, naturâ reru

Et verò, libus ; atquis quæ han

88. "J

" les nation de la les nations de la les na

" prodigie
" trouver
" nêteté;

" L'ancie

" pour tal

" d'une a " nel, l'i

" En célé

" l'impud " peur, il " rait san

" sables o

" se faisa

" des am

" actions " Cet " ils (les

" l'éclata

" connu

" nature " et que

" rien,

has vel Prima-Creatore fides ada acquiin soft 19, 20,

æterná, empore

sint in iita, sopii falsò ore tanpressiom com-

uturalis, en inter

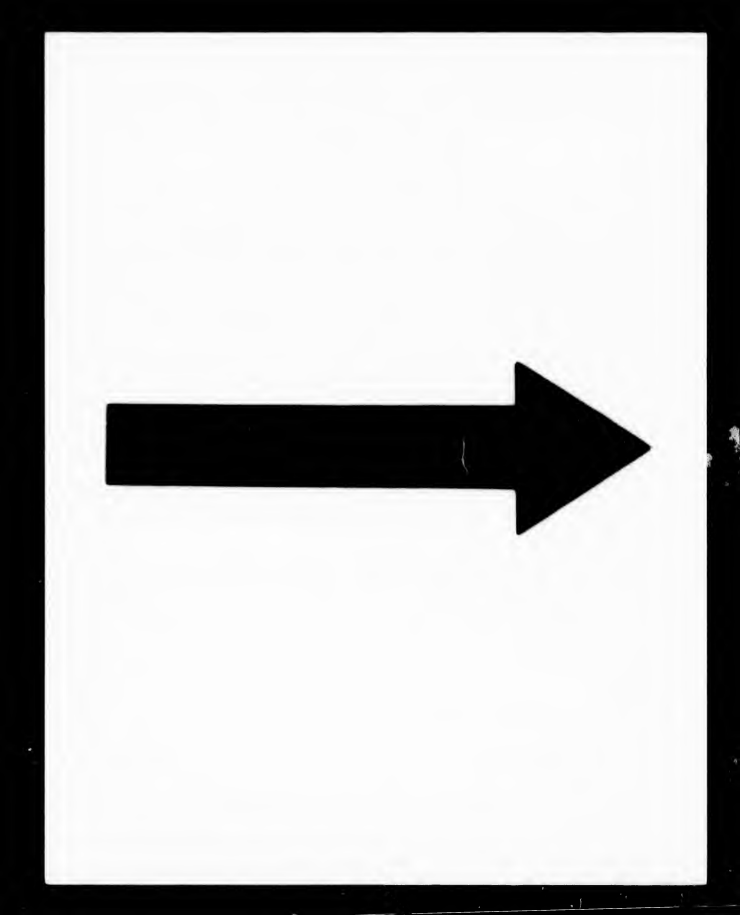
ı, datur

117); tiones; rnus et er ordireaturis s simul, lioquin ui sunt eribere ta quas e regulebent,

Omnes etiones agnosuit ab educatione, quæ varia est pro variis locis et temporibus, neque à legibus ob eamdem rationem, neque à cupiditatibus, quibus potentissimum frenum injicit sensus ille justi et injusti, virtutis et criminis, &c. Ergo oritur à solâ rei veritate; seu, quod idem est, necessariò et essentialiter est in naturâ rerum. Ergo....&c.

Et verò, ex ipsis adversariis tenemur obedire legibus civilibus; atqui ad id non tenemur, nisi quia existit lex naturalis que hanc obedientiam nobis præscribat. Ergo...&c.

88. "Jetez les yeux, inquit civis Genevensis, sur toutes " les nations du monde : parcourez toutes les histoires. " Parmi tant de cultes inhumains et bizarres ; parmi cette prodigieuse diversité de mœurs et de caractères, vous " trouverez partout les mêmes idées de justice et d'honnêteté; partout les mêmes notions du bien et du mal. " L'ancien paganisme enfanta des dieux abominables que " l'on eût punis ici comme des scélérats, et qui n'offraient pour tableau du bonheur suprême que des forfaits à com-" mettre et des passions à contenter. Mais le vice armé d'une autorité sacrée descendait en vain du séjour éter-" nel, l'instinct moral le repoussait du cœur des humains. " En célébrant les débauches de Jupiter, on admirait la continence de Xénocrate. La chaste Lucrèce adorait " l'impudique Vénus. L'intrépide romain sacrifiait à la peur, il invoquait le Dieu qui mutila son père, et mourait sans murmurer de la main du sien. Les plus méprisables divinités furent servies par les plus grands hommes. " La sainte voix de la nature plus forte que celle des dieux " se faisait respecter sur la terre, et semblait reléguer dans le ciel le crime avec les coupables. . . . Il est donc au fond " des ames un principe inné de justice et de vertu, sur lequel, malgré nos propres maximes, nous jugeons nos actions et celles d'autrui comme bonnes ou mauvaises." " Cet accord évident et universel de toutes les nations, " ils (les prétendus sages) l'osent rejeter; et, contre " l'éclatante uniformité du jugement des hommes, ils vont " chercher dans les ténèbres quelque exemple obscur et " connu d'eux seuls, comme si tous les penchans de la " nature étaient anéantis par la dépravation d'un peuple, et que, sitôt qu'il est des monstres, l'espèce ne fût plus " rien. Mais que servent au sceptique Montaigne les



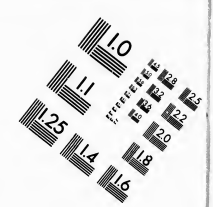
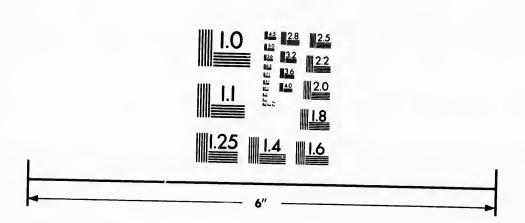


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503

STATE OF THE STATE



"tourmens qu'il se donne pour déterrer en un coin du monde une coutume opposée aux notions de la justice? Que lui sert de donner aux plus suspects voyageurs l'autorité qu'il refuse aux écrivains les plus célèbres? Quelques usages incertains et bizarres, fondés sur des causes locales qui nous sont inconnues, détruiront-ils l'induction générale tirée du concours de tous les peuples, opposés en tout le reste, et d'accord sur ce seul point? O Montaigne! toi qui te piques de franchise et de vérité, sois sincère et vrai, si un philosophe peut l'être, et dis-moi s'il est quelque pays sur la terre où ce soit un crime de garder sa foi, d'être clément, bienfaisant, généreux; où l'homme de bien soit méprisable et le perfide

## Solvuntur objectiones.

" honoré?" Emile, tom. 2. pag. 65.

Obj. 10. Si daretur essentiale discrimen inter bonum et malum morale, utriusque limites facilè secernerentur; atqui boni et mali limites non facilè secernuntur, ut patet ex variis opinionibus doctorum circa ejusdem actûs bonitatem aut malitiam moralem, et ex variis legibus funditùs oppositis quæ de re eâdem sancitæ fuerunt. Ergo...&c.

89. Resp. Dist. Maj. Limites boni et mali facilè secernerentur pluribus in casibus, conc. maj.; in omnibus casibus, neg. maj. Pluribus in casibus facilè secernuntur limites boni et mali; quis, v. g., mendacium, furtum, homicidium, &c., non condemnat? Sed plures sunt casus difficillimi in quibus non ità facilè secernuntur isti limites. At non ideò concludi potest nullum adesse discrimen essentiale inter bonum et malum morale; quemadmodùm ex eo quòd in remotissimis consecutionibus facilè non possit secerni verum à falso, concludi non potest verum et falsum essentialiter non discrepare.

Obj. 20. Eadem non sunt apud omnes populos morum principia: sic, v. g., Lacedæmonii furtum, Scythæ occisionem hospitum, Massagetæ cædem parentum suorum esse licita arbitrabantur. Ergo...&c.

90. Resp. Dist. Ant. Non sunt apud omnes populos eadem morum principia, quoad remotas conclusiones, et applicationem primorum principiorum ad quosdam casus particulares, conc. ant.; quoad existentiam primariorum principiorum, neg. ant. Sic historià compertum est omnes

semper cred " debitam e at erraverur lo. Lacedær ribus eduliu hoc modo bello aptior bant Scytha triæ hostes omnes indis 30. Massag cùm igitur randi paren ab hujus v bant legis n tantùm dive Resp. 2

prima quæd sequeretur unanimes. tantur: cæ materiâ di judiciis et vocem præ

Obj. 3o. à præjudic 91. Res

salia, nec omnibus tinctio bos et apud or præjudicii tionem or

Obj. 4d doceantur nullam qualiis hon bonum e education

Resp. Log. 19,

coin du
ustice?
yageurs
lèbres?
sur des
iront-ils
peuples,
point?
et de
t l'être,
soit un
t, généperfide

num et entur; t patet s boniinditùs
..&c.
secernnibus
nuntur
homicasus
mites.
erimen

orum cisio-1 esse

e non

um et

pulos s, et casus orum mnes

semper credidisse, "sua cuique esse reddenda; parentibus " debitam esse pietatem; omnes homines esse diligendos:" at erraverunt in applicatione istorum principiorum. 10. Lacedæmonii non omnibus indiscriminatim, sed junioribus edulium furtum permittebant, modò solerter fieret; hoc modo rati adolescentes futuros esse vigilantiores et bello aptiores. 20. Omnibus caritatem debitam esse credebant Scythæ; sed pariter credebant licitum esse occidere patriæ hostes et proditores; et in hoc errabant quòd advenas omnes indiscriminatim crederent hostes et proditores patriæ. 30. Massagetæ parentes colendos esse non dubitabant: cùm igitur eos senio confectos occiderent, præceptum honorandi parentes sibi proponebant; scilicet, ut eos liberarent ab hujus vitæ miseriis. Hæc et similia exempla non probant legis naturalis principia non esse in rerum naturâ, sed tantùm diversos errores exstitisse circa eorum applicationem.

Resp. 20. Neg. consqam. Etsi paucissimi homines prima quædam morum principia non admisissent, non indè sequeretur populos in iis admittendis non fuisse moraliter unanimes. In moralibus enim paucissimi pro nullis reputantur: cæterùm mirum non est si tanta adsit in hâc materià diversitas; cùm rarò contingat ut quidam præjudiciis et cupiditatibus abrepti et obcœcati, naturæ

vocem præfocent, nec eam audiant.

Obj. 30. Discrimen inter bonum et malum morale oritur

à præjudiciis. Ergo non fundatur rerum naturâ.

91. Resp. Neg. ant. Præjudicia enim nec sunt universalia, nec ubique vigent, nec apud omnes populos, nec omnibus temporibus, ut experientia constat. Atqui distinctio boni et mali in omnibus locis, omnibus temporibus et apud omnes populos semper viguit. Ergo non oritur à præjudiciis. Eodem ratiocinio probari posset hanc distinctionem ortam non fuisse ab educatione.

Obj. 40. Surdi-muti à nativitate, nî scripturâ aut signis doceantur, et omnes alii homines qui à primulâ infantiâ nullam quocunque modo communicationem habuerunt cum aliis hominibus, nullam cognoscunt distinctionem inter bonum et malum morale. Ergo hæc distinctio oritur ab educatione.

Resp. Neg. consequentiam, ob rationes allatas (84, 86. Log. 19, 20, 21. Metaph. 20, 21).

Obj. 50. Si existeret lex naturalis, inutiles forent leges

civiles. Falsum consequens; ergo et antecedens.

92. Resp. Neg. ant. Nam lo. leges civiles pœnas temporales infractoribus irrogant, sicque plures in officio retinent. 20. Leges civiles in memoriam hominum officiis et negotiis distractorum revocant legis naturalis principia. 30. Plura sunt quæ lege naturali neque imperata neque prohibita sunt, et quæ tamen imperare vel prohibere societati utilissimum est.

Obj. 60. Deus non dedit hominibus facultates aut potentias inutiles. Ergo quidquid possunt homines, id legitimè possunt. Ità Hobbes, pluresque celeberrimi philosophi.

93. Resp. Neg. consqam. Nam potestas benè vel malè agendi est una et eadem potestas, nempè libertas. Quamvis igitur homo licitè non possit illà uti ad malè agendum, non ideò est inutilis, cùm sit fons et radix omnium virtutum.

Inst. Quidquid Deus valet, ipsi licitum est. Ergo à

pari quidquid homo potest, ipsi licitum est.

94. Resp. Neg. consqam. et paritatem. In eo disparitas est quòd Deus sit summè sanctus, nec consequenter possit malum agere. E contrà, còm homo non sit essentialiter justus, abuti potest suâ libertate; potest ergo eligere malum, nec jus ipsius, sicut in Deo, potestatem adæquat.

95. Ex his videre est absurdissima esse simul et perniciosissima systemata quæ nullum admittunt essentiale discrimen inter bonum et malum morale, qualia quæ proposuerunt lo. Spinosa, qui nullum aliud jus admittit præterquàm quod viribus et cupiditate determinatur.

20. Hobbes, qui discrimen inter bonum et malum repetit ex solis legibus civilibus; idem sentit civis Genevensis,

libro cui titulus l'Emile.

30. Mandeville, libro cui titulus La Fable des Abeilles, qui sentit boni et mali distinctionem ortum ducere à politica principum, qui populis suaserunt alios actus esse bonos, alios verò malos, ut faciliùs gentes sibi devincirent.

40. Helvetius, qui, libro cui titulus de l'Esprit, hoc solum vetitum ac malum esse contendit, quod societati nocet; illud autem bonum esse quod societati prodest.

De Legis naturalis immutabilitate.

96. I. Legis naturalis principia, ut potè rerum essentiis fundata, nunquam mutantur. Hinc idem actus non potest

esse aliqua non potest essentialib fieri illicitu priori disti missum es factum, fi aut except

97. II.
Nam in le
aliquid int
id quod es
sanctitatet
Sic Deus 1

Obj. D lium occid furarentur

Resp. Nones in objection o

Ad lun legi natur toritate et est injusta vitæ et n

Ad 2ur Ægyption cedem, g retur Æg rem alien

98. L quam D quam pe ut eam p vit aliqu

99. 4

rent leges

s pænas
in officio
m officiis
principia.
ta neque
prohibere

it potenlegitimè sophi. vel malè Quamvis im, non utum. Ergo à

sparitas er possit . ntialiter eligere dæquat.

erniciodiscriposuepræter-

repetit vensis,

*beilles*, à polibonos,

, hoc cietati t.

entiis ootest esse aliquandò licitus, et aliquandò itlicitus, sicut propositio non potest esse modò vera, et modò falsa. Mutatis tamen essentialibus rei circumstantiis, actus priùs licitus potest fieri illicitus, et vice versa: tunc enim fit alter actus à priori distinctus. Sic homicidium privata auctoritate commissum est illicitum; sed in bello aut publica auctoritate factum, fit licitum. At non ideò lex naturalis mutatur aut exceptionem patitur, ut evidens est.

97. II. Deus non potest in lege naturali dispensare. Nam in lege naturali dispensare est concedere alicui ut agat aliquid intrinsecè et ex narura sua malum; vel ut omittat id quod ex natura sua bonum est: atqui istud divinam sanctitatem et sapientiam dedecet et manifestè repugnat. Sic Deus permittere non potest odium sui. Ergo... &c.

Obj. Deus dispensavit cum Abrahamo, ut ipsi liceret filium occidere; cum Israëlitis, ut Ægyptiorum vasa aurea furarentur. Ergo Deus dispensare potest in lege naturali.

Resp. Neg. ant. Deus nec permisit nec præcepit actiones in objectione memoratas, manentibus circumstantiis, sub quibus lege naturali vetitæ sunt, sed illas præcepit aut permisit in iis tantùm circumstantiis in quibus lege naturali minimè prohibitæ erant, nec ad illius legis materiam pertinebant.

Ad 1 um. Homicidium quidem privatà auctoritate factum legi naturali adversatur. Sed occisio innocentis facta auctoritate et jussu Dei, qualis Abrahamo præcipiebatur, non est injusta nec vetita lege naturali, cum Deus sit supremus

vitæ et necis omnium arbiter.

Ad 2um. Deus tanquam supremus rerum Dominus vasa Ægyptiorum aurea Israëlitis donavit, sive in laborum mercedem, qua Israëlitas fraudaverant Ægyptii, sive ut puniretur Ægyptiorum in Israëlitas crudelitas. Israëlitæ igitur rem alienam non retinuerunt, nec proindè furti rei fuerunt.

De Lege divind positivd seu scriptâ.

98. Lex divina positiva, seu lex divina scripta, ea est quam Deus hominibus liberè dedit, et aliter promulgavit quam per ejus cognitionem quam tradidit primis parentibus ut eam posteris communicarent; scilicet, quam promulgavit aliquo signo externo vel scripto.

99. Alia est merè positiva, que statuit aliquid anteà jure naturali minimè præceptum; v. g., circumcisionem.

Alia, quæ statuit aliquid jam antea lege naturali præceptum vel prohibitum, qualia sunt præcepta decalogi, exceptâ determinatione sabbati.

100. Dividitur in legem veterem seu Mosaycam, et legem novam seu Evangelicam. Prior ea est quæ à Deo data est, sive ante, sive post Moysen, populo Judaico, usque ad Christum. Posterior est illa quam ipse Christus cunctis gentibus dedit, et quæ usque ad finem mundi duratura est.

#### 2. De Lege humand.

101. Lex humana est præceptum commune, justum et stabile, ab eis qui societatis politicæ vel ecclesiasticæ curam gerunt, promulgatum.

Hinc 10. præceptum quod à Deo accepit Abraham occidendi filii, lex non erat, siquidem illum solum respiciebat.

102. Hinc 20. præceptum injustum non est lex, sed injustitia. Legis autem justitia repetenda est 10. ab objecti honestate et conformitate cum lege divinâ; 20. ex parte legislatoris qui auctoritatis limites excurrere non debet; 30. ex parte subditorum, quibus ità distribuenda sunt reipublicæ onera, ut cujusque facultatum ratio habenda sit.

103. Nullus tamen subditus facile præsumere debet legem esse injustam. Imò quoties eam injustam esse evi-

denter non patet, legi submissè obedire debet.

104. Hinc 30. lex non obligat quoties promulgata non est. Lex enim regula est juxta quam actiones suas informare tenentur subditi. Atqui talis regula declarari debet his qui suas actiones juxta eam informare debent. Ergo .... &c.

105. At, ut lex obliget, necesse non est ut omnibus et singulis hominibus innotescat, alioquin omnes ferè leges forent irritæ. Ea sufficit promulgatio, quâ solemniter et juxta patriæ morem lex ità publicetur, ut cuilibet facilè innotescere possit.

106. Lex humana dividitur in scriptam et non scriptam, quæ dicitur consuetudo. Lex scripta alia est ecclesiastica, quæ oritur à potestate ecclesiasticâ; alia civilis, quæ ortum

ducit à potestate civili.

107. Alia est quæ communis est omnibus ferè gentibus, et quæ ideò vocatur jus gentium. Jus gentium illud est quod usu exigente et humanis societatibus, omnes ferè gen-

tes comm tinent imp legatorum

108. conscient

Prob. media ne tinavit. Ergo hon possit soc ritas publeges qua sunt enimendi su possunt s

obedire t

109. I

quæ in c in consci 110.

" Per m

" justiti Christus " saris, Apostoly

" potest

" testas

" nation " non

" tiam.

" omni

<sup>(</sup>a) " Il e " dont l'ens " moins trai

<sup>&</sup>quot; la nature
" sent la so
" main et l'
matière de r

ræceptum kceptâ de-

et legem data est, usque ad s cunctis atura est.

justum et isticæ cn-

nam occispiciebat. lex, sed b. ab ob-; 2o. ex re non detribuenda ratio ha-

debet leesse evi-

gata non uas inforari debet nt. Ergo

nnibus et leges fonniter et facilè in-

scriptam, lesiastica, æ ortum

gentibus, illud est ferè gen-

tes communi consensu sibi constituerunt (a). Ad illud pertinent imperiorum divisio et distinctio, belli et pacis legez, legatorum privilegia, cum alienigenis commercium, &c.

# Propositio prima.

108. Auctoritas civilis jus habet condendi leges quæ in

conscientià obligent.

Prob. Deus enim creaturis suis concedere debet omnia media necessaria ut perveniant ad finem ad quem eas des-Atqui homines destinavit ad societatem (198). Ergo hominibus concedere debet media necessaria, ut stare possit societas. Atqui societas stare non potest, si auctoritas publica seu civilis non habeat facultatem condendi leges quæ subditorum conscientiam obligent. Coercendi sunt enim abusus sensim irrepentes, improbi in officio retinendi sunt suppliciorum formidine, que omnia stare non possunt sine legibus. Ergo. . . . &c.

109. Ergo subditi legibus civilibus et politicis jure divino

obedire tenentur.

Prob. Homines enim jure divino obedire tenentur legibus quæ in conscientià obligant : atqui leges civiles et politicæ in conscientia subditos obligant (108). Ergo....&c.

110. Hanc propositionem demonstrat scriptura sacra. " Per me reges regnant, et legum conditores justa decer-" nunt. Per me principes imperant, et potentes decernunt " justitiam." Prov. cap. 8. ver. 15, 16.—Sic loquitur Christus, Luc. cap. 20. ver. 25. " Reddite quæ sunt Cæ-" saris, Cæsari, et quæ sunt Dei, Deo."-Idem docet Apostolus, Rom. cap. 13. ver. 1, 2, 5. "Omnis anima " potestatibus sublimioribus subdita sit; non est enim po-" testas nisi à Deo.... Itaque qui resistit potestati, Dei " ordinationi resistit. Qui autem resistunt, ipsi sibi dam-" nationem acquirunt.... Ideò necessitate subditi estote, " non solùm propter iram, sed etiam propter conscien-"tiam."—I Petr. cap. 2. ver. 13. "Subjecti igitur estote " omni creaturæ propter Deum; sive Regi, quasi præcel-

<sup>(</sup>a) "Il existe, dit Mr. de la Mennais, entre les diverses sociétés des rapports nécessaires dont l'ensemble forme ce qu'on appelle lo droit des gens, et les sociétés sont plus ou moins tranquilles, selon que ce droit est plus ou moins conforme à l'ordre immuable ou à la nature des êtres dont se composent les sociétés..." Les lois du droit des gens unis"sent la société naissante à toutes les autres sociétés, ou à la grande société du genre hu"main et l'ordonnent par rapport au tout dont elle fait partie." Essai sur l'indifférence en matière de religion, tom. 1- pag. 332.

" lenti; sive ducibus, tanquar, ab eo missis ad vindictam

" maledictorum, laudem verò bonorum."

111. Si tamen lex humana quidpiam juberet contra legem naturalem aut divinam, omnia patienter essent potiùs toleranda, quàm legislatori imperanti obtemperandum; tunc enim "obedire oportet Deo magis quàm "hominibus." Actu. cap. 5. ver. 29.

## Propositio secunda.

112. Ecclesia jus habet condendi leges quæ in con-

scientià obligent.

Prob. Christus enim Ecclesiæ concedere debuit quidquid est necessarium ad bonum regimen reipublicæ christianæ, et ad salutem animarum: atqui jus condendi leges quæ in conscientia obligent, est necessarium...&c. Ergo.... &c. Hinc sic Christus loquitur suos apostolos, Matth. cap. 18. ver. 17, 18. "Dic Ecclesiæ; si autem Eccle" siam non audierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus. "Quæcunque alligaveritis super terram, erunt ligata et in "cœlo, et quæcunque solveritis super terram, erunt soluta "etin cœlo." Insuper, Actu. cap. 20. ver. 28. de omnibus apostolis eorumque successoribus dicitur: "attendite vobis" et universo gregi, in quo vos Spiritus sanctus posuit "Episcopos, regere Ecclesiam Dei." Ergo....&c.

#### PARS SECUNDA.

## DE ETHICA SPECIALI.

113. Ethica specialis tractat de officiis hominum erga Deum, erga seipsum et erga proximum.

## CAPUT PRIMUM.

DE OFFICIIS HOMINUM ERGA DEUM.

114. Hominis erga Deum officia reducuntur ad cultum Dei religiosum. Cultus ille duplex est, alius internus, alius externus.

## I. De Cultu Dei interno.

115. Cultus generatim est honor alicui exhibitus. Cum Deus sit spiritualis, infinitus et cunctis cogitationibus nostris, etiam secretioribus, intimò præsens (Metaph. 156), actibus merè internis honorari potest. Quæstio est igitur an hujusmodi cultum illi strictè debeant homines. 116. Ten
Prob. lo.
ratione, obs
atqui tener
amabilis, et
illum adora
que sit ipsi
tare, cum
tenentur ill
satur et p
ratione just
eum orare
potest: gra
quotidiè cu

Prob. 20 intelligenti Deus sic se Cur aliund buta cogne istis homin

Prob. 36 moraliter I persuasum esse, et conum: atquifirmissimu homines it ipse Deus exhibendu

Obj. De 117. R ordo post intelligens timeat, et

Inst. le

118. R

indictam

contra essent mperanquàm

in con-

uidquid istianæ, quæ in go. . . . Matth.

Eccle-licanus. Ita et in t soluta mnibus te vobis

posuit

m erga

ultum 3, alius

Cùm nibus 156), igitur

## Propositio.

116. Tenentur homines ad cultum Dei internum.

Prob. lo. Nam cultus internus consistit in amore, adoratione, obsequio, timore, oratione et gratiarum actione: atqui tenentur homines Deum amare, cùm sit infinitè amabilis, et cùm perfectiones omnes complectatur: tenentur illum adorare, cùm suprema sit ejus majestas, supremumque sit ipsius in creaturas dominium: ei obsequium præstare, cùm sit omnipotens, et jus habeat imperandi: tenentur illum timere, novit enim omnia peccata, ea aversatur et plectere potest, pro iis denique à peccatoribus, ratione justitiæ et æquitatis, pænas repetere valet et debet: eum orare, in dies enim nova beneficia nobis conferre potest: gratias illi agere, innumeris enim beneficiis nos quotidiè cumulat. Ergo....æc.

Prob. 20. Attributa divina, potentia, bonitas, sapientia, intelligentia, in orbe universo splendescunt. Cur autem Deus sic seipsum suaque attributa in operibus manifestavit? Cur aliunde intellectum hominibus concessit, quo ista attributa cognosci possunt, nisi quia vult in suis operibus ab

istis hominibus collaudari?

Prob. 30. Ex unanimi populorum consensu. Omnes moraliter homines cunctorum locorum et temporum semper persuasum habuerunt aliquem cultum Deo exhibendum esse, et consequenter homines teneri ad cultum Dei internum: atqui hæc universalis et constans hominum consensio firmissimum est veritatis argumentum, in solâ enim naturâ homines ità sibi consentiunt: ergo ipsa natura, proindèque ipse Deus auctor naturæ, docet cultum internum Deo exhibendum esse. Ergo...&c.

## Solvuntur objectiones.

Obj. Deus nullum exigit cultum ex parte nostra Ergo..&c. 117. Resp Neg: ant. Deus enim exigit quidquid rectus ordo postulat; atqui rectus ordo postulat ut omnis creatura intelligens creatorem suum agnoscat, agnitum colat, adoret, timeat, et ex toto corde diligat. Ergo...&c.

Inst. lo. Deus nullatenus cultu nostro indiget; ergo

illum non exigit.

118. Resp. Dist. Ant. Deus non indiget cultus nostro ut persectior fiat; conc. ant. Deus nullam ob aliam rationem

indiget cultu nostro; neg. ant. et consqam. Ex eo quòd Deus non indigeat cultu nostro, sequitur tantùm ipsum non exigere à nobis cultum, ut ipsi possimus addere aliquam perfectionem; minimè verò sequitur Deum hunc cultum à nobis non exigere ut nobis fructuosum, ut fini nostro congruum et ordini recto conformem; atqui cultus ille nobis fructuosus est, fini nostro congruus, et recto ordini conformis. Ergo...&c.

"Dieu trouvant en lui-même son bonheur, inquit D. " Frayssinous, n'a pas besoin sans doute de ses créatures; " il n'est ni plus heureux par nos hommages, ni plus mal-" heureux par nos révoltes ; il n'est pas comme les princes " de la terre, qui éprouvent des sentimens intérieurs et va-" riables de plaisir ou de peine, par la fidélité ou la déso-" béissance de leurs sujets, et dont la destinée dépend " toujours plus ou moins des passions et des caprices des " peuples....Il n'en est pas ainsi de Dieu, qui est éternel. " Notre indifférence ne saurait altérer sa félicité; les blas-" phèmes et les révoltes des nations liguées ne sauraient obscurcir sa gloire, ni ébranler le trône de sa grandeur. " Non, ce n'est pas pour en être plus heureux qu'il veut " être honoré de ses créatures; mais enfin Dieu est la sagesse et l'équité même, il est essentiellement le Dieu de " l'ordre, il veut, il approuve, il commande tout ce qui est " conforme à la souveraine raison; il condamne tout ce qui " s'en écarte. Or il est dans la nature des choses que la " créature dépende du créateur, que Dieu soit la fin de tout, " comme il en est le principe: et s'il ne peut se dépouiller " lui-même de sa qualité de maître suprême, il ne peut " nous dépouiller de notre qualité de sujets ; nous sommes " l'ouvrage de ses mains, son domaine sur nous est inalié-" nable ; il se doit à lui-même de ne pas se dessaisir de son " empire, parce qu'il ne peut cesser d'être Dieu." Conférence sur le culte en général, tom. 2. pag. 9.

Inst. 20. Cultus noster Deo indignus est. Ergo nec titulo

nostræ utilitatis Deus eum exigere potest.

119. Resp. Neg. ant. Quidquid enim rectæ rationi conforme est, Deo indignum esse non potest: atqui rectæ rationi conforme est creaturas creatori pro collatis donis gratias et amorem exhibere. Ergo....&c.

Inst. 30 et eum qu cultus à cr parvi preti est. Ergo

120. Recolit et eu ab eo qui

Resp. 20 quod ordinapprobat, est cultus ... &c.

Inst. 40 valdè impe Ergo ille d

121. Reconc. ant. relationis tionem æq bitum, et nullam dar enim suffic Deum att facultatibu amandi, de

122. C tibus aut s bus, &c.,

Prob. 16
num (116)
ad promov
cultus exte
objecta spi
libus excit
languescer

eo quòd sum non aliquam cultum à tro conlle nobis ini con-

nquit D.
réatures;
blus mals princes
irs et vala désodépend
rices des
éternel.
les blassauraient
grandeur.
u'il veut
est la sa-

Dieu de se qui est ut ce qui es que la de tout, épouiller ne peut sommes t inaliéir de son Confé-

ec titulo

oni conectæ raonis graÎnst. 30. Quò majus est intervallum inter eum qui colit et eum qui colitur eò magis decrescit cultûs valor. Ergo cultus à creaturâ Deo redditus non potest esse nisi infinitè parvi pretii. Atqui cultus infinitè parvi pretii Deo indignus est. Ergo...&c.

120. Resp. lo. Quò majus est intervallum inter eum qui colit et eum qui colitur, eò major est dependentia colentis ab eo qui colitur; eò igitur magis necessarius est cultus.

Resp. 20. Neg. min. Deo enim indignum esse non potest, quod ordini conforme est, et quod recta ratio non solum approbat, sed et etiam strictissimè præscribit : atqui talis est cultus quem homines Deo reddere tenentur. Ergo ... &c.

Inst. 40. Nulla est proportio inter cultum à creatura valdè imperfecta præstitum, et Deum summè perfectum.

Ergo ille cultus Deo est indignus.

121. Resp. Dist. Ant. Nulla est proportio æqualitatis; conc. ant. Nulla est proportio habitudinis (de rapport) et relationis; neg. ant. Fatecr equidem nullam dari proportionem æqualitatis inter cultum à quâlibet creaturâ exhibitum, et Deum cui exhibetur: id evidens est. Sed nego nullam dari proportionem habitudinis et relationis: ad hoc enim sufficit ut mens plurimis gaudeat facultatibus quibus Deum attingere valeat: atqui mens plurimis hujusmodi facultatibus gaudet, nempè facultate eum cognoscendi, amandi, deprecandi, &c. Ergo....&c.

## II. De Cultu Dei externo.

122. Cultus externus est ille qui aliquibus corporis motibus aut signis, v. g., sacrificiis, canticis, precibus vocalibus, &c., exercetur.

# Propositio prima.

123. Tenentur homines ad cultum Dei externum.

Prob. 1o. Tenentur enim homines ad cultum Dei internum (116). Ergo tenentur ad id omne quod necessarium est ad promovendum et fovendum cultum Dei internum; atqui cultus externus necessarius est ad...&c. Cùm enim diù objecta spiritualia prosequi non possimus, nisi rebus sensibilibus excitemur, cultus internus sine cultu externo brevi languesceret et exstingueretur. Ergo...&c.

Prob. 20. Idcircò Deo debetur cultus internus, quia Deus mentis nostræ est creator : atqui pariter corporis nostri est Ergo, cum Deus corpus et animam mirabili unione conjunxerit, corpus debet, pro suo modulo, quoddam tributum Deo persolvere, sicque in celebrandis sui creatoris laudibus menti consociari. Ergo. . . . &c. "L'homme, inquit " D. de la Mennais, composé de deux substances, doit à Dieu " l'hommage entier de son être, ou, pour parler le langage " profondément philosophique du catéchisme, il doit con-" naître Dieu, l'aimer et le servir ; le connaître par sa pen-" sée, l'aimer par son cœur, le servir par ses sens. La " nécessité d'un culte extérieur dérive donc de la nature " de l'homme, être intelligent et physique. Un culte " purement spirituel est le culte des purs esprits ; c'est le " culte des anges; mais ce n'est point celui de l'homme, " qui par un effet de l'intime union de l'ame et du corps ne " peut entrer en société, soit avec Dieu, soit avec ses sem-" blables, qu'à l'aide des organes." Essai sur l'indifférence en matière de religion, tonn. 1. pag. 505.

Prob. 30. Semper et ubique cultus externus fuit in usu. Sic Caïn et Abel Deo offerebant de fructibus terræ et de gregibus munera. Sic Noë, vix egressus arcâ, ædificavit altare Domino; sic apud omnes gentes mos semper exstitit divinitatem ritibus externis adorandi, supplicandi...&c.

Ergo...&c.

" Que nous dit la raison, inquit D. Frayssinous? c'est " que l'homme doit faire à Dieu l'hommage de son être " tout entier, de son corps comme de son esprit. Nous ne " sommes pas de pures intelligences, indépendantes des " choses sensibles, ne vivant que de sentimens et de pen-" sées; nous avons un corps et des organes dont nous " nous servons pour l'exercice même de nos facultés intel-" lectuelles. N'est-ce donc que lorsqu'il s'agit de la Divi-" nité et des hommages qui lui sont dus, que notre corps " serait comme étranger ? ou plutôt n'est-il pas juste de le " faire servir au culte de son créateur par ces actes extéri-" eurs et sensibles, les seuls dont il soit capable? Il ne " faut pas s'y tromper; il ne s'agit pas, pour relever la " dignité de l'homme, de lui supposer une perfection chi-" mérique, de le croire tellement dégagé des sens et de " l'imagination, qu'il puisse aisément se passer de leur in-

" fluence homma " que bie " qu'à ce s'ils ne " extérie froid, o catesse pratiqu pompe religie prendr même, que, s saintes " prit; q comm " Dieu s qu'un quée e " ce pré " idées r " les affe " tel qu " volage " ger au " éveille

> 124. ] tur hom Prob. interior

" sentin

Atqui si sine cær et exteri Prob.

festa, so ut innui omnia ii

uia Deus nostri est abili uniquoddam creatoris ne, inquit pit à Dieu e langage doit conr sa penens. La la nature Un culte c'est le l'homme, corps ne ses semdifférence

it in usu, rræ et de ficavit aler exstitit li...&c.

s? c'est son être Nous ne antes des t de penont nous tés intele la Dividre corps uste de le es extériel l'Ine elever la ction chiens et de

e leur in-

" fluence. Si vous bornez le culte de la Divinité à des " hommages purement intérieurs, qu'arrivera-t-il? " que bientôt les sentimens de la piété s'affaibliront jusqu'à ce qu'ils finissent par s'éteindre entièrement. s'ils ne sont éveillés, nourris, fortifiés par des pratiques " extérieures, ils n'auront plus qu'un je ne sais quoi de " froid, de vague et de superficiel. En vain le fausse délicatesse, le bel esprit dédaigneux, affectent de voir des pratiques puériles et ridicules dans les rites sacrés, la pompe des cérémonies, les postures suppliantes, le chant religieux et les décorations des autels, l'expérience apprendra toujours que, si tout cela n'est pas la religion même, tout cela du moins en est l'aliment et le soutien; que, sans les dehors de la religion et ses pratiques saintes, bientôt les peuples en perdraient le goût et l'esprit; que la piété sincère habite, il est vrai, dans le cœur comme dans un sanctuaire impénétrable et connu de " Dieu seul mais qu'elle finirait néanmoins par n'être " qu'un vain fantôme, si elle n'était fixée, rappelée, inculquée et comme réalisée dans le culte extérieur. " ce prétendu culte de la pensée se réduirait à quelques " idées métaphysiques sur la Divinité qui ne régleraient ni " les affections ni la conduite....Il faut prendre l'homme " tel qu'il est : son esprit est si faible, son imagination si " volage, son cœur si facile à s'égarer, qu'on ne doit négliger aucun des moyens qui peuvent fixer son inconstance, " éveiller son attention, et nourrir dans son ame de pieux " sentimens." Ibid. pag. 20, &c.

## Propositio secunda.

124. Deo debetur cultus solemnis ac publicus, seu tenen-

tur homines ad Deum publico ritu colendum.

Prob. 1o. Ad id enim tenentur homines sine quo cultus interior et exterior brevi deficerent, præsertim apud rudes. Atqui sine conventibus publicis ubi res religionis agantur, sine cæremoniis, id est, sine cultu publico, cultus interior et exterior brevi deficerent. Ergo....&c.

Prob. 20. Ubique terrarum semper exstiterunt templa, festa, solemnitates, sacerdotes, altaria, ritus sacri et publici, ut innumera testantur historiarum monumenta: atqui hæc omnia invincibiliter probant universis gentibus persuasum

semper fuisse cultum publicum et solemnem Deo exhibendum esse. Talis autem persuasio adeò constans et universalis, à præjudiciis vel ab aliis errorum nostrorum fontibus oriri non potuit. Ergo orta est à solâ rei veritate. Ergo .... &c.

Prob. 30. Æquum est gratum animum colligere eos qui in divinis beneficiis mirè collecti sunt; æquum est ecs qui, prout sunt societatis membra et ipsa societas, tot beneficiis cumulati sunt, simul in societatem ad laudes Deo persolvendas adunari.

Prob. 40. Homines in conventus publicos congregantur ut res civiles peragant. Ergo à fortiori congregari debent ad res religionis agendas. Ergo...&c.

# Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Cor solum intuetur Deus. Ergo sufficit illum cultu interno honorare.

125. Resp. Neg. consqam. Ex eo quòd enim Deus cor intueatur, rectè concluditur cultum merè externum non esse sufficientem, ipsumque Deo placere non posse, nisi cum cultu interno verè jungatur. Hinc Deus eos solos, qui seipsum in spiritu et veritate adorant, spectat, et improbat cultum eorum qui labiis ipsum honorant, dùm cor eorum longè est ab ipso. At inferri non potest nullum cultum externum Deo exhibendum esse. Illius quippè necessitas ex cultu interno et ex naturali hominis constitutione evidenter sequitur (123). Ergo...&c.

Inst. Corpus meriti aut demeriti incapax est. Ergo Deus

non exigit cultum externum.

est corpus in se spectatum et tanquàm causa efficiens; conc. ant. Cum anima junctum et in quantum est instrumentum; neg. ant. Fateor equidem corpus in se spectatum nullius meriti aut demeriti esse capax; est enim materia intelligentiæ et libertatis omninò expers; sed nego illud meriti aut demeriti capax fieri non posse, quatenus est instrumentum quo mens utitur; homo enim est persona ex corpore et anima coalescens; ipsa persona sic composita mereri aut demereri potest: porrò recta ratio evidenter præscribit obsequium totius personæ nostræ Deo præstandum esse. Ergo....&c.

Obj. 2c

premus ar spem et dopem efflamus. Er

Et verò mus. Jube natura et enim sum opem à De bone Deus consentan potentem, recurrere.

Ad problem nos à cup bis arceat

Inst. V ut mala q petimus, o ces; si po mus ut m institutus

Non in pr pienter ind dam avert verint hor absque ull tias quæ r potentiam nifestet;

129. Q religione placere, i opinione Deum am xhibenuniverontibus

Ergo

eos qui ecs qui, eneficiis persol-

egantur debent

it illum

eus cor non esse uisi cum qui senprobat r eorum cultum cessitas ne evi-

go Deus

ncapax

instruspectaim maed nego latenus perso-

persoic comio eviæ Deo

Obj. 20. Inutilis est oratio; nihil est enim quod à Deo postulare possimus. Ergo...&c.

127. Resp. Neg. ant. Deus enim sortis humanæ est supremus arbiter, hominumque pater optimus. Ergo in eo spem et fiduciam collocare debemus; atqui naturale est opem efflagitare ab eo, in quo spem et fiduciam collocavi-

mus. Ergo....&c.

Et verò Deus inutilia non jubet: atqui Deus jubet ut oremus. Jubet enim quod natura et recta ratio nos docent. Atqui natura et recta ratio nos docent ut oremus. 10. Natura; ità enim sumus à natura comparati, ut in angustiis et ærumnis opem à Deo efflagitemus, et subitò exclamemus, mi Deus! bone Deus! &c.20. Recta ratio; nihil enim rectæ rationi magis consentaneum est, quam in necessitatibus ad Deum summe potentem, summe beneficum et bonorum omnium fontem recurrere. Atqui talis est Deus. Ergo....&c.

Ad prob. neg. ant. Nam postulare possumus 10. ut mala tùm præsentia, tùm futura, tùm eminentia avertat; 20. ut nos à cupiditatibus præmuniat; 30. ut noxia quæque à no-

bis arceat.

Inst. Vel rerum ordo, sapienter à Deo institutus, exigit ut mala quæ nos premunt, evanescant, aut ut bona, quæ petimus, concedantur, vel non. Si prius, inutiles sunt preces; si posterius, Deo injuriosæ sunt; tunc enim postulamus ut mutetur ad nutum nostrum ordo sapienter à Deo institutus.

128. Resp. In neutrâ hypothesi inutiles sunt preces. Non in priori, cùm preces ingrediantur ordinem à Deo sapienter institutum, et cùm ipse Deus decreverit mala quædam avertere, bonum verò concedere, si seipsum enixè oraverint homines. Non in posteriori; possunt enim homines absque ullâ in Deum injuriâ postulare ut mutet circumstantias quæ nobis adversantur; sicque eum exorant ut suam potentiam, bonitatem, misericordiam, libertatem, &c., manifestet; quod sanè in Deum injuriosum esse non potest.

III. De Religionum indifferentid.

129. Quidam pseudo-philosophi volunt Deum quâlibet religione coli posse, et consequenter quemlibet cultum ipsi placere, ideòque cuilibet homini licere quamlibet de Deo opinionem habere, quemlibet cultum sequi, dummodò Deum amet et in eo spem reponat. Hinc quisque potest

modò aliam, modò alteram pro variis locis, temporibus, et circumstantiis profiteri religionem, ità ut possit esse deista cum deistis, judæus cum judæis, mahumetanus cum mahumetanis, lutheranus cum lutheranis, catholicus cum catho-Hæc indifferentia vocatur etiam tolerantia theologica. Omninò differt à tolerantia civili seu politica, quæ nihil aliud est quam potestas a principe civili subditis concessa quamlibet publicè profitendi et prædicandi religionem. "La tolérance civile, inquit D. Frayssinous, consiste " à permettre le libre exercice de toutes les religions, non " parce qu'on les regarde toutes comme égales aux yeux de " la Divinité, mais parce qu'on ne croit pas devoir gêner " les partisans des divers cultes dans la manifestation " publique de leur croyance particulière. Jusqu'où doit " s'étendre cette tolérance? Quelles sont les mesures de " sagesse à prendre pour tout contenir dans les justes " bornes, et pour empêcher que la liberté des cultes ne " dégénère en excès funestes? Ce sont là des questions " qui sont du ressort de la politique, des problèmes faits " pour embarrasser les meilleurs esprits, et dont il serait " difficile, je pense, de donner une solution complète pour " tous les hommes et pour tous les lieux. Les habitudes, " le génie des peuples, les conjonctures, peuvent amener " dans la conduite des gouvernemens des mesures diffé-" rentes, mais toutes également sages." Conférence sur la tolérance, tom. 4. pag. 60.

## Propositio.

130. Religionum indifferentia admitti nequit.

Prob. 10. Existit Deus; ergo existit aliqua religio; sed unicus est verus Deus. Ergo unica est vera religio. Ergo...&c.

Prob. 20. Duæ religiones oppositæ non possunt esse duæ veræ religiones. Ergo ambæ simul admitti nequeunt. Ergo. . . . &c.

Prob. 30. Deus semper et ubique idem est, semperque est summa veritas. Ergo semper et ubique eodem modo colendus est. Veritatem semper diligit semperque mendacium odio habet: ergo falsa religio ei placere non potest.

Prob. 40. Illud admitti nequit ex quo sequeretur Deum approbare errorem, contradictionem et impietatem. Atqui si admitteretur religionum indifferentia, sequeretur Deum

approbare.
pias, error
clarè cons
est Deus,
posterius,
filius est,
judæi; si
Vel religio
in errore
omnes ma

"On n
"D. Fra
"n'est-ce
"créatur
"teur?

" ration of par un " est infi " saintes

" ce qu'il
" ment n

" recevoi " la mati " telliger

" de com
" tes qu'

" maîtres " Sans d " n'avait

" serais quand

" nelle.
" lumièr

" dans l' " jugé p

" moins " leurs

" L'hon d'emb

" manife

approbare....&c. Omnes enim religiones, si veram excibus, et pias, errore vel contradictione vel impietate nituntur, ut deista clarè constat ex earum comparatione. Nam lo. vel unicus mahuest Deus, vel plures sunt. Si prius, impii sunt pagani; si cathoposterius, christiani impii sunt. 20. Vel Christus Dei erantia filius est, vel est impostor; si verè filius Dei est, rei sunt olitica, ubditis judæi; si est impostor, stulti et impii sunt christiani. religio-Vel religio mahumetana est divina, vel non; si divina est, in errore versantur christiani; si non est divina, ipsi onsiste omnes mahumetani errant, Ergo....&c. is, non veux de

" On nous dit qu'il suffit d'être honnête homme, inquit " D. Frayssinous, mais le premier devoir de l'homme n'est-ce pas d'obéir à celui qui a fait l'homme? La créature a-t-elle le droit de rejeter le joug de son créateur? Peut-elle se dispenser de payer un tribut d'adoration et d'amour à celui de qui elle a tout reçu? et si par un effet de sa bonté incompréhensible, puisqu'elle est infinie, il avait daigné nous manifester ses volontés " saintes, nous donner une religion positive, nous révéler ce qu'il faut croire et pratiquer, pourrions-nous impuné-" ment mépriser ce bienfait, lui dicter la loi au lieu de la recevoir? Dieu n'est-il pas le roi des esprits comme de " la matière ? n'a-t-il pas le droit de commander ànotre in-" telligence d'adhérer aux vérités qu'il nous révèle, comme " de commander à notre volonté la soumission aux précep-" tes qu'il lui donne? Non, nous ne sommes pas plus les maîtres de nous soustraire à son empire qu'à ses regards. " Sans doute, si cette révélation m'était inconnue, si elle " n'avait pas fait briller sa lumière à mes yeux, je ne " serais pas coupable de l'ignorer : l'ignorance de la vérité, " quand elle est entièrement involontaire, n'est pas crimi-" nelle. Le souverain Juge ne demandera compte que des " lumières qu'il aura communiquées, et celui qui aura été " dans l'impossibilité de connaître l'Evangile ne sera pas " jugé par l'Evangile; mais la vérité n'en conserve pas " moins le droit de soumettre les esprits, et d'exiger " leurs hommages, du moment qu'elle vient les éclairer. " L'homme doit toujours être dans la disposition sincère " d'embrasser la religion véritable, quand elle vient se " manifester à lui. Ce n'est pas une chose arbitraire, c'est " un devoir : j'aurais bien pu l'ignorer sans être coupable,

perque modo nendaotest.

r gêner estation

où doit

ares de

justes

iltes ne iestions

es faits l serait

te pour bitudes,

amener

s diffé-

e sur la

io; sed

religio.

se duæ

queunt.

Deum Atqui Deum " mais je ne pourrais, sans l'être, ni la rejeter quand elle 
se présente avec des titres suffisans pour subjuguer mon

" esprit, ni l'abandonner après l'avoir connue. "On dit encore qu'il est libre à chacun de suivre tran-" quillement, et sans examen, la religion de son pays: mais d'abord il faut bien que les partisans les plus fou-" gueux du tolérantisme y mettent quelques bornes; car " enfin on a vu des cultes qui outrageaient l'humanité et la " vertu, qui convertissaient les temples en lieux de pros-" titution ou en théâtres de carnage; les divinités qu'on y " adorait demandaient des meurtres et des infamies: " apôtres complaisans de l'indifférence, vous ne voudrez " pas, je pense, l'étendre jusqu'à ces abominables excès. " Vous voilà forcés de restreindre votre système, si vous " ne voulez pas absoudre tout ce que la superstition a " inventé de plus cruel ou de plus impur. Il vous plaît " d'avancer que, dans l'ordre de la religion, on peut suivre " les divers cultes, comme dans l'ordre civil on peut se " conformer aux diverses lois de police : vous voulez que " l'on puisse changer de religion comme de climat : que " l'on soit catholique à Rome, anglican à Londres, calvi-" niste à Genève, musulman à Constantinople, idolâtre à " Pékin; c'est-à-dire, que dans votre pensée, il faudra que " tour à tour, suivant les lieux et les usages, j'adore ce " que mon cœur déteste, ou que je blasphème ce que mon " cœur adore. Ainsi je crois que Jésus-Christ est vérita-" blement le sauveur du monde par sa mort, comme il en " a été la lumière par sa doctrine, n'importe; si j'étais au " Japon, je pourrais, suivant vous, blasphémer contre lui " en foulant aux pieds ses images sacrées. Ainsi je crois " qu'il n'est qu'un seul Dieu, créateur de la terre et des "cieux, n'importe; si je me trouvais au milieu des " idolâtres, je pourrais, suivant vous, invoquer avec eux " les divinités les plus fabuleuses. Ainsi, au sein de " cette capitale (Paris), je puis traiter hautement Mahomet "d'imposteur, et, si jétais à la Mecque, je pourrais, " suivant vous, m'écrier avec le musulman : Dieu est Dieu, " et Mahomet est son prophète. Quel système que celui " qui ne se compose que de contradictions, qui met sans " cesse la conduite en opposition avec la conscience, qui " m'apprend soit à trahir par mes discours et mes actions

" les vérit " mes imp " fait de l

" faire sen

" piété da " que par Legatur ca sur l'indiffé

Obj. 1o. gat; atqui corde dilig

132. Resincerum studio inquisincerus D Deum sin placere pos

Resp. 20 consistere ut in quâ diligere, op errore, co

Obj. 20 adsint me adsunt me ....&c.

133. Requibusdam sit iis quib dò eam sin cùm ipse p nem, utqu suppeditar

Et verò seipsos sec contra no imperiti co religio, ag

Cæterùn minimè cu and elle uer mon

re trann pays: lus founes; car nité et la de prosqu'on y hfamies : voudrez es excès. si vous tition a us plaît it suivre peut se ulez que at: que , calviolâtre à dra que dore ce ue mon : véritane il en étais au ntre lui je crois et des ieu des ec eux sein de ahomet ourrais, t Dieu,

e celui

et sans

ce, qui

actions

" les vérités que je crois, soit à me régler d'après des dog" mes impies que j'abhorre! Quel système que celui qui
" fait de la religion un jeu et un caprice, qui m'autorise à
" faire semblant de croire ce que je ne crois pas, qui met la
" piété dans la dissimulation, et qu'on ne réduit en pratique
" que par un vice détestable, l'hypocrisie!" Ibid. pag. 81.
Legatur caput IV. operis suprà laudati cui titulus: Essai sur l'indifférence en matière de religion, à D. de la Mennais.

Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Cuique sufficit, ut toto corde suo Deum diligat; atqui in quâlibet religione quisque potest Deum toto

corde diligere. Ergo....&c.

132. Resp. 10. Neg. supp. maj. Supponit enim major sincerum Dei amorem subsistere posse absque ardenti studio inquirendi quisnam sit verus Dei cultus: atqui sincerus Dei amor subsistere non potest....&c. Qui enim Deum sincerè amat, diligenter inquirit quo cultu ipsi placere possit. Ergo....&c.

Resp. 20. Neg. min. Nam verus Dei amor non potest consistere cum errore, contradictione et impietate: atqui, ut in quâlibet religione quisque posset toto corde Deum diligere, oporteret ut verus Dei amor consistere posset cum errore, contradictione et impietate (130, 131). Ergo...&c.

Obj. 20. Indifferentia religionum admitti debet, si nulla adsint media detegendi quæ sit vera religio: atqui nulla adsunt media....&c., præsertim apud indoctos. Ergo

....&c.

133. Resp. Neg. min. Vera enim religio specialibus quibusdam characteribus ità splen lescit, ut plana et obvia sit iis quibus sufficienter explicatur et proponitur, dummodò eam sincerè perquirant; aliter Deus sibi contradiceret, cùm ipse præcipiat ut homines veram profiteantur religionem, utque firmiter illi adhæreant, et tamen ipse nulla suppeditaret media detegendi quæ sit hæc vera religio.

Et verò, licèt concederetur indoctos non posse per seipsos secernere quæ sit vera religio, nihil indè sequeretur contra nostram assertionem; possunt enim et debent imperiti consulere doctos et peritos ut, quænam sit vera

religio, agnoscant.

Cæterum, fieri potest ut quis bonâ fide et ignorantiâ minimè culpabili falsæ religioni adhæreat; in eo casu non

damnabitur quia veram religionem ignoraverit: Deus enim impossibilia non jubet et solas culpas voluntarià admissas pœnis proportionatis afficit. "La Sorbonne, inquit D. "Frayssinous, dans la censure de l'Emile, après avoir "parlé des enfans baptisés dans les communions sépa- "rées, et de ces hommes simples dont Dieu seul connaît le "nombre, ajoute (censure de la proposition 32e.): tous ccs enfans et ces simples ne participent ni au schisme ni à "l'hérésie; ils en sont excusés par leur ignorance invincible de l'état des choses, et l'on ne doit pas les regarder comme n'appartenant pas à l'Eglise hors de laquelle il n'y a point de salut." Maximes de l'Eglise catholique sur le salut des hommes, tom. 4. pag. 29.

Obj. 30. Intolerantia semen est bellorum. Ergo admit-

tenda est indifferentia religionum.

134. Resp. Dist. Ant. Per accidens, conc. ant.; per suam naturam, neg. ant. Reverà homines, ut suis cupiditatibus indulgeant, ut ambitioni, vanæ gloriæ, vindictis, divitiarum appetitioni, &c., faveant, sub religionis larvâ sæpè ad arma convolant; sed hæc omnia religioni imputari non debent: è contrà, vera religio seditiones, dissensiones, vindictas, odia, &c., improbat et damnat, sincerumque amorem in proximum ab omnibus exigit. Viri itaque verè religiosi odio habent errores, errantes verò sicut semetipsos diligunt. Hâc de re audiamus D. Frayssinous." Conférence sur la tolérance, tom. 4. pag. 64.

"Intolérante contre les erreurs, mais tolérante envers les personnes, telle est la religion que nous avons le bonheur de professer; tout ce qui a pu dans le cours des siècles s'écarter de ce double caractère de force d'un côté et de douceur de l'autre n'est pas venu de la religion, mais des passions humaines. Elle nous apprend à supporter dans des sentimens de paix et d'indulgence ceux mêmes que nous croyons dans l'erreur, à les plaindre plus encore qu'à les condamner : le vrai chrétien sait distinguer l'erreur toujours odieuse, de celui qui s'égare; le paradoxe qui révolte, de celui qui le soutient. Sans doute la mensonge ne mérite pas plus de ménagement que le vice, et l'athée n'est pas plus respectable que le débauché; mais le zèle le plus légitime a ses bornes, il

" doit toujours être tempéré par une sage condescendance;

" et, lors m " prits, la c sujet la conf tisme, tom.

135. Dup

I. De

Duæ sun intellectus e possunt hor

136. Cùi agnoscat, m sententiis ii mis exorna

137. Hinnes quæ ad et morum

discere deb munusque

139. Hir que nostri rias utiles chimia, his aut ad arte dessin), pi hujuscemo si Deum de Corinth. ca "neque que sius igitur" bonitater

118. ver.

eus enim
admissas
aquit D.
rès avoir
us sépaonnaît le
rous ccs
me ni à
invincible
er comme
y a point

o admit-

salut des

per sucupiditatis, divirvâ sæpè imputari ensiones, erumque que verè semets." Con-

e envers
le bonurs des
'un côté
religion,
d à supce ceux
plaindre
ien sait
s'égare;
Sans
agement

que le

rnes, il

dance;

" et, lors même que les doctrines peuvent diviser les es-" prits, la charité doit confondre les cœurs." Voyez à ce sujet la conférence sur la religion vengée du reproche de fanatisme, tom. 3. pag. 332.

#### CAPUT SECUNDUM.

DE OFFICIIS HOMINIS ERGA SEIPSUM.

- 135. Duplicis sunt generis officia hominis erga seipsum; alia scilicet ad animam, et alia ad corpus spectant.
  - I. De officiis hominis ad ipsius animam spectantibus.

Duæ sunt præcipuæ mentis humanæ facultates, nempè intellectus et voluntas; ad utriusque curam igitur revocari possunt hominis erga mentem suam officia.

De officiis quæ ad intellectum spectant.

136. Cùm intellectus ad hunc finem destinetur ut verum agnoscat, mens veris circa res ad officium suum pertinentes sententiis imbuenda est, et cognitionibus homine dignissimis exornanda.

137. Hinc 10. eas imprimis inquirere debemus cognitiones quæ ad omnes homines pertinent, qualia sunt religionis

et morum principia.

138. Hinc 20. eas cognitiones, disciplinas aut artes addiscere debemus quæ ad peculiarem vitæ institutum, ad

munusque rectè obeundum necessariæ sunt.

139. Hinc 30. acquisitis cognitionibus necessariis, statûsque nostri repletis officiis, animum adjungere licet ad scientias utiles aut jucundas, quales sunt mathesis, physica, chimia, historia naturalis, linguarum cognitio, historia, &c.; aut ad artes liberales et ingenuas, quales sunt graphis (le dessin), pictura, architectura, musica, &c. Cæterûm, in hujuscemodi cognitionibus inquirendis parûm proficiemus, si Deum ducem non adhibeamus; ut enim ait Apostolus, I. Corinth. cap. 3. ver. 7; "neque qui plantat est aliquid, "neque qui rigat, sed qui incrementum dat, Deus." Ipsius igitur opem cum prophetâ sic implorare debemus: "bonitatem, et disciplinam, et scientiam doce me." Psalm. 118. ver. 66.

De officiis quæ ad voluntatem spectant.

140. Cùm voluntatis proprium sit bonum appetere et malum aversari, curandum nobis maximè est ut appetitus noster nec aliud quàm bonum solidum prosequatur, nec aliud quàm verum malum effugiat. Nihil ergo nobis magis optandum esse debet quàm ut à mendacibus bonorum apparentium illecebris deludamur.

141. Hinc lo. omni conamine bona solida et æterno rerum ordini consentanea, singula pro suâ dignitate et excellentiâ, appetere tenemur. Undè colligere est lo. Deum ante et super omnia esse diligendum, cùm sit summum bonum, quo nihil perfectius et excellentius excogitari potest; 20. animam corpori anteponendam esse, quia corpore melior est et præstantior: 30. omnes omninò homines propter Deum esse diligendos.

142. Hinc 20. eos voluntatis affectus reprimere tenemur, qui ex naturâ suâ pravi sunt et inordinati, ut ira, ambitio, avaritia, &c.; eos verò intra legitimos fines continere, rationis imperio subjicere et ad propriam destinationem flectere debemus qui ex naturâ suâ boni sunt, ut felicitatis deside-

rium, &c.

143. Hinc 30. abstinendum est 10. à libris amatoriis vulgò dictis Romans. Ex eorum lectione quantum immineat periculum patet, quòd toti sint in describendis profanis amoribus, in referendis colloquiis et litterulis ad libidinem compositis, in commemorandis factis ad eum finem excogitatis ut voluptatis sensum provocent. Quàm verò ex hujusmodi libellis infausta nascantur consectaria, neminem latet (a); 20. à choreis et saltationibus, quales fieri solent; in illis enim vehemens occurrit libidinis incitamentum. "Je n'ai ja"mais douté, inquit D. Bussi-Rabutin, que le bals ne fussent très-dangereux. Ce n'a pas été seulement ma rai-

" son qui me l'a fait croire, ç'à encore été mon expérience; quoique le témoignage des Pères de l'Eglise soit bien fort, je tiens que, sur ce chapitre, celui d'un cour-

" tisan sincère doit être d'un plus grand poids....Il est " certain qu'on court grand hasard d'offenser Dieu dans

" les bals....Les jeunes gens ne pourraient s'y trouver,

" sans s'exp " ne faut p

" crois que l

" allassent j

144. Abs cles); in his odium infendicta crudel quis igitur v magnoperè l
D. Gérard,

II. De

145. Cùn ipsius bono nestè fieri pesuaque valet et somno regerat, sed quoncupiscat

146. Hin gendum; sa versùs spirit

147. Hi nec nimio I roborandum omnium vit

148. Hin quæ enim p diùs afficium

Nunc ex singulare ce

149. Illie Prob. Ill reum erga s reddit: atq

I. quider

<sup>(</sup>a) "On se plaint que les romans tournent les têtes: je le crois bien; en montrant sans cesse à cenx qui les lisent, les prétendus charmes d'un état qui n'ost pas le leur, ils les séduisent; ils leur font prendre leur état en dédain, et en faire un échange imaginaire contre celui qu'on leur fait aimer. Voulant être ce qu'on n'est pas, on parvient à se croire autre chose que ce qu'on est; et voilà comme on devient fou ." J. J. Rousseau.

petere et appetitus atur, nec bis magis um appa-

terno reet excelo. Deum mum boi potest; pore mes propter

tenemur, ambitio, re, ration flectere s deside-

riis vulgo

t pericumoribus,
mpositis,
s ut vodi libellis
); 20. à
lis enim
e n'ai jas ne fust ma raia expériglise soit

trouver,
nontrant sans
leur, ils les
imaginaire
parvient à se
J. Rousseau.

n cour-

.. Il est

ieu dans

" sans s'exposer à de grands périls. Ainsi, je tiens qu'il " ne faut point aller au bal, quand on est chrétien; et je " crois que les directeurs feraient leur devoir, s'ils exigeaient " de ceux dont ils gouvernent les consciences, qu'ils n'y " allassent jamais." Lettre à M. de la Roquette, Evéque d'Autun.

144. Abstinendum est 30. à scenicis ludis (les spectacles); in his enim libidines excitantur, amor inordinatus, odium infensum, ambitio inexplebilis, ira implacabilis, vindicta crudelis, aliaque vitia celebrata in theatris. Quisquis igitur voluerit pravos voluntatis affectus cohibere, is magnoperè ludos scenicos effugere debet. Hâc de re vide D. Gérard, le Comte de Volmont, tom. 2. pag. 84, 109, &c.

II. De officiis hominis ad ipsius corpus spectantibus.

145. Cùm Deus animam corpori eâ lege conjunxerit, ut ipsius bono et saluti consuleret, debet homo, quantùm honestè fieri potest, curare ut sua corpori vita, sua integritas, suaque valetudo constet; debet igitur ipsius vires cibo, potu et somno reficere; quâ tamen in re, non quid voluptas suggerat, sed quid necessitas requirat, attendendum est, ne caro concupiscat adversùs spiritum.

146. Hinc lo. plus æquo cibis et potibus non est indulgendum; sæpè sæpiùs enim corpus molliùs enutritum adversùs spiritum extollitur, ipsiusque imperium detrectat.

147. Hinc 20. nec melli curà corpus enervandum est, nec nimio labore frangendum, sed moderatà exercitatione roborandum; nimia enim segnities est infensissima pestis, omnium vitiorum parens et origo.

148. Hinc 30. corporis sensibus ponenda est custodia; quæ enim per aures et oculos mentem subeunt, sæpè vividiùs afficiunt, et certissimam libidinum pestem invehunt.

Nunc examinandum est utrùm licita sint suicidium et singulare certamen quod duellum vocatur.

## Propositio prima.

149. Illicitum est suicidium.

Prob. Illud enim est illicitum, quod impium erga Deum, reum erga societatem et crudelem erga seipsum hominem reddit: atqui suicidium....&c.

I. quidem suicida impius est erga Deum: nam lo. divinæ voluntati resistit, quæ seipsam insito nobis naturali

mortis horrore interpretatur; 20. jura Dei sibi arrogat, cùm Deus sit solus supremus vitæ nostræ arbiter, cùmque vitam nobis non dederit Deus nisi tanquam depositum, quod ipse solus à nobis repetere potest; 30. providentiæ consilia subvertit, quæ finem nobis implendum destinavit; 40. justitiam Dei provocat, deserto statu militiæ in quo est collocatus; 50. denique Deo . oat officia, metam laborum ab eo

præscriptam non attingendo. Ergo I.... &c.

II. Suicida reus est erga societatem : lo. enim unum ex ejus membris violenter avellit et abscidit; 20. curas sibi commissas incautè relinquit; nullus est enim homo qui non habeat saltem aliqua officia erga alios homines explenda; v. g., exempla pietatis, humilitatis, patientiæ illis præbendo: 30. perversum aliis dat exemplum; si enim propter ærumnas et tædium vitæ mortem sibi inferre unicuique liceat. quicunque erit miser et afflictus pænis suis, voluntarià morte tutò sese subtrahere poterit; cùm autem maxima pars generis humani ingratis curis vexetur, horrenda voluntariæ mortis spectacula quotidiè oculis præberentur; 40. si possit quisque vitam abjicere, ut ab importunis doloribus sese liberet, cur non poterit pater familias, ut tranquillitati suæ consulat, uxorem et liberos deserere et in solitudinem recedere? Ergo II....&c.

III. Erga seipsum est crudelis. Sub fugiendi enim mali præsentis prætextu, in apertum summæ infelicitatis discrimen sese conjicit. Præsentia quidem mala declinat; at certus est, si providentiam agnoscat, injussum se ad supremi judicis tribunal intrudere, ac proindè gravissimis sup-

pliciis afficiendum esse.

# Solvuntur objectiones.

Obj. 1o. Seipsum occidere fortis est animi; ergo suicidium est licitum.

150. Resp. Neg. ant. Qui enim seipsum occidit, ità se gerit quia vel tædium vitæ, vel infortunia, morbos, ærumnas, egestatem, aut alia hujus vitæ mala tolerare non potest; atqui in hâc agendi ratione ignavia est potius quam fortitudo; fortius est enim et difficilius miserrimam libenter ducere vitam, quam illam deserere. "Tu t'ennuies de vivre, "inquit civis Genevensis, et tu dis, la vie est un mal. " Tôt ou tard tu seras consolé et tu diras; la vie est un

" bien. " n'aura ch " puisque " qu'est to " brûle pas " . . . . Que bassemer " en droit " charge! " cherche " vrer ains " cruelles " raux se l " eux à qu " tait si pe " leur sang " ni les re Nouvelle H Obj. 20. quandò mo

T

151. Re positum; ant. Reve est merum Deus ipse debemus d

Obi. 30. remedium malis nost ....&c.

152. Re nihil est o humanis v sua est v autem gra nem deser lorum fin vitâ subeu

> Resp. 2 unicum re confugere

ogat, cùm
mque vium, quod
æ consilia
; 40. jusst collocarum ab eo

unum ex

curas sibi
o qui non
explenda;
eræbendo;
er ærumue liceat,
voluntarià
maxima
da volunir; 40. si
doloribus

enim mali tis discriclinat; at ad supreimis sup-

aquillitati

litudinem

rgo suici-

lit, ità se s, ærumon potest;
am fortienter dude vivre,
un mal.
ie est un

" bien. Tu diras plus vrai sans mieux raisonner; car rien " n'aura changé que toi. Change donc dès aujourd'hui, et " puisque c'est dans la mauvaise disposition de ton ame " qu'est tout le mal, corrige tes affections déréglées, et ne " brûle pas ta maison pour n'avoir pas la peine de la ranger "....Que tes exemples sont mal choisis, et que tu juges " bassement des Romains, si tu penses qu'ils se crussent " en droit de s'ôter la vie aussitôt qu'elle leur était à " charge! Regarde les beaux tems, de la République, et " cherche si tu y verras un seul citoyen vertueux se déli-" vrer ainsi du poids de ses devoirs, même après les plus " cruelles infortunes.... Par quelle raison tant de géné-" raux se laissaient-ils volontairement livrer aux ennemis, " eux à qui l'ignominie était si cruelle et à qui il en coû-" tait si peu de mourir? C'est qu'ils devaient à la patrie " leur sang, leur vie et leur dernier soupir, et que la honte " ni les revers ne les pouvait détourner de ce devoir sacré." Nouvelle Héloïse, tom. 1. pag. 572.

Obj. 20. Vita est beneficium. Ergo eam abjicere licet,

quandò molesta est.

151. Resp. Dist. Ant. Vita est beneficium simul et depositum; conc. ant. Est beneficium merè gratuitum; neg. ant. Reverà vita est beneficium à Deo concessum; at non est merum beneficium, sed merum et reale depositum quod Deus ipse solus à nobis repetere potest. Illud igitur servare debemus donec ab eo repetatur.

Obj. 30. Mors aliquandò unicum superest malis nostris remedium; ergo tunc ad eam licet confugere; fas enim est malis nostris finem imponere quibuscunque mediis. Ergo

....&c.

152. Resp. 10. Neg. ant. Tum quia in præsenti vita nihil est omnino desperatum; perpetuæ enim sunt in rebus humanis vicissitudines; tum quia altera est vita, in qua sua est virtuti merces, suumque vitio supplicium; cum autem graviter peccet qui contra Dei jussum suam stationem deserit, sequitur mortem voluntariam, nedum sit malorum finis, initium esse pænæ longè gravioris in altera vita subeundæ.

Resp. 2o. Neg. consqam. Quamvis enim mors foret unicum remedium malorum quæ patimur, ad illud tamen confugere non liceret; sed expectandum esset donec provi-

videntia, que hec mala permittit, aliquod præsenti nostræ conditioni levamen et solatium, eo quo sibi placuerit gradu, afferat.

Inst. Membrum amputare licet, ut corporis totius saluti consulatur. Ergo multò magis potest aliquis vitam abji-

cere, ut felicitas in tuto ponatur.

153. Resp. Neg. consqam. et parit. Ideò enim licitum est membrum graviter vitiatum amputare, quia totum corpus aliter servari non potest: at nunquàm probabitur vitam servari non posse absque evidenti felicitatis nostræ detrimento. Quæcunque enim sit nostra conditio in hâc mortali vitâ, semper adest felicitatis nostræ obtinendæ via, nempè sincerum erga voluntatem divinam obsequium, quod sanè recusat, qui voluntariè vitam abjicit.

Obj. 40. Licet pro patriâ, pro religione vitam aliquandò

aperto discrimini exponere. Ergo....&c.

154. Resp. Neg. consqam. In quibusdam enim circumstantiis datur præceptum legis naturalis et divinæ ut vitam pro patriâ et religione abjiciamus; ergo qui tunc sic emoritur, non ultrò vitam exponit, sed Dei jussui obtemperat.

#### Propositio secunda.

155. Illicita sunt singularia certamina seu duella.

Probatur, quia hæc certamina fiunt lo. contra legem divinam, quæ homicidium prohibet; 20. contra voluntatem Dei, qui solus vitæ hominis ipsiusque membrorum dominium habet, et ad quem pertinet vindicta: "mihi " vindicta, ego retribuam, dicit Dominus;" (Rom. cap. 12. ver. 19.) divina igitur usurpant jura qui privato certamine congrediuntur; 30. contra omnem pietatis et religionis sensum; qui enim ad singulare certamen provocat, aut provocatus ad illud sese accingit propter inanem quamdam honoris umbram, is et suam et alterius salutem in apertum discrimen adducit; alteruter quippè, et fortassis uterque supremum judicem injussus aditurus est; 40. contra rectam rationem, quæ dictitat non deserendam esse vitam, nec alteri eripiendam, ne umbratilis offensa remaneat inulta; 50. deniquè contra commune patriæ bonum, cui per hujusmodi certamina rapiuntur fortissimi viri, quorum operâ et in bello et in pace uteretur. Ergo....&c.

Obj. lo sionem vit

potest ut aggressoriest. Con ad conservin virtutis probos; assunt ad capud virosuperioris 157. "

" fondre l " qui met " propre

" appel s
" Les pl
" jamais

" combate Caton, ques?...

" vous es

" et dang " ble, et " pareille

" fond du
" vous au

" la base d'
" nous de "
quer da d'
" le citoye

" disposer contre lettre 57.

Obj. 20 provocatus existimatic

nti nostra: rit gradu,

tius saluti itam abji.

m licitum
iia totum
orobabitur
is nostræ
iio in hâc
endæ via,
um, quod

aliquandò

n circumut vitam tunc sic jussui ob-

la.

ra legem
voluntambrorum
' mihi
com. cap.
ato certaet religiovocat, aut
quamdam
apertum
uterque
contra
se vitam,
remaneat
um, cui

quorum

# Solvuntur objectiones.

Obj. lo. Licet injustum aggressorem occidere in defensionem vitæ; ergo à pari in defensionem famæ et honoris.

156. Resp. Neg. consqam. et paritatem. Fieri enim potest ut vita efficaciter defendi nequeat nisi per injusti aggressoris occisionem: tunc igitur vim vi repellere licitum est. Contrà verò nunquàm mors aggressoris necessaria est ad conservandum honorem; honor enim præcipuè consistit in virtutis exercitatione et in optimâ famâ apud viros probos; atqui singularia certamina nunquàm necessaria sunt ad obtinendam aut conservandam optimam famam apud viros probos. Prætereà, vita est bonum ordinis superioris honore.

157. "Gardez-vous, inquit civis Genevensis, de con-

fondre le nom sacré de l'honneur avec ce préjugé féroce, qui met toutes les vertus à la pointe d'une épée, et n'est propre qu'à faire de braves scélérats.... Vit-on un seul appel sur la terre, quand elle était couverte de héros? Les plus vaillans hommes de l'antiquité songèrent-ils jamais à venger leurs injures personnelles par des combats particuliers? César envoya-t-il un cartel à Caton, ou Pompée à César, pour tant d'affronts réciproques?.... Rentrez en vous-même, et considérez s'il vous est permis d'attaquer de propos délibéré la vie d'un

"homme et d'exposer la vôtre, pour satisfaire une barbare tet dangereuse fantaisie qui n'a nul fondement raisonnable, et si le triste souvenir du sang versé dans une

" pareille occasion, peut cesser de crier vengeance au " fond du cœur de celui qui l'a fait couler Connaissez-

" vous aucun crime égal à l'homicide volontaire? Et si la base de toutes les vertus est l'humanité, que penserons-

" nous de l'homme sanguinaire et dépravé, qui l'ose attaquer dans la vie de son semblable? Souvenez-vous que

" le citoyen doit sa vie à sa patrie, et n'a pas le droit d'en " disposer sans le congé des lois; à plus forte raison

"contre sa défense." Nouvelle Héloïse, lère. partie, lettre 57.

Obj. 20. Nemo tenetur famæ jacturam pati; porrò qui provocatus ad duellum, illud recusaret, juxta hominum existimationem, famæ jacturam pateretur. Ergo....&c.

158. Resp. Neg. maj. E duobus enim malis minimum eligendum est: atqui longè satius est iu opprobrium incurrere, et hominibus esse despectui, quàm famain eâ ratione defendere, quæ à divinis humanisque legibus prohibeatur. In eo quippè casu standum est huic Scripturæ oraculo: " nescitis quia amicitia hujus mundi inimica est Dei?

" Quicunque ergo voluerit amicus esse sæculi hujus,

" inimicus Dei constituitur." Jac. cap. 4. ver. 4.

Obj. 30. Duellum est actus fortitudinis: ergo licitum est. 159. Resp. Neg. ant. Quis enim unquam fortitudinem vocaverit quod recta ratio reprobat? Quis unquam heroem illum esse dixerit qui, sub injuriæ sibi illatæ larva, propriæ vel alienæ mortis periculo sese committit, et qui sese suo vel proximi sanguine contaminare non abhorret? Duellum igitur non est actus virtutis et fortitudinis, sed scelus immane, ferox et horrendum. "Tu veux te battre au

" premier sang! inquit philosophus suprà laudatus; grand "Dieu! et qu'en veux tu faire de ce sang, bête féroce?

"Le veux-tu boire?.... Le vrai courage a plus de con-" stance et moins d'empressement; il est toujours ce qu'il

" doit être. L'homme de bien le porte partout avec lui; " au combat contre l'ennemi, dans un cercle en faveur des

" absens et de la vérité, dans son lit contre les attaques " de la douleur et de la mort....L'homme de courage

" dédaigne le duel, et l'homme de bien l'abhorre. Je

" regarde les duels comme le dernier degré de brutalité où " les hommes puissent parvenir." Ibid.

## CAPUT TERTIUM.

DE OFFICIIS HOMINUM ERGA CÆTEROS HOMINES.

160. Hominum erga cæteros homines officia alia generali humanitatis titulo nituntur; alia verò ad societatem, sive generatim consideratam, sive domesticam, sive politicam spectant. De his totidem articulis agemus.

#### DE HOMINUM OFFICIIS QUÆ NITUNTUR COMMUNI HUMANITATIS TITULO.

Principium generale.

161. Alios homines quisque sicut seipsum diligere tenetur; omnes enim homines sunt æquales (a), cùm omnibus (a) Hic non agitur de æqualitate civili et politică.

eadem s idemqu 162.

dem nat

Hinc homines suaque erga cæ debet.

Hinc rapinis,

163. particip damni q dum est

> 164. que facu debita a ignorant lium da orare: c dare, nu recipere

165. mus, qui lo. ext religione hinc et subveni indigent

II. DE O

166. propaga Hobb pueros, suâ ad s

malos et aut frau belli om

minimum um incureâ ratione chibeatur. æ oraculo: est Dei? uli hujus,

4.
icitum est.
rtitudinem
im heroem
a, propriæ
i sese suo
Duellum

sed scelus

battre au

te féroce?
s de conurs ce qu'il
avec lui;
faveur des

s attaques le courage horre. Je rutalité où

MINES.

alia genesocietatem, sive politi-

OMMUNI

ligere tenem omnibus eadem sit natura, eædem sint facultates, idem sit creator, idemque finis.

162. Hinc lo. diligendi sunt inimici, sunt enim ejus-

dem naturæ.

Hinc 20. nulli inferendum est damnum; alios enim homines sicut nosmetipsos diligere debemus; atqui ità se suaque amat unusquisque, ut sibi damnum afferri nolit: erga cæteros igitur homines eodem modo comparatus esse debet.

Hinc 30. abstinendum est ab homicidiis, latrociniis,

rapinis, calumniis, contumeliis, &c.

163. Hinc 40. si plurimi actionis damniferæ fuerint participes, tenetur eorum unusquisque restituere pro ratione damni quod intulit; imò totum damnum ab eo resarcien-

dum est, si suam alii partem non restituant.

164. Hinc 50. proximo indigenti pro suê unusquisque facultate subvenire debet. Subsidia autem proximo debita alia sunt spiritualia, alia corporea. Spiritualia sunt, ignorantes erudire, errantes corrigere, dubitantibus consilium dare, mœstos consolari, Deum pro salute proximi orare: corporea sunt, esurientes pascere, sitientibus potum dare, nudos vestire, captivos redimere, peregrinos hospitio recipere, ægrotos invisere, mortuos sepelire.

165. Si autem cunctis indigentibus subvenire non possimus, quidam instituendus est ordo in beneficiis conferendis; lo. extraneis anteferendi sunt qui sanguine, amicitiâ, religione, nobis sunt conjunctiores, et hoc cùm æqualis est hinc et indè indigentia: 20. graviori necessitati priùs subveniendum est; in hoc enim est caritas, ut qui priùs

indigent, priùs accipiant.

# II. DE OFFICIIS HOMINUM QUÆ AD SOCIETATEM GENERATIM CONSIDERATAM SPECTANT.

166. Societas est plurimorum hominum conjunctio,

propagationis, conservationis et perfectionis causâ.

Hobbes fatetur homines alios aliis indigere, maximè pueros, senes et ægrotos; contendit tamen eos à naturâ suâ ad societatem non esse destinatos, sed essentialiter esse malos et perpetuam habere voluntatem lædendi, aliosque vi aut fraude supplantandi; ità ut eorum conditio sit status belli omnium contra omnes.

167. Civis Genevensis (Discours sur l'origine et les fondemens de l'inégalité parmi les hommes), libenter agnoscit statum naturæ nunquam exstitisse, quia homines de facto semper fuerunt in societate, Deo ità volente et disponente: at ex hypothesi quòd ille status exstitisset, inquirit quid tunc fuissent homines et unde conditionum inæqualitas oriri potuisset; deindè hypothesis suæ oblitus, eodem modo ratiocinatur ac si status naturæ puræ reverà olim exstitisset, et asserit hominem naturâ suâ esse mitem, simplicem. benignum, omniumque virtutum seminibus donatum; ipsum autem à societate depravari et in vitia pronum fieri contendit. Undè concludit hominem, nedùm ad societatem, quâ corrumpitur, à naturâ constitutus fuerit, è contrà destinatum esse ut, belluarum instar, in sylvis, in agris et in cavernis vitam agat segregem, si ab omni criminum labe sese purum servare velit. Talis est, juxta hunc philosophum, status puræ naturæ. Contra hoc utrumque systema sit

## Propositio.

168. Homo natus est ad societatem cum aliis hominibus ineundam.

Prob. lo. Ex hominis conditione. Varias enim hominis ætates perlustranti patet eum nunquam sibi sufficere sed aliorum ope semper indigere. lo. In pueritiâ. Quâ enim ratione tenellus infans vitam servare posset, nisi sedulâ parentum curâ foveretur, tegeretur, aleretur? Nudus enim, inermis, humi jacens, aëris inclementiæ expositus, vel inediâ consumeretur, vel belluarum præda factus, vix in lucem editus miserabiliter periret. 20. Adolescentiam assecutus, nisi parentum aliorumve hominum consiliis eruditus et auxiliis adjutus esset, quid aliud erit quam animal quoddam indomitum et ferox, diversas corporis et omnes mentis facultates ignorans? 30. Virilem attingenti ætatem occurrunt prolis suæ educatio et liberorum cura, quæ patrem inter et matrem vitæ consortium ac proindè societatem exigunt. 40. Demum senescenti eadem occurrit corporis imbecellitas quæ in infantia et eadem infirmita Tunc igitur, sublatà societate, humi procumbens, morbis et miseriis confectus, nullis sublevatus remediis, nullo cibo recreatus durissima fame exstingueretur. Ergo....&c. "L'homme n'est pas fait pour vivre seul, inquit D. Virey;

" c'est un animal social par sa nature. La multiplicité

ita " cette

" parler " muets

" la par

" de ses

" et le

" organ

" son en

" et sa

" maint

toire nat

facultas

signis ex

recipiend

inest on

existit in

potest, s

omnia ł

reddunt,

generis

ment, pa

hæc omr

seu facu

" intelli

" entre

" bles,

" quent

" je veu

" vation

" qu'il t

" de ses

" génér

" la rec

" l'hom

" parole

" qu'il l

" L'e

Prob.

" il n'a

les fonagnoscit
de facto
onente;
rit quid
qualitas
m modo
exstitisaplicem,
onatum;
um fieri
societaè contrà

minibus

agris et

um labe

philoso-

tema sit

hominis ere sed uâ enim i sedulâ Nudus cpositus, tus, vix scentiam consiliis rit quàm poris et ttingenti im cura, proindè occurrit ıfirmita 🦏 norbis et ullo cibo o. . . . &c.

D. Virey;

ultiplicité

" de ses besoins naturels, puisqu'il naît le plus impuissant " et le plus misérable des animaux, la sensibilité de ses " organes, l'étendue de ses désirs, la longue faiblesse de " son enfance, son genre de vie essentiellement omnivore, " et sa nudité, nécessitent un état de société pour le " maintien de son espèce." Nouveau dictionnaire d'his-

toire naturelle, art. homme.

Prob. 20. Ex hominis facultatibus. Inest homini facultas varios animi motus voce, vultu, gestibus, aliisque signis externis exprimendi, documenta, quibus perficiatur, recipiendi; inest ingenium artium et scientiarum capax; inest omnium facultatum perfectibilitas quæ nullatenus existit in belluis; quibus omnibus nihil inutilius excogitari potest, si homo ad societatem non destinetur. omnia homini sunt nociva, eumque belluis inferiorem reddunt, si tollatur societas; bellua enim, cujuscunque generis sit, omnia naturaliter et instinctive (instinctivement, par instinct) novit et agit quæ sunt necessaria ad suam conservationem et defensionem; dùm è contrà homo hæc omnia ediscere tenetur, quia intelligentia propriè dicta seu facultate ideandi donatur. Ergo....&c. "L'homme, " intelligence servie par des organes, inquit D. de Bonald, " entre en société ou en communication avec ses sembla-" bles, avec son intelligence et ses organes; par consé-" quent avec l'expression organique de son intelligence, " je veux dire la parole, premier moyen de toute conser-" vation, de toute perfection, de toute sociabilité; parole " qu'il transmet à son enfant, comme il l'a lui-même reçue " de ses parens, et ceux-ci, en remontant de génération en " génération, de la première famille, qui n'a pu elle-même " la recevoir que d'un être hors de l'homme et supérieur à " l'homme (Vide Log. 17, &c. Metaph. 20, &c.).

"L'enfant reçoit donc de ses parens l'instruction de la parole, et avec la parole la connaissance de tout ce qu'il lui est nécessaire de savoir ou la faculté d'acquérir cette connaissance; car, si on ne lui parlait pas, il ne parlerait pas lui-même, et les sourds-muets ne sont muets que parce qu'ils sont sourds, et n'ont pas entendu

" la parole.

"L'homme ne naît pas, comme la brute, vêtu et armé; il n'a pas reçu de la nature cet instinct de conservation

" personnelle, qui, sans éducation de leçon, ni même " d'exemple, fait discerner à l'animal ce qui lui est utile ou " ce qui lui est nuisible, et lui fait chercher sa proie ou " éviter son ennemi ; l'animal, je le répète, naît parfait, " et ce que nous lui apprenons est pour nos besoins ou " nos plaisirs, et non pour les siens: l'homme naît perfec-" tible; il faut qu'il apprenne à vivre, qu'il juge par son " intelligence tout ce qui est nécessaire à sa conservation, " qu'il combatte par l'action de ses organes tout ce qui " s'oppose à l'accomplissement de ses besoins ou au déve-" loppement de ses facultés. Il faut donc qu'il apprenne " tout de ceux qui l'ont précédé dans la carrière de la vie, " qu'il apprenne à parler pour apprendre à exprimer ses " pensées, et pour les autres et pour lui-même." Démonstration philosophique du principe constitutif de la société, pag. 96. Hâc de re vide D. Cousin-Despréaux, Leçons de la nature, considération 188.

Prob. 3o. Ex hominis propensionibus ingenitis. Nemo est enim, communiter loquendo, qui consortium cum aliis hominibus non amet; nemo qui dolores suos et gaudia aliis narrare non cupiat, qui amicitiæ dulcedinibus non recreetur; nemo ferè qui in solitudine vitam agere velit prorsùs segregem. Omnibus inest famæ, laudis et gloriæ cupiditas; adsunt in omnibus benevolentiæ, misericordiæ et commiserationis sensus: atqui omnes istæ propensiones testantur hominem à naturâ destinatum esse ad societatem cum aliis ineundam. Ergo....&c. "L'état de la société, in-" quit D. Virey, est si naturel à l'homme, qu'il y est par " toute la terre, quoiqu'en divers degrés de civilisation. " Il ne faut pas croire que les Sauvages soient dans un pur " état d'isolement; ils forment des familles et de petites " nations, dont les divers particuliers gardent entre eux la " plus étroite union. La plupart émanent originairement " d'une seule famille, ce qui les rend tous alliés, parens et " frères entre eux. C'est ainsi que les douze tribus Israé-

" lites sortaient des douze fils de Jacob, comme toutes les branches d'un arbre sortent primitivement d'un seul

" tronc." Ibid.

## Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Societas juri naturali adversatur. Ergo homo non est destinatus ad societatem.

societas ut ut cupidita freno coer

Inst. lo atqui cond societas ju

170. Refitentur, o cietas igitu ipsa homi

Resp. 2d juri natura tas ab ipsâ res et alii sani et alii alii parente juri natura

Inst. 20 cietas juri

171. Renaturam, conc. ant. alter ab alipsa nasce omni tempexercitium partem susformam; spiditates ema sine mipsâ docen quòd nullu

Inst. 30 sunt valdè societas, a

tatis abusu et consqan nem ea in tate contir même
itile ou
roie ou
parfait,
pins ou
perfecpar son
vation,
ce qui
u déveprenne
la vie,

Démons-(té, pag. s de la

ner ses

Nemo am aliis dia aliis recreeprorsùs oiditas; commitestanm cum ité, inest par isation. un pur petites eux la rement arens et

o homo

s Israé-

utes les

ın seul

169. Resp. Neg. ant. Ad eum quippè finem instituta est societas ut faciliùs et tutius observetur jus naturale, scilicet, ut cupiditates hominum certis legibus quodamque veluti freno coerceantur. Ergo....&c.

Inst. 10. E societate nascitur conditionum inæqualitas; atqui conditionum inæqualitas opponitur juri naturali. Ergo

societas juri naturali adversatur.

170. Resp. 10. Neg. maj. Societas enim, ut omnes confitentur, orta est ex inæqualitate conditionum naturali; societas igitur non præcessit inæqualitatem hominum, sed

ipsa hominum inæqualitas societatem præcessit.

Resp. 20. Neg. min. Quod enim ab ipsâ naturâ oritur, juri naturali non adversatur; atqui conditionum inæqualitas ab ipsâ naturâ oritur: nam alii naturâ ipsâ sunt juniores et alii ætate provectiores, alii fortes et alii debiles, alii sani et alii infirmi, alii ingenio conspicui et alii hebetes, alii parentes et alii filii, &c. Ergo conditionum inæqualitas juri naturali non adversatur.

Inst. 20. Homines jure naturali sunt æquales. Ergo so-

cietas juri naturali adversatur.

171. Resp. Dist. Ant. Eo sensu quòd habeant eamdem naturam, eamdem originem et eamdem destinationem; conc. ant. Eosensu quòd sit contra hominum naturam ut alter ab altero pendeat; neg. ant. et consqam. Nam lo. ipsa nascendi conditio parentibus liberos subjicit, idque omni tempore omnes docuit natura: 20. jurium suorum exercitium debitum servare nequeunt homines, quin cedant partem suæ libertatis et quin anquam admittant regiminis formam; secùs, nullo freno coerceri possent effrenatæ cupiditates et libidines: atqui nulla potest esse regiminis forma sine magistratibus, quibus alii obedire teneantur. Ergo, ipsâ docente naturâ, homines non sunt æquales eo sensu quòd nullus ab alio pendere possit.

Inst. 30. In societate alii sunt tyranni et alii servi, alii sunt valdè divites et alii omnium egeni : ergo injusta est

societas, ac proindè juri naturali adversatur.

172. Resp. Dist. Ant. Sed illud contingit ex ipso societatis abusu; conc. ant. Ex ipsâ societatis naturâ; neg. ant. et consqam. Itaque æquum non est in aliquam institutionem ea incommoda refundere quæ ex solâ hominum pravitate contingunt. Si enim valeret hujusmodi criminatio,

optimum quodque culpandum esset. Nullum quippè est bonum quod homines vel in suam, vel in aliorum perniciem vertere non valeant.

Fateor equidem aliquoties contingere in societate ut quidam, suâ abutentes auctoritate, alios servitutis jugo subjiciant; sed injusta hæc consectaria ab ipsâ societatis naturâ non oriuntur: suprema enim potestas, quæcunque sit, regibus et principibus eâ solùm conditione concessa fuit ut populos, non suo nutu et arbitrio, sed æquis legibus gubernarent, ut evidens est.

Pariter, si aliquoties contingit ut quidam divitiis affluant, dùm alii durâ paupertate premuntur, abusus est qui societatem deformat, non autem vitium ipsius naturæ illigatum. Prætereà, cùm plurimi suâ culpâ, nempè inertiâ, segnitie aut incuriâ, ad inopiam redigantur, injustum prorsùs esset illud incommodum societati imputare. Ergo si qui abusus in societatem irrepserint, non ipsa accusanda est, sed culpandi sunt homines, qui rebus optimis abutuntur.

Obj. 20. Societas felicitati adversatur. Ergo....&c.

173. Resp. Neg. ant. In societate enim rectè ordinatâ omnes legibus sapienter institutis ad bonum commune diriguntur, omnesque impelluntur ad implenda sua in Deum, in proximum et in seipsum officia; in statu verò puræ naturæ, si existere posset, quisque, non commune bonum, sed proprium suum commodum quæreret et etiam gravissimo aliorum detrimento. Ergo societas, nedùm felicitati adversetur, è contrà tota est ut omnes ad felicitatem perveniant; quod adeò verum est, ut quemadmedùm nullum hominem reperias qui felicitatem non appetat, ità nullum invenies populum qui aliquam non habeat regiminis formam.

Inst. Societas cupiditatibus originem præbet : ergo feli-

citati adversatur.

174. Resp. Neg. ant. Nam cupiditates suam in ipsis hominum pectoribus sedem habent et originem, nobiscum nascuntur et adolescunt; sunt enim sequela libertatis à Deo hominibus concessæ. Ergo iste status homini naturalis est, non in quo nullæ sunt cupiditates, sed in quo potentiori freno reprimuntur: atqui in societate cupiditates potentiori freno reprimuntur quam in statu puræ naturæ, ut evidens est. Ergo....&c.

175. Er debet; sur qui nos ad leges infrir

debemus. vita cujusci suum, qua sistere no lex esto.

177. Er bet; lege defendat p civibus ad

178. En utilitatem concessæ animi doti

III. DE H

Triplex paterna et

179. S conjunction et educant tanda. I finem propris cultore

180. Defaciliùs massese invice tenentur; rique uxor Mutuus au bet, uxori benignum tineat, ear mesticarur

è est boerniciem

e ut quigo subjiis natue sit, rea fuit ut s guber-

affluant. ui socieligatum. segnitie ùs esset i abusus sed cul-

. &c. ordinata une dirin Deum, ouræ naium, sed avissimo i adverveniant; ominem

m. ergo feli-

invenies

in ipsis obiscum ertatis à ıaturalis o potenates pouræ, ut

#### Corollaria.

175. Ergo lo. civis quisque patriæ legibus obtemperare debet; sunt enim vinculum societatis cujus auctor est Deus qui nos ad eam destinavit. Graviter igitur peccat qui has

leges infringit.

176. Ergo 20. vitam pro patriâ, si opus est, exponere Quisque enim est societatis membrum; ergo vita cujusque civis est pa'riæ bonum: atqui patria bonum suum, quandò opus est, repetere potest; alioquin subsistere non posset. Hinc adagium: salus populi suprema lex esto.

177. Ergo 3o. quisque bonis suis patriam adjuvare debet; lege enim jus habent privati ut suas fortunas et vitam defendat patria; atqui istud efficere non potest patria nisi â

civibus adjuvetur. Ergo. . . . &c.

178. Ergo 40. suas animi et corporis dotes in patriæ utilitatem impendere debent privati: ad hoc enim à Deo concessæ fuerunt. Graviter igitur peccat, qui, neglectis animi dotibus, in turpi otio vitam agit.

DE HOMINUM OFFICIIS QUÆ PERTINENT AD SOCIETA-TEM DOMESTICAM.

Triplex est potissimum societas domestica, conjugalis, paterna et herilis.

# De societate conjugali.

179. Societas conjugalis est intima viri et mulieris conjunctio inita ad prolem suscipiendam, nutriendam et educandam, et ad mutua auxilia sibi invicem præs-Hunc præcipuè in susceptione liberorum sibi finem proponere debent conjuges, ut veræ fidei et religionis cultores educent, fidelesque patriæ cives efforment.

180. Debent conjuges mutuam sibi opem præstare, ut faciliùs matrimonii onera sustineant. Ad hæc assequenda, sese invicem diligere, mutuoque honore concordiam colere tenentur; sic tamen ut mulieres subditæ sint viris suis, virique uxores habeant tanquam socias et non veluti famulas. Mutuus autem inter conjuges amor fovebitur, si vir ut debet, uxori, quantum religio et ratio sinunt, sese præstet benignum et obsequiosum, si ejus infirmitates patienter sustineat, eamque, quantum prudentia suggesserit, rerum domesticarum participem reddat, ità ut tamen semper in familiam retineat potiorem auctoritatem; ipsius est enim familiæ præesse.

2. De societate paterna.

Societas paterna ea est quæ parentes et filios respicit. Parentum igitur et filiorum consideranda sunt officia.

De officiis parentum erga filios.

181. lo. Parentes filios sicut semetipsos diligere, et eos summâ curâ enutrire, induere, dirigere et sub emni respectu, juxta conditionem suam, informare tenentur.

182. 20. Summoperè curare debent ut liberi vera religionis ac morum principia, etiam in teneris annis, edoceantur, et ab omni contagio vitiorum sedulò removeantur, in hoc Tobiam imitantes, qui filium ab infantid timere Deum docuit, et abstinere ab omni peccato. (Tob. cap. 1. ver. 10). Ad Dei igitur cognitionem, cultum et amorem verbo et exemplo informandi sunt liberi, ipsisque pietatis et aliarum virtutum suppeditanda sunt exempla.

30. Cavendumest ne facta dictis dissentiant, parentesque pravis moribus liberos in vitia pertrahant. Curandum est igitur ut nihil nisi rectum, bonum et sanctum audiant, videant aut legant.

40. Si quædam in liberis suis vitia detexerint, statim

omni conamine extirpare nitantur.

50. Cùm adultam ætatem assecuti fuerint liberi, ipsis proponatur vitæ institutum, non quod caro et sanguis, sed quod Dei voluntas æternaque liberorum felicitas suadere videantur.

De officiis liberorum erga parentes.

183. Ad quatuor revocari possunt hæc officia, nempè ad honorem et reverentiam, ad amorem, obedientiam et auxilium.

10. Quidem honorem et reverentiam parentibus deberi ità docet natura, ut in ea re consentiant omnes omninò populi. Honor verò ille et reverentia postulant lo. ut eos liberi consulant in rebus alicujus momenti, in quibus ab eorum auctoritate pendent, et ipsorum consiliis acquiescant, nisi lex divina obstirrit. 20. Ut parentum infirmitates patienter sustineam; æquum est enim ut, qui juvenilem imbecillitatem nostram sustinuerint, eorum senilem infirmitatem toleremus. Fili, inquit Ecclesias-

ticus, suscip vitá illius ; in virtute tu

20. Pare beri; eorum à Deo accep oderunt, qu tate dolent, hæreditate parentes, e causâ contr

184 30.
quii illustre
sic narrat s
(parentibus)
non tantùm
tem obligat
tenentur lib

185. 40. quid ad eor ratione state necessitatib

Societas heros, ser igitur et fa

186. lo famuli enimpatrem, ea se laborios pietas, et hitionem, querga eos a abuterentu ament et gantur.

20. Te tempore :

im fami-

respicit. ia.

gere, et ub emni tur. eri vera annis, movean-

d timere cap. l. amorem pietatis

entesque dum est at, vide-

statim

ri, ipsis uis, sed suadere

nempè tiam et

s deberi iinò pot eos liibus ab acquirentum nim ut, eorum

clesias-

ticus, suscipe senectam patris tui, et non contristes eum in vità illius; et si defecerit sensu, veniam da, et ne spernas eum

in virtute tud. (cap. 3. ver. 14, 15.)

20. Parentes suos amore tenerrimo complecti debent liberi ; eorum enim ministerio vitam et innumera beneficia à Deo acceperunt. Hinc graviter peccant lo. qui parentes oderunt, qui de eorum adversitate gaudent vel de prosperitate dolent, qui illis mala exoptant, v. g., mortem, ut citiùs hæreditate fruantur. 20. qui, etsi fortè diligant interiùs parentes, eis signa odii demonstrant; qui, v. g., eos sine causâ contristant, vel verbis asperis alloquuntur, &c.

184 3o. Parentibus obedire tenentur liberi; cujus obsequii illustre exemplum præbuit Christus Dominus, de quo sic narrat S. Lucas, cap. 2. ver. 51., et erat subditus illis (parentibus). Hæc autem parentibus obtemperandi lex, non tantum quandiù vivunt, sed etiam post ipsorum mortem obligat; tunc enim eorum ultimas voluntates exequi

tenentur liberi.

185. 40. Liberi parentibus subministrare tenentur quidquid ad eorum vitam sustentandam necessarium est, habitâ ratione statûs et conditionis. Pariter eorum spiritualibus necessitatibus subvenire debent.

### De societate herili.

Societas herilis, amalis in hâc regione existit, ea est quæ heros, seu dominos, et famulos respicit. Dominorum igitur et famulorum consideranda sunt officia.

De officiis dominorum erga famulos.

186. lo. Domini erga famulos durius agere non debent; famuli enim ejusdem sunt naturæ, eumdem habent Deum patrem, eamdemque destinationem. Insuper, cum jam per se laboriosa sit et humilis eorum conditio, postulant caritas, pietas, et humanitas ut hujus ministerii difficultates et objectionem, quantum in nobis est, temperemus. Mollius tamen erga eos agendum non est; nimiâ enim bonitate sæpiùs abuterentur: omnia igitur ità sunt moderanda, ut dominos ament et revereantur, simulque officiis suis fideliter fungantur.

20. Tenentur domini pactam cum famulis mercedem tempore statuto persolvere, juxta hoc Tobiæ monitum: " quicunque tibi aliquid operatus fuerit, statim ei merce" dem restitue; et merces mercenarii tui apud te omnino non remaneat." Tob. cap. 4. ver. 15.

30. Si quem in morbum, ex nostro servitio, inciderint famuli, diligentem eorum curam gerere debemus; hoc non solùm humanitatis est et caritatis, sed quasi justitiæ.

40. Tenentur domini famulorum saluti invigilare, eos à vitiis et libidinibus arcere, et ad bonum, quantum in eis est, incitare. Pariter curare debent, ut famuli omnibus religionis christianæ mysteriis erudiantur.

# De officiis famulorum erga dominos.

187. Famuli dominis suis præstare debent honorem, reverentiam, obedientiam, et justitiam: eorum bona sicut propria augere, servare, gerere, aut curare tenentur, et resarcire quidquid culpâ suâ deperierit vel furto ablatum fuerit: item si otiantes tempus inutiliter terant, aut convenienti modo labori non incumbant, &c.

Idem dicendum est, servatâ proportione, de operariis ad breve tempus, v. g., ad mensem, hebdomadam, vel diem conductis: item de iis qui opera sua locant usque ad mortem.

#### IV. DE SOCIETATE POLITICA SEU CIVILI.

188. Societas politica seu civilis definiri potest, "homi"num multitudo qui sub eodem regimine publico consoci"antur, securitatis et felicitatis comparandæ causâ."
Hinc in omni societate politicâ unus vel plures supremam auctoritatem habent; cæteri verò nullam, vocanturque subditi seu cives pro diversà regiminis formà. "Une simple aggrégation d'hommes, inquit D. de la Mennais, devient une société en se constituant, c'est-à-dire, par l'établissement du pouvoir, fondement nécessaire de tout ordre; et, dans l'univers physique même, il n'y a d'ordre que parce qu'il est gouverné par un pouvoir intelligent." Essai

# 1. De præcipuis regiminis politici formis.

sur l'indifférence en matière de religion, tom. 1. pag. 333.

Variæ sunt politici regiminis formæ, quæ tamen ad tres generaliter revocari possunt: undè triplex potissimum distinguitur politica societas, nempè monarchica, aristocratica et democratica (a).

189. Mona auctoritatem, comes, &c.

Duplex est
Absoluta ea e
tem per seips
administrand
vel imperii le
" ce que les
" inquit D.

" de toute le " les sujets " volontés ?

" Dans u
despote, l
sance sou
trouve de

" religion, o " tales de l' " séparer de

Défense de l'
190. Mon
ritas intra q
Anglià, et n
rex plenam i
buta exigent
majoritatem
scilicet, con
populi, vulg
des Députés,
et de la Che
Hæc gubern

191. Mor damentales, vim legis ha (tyrannie) q subditos inju

royautés cons

192. Mon Est *electiva* regni eligit

<sup>(</sup>a) "Toutes les formes de gouvernement, inquit D. Duvoisin, (Défense de l'ordre so"cial, pag. 17), j'entends les formes simples, du mélange desquelles se composent les
"formes mixtes, se réduisent donc à la Démocratie, ou l'empire du peuple; à l'Aristocratie,
"on l'empire des nobles (optimates); à la Monarchie, ou l'empire d'un seul. Cunctas
"nationes et urbes, dit Tacite, populus, aut primores, aut singuli regunt."

e omninò

nciderint hoc non iæ.

e, eos à n eis est, s religio.

nonorem, ona sicut ir, et reim fuerit: avenienti

erariis ad liem conmortem.

"homiconsocicausâ."
premam que subcimple devient tablissecte; et, le parce

ad tres ùm diocratica

333.

Essai

l'ordre somposent les ristocratie, Cunctas 189. Monarchia est societas in quâ unus totam habet auctoritatem, et vocatur rex, imperator, princeps, dux, comes, &c.

Duplex est monarchia, videlicet, absoluta et temperata. Absoluta ea est in quâ monarcha plenam possidet auctoritatem per seipsum leges condendi, tributa exigendi, justitiam administrandi, &c., juxta civiles fundamentalesque regni vel imperii leges, ut olim in Galliâ, in Hispaniâ, &c. "De "ce que les sujets n'ont aucune action contre le souverain, inquit D. Duvoisin, s'ensuit-il que le souverain affranchi de toute loi, puisse gouverner selon son caprice, et que "les sujets doivent une obéissance aveugle à toutes ses "volontés?"

"Dans un état constitué, le souverain n'est pas un despote, les sujets ne sont pas des esclaves. La puis- sance souveraine, toujours et nécessairement absolue, trouve des bornes dans les loix de la nature et de la religion, dans les lois civiles et dans les lois fondamentales de l'état, dans son propre intérêt, qu'elle ne peut séparer de l'intérêt des peuples, sans courir à sa perte."

Défense de l'ordre social, pag. 186.

190. Monarchia temperata ea est cujus monarchæ auctoritas intra quosdam limites determinatos coercetur, ut in Angliâ, et nunc in Galliâ, &c. In hujusmodi monarchiis, rex plenam non possidet auctoritatem condendi leges, tributa exigendi, &c.; sed insuper requiritur consensus, per majoritatem suffragiorum expressus, utriusque conventûs, scilicet, conventûs Parium et conventûs Delegatorum populi, vulgò, de la Chambre des Pairs, et de la Chambre des Députés, en France; de la Chambre Haute ou des Lords, et de la Chambre Basse ou des Communes, en Angleterre. Hæc gubernia gallicè vocantur, gouvernemens représentatifs, royautés constitutionelles, &c.

191. Monarchia absoluta, quandò nullæ sunt leges fundamentales, et præsertim quandò sola principis voluntas vim legis habet, vocatur despotisme: dicitur verò tyrannis (tyrannie) quandò princeps, sive legitimus, sive illegitimus,

subditos injuste opprimit.

192. Monarchia est electiva vel successiva seu hæreditaria. Est electiva quandò princeps à populo vel à magnatibus regni eligitur, ut olim in Germania et in Polonia. Est

autem successiva seu hæreditaria, cùm principis descendentes natu majores ei succedunt. Aliquandò filii et filiæ indiscriminatìm auctoritatem vi successionis obtinent, ut in Anglia; aliquandò verò soli masculi ad eam possidendam idonei sunt, ut olim in Gallia, vi legis antiquissimæ quæ dicitur salica.

Qui supremam auctoritatem sine legitimo titulo obtinet vel arripit, summæ injustitiæ reus est, et appellatur

usurpator.

193. Aristocratia est societas in quâ primates supremam auctoritatem habent, sive nobilitate, sive opibus, sive capacitate cæteris præcellant; tale fuit olim gubernium Venetiarum. Si in hoc regimine quidam irrepant abusus, v. g., si primates populum opprimant, si digniores à consilio avertant, ut indignos vel incapaces admittant, tunc gubernium istud vocatur oligarchia (oligarchie), gouvernement où l'autorité est entre les mains d'un petit nombre.

194. Democratia, quæ etiam vulgò appellatur respublica, ea est societas in quâ suprema auctoritas penes generalia populi comitia residet. Hâc gubernii formâ usi sunt Lacedæmonii, Carthaginienses, Romani, &c. Hoc gubernium, si infima plebs auctoritate prævaleat, vocatur Ochlocratia

(ochlocratie), gouvernement du bas peuple (a).

195. Alia sunt gubernia quæ coalescunt ex pluribus à se divisis, aliquo tamen vinculo unitatis inter se conjunctis, et sub hoc respectu unicam societatem politicam constituentibus; hæc gubernia vocantur fæderata; talia sunt fædera inter respublicas Helvetiorum (les Cantons Suisses), inter principes Germaniæ (la Confédération germanique), inter provincias unitas Americæ septentrionalis (les Etats-Unis), &c.

# 2. Quodnam triplici ex illo regimine sit anteponendum?

196. Resp. 10. Sua unicuique regiminis formæ sunt commoda, suaque, propter hominum cupiditates, sunt incommoda: sic, v. g., respublicæ Græcorum, Carthaginiensium, Romanorum, non æqualiter floruerunt; sic perdiù celebris fuit respublica Venetiarum (de Vénise), dùm monarchia electiva Poloniæ pauca intra sæcula cum ipså gente corruit.

Attamer vocatur, et perfectiona " Duvoisi gouvern " relative " ment le mieux a " tudes, a " niens, d " les meil " Cepe " extrême " lange d " despotis " la démo " l'anarch " Dans l'u

" que cell
" Le de
" jets n'or
" volonté
" mocratic

" c'est la

" l'une et " lité : e " société.

" La sû
" n'existe
" verneme
" gouvern

" Les g " et leur d " frir ni d

" entière :
" tem, dit
" connaît

" tales qu

" voir sou

" que par

<sup>(</sup>a) "L'ochlocratie ou l'anarchie populaire, dit Mr. Malte-Brun, existe lorsqu'une mul-"titude, une tourbe quelconque s'empare d'un pouvoir suprême illégitime." Traité élémentaire de géographie, tom. 1. pag. 417.

escendeni et filiæ inent, ut possidenquissimæ

o obtinet ppellatur

upremam us, sive ubernium abusus, niores à ant, tunc gouverneubre.

espublica, generalia int Lacebernium, chlocratia

pluribus conjuncam conalia sunt Suisses), nanique), les Etats-

ndum?

unt comt incomniensium, celebris nonarchia e corruit.

rsqu'une mul-'Traité éléAttamen dici potest regimen arbitrarium quod despotique vocatur, et regimen merè democraticum esse omnium imperfectiora: "Dans les institutions humaines, inquit D. "Duvoisin, la perfection absolue est une chimère. Les gouvernemens ne sont susceptibles que d'une perfection

" relative. Il ne faut pas demander quel est le gouverne" ment le plus parfait, mais quel est celui qui convient le
" mieux au climat, au caractère, aux mœurs, aux habi-

" tudes, aux préjugés d'une nation. J'ai donné aux Athé-" niens, disait Solon, non les meilleures lois possibles, mais

" les meilleures qu'ils pussent recevoir....

"Cependant il faut convenir que les gouvernemens extrêmes, le despotisme et la démocratie pure, sans mélange d'aristocratie, sont essentiellement vicieux. Le despotisme, parce qu'il opprime et anéantit toute liberté; la démocratie pure, parce qu'elle mène infailliblement à l'anarchie, et détruit la liberté par l'excès de la liberté. Dans l'un, c'est la tyrannie d'un seul; dans l'autre, c'est la tyrannie de la multitude, mille fois plus cruelle que celle d'un despote.

"Le despotisme est une monarchie sans lois, où les su-"jets n'ont point de droits à l'égard du souverain, où la "volonté du maître est le seul titre de propriété. La dé-"mocratie pure ne diffère presque pas de l'état de nature, "l'une et l'autre ayant pour principes la liberté et l'éga-"lité: elle annonce l'enfance ou la dissolution de la

" société....

"La sûreté personnelle, la liberté, le droit de propriété "n'existent, et ne peuvent se maintenir que sous les gou- vernemens modérés. Mais que faut-il entendre par un gouvernement modéré?

"Les gouvernemens modérés, quelleque soit leur forme et leur dénomination, sont ceux où les sujets n'ont à souf- frir ni des excès d'une entière liberté, ni de la gêne d'une entière servitude; nec totam servitutem, nec totam liberta- tem, dit Tacite. Ce sont les gouvernemens où l'on re- connaît une constitution, c'est-à-dire, des lois fondamen- tales qui fixent, restreignent et dirigent l'exercice du pouvoir souverain. Dans tout gouvernement, où nul citoyen ne peut être privé de ses biens, de sa liberté, de sa vie, que par un jugement public rendu conformément à des

" lois, et selon des formes reçues; dans tout gouvernement, où il est permis d'appeler de la volonté arbitraire

" du souverain à sa volonté légale, il existe une constitu-

"tion plus ou moins parfaite, selon que la propriété, la liberté, la sûreté des citoyens, et la tranquillité publique

" sont plus ou moins assurées.

"Il n'en existe point dans le despotisme et la démocratie pure, parce que le despote et le peuple ne voient rien au-dessus d'eux, et ne peuvent se croire liés aujourd'hui

" par la volonté qu'ils ont eue hier.... Comment le despote de t le peuple souverain seraient-ils soumis à une constitution qui est leur envirage, et qu'ils sent en dreit de al-

" tion qui est leur ouvrage, et qu'ils sont en droit de changer toutes les fois qu'il leur en prend envie?" Défense

de l'ordre social, pag. 19, &c.

"A prendre le terme dans la rigueur de l'acception, inquit civis Genevensis, il n'a jamais existé de véritable démocratie, et il n'en existera jamais. Il est contre l'ordre naturel que le grand nombre gouverne et que le petit soit gouverné." Contrat social, liv. 3. cap. 4.

197. Resp. 20. Juxta plurimos in rebus politicis versatissimos, monarchia mixta seu temperata, et hæreditaria, qualis nunc vigeret in Angliâ, si quidam reformarentur abusus, perfectior est regiminum forma; in hoc enim gubernio, et populus per suos delegatos, et optimates seu nobiles, id est, magna corpora política (les deux Chambres) omni conamine nascentes aut exortos abusus præfocant aut comprimunt; jura tùm regis, tùm subditorum tuentur et defendunt; institutionibus publicis, legum observationi, totius societatis felicitati perpetuò invigilant; &c. (a).

Obj. In hâc regiminis formâ contingere potest ut princeps infans aut infirmus, stupidus aut furibundus ad fastigium supremæ auctoritatis perveniat. Ergo hæc regiminis

forma valdè vitiosa est.

Resp. Neg. consqam. In hujusmodi enim guberniis, omnes isti casus charta constitutiva prævidentur (sont prévus par la charte constitutionnelle), quandòque incidunt,

instituitu evenit in

3. Un

198. Finescit qui sensu que

Civis of omnino sola sper uman nisse id quod ma juxta eur populo, alienare habent a populi, a possunt. "De ces

" la pui

" destitu

" geant
" rempli
" sorte l

" Qua

" soit a point

" vision:
" lui pla

solvatur

199. S Deo tang (a) "La force "ce que j'en

" vernant selo

<sup>(</sup>a) Outre cette monarchie, que les publicistes appellent aristo-démocratique, il y a encore la monarchie aristocratique et la monarchie démocratique. Il est aisé de voir que ces différentes formes de gouvernemens peuvent varier pour ainsi dire à l'infini, et qu'elles doivent offirir de grands avantages ou de graves inconvéniens, selon que le pouvoir suprême est partagé entre le monarque et le corps aristocratique ou le corps démocratique, d'une manière plus ou moins conforme au génie, au caractère, aux mœurs, aux habitudes, aux préjugés, &c., des peuples.

ouvernehrbitraire constituriété, la publique

démocraient rien ourd'hui e despote constitude chan-Défense

tion, invéritable atre l'or-: que le . 4. is versa-

editaria. narentur enim guseu nonambres) cant aut entur et ioni, to-

ut prinad fastiegiminis

iberniis, sont préncidunt,

voir que ces qu'elles doi-pir suprême e, d'une males, aux préinstituitur temporaria administratio (régence), ut non semel evenit in Anglia, regnante Georgio tertio.

3. Undenam oriatur suprema civilis regiminis potestas?

198. Hæc quæstio gravissimi est momenti, et nemo nescit quot et quantæ pullulaverint calamitates ex erroneo

sensu quo fuit intellecta hodiernis hisce temporibus.

Civis Genevensis supponens homines naturâ suâ esse omninò liberos et proisùs independentes, contendit eos, solâ spe utilitatis semper ductos, societatem civilem eâ solâ mente iniisse ut sese defenderent, et mutua auxilia et commoda sibi invicem præstarent. Undè concludit eos per unanimitatem suffragiorum fundamentali pacto convenisse id ab omnibus jugiter habitum iri ut sancitum, quod majori numero suffragantium statueretur. juxta eum, suprema civilis potestas necessariò residet in populo, qui eam ad nutum suum delegare, nunquam verd alienare potest: principes igitur nullam propriè loquendo habent auctoritatem; sunt tantùm delegati et ministri populi, ad cujus beneplacitum corrigi et etiam deponi possunt. Sic ipse loquitur, Contrat social, liv. 3. ch. 18.

De ces éclaircissemens il résulte que les dépositaires de " la puissance exécutive ne sont point les maîtres du peuple, mais ses officiers; qu'il peut les établir et les " destituer quand il lui plaît; qu'il n'est point question pour eux de contracter, mais d'obéir, et qu'en se char-

geant des fonctions que l'état leur impose, il ne font que " remplir leur devoir de citoyens, sans avoir en aucune

" sorte le droit de disputer sur les conditions.

" Quand donc il arrive que le peuple institue un gou-" vernement héréditaire, soit monarchique dans une famille,

" soit aristocratique dans un ordre de citoyens, ce n'est " point un engagement qu'il prend ; c'est une forme pro-

visionnelle qu'il donne à l'administration jusqu'à ce qu'il " lui plaise d'en ordonner autrement." His observatis, ut

solvatur præsens quæstio, sit

# Propositio.

199. Suprema civilis potestas non à populo, sed à solo Deo tanquàm à primario fonte repetenda est (a).

(a) "La force publique, dit M. Duvoisin, réside toute entière dans le souversin. On voit assez " ce que j'entends par le souverain. Dans les monarchies absolues, c'est le monarque gou" vernant selon les formes et les lois fondamentales. Dans les monarchies limitées, c'est le mo-

Prob. lo. Ex omnium consensu suprema civilis potestas leges condere potest sub pœnâ mortis contra earum infractores; atqui hæc suprema potestas à solo Deo, qui solus supremus est vitæ et necis arbiter, confertur, non autem à singulis subditis. Cùm enim singuli nec in suam, nec in aliorum vitam jus habeant, illud alteri dare nequeunt. Ergo.... &c. "Une maxime dictée par la saine raison et consacrée par la religion, inquit D. Frayssinous, c'est " que Dieu est l'auteur du monde moral comme du monde " matériel, qu'il a donné des loix à la nature intelligente comme à la nature corporelle, qu'il préside aux destinées " des peuples comme aux mouvemens des astres; il n'est qu'un seul créateur, qu'un seul législateur, qu'un seul souverain de l'univers, source unique de la vie, intelligence incréée, puissance sans bornes. C'est de lui qu'émane toute vie, toute intelligence, toute puissance " dans les créatures; c'est lui qui communique l'autorité aux " pères sur leurs familles, aux maîtres sur leurs serviteurs, aux magistrats sur la cité, aux gouvernemens sur le " peuple confié à leurs soins. En destinant l'homme à la société, il l'a fait naître avec des facultés, des besoins et " des penchans qui se rapportent à la vie sociale. Non, " la Providence n'a pas abandonné aux recherches, à " l'invention des hommes, les premiers liens de la sociabi-" lité; elle les a fait dériver de la nature même des choses " qu'elle a établies ; l'ordre seul dans lequel elle veut que " l'espèce humaine se perpétue, se développe, se perfec-" tionne, s'instruise, a mis les uns dans un état de supé-" riorité et les autres dans un état de dépendance inévita-" ble. Les rapports mutuels des pères et des enfans ne " sont point arbitraires: si le père a des devoirs à remplir, " il a aussi des droits à exercer.... " Les Etats naissans, trouvant leur modèle dans la

"famille, furent plutôt de petits royaumes que des répu-"bliques, ainsi que l'attestent les plus antiques traditions. "Nous ne dirons pas néanmoins que la royauté est une "institution divine; non aucune forme de gouvernement "n'a été expressément révélée. L'Evangile n'en consacre " aucune " puissar " Celle-c " le géni " des ré

" pouvoi " d'un i " mais p

" les mê
" jusqu'è
" toujou
" vues d

" vation
" sitaires
" attribu

" dans la pères " voulu

" qui lui
" dire qu
" homm

" de l'au
" pas se

" mais ;
" légitin
l'appui re
304, &c.

200. I subditis illusoria civis Gentenentur potestas tem muta conseque solumnio evidens e mitates, exitiali j

201. '
" parle a

narque réuni aux autorités qui partagent avec lui les droits et l'exercice de la souveraineté.
Dans les républiques, c'est le conseil ou l'assemblée, à qui la constitution détère l'administration et le pouvoir suprême. Ainsi, je ne dis pas que tous les peuples doivent être dispas que tous les peuples doivent être absolus; mais je dis que, dans que que que que que, dans toute société, la puissance publique est inviolable de droit. Ibid. pag. 163.

potestas infracui solus autem à nec in queunt. aison et s, c'est monde lligente estinées il n'est un seul intellide lui uissance rité aux viteurs. s sur le me à la soins et Non. ches, à sociabichoses eut que perfecle supéinévita-

dans la s répuditions. est une nement onsacre

fans ne

emplir,

ouveraineté. Éère l'admidoivent être s que, dans s sujets, et pag. 163.

" aucune comme nécessaire; il fait dériver de Dieu la puissance et non la manière extérieure dont elle s'exerce. Celle-ci a pu varier suivant les besoins, les circonstances, " le génie des peuples, présenter des monarchies ou bien des républiques plus ou moins tempérées, placer le pouvoir suprême dans les mains d'un seul ou de plusieurs, " d'un roi, d'un sénat, ou des deux réunis ensemble; mais partout la source et la nature du pouvoir ont été " les mêmes. Sans examiner comment il s'est établi, " jusqu'à quel point y a concouru tacitement la multitude, " toujours est-il vrai que l'ordre social entrait dans les " vues de la Providence; qu'elle a voulu, pour la conser-" vation de la société, qu'il y eût dans son sein des dépo-" sitaires du pouvoir; que ce pouvoir suprême eût ses " attributs comme le pouvoir paternel a les siens.... Oui, " dans la famille, Dieu a voulu l'ordre, et il a revêtu les " pères d'une autorité sacrée; dans la société, Dieu a " voulu l'ordre, et il a revêtu le magistrat de l'autorité " qui lui donne des droits à l'obéissance : et, si l'on peut " dire que les formes de l'autorité publique viennent des " hommes, on est forcé de reconnaître que le fond " de l'autorité vient de Dieu: doctrine qui ne s'applique " pas seulement au pouvoir royal dans les monarchies, " mais à tout pouvoir suprême sous toutes les formes " légitimes du gouvernement." Conférence sur l'union et l'appui réciproque de la religion et de la société, tom. 4. pag. 304, &c. 307, &c.

200. Prob. 20. Suprema civilis potestas supponit in subditis strictam obediendi obligationem, alioquin vana et illusoria foret: atqui, in conventione sociali quam fingunt civis Genevensis et ejus asseclæ, subditi strictè obedire non tenentur: ab ipsorum enim voluntate et suprema civilis potestas et obediendi obligatio pendent. Ergo si voluntatem mutarent subditi, eo ipso tolleretur suprema potestas, et consequenter cessaret obediendi obligatio. Ergo tamdiù solummodò obedire tenerentur subditi, quandiù vellent, ut evidens est. Atqui nemo non videt quanta dissidia, calamitates, dissensiones, et perturbationes pullularent ex hoc exitiali principio. Ergo....&c.

201. "La philosophie, inquit D. de la Mennais, nous "parle avec une étonnante confiance d'un pacte primitif,

" par lequel, pour l'intérêt de chacun, tous déposent à cer-" taines conditions leur souveraineté, ou l'exercice de leur " souveraineté, entre les mains d'un seul ou de plusieurs ; " et ce pacte, si on veut l'en croire, est la véritable base " de l'ordre social. Or, s'il fut jamais une doctrine " absurde, funeste, dégradante, c'est celle-là (a).... " En effet, tout pacte implique essentiellement l'idée

" d'une sanction qui le rende obligatoire. Où trou-" vera-t-on cette sanction, fondement nécessaire de " l'obligation morale, et sans laquelle il n'existe pas de " vrai contrat? Le concours des volontés, qu'on fait tant " valoir, n'est ici d'aucun secours. La volonté de l'homme " n'est pas obligatoire pour lui-même, comment serait-elle " obligatoire pour autrui? Celui qui cède sa souveraineté, " ou l'exercice de sa souveraineté, au fond ne cède donc " rien, puisqu'il peut, et Rousseau l'avoue, reprendre, " dès qu'il voudra, ce qu'il a cédé. Celui qui reçoit la souveraineté ne reçoit rien qu'une faculté temporaire, une puissance physique de régir, qu'on peut lui ôter à à chaque instant, et il n'est tenu d'aucune condition, puisqu'il ne saurait être obligé, ni par la volonté d'autrui, ni par la sienne même. Je ne vois donc résulter du prétendu contrat social, aucun devoir, ni aucun droit, ni par conséquent aucune autorité véritable. Je ne vois qu'un déplacement de la force, qui reste, en dernier ressort, seul arbitre de la société. Si le peuple a plus de

(a) " Si l'autorité vient de Dieu, dit Mr. Frayssinous, dès lors elle a aux yeux des "peuples un caractère auguste et sacré qui lui donne plus d'ascendant sur les esprits, as ure mieux le respect et l'obéissance, prévient davantage les dissensions et les révoltes qui, trop souvent, préparent les voies à la servitude par l'anarchie. Si l'autorité vien de Dieu, voyez comme l'obéissance s'ennoblin: en s'arrêtant à l'homme qui commande, et " qui peut-être est souvent indigne par lui-même de mes hommages, mon obéissance serait "aussi vile que pénible; ce serait celle de l'esclave abruti qui tremble devant son maître,
det voilà pourtant celle de ces novateurs qui ne voient dans le pouvoir qu'une chose humaine. La religion porte plus haut mes regards; au dessus de l'homme elle me montre
le Roi des rois, celui qui préside aux destinées des princes comme à celles des peuples; de c'est a lui que se rapporre ma soumission ; c'est devant sa majesté que je m'abaisse, en pliant devant l'instrument visible de sa justice ou de sa miséricorde. Par lui, mon obéis sance, en même tems qu'elle est plus douce, a quelque chose de plus élevé ; elle semble participer à la grandeur de celui que révère ma pensée. Que les sophistes modernes "ne voient que l'homme dans celui qui commande, que leur politique se borne à la terre, que dès-lors leur obéissance soit rampante comme leur doc'one; pour nous cherchons dans Dieu, législateur suprème, la raison première des droits et des devoirs; et c'est alors que notre raison, loin de se sentir humiliée, pourra se glorifier de son obéissance....

La multitude des familles qui composent une société sous une autorité commune est bien  " force, il " volonté, " accorder ·' dans leu

" côté du " gré de s " la chaîn Ibid. pag.

" Ainsi " peuple, privation oppressi " les rois

" dessous gouvern " éternelle que l'au

" plus qu jamais ( " primé p " sujets à " les trou

aux rév " La no " l'autorit

l'autorit phes qu pouvoir " l'homme

" la facult " faculté " volonté

" l'express " les volo " Et la vo

celle du citoy en

<sup>(</sup>a) " Des ph " lation primiti " et attribuent l " les lois faites " que porte ou c
" celle qu'il port
citoyens romain
juste que celle

à cerde leur sieurs ; le base octrine

l'idée troure de pas de it tant nomme ait-elle aineté, e donc endre, çoit la oraire, ôter à

lter du roit, ni e vois dernier plus de

dition,

autrui,

yeux des es révoltes é vien: de mande, et ance serait on maître. chose hune montre peuples; baisse, en non obeis elle semmodernes à la terre, cherchons

c'est alors ance.... e est bien e droit de ltitude est , de réfuroit de la igation de

" force, il renversera le souverain dès qu'il en aura la " volonté, et les partisans de la souveraineté du peuple lui " accordent tous ce droit, qu'ils ne sauraient lui refuser " dans leurs principes. Si la force, au contraire, est du " côté du souverain, il aggravera les liens du peuple au " gré de ses caprices ou de ses craintes, comme on serre " la chaîne d'un animal féroce, de peur d'en être dévoré."

Ibid. pag. 337, 338, 339.

" Ainsi le principe désastreux que tout pouvoir vient du " peuple, conduit infailliblement les peuples, ou à la privation de gouvernement, ou à un gouvernement " oppressif. La même doctrine qui détrône Dieu, détrône " les rois, détrône l'homme même, en le ravalant au-" dessous des brutes; et dès que la raison se charge de gouverner seule le monde, l'intérêt particulier, source éternelle de haine, devient le seul lien social. De même que l'autorité n'est plus que la force, l'obéissance n'est plus que la faiblesse, car l'intérêt de l'orgueil n'est jamais d'obéir. Le désir inné de la domination, comprimé par la violence, réagit et pousse incessamment les sujets à la révolte. Le pouvoir errant dans la société, " les troubles succèdent aux troubles et les révolutions " aux révolutions." Pag. 345.

"La notion de la loi se lie intimement à la notion de " l'autorité; et toute doctrine qui détruit la notion de " l'autorité, détruit la notion de la loi. Aussi les philoso-" phes qui, excluant Dieu de la société, font dériver le pouvoir d'un pacte dépendant des volontés libres de " l'homme, ou qui, en d'autres termes, attribuent à l'homme " la faculté de créer le pouvoir, lui attribuent également la " faculté de créer la loi (a); et la loi n'est plus que la " volonté de l'homme ou selon la définition de Rousseau, " l'expression de la volonté générale, c'est-à-dire, de toutes " les volontés particulières des membres du corps social. " Et la volonté générale étant toujours droite, les lois sont

<sup>(</sup>a) "Des philosophes qui, en théorie, ne nient pas la divinité. dit M. de Bonald, Légis"lation primitive, tom. 2. pag.21, ne croient pas nécessaire son intervention dans la société
"et attribuent la souveraineté à l'homme, pris collectivement, ou au peuple. Mais ont-ils
"réfléchi aux conséquences de ces principes? Si le peuple est souverain légluine, toutes
"les lois faites par le peuple on au nom du peuple, sont bonnes et la loi de l'infanticide,
"que porte ou que souffre un péuple pour borner l'excès de sa population, est aussi bonne que
"celle qu'il porte pour encourager les mariages"... Pareillement, la loi qui accordait aux
citoyens romains le pouvoir le plus arbitraire de vie et de mort sur leurs esclaves sera aussi
juste que celle qui, chez les peuples chrétiens, proiége également et la via de l'esclave et juste que celle qui, chez les peuples chrétiens, protége egalement et la vie de l'esclave et celle du citoy en.

" toujours justes; le peuple crée la justice comme il crée la " loi, il n'est pas même nécessaire que ses velontés soient " raisonnables; l'essence de la loi consistant, non dans la " raison, mais dans la volonté; le peuple n'a pas besoin de " raison pour valider ses actes; il peut légitimement tout " ce qu'il veut, même se déchirer, même s'anéantir; car, " dit Rousseau, s'il plast au peuple de se faire mal à lui-

" même, qui est-ce qui a droit de l'en empêcher?

" En lisant ces maximes, fécondes en calamités et en " forfaits, on croit lire le code même du désordre et la " théorie de la mort. Si le chaos et l'enfer ont une légis-" lation, elle doit être fondée sur cette base, sans aucun

" doute." Pag. 360, 361.

" Toute véritable législation émane de Dieu, principe "éternel de l'ordre, et pouvoir général de la société des " êtres intelligens. Sortez de là, je ne vois que des " volontés arbitraires, et l'empire dégradant de la force : je " ne vois que des hommes qui maîtrisent insolemment " d'autres hommes; je ne vois que des esclaves et des "tyrans. Le code variable des intérêts remplace le code " de la justice, immuable comme la nature des êtres qu'elle " doit régir, et qu'elle conserve, en les maintenant dans " leurs vrais rapports....

" Les législations purement humaines ont encore cet "inconvénient terrible, que les lois protectrices de l'ordre " sont celles que la multitude supporte le plus impatiem-" ment, parce qu'elles tendent à maintenir ce qu'il est de " son intérêt de renverser. Elle pourra souffrir les lois 'immorales, à cause du désordre qu'elles consacrent, et "dont elle profite plus ou moins. Mais ses passions ne "tirant aucun avantage des bonnes lois. dont l'objet est " de les réprimer, elle n'y verra nécessairement qu'un " obstacle à ses désirs, et un attentat à ses droits. Et " comme aucune loi émanée de l'homme seul n'est obliga-"toire pour l'homme, il faudra mettre l'équité sous la " protection de la force, et arracher à la peur ce qu'en vain " l'on demanderait à la conscience. Plus l'effroi sera " profond, plus la soumission sera grande, la sécurité " publique n'aura d'autre garant que le bourreau, et l'on " proclamera la justice au nom de la mort, pour n'avoir pas " voulu la proclamer au nom de Dieu." Pag. 366, 367, 368.

cui timo beati P igitur es quasi p

vindicta

202. I

regiminis

rit, per d

quo reger

conserva

jus impe

obligation

nitum po

nes, ut

certum e

primario

ritas est

humanus

reges reg

principes

cap. 8. v

vobis (re

Altissimo

tabitur,

judicusti

Sapien.

cap. 20.

quæ sunt ver. 1, 2

subdita s

resistit 1

tunt, ips

subditi

conscient

toritater

omnibus

**204.** .

203. I

205.sunt pa

crée la scient dans la esoin de nt tout r; car, ıl à lui-

s et en e et la e légisaucun

principe été des ue des brce : je emment et des le code qu'elle nt dans

ore cet l'ordre patiemest de les lois rent, et ions ne bjet est qu'un Et ts. obligasous la en vain oi sera sécurité et l'on

oir pas

7,368.

202. Hinc lo. in hypothesi quòd populus sub aliquâ regiminis legitimi formâ pacto conventionali sese constituerit, per delegatos suos determinare quidem potuit modum quo regeretur; at solus Deus, cujuslibet ordinis auctor et conservator, potest et conferre gubernantibus sic constitutis jus imperandi, et præscribere subditis strictam parendi

obligationem.

203. Hinc 20. licèt innumeræ et variæ quasi ad indefinitum possint esse populorum et guberniorum constitutiones, ut jam pluries observatum fuit, nihilominus tamen certum est supremam auctoritatem à solo Deo tanquam à primario fonte repetendam esse. Sic ipsa suprema auctoritas est divina, quamvis ejus existendi modus reverà sit humanus.

204. His principiis accedit scriptura sacra. reges regnant, et legum conditores justa decernunt; per me principes imperant, et potentes decernunt justitiam. Prover. cap. 8. ver. 15, 16.... Quoniam data est à Domino potestas vobis (regibus et his qui multitudini præsunt), et virtus ab Altissimo, qui interrogabit opera vestra, et cogitationes scrutabitur, quoniam cum essetis ministri regni illius, non rectè judicastis....Judicium durissimum his qui præsunt, fiet. Sapien. cap. 6. vers. 4, 5, 6. . . . Sic loquitur Christus, Luc. cap. 20. ver. 25. Reddite que sunt Cæsaris, Cæsari; et quæ sunt Dei, Deo. . . . Idem docet Apostolus, Rom. cap. 13. ver. 1, 2, 5, 6, 7. Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit; non est enim potestas nisi à Deo.... Itaque qui resistit potestati, Dei ordinationi resistit. Qui autem resistunt, ipsi sibi damnationem acquirunt.... Ideò necessitate subditi estote, non solùm propter iram, sed etiam propter conscientiam. . . . Ministri enim Dei sunt (qui supremam auctoritatem exercent), in hoc ipsum servientes. Reddite ergo omnibus debita; cui tributum, tributum; cui vectigal, vectigal; cui timorem, timorem; cui honorem, honorem.... Eadem est beati Petri doctrina, Epist. I. cap. 2. ver. 13. Subjecti igitur estote omni humanæ creaturæ propter Deum; sive regi, quasi præcellenti; sive ducibus, tanquam ab eo missis ad vindictam malefactorum, laudem verò bonorum.

#### Corollaria.

205. Ergo lo. omnibus, qui politicæ auctoritatis legitimè sunt participes, et præcipuè principibus et his qui societati civili præsunt, debentur honor et obsequium; sunt enim Dei ministri in eâ auctoritatis parte quam exercent. Pariter eis obediendum est non solum propter iram, sed etiam propter conscientiam, ut ait Apostolus, id est, non solo metu pænæ legum violatoribus impositæ, sed etiam propter obsequium Deo debitum.

206. Ergo 20. nunquam licitum esse potest in principem, seu in auctoritatem politicam insurgere seu rebellare.

Prob. 10. Homo enim divinitùs natus est ad societatem (168): ergo vitare debet quidquid noxium est societati; atqui rebellio in principem noxia est societati. Ex rebellione enim popuii in principem necessariò plurima nascerentur graviora mala, seditiones, bella civilia, teterrimaque anarchia, quæ omnia societatem subversionis periculo exponerent, ut pluribus in regionibus nuper accidit. Ergo....&c.

207. "Dira-t-on, inquit D. Frayssinous, qu'après avoir adopté, du moins tacitement, un régime politique, la multitude est souveraine, en ce sens qu'elle puisse le changer à son gré? mais ce droit, qui l'exercera? est-ce le peuple tout entier? cela est impossible. Exclurez-vous ici le sexe, l'adolescence, la jeunesse? Voilà donc plus de la moitié de la population dépouillée de toute participation à la souveraineté; voilà donc la majorité soumise à la minorité, ce qui, au lieu du peuple souverain, cons-

" titue une aristocratie véritable.... " Qu'il existe des voies légales et régulières pour opérer " les réformes politiques, je le conçois; mais qu'on cherche " dans l'insurrection le remède aux maux de l'état, quel " délire! qui pourra la commencer légitimement? est-ce " une province? pourquoi pas une cité? pourquoi pas un " village? pourquoi pas une famille, un individu? et ne " voyez-vous pas que c'est mettre dans le corps social un " principe de destruction? Certes c'est bien moins pour " l'intérêt de ceux qui gouvernent que pour l'intérêt de " ceux qui sont gouvernés qu'il faut combattre ces desas-" treuses maximes. Il importe que la société, qui n'est " faite que pour servir de barrière aux passions, ne soit pas " livrée à la merci de ces mêmes passions; que la société, " qui n'existe que pour être le remède de l'anarchie, ne " soit pas exposée à retomber dans l'anarchie. Appeler la " révolte pour corriger les abus, c'est appeler l'incendie " pour répa " de doctris " veraineté

208. "T

" l'emporte " reuse. ( " droit des

" souverain

" est solide" le conser

" Lors me

" pouvoir,
" l'attaque
" dois rien

" troubler " qu'à plo

Défense de Prob. 20

à primario a principem, nunquàm li litam; non stabilitam, Ergo...&

209. Er pendet; nu fidelitatis s

210. Erg reverentia, suas in ut omnes supr inquietare i

211. Erg præstare to ipsius enim

<sup>(</sup>a) Il est aisé d qu'elle est devenu regardent l'insurr ment établi.

t enim
Paril etiam
o metu
propter

cipem,

etatem
cietati;
rebelnascemaque
expoc...&c.
s avoir
a mulhanger
c-ce le
z-vous
c plus

opérer nerche , quel est-ce pas un et ne ial un s pour et de

parti-

oumise

" pour réparer la maison endommagée. Je ne connais pas " de doctrine plus ennemie des peuples que celle de la sou-

" veraineté du peuple" (a). Ibid. pag. 312, &c.

208. "Tel est le respect que tout citoyen doit à la tran-" quillité publique, inquit D. Duvoisin, que cet intérêt l'emporte quelquefois sur les droits d'une justice rigou-" reuse. C'est en faveur de la tranquillité publique, que le droit des gens admet une prescription à l'égard de la " souveraineté, comme les lois civiles l'ont instituée à " l'égard des propriétés particulières. Quand un pouvoir " est solidement établi, l'origine en fut-elle injuste, il faut " le conserver, parce que le salut du peuple y est attaché. " Lors même que la prescription n'a pas légitimé le " pouvoir, il n'est pas toujours permis aux particuliers de " l'attaquer à force ouverte. Car s'il est vrai que je ne " dois rien à l'usurpateur, je dois à la société de ne pas " troubler son repos par des tentatives qui n'aboutiraient " qu'à plonger l'état dans les horreurs de l'anarchie." Défense de l'ordre social, pag. 245.

Prob. 20. Suprema civilis potestas à solo Deo tanquàm à primario fonte repetenda est (199). Ergo qui insurgit in principem, insurgit in potestatem à Deo stabilitam; atqui nunquàm licitum est insurgere in potestatem à Deo stabilitam; non potest enim esse rebellio in potestatem à Deo stabilitam, quin necessariò adsit rebellio in Deum ipsum.

Ergo....&c.

209. Ergo 30. suprema civilis potestas à solo Deo pendet; nulla est igitur potestas in terris quæ subditos à

fidelitatis sacramento eximere possit.

210. Ergo 40. in monarchiis et in guberniis mixtis honor, reverentia, et protectio debentur delegatis, dùm functiones suas in utroque senatu seu conventu exercent; hi enim omnes supremæ potestatis reverà sunt participes: eos igitur inquietare non licet ratione suffragiorum quæ tulerint.

211. Ergo 50. honorem et reverentiam debitam cives præstare tenentur magistratibus à principe constitutis;

ipsius enim vices gerunt.

<sup>(</sup>a) Il est aisé de voir que l'orateur parle ici de la souveraineté absolue du peuple, telle qu'elle est devenue la doctrine de J. J. Rousseau, (198), et de ceux de ses partisans, qui regardent l'insurrection comme le plus saint des devoirs, quelque soit la forme du gouvernement établi.

### Solvuntur objectiones.

Obj. 10. Contingit frequentiùs ut à regibus iniqua potes. tas exerceatur; atqui nec ratio, nec Deus jubent ut iniqua

potestati pareamus. Ergo....&c. (a).

212. Resp. 10. Nego majorem ut captiosam. Omnis potestas à Deo est (199); ergo nulla est potestas iniqua; solummodò dari potest usus iniquas potestatis, et tunc, si potestas sit stabilita, in eam rebellare non licet; hæc doctrina tota est ut non turbetur felicitas publica (208), juxta adagium, salus populi suprema lex esto.

Resp. 20. Dist. Min. Deus et ratio non jubent ut iniqua potestati pareamus propter ipsius abusum iniquum, conc. min.; propter reverentiam ipsi debitam et majora incommoda ex rebellione in potestatem nascentia, neg. min. Itaque quandò iniquus potestatis usus exercetur, non ipsa quidem potestatis iniquitas meretur ut ipsi pareamus; sed ipsa ratio potestatis in se sumptæ, quæ semper veneranda est, in iis etiam qui eâ abutuntur.

Inst. lo. Si nunquam liceret in principem rebellare, populus fidem despondens principi, semetipsum ejus imperio sine ulla restrictione subjiceret: atqui nec potest nec debet populus sic principi sese subjicere. Ergo...&c.

213. Resp. Neg. min. Illud enim potest et debet populus quod necessarium est ad tranquillitatem et rectum societatis ordinem: atqui ad tranquillitatem et rectum societatis ordinem necessarium est ut populus imperio principis (quicunque sit in variis regiminibus) sese sine restrictione subjiciat; aliter populus judex esset et arbiter legum et factorum principis; atqui istud admitti nequit. Vix enim intelligi posset quot et quanta ex hoc principio pullularent mala, bella civilia, seditiones, &c., quæ brevi totam civilem societatem in omnes anarchiæ horrores dejicerent, eamque eversionis evidenti periculo exponerent! Ergo populus non potest esse judex et arbiter

legum et fa
(a). In hâ
quæ vulgò
jus et auc
(si duo sin
tivâ, quam

Inst. 20. contractus obligatione impleat sur ratur. Er debet.

214. Re

adesse cen
contractan
tractus æq
servat inde
pulum rev
cus, sive f
tiones: a
jus tamen
que parte.
et consequ
verò est s
Deum agr
bunal add
pleantur i
non est ice

215. R tûs non o non adin quandò p matrimor partis alt privatoru statim d exigunt

<sup>(</sup>a) Îl ne sera pas inutile d'observer que le despotisme tyrannique et l'ochlocratie ou la démocratie pure ne sont point de vrais gouvernemens constitués; ils ne sont et ne peuvent être que l'excès ou l'abus du pouvoir dans la société. Ces régimes odieux étant absolument contraires à l'ordre social scraient de véritables anomalies dans les états chrétiens; on ne peut donc pas supposer qu'ils puissent y exister d'une manière fixe et permanente. D'après cela, il est facile de voir qu'il n'est point question de ces sortes de régimes dans les réponses à cette objection et aux suivantes. Il ne s'y agit particulièrement que de ces gouvernemens constitués dans lesquels, comme dans l'ancienne monarchie française, "il ex"i iste, dit Mr. Duvoisin, des lois fondamentales, dont le prince ne peut jamais s'écarter, et "contre lesquelles toute as puissance viendrait se briser. Tout ce qu'il attenterait, au mé" pris de ces lois sacrées, serait rul de plein droit, parce qu'il y aurait, non pas simple" ment abus, mais défaut de pouvoir." Ibid. pag. 195.

<sup>(</sup>a) Dans le peuple a bien pas celui de s content, c'es bles de mieux nistration pré

qua potes. ut iniquæ

Omnis pois iniqua; , et tunc, icet; hæc ica (208),

ut iniquæ
im, conc.
ra incomneg. min.
non ipsa
mus; sed
veneranda

rebellare,

ejus imec potest rgo....&c. bet poput rectum rectum imperio sese sine et arbiadmitti a ex hoc nes, &c., anarchiæ periculo t arbiter ratie ou la dét ne peuvent étant absoluchrétiens ; on permanente. egimes dans

it que de ces çaise, "il ex-

s'écarter, et erait, au mé-

pas simple-

legum et factorum principis; ergo potuit et debuit....&c. (a). In hâc responsione non agitur de regiminibus mixtis quæ vulgò vocantur gouvernemens constitutionnels, in quibus jus et auctoritas tùm principis, tùm utriusque conventûs (si duo sint) determinantur et limitantur chartâ constitutivâ, quam recognoscerent et populus et princeps.

Inst. 20. Inter principem et populum adesse censetur contractus socialis qui mutuas et principi ei populo imponit obligationes; atqui, in omni contractu, si una pars non adimpleat suas obligationes, altera à suis obligationibus liberatur. Ergo si princeps iniquè gubernat, populus nihil ei

debet.

214. Resp. 10. Dist. Maj. Inter principem et populum adesse censetur contractus inæqualitatis, in quo una pars contractans alteri se inferiorem submittit; conc. maj. Contractus æqualitatis in quo utraque pars contractans suam servat independentiam; neg. maj. Inter principem et populum reverà adest contractus socialis, verè synallagmaticus, sive formalis, sive tacitus, ideòque mutuæ sunt obligationes: at licet istæ obligationes mutuæ sint et æquales. jus tamen coercendi ut adimpleantur non est idem ex utrâ-Populus enim se inferiorem principi submittit et consequenter suam independentiam amittit: princeps verò est superior et arbiter, ideòque nullum nisi solum Deum agnoscit et habet superiorem. Ergo ad nullum tribunal adduci potest in terrâ. Ergo jus coercendi ut adimpleantur mutuæ inter principem et populum obligationes. non est idem populo quod et principi.

215. Resp. 20. Neg. min. De essentia enim contractus non est ut dissolvatur eo quòd una pars contractans non adimpleat conditiones; bonum enim publicum aliquandò prævalere potest et debet juri partis læsæ; sic, v.g., matrimonium adeò indissolubile est, ut infidelitas unius partis alteram à jugo non liberet; et id exigunt, tùm bona privatorum, tùm ordo publicus, tùm mores, qui aliter statim depravarentur. Rationes multò gravioris momenti exigunt ut contractus socialis, inter principem et populum

<sup>(</sup>a) Dans les républiques démocratiques où tous les fonctionnaires de l'état sont électifs, le penple a bien le droit d'examiner les actes et l'administration du gouvernement, mais il n'a pas celui de se révolter : tout ce qu'il peut légitimement faire, lorsqu'il a sujet d'être mécontent, c'est d'engager les électeurs à nommer aux différens emplois des personnes capables de mieux conduire l'état, et de corriger les abns qui se sont introduits pendant l'administration précèdente.

initus, sit perpetuus et indissolubilis, nisi clausulas irritautes textualiter recognoscat charta constitutiva (116).

Inst. 30. Princeps qui non adimplet obligationes suas, eo ipso resilit contractum sociaiem, vel saltem illum resilire imperiumque abdicare censetur. Ergo populus tunc li-

beratur à suis obligationibus.

216. Resp. Dist. Ant. Si adsint clausulæ irritantes quas pactum sociale seu constitutio formaliter et textualiter recognoscat et admittat; conc. ant. Si non adsint hujusmodi clausulæ; neg. ant. et consqam. Itaque principum auctoritas iisdem terminis non limitatur variis in regiminibus. In quibusdam monarchiis hæreditariis persona principis est sacra et inviolabilis, et tunc princeps nullo modo legitimè puniri aut destitui potest, quia ipsi ministri (les ministres d'état) de factis principis suâ fortunâ et etiam capite spondent. In his guberniis, si princeps sit adhuc infans, amens, furibundus, aut etiam tyrannus, præcipui civium ordines, seu magna corpora politica administrationem temporariam (une régence) instituunt, quæ ipsius vices gerat (197).

In quibusdam aliis guberniis pactum sociale seu charta constitutiva formaliter et textualiter quasdam clausulas irritantes exprimit et determinat, et accuratè præscribit qui sint civium ordines qui principis evidenter prævaricantis resiliationem seu abdicationem legalem legitimè pronunciare valeant. Cùm hæc omnia nec divinam, nec humanam lædant justitiam, licitè fieri possunt, ut omnes confitentur.

217. Si verò in constitutione nullæ adsint clausulæ irritantes, si princeps in suâ auctoritate formaliter et textualiter non limitetur ab aliquâ legali auctoritate, resiliatio seu abdicatio ex ipsius parte supponi non potest, quia nullus est civium ordo qui eam legitimè pronunciare valeat, cùm in hoc casu nullus sit judex ad cujus tribunal princeps adduci

possit (213).

Prætereà, si hæc resiliatio seu abdicatio supponeretur ex parte principis, non dissolveret solummodò vincula quæ existere debent inter populum et principem, sed etiam ea quæ existunt inter varias corporis politici partes, teterrimumque conflaret civile bellum. In hoc igitur interregno, nulla existeret politica societas, sed tantùm hominum multitudo quæ brevi dejiceretur lethalem in anarchiam, à cujus horro-

ribus et cala perta fuisse quàm illa c lione.

Obj. 20. quâ regitur ; ritas princip quin ipse de

218. Res id est, cons tionem ex principis, no stitutionibus possunt, que ud hoc jus la aliter popul principis, que vissimè deli gubernio ex tant, illum mento acce videre est.

Si rebella agendum er ut rectè gul fundamenta vel deniquè vità arbitra

219. Res Sainte, liv. " à un roi

" à un roi " à-fait le

" entreprer

" Peut-on

" ni se déc

" mais l'er tiochus à

Idem do

(a) De regno

irritanes suas, um resitunc li-

ritantes ctualiter t hujus-incipum egiminina prindo modo stri (les t etiam lhuc indui civiationem s vices

charta sulas irribit qui ricantis unciare nam læntur. nlæ irriextuali-

læ irriextualiatio seu ıllus est cùm in adduci

etur ex quæ exea quæ iumque illa exiltitudo horroribus et calamitatibus non liberaretur, nisi postquam experta fuisset innumera mala, quæ multo graviora forent quam illa quæ vitare contendebat sua in principem rebellione.

Obj. 20. Populus legitime mutare potest constitutionem quâ regitur; atqui hæc mutatio fieri non potest, quin auctoritas principis intra quosdam limites coerceatur, et sæpè

quin ipse deponatur. Ergo. . . . &c.

218. Resp. Dist. Maj. Populus legitimė mutare potest, id est, constituti civium ordines mutare possunt constitutionem ex consensu principis, conc. maj.; sine consensu principis, neg. maj. et consqam. Reverà quidem, in constitutionibus quædam mutationes legitimè interdùm fieri possunt, quandò scilicet patrantur ex consensu partium quæ ad hoc jus habent, et consequenter ex consensu principis; aliter populus judex esset et arbiter auctoritatis et actuum principis, quod manifestè repugnat (213, 217). Hinc gravissimè delinquunt qui, sub prætextu reformandi abusus in gubernio existentes, viros armatos contra principem excitant, illumque cogunt ad novam constitutionem cum juramento acceptandam, ut pluribus in regionibus etiam nunc videre est.

Si rebellare non licet in supremam potestatem, quid igitur agendum erit si princeps populos, qui sub ejus ditione erant ut rectè gubernarentur, extraneo imperio submittat, vel si fundamentales imperii leges funditus subvertere conetur, vel deniquè si de civium proprietatibus, bonis, honore et vità arbitrariò et injustè statuat?

219. Resp. cum D. Bossuet (Politique tirée de l'Ecriture Sainte, liv. 3. art. 3.); "si des sujets ne doivent plus rien a un roi qui abdique la royauté, ou qui abandonne tout-

- " à-fait le gouvernement, que penserons-nous d'un roi qui entreprendrait de verser le sang de tous ses sujets, et qui, las de massacrer, en vendrait le reste aux étrangers?
- "Peut-on renoncer plus ouvertement à les avoir pour sujets, in se déclarer plus hautement, non plus le roi et le père,

" mais l'ennemi de tout son peuple? C'est ce que fit An-

" tiochus à l'égard de tous les Juifs."

Idem docet D. Duvoisin, ibid. pag. 202. "Guillaume Barclai, inquit, dans sa défense des Rois (a), demande

(a) De regno et regali potestate.

" l'obéissan

" infaillible

" dangereu

" extrême o

sinous, de

laudatis; D et D. Bouvi

Vide, circ

"s'il ne peut exister aucun cas, où il soit permis au peuple de re soulever contre un prince qui abuse de son autorité. Il répond que le peuple ne peut rien contre lui, à moins qu'il n'ait commis quelque crime qui lui fasse perdre le droit et la qualité de roi. Car, alors, il se dé-

" pouille lui-même de sa dignité, et il n'est plus qu'un

" homme privé."

" Mais, continue Barclai, je ne connais que deux cas, " où un roi se dégradant lui-même, perd le titre de son " autorité. L'un arrive, lorsqu'un prince entreprend de " renverser l'état, comme l'histoire le rapporte de Caligula " et de Néron. Un roi qui forme et manifeste un pareil " dessein, abdique par là même, et perd l'autorité qu'il " avoit sur ses sujets, comme un maître perd son droit sur " un esclave qu'il abandonne. L'autre cas arrive, quand " un roi soumet à une puissance étrangère le royaume in-" dépendant qu'il avoit reçu du peuple et de ses ancêtres. " En assujettissant, contre son gré, un peuple dont il était " obligé de défendre l'indépendance, il dénature essentiel-" lement l'autorité qui lui était confiée, il ne confère aucun " droit à celui auquel il se soumet, et le peuple, devenu " libre à son égard, peut se gouverner désormais comme il " juge à propos.

"Quoiqu'il en soit de cette seconde décision que tous les Publicistes n'adopteraient pas, s'il s'agissait d'un prince qui se verrait contraint par une guerre malheureuse de se rendre tributaire ou vassal d'une puissance étrangère, on peut avouer, avec Barclai, qu'un prince perd le droit et la qualité de roi, lorsque, foulant aux pieds les lois civiles, et les lois constitutives de son état, il se dé-

" clare hautement, comme dit Bossuet, non plus le roi et le père, mais l'ennemi de son peuple.

"L'Etat est un vaisseau dont le roi est le capitaine et le pilote. Lui seul a droit de commander la manœuvre. S'il paraît s'écarter de la route, il faut attendre qu'il y rentre de lui-même: les passagers peuvent l'avertir de son erreur, mais non lui arracher le gouvernail. Cependant, s'il est évident que toutes les manœuvres tendent à faire briser le vaisseau contre des rochers, dans ce moment d'un péril imminent et général, le salut public, qui est la loi suprême, l'emporte sur la loi de

s au peue son auontre lui, lui fasse il se déus qu'un

eux cas, re de son prend de Caligula un pareil droit sur e, quand aume inancêtres. t il était essentielre aucun devenu

que tous ait d'un heureuse ce étranperd le pieds les il se déle roi et

omme il

ine et le
nœuvre.
e qu'il y
l'avertir
uvernail.
nœuvres
ers, dans
le salut
la loi de

" l'obéissance qui, loin de sauver l'équipage, le ferait périr " infailliblement. Ce parti extrême et toujours infiniment " dangereux, ne peut être justifié que par cette nécessité

" extrême qui ne connaît point de loi."

Vide, circa quæstionem de societate politica, D. D. Frayssinous, de la Mennais, Duvoisin, Bossuet, locis suprà laudatis; D. Pey, de l'autorité des deux puissances, tom. 1. et D. Bouvier, institutiones philosophicæ, tom. 3.

Finis Ethica.

| INDEX ETHICÆ.                                           |      |
|---------------------------------------------------------|------|
|                                                         | Num. |
| Ethica,                                                 | l    |
| Pars prima. De Ethicâ generali.                         |      |
| Caput primum. De principiis actuum humanorum,           | 4    |
| I. De principiis internis actuum humanorum.             |      |
| De Intellectu morali,                                   | 5    |
| De Voluntario morali,                                   | 6    |
| De libertate morali,                                    | 14   |
| Propositio prima,                                       | 15   |
| Propositio secunda,                                     | 16   |
| II. De causis quæ voluntarium aut liberum minuunt       | - 31 |
| vel tollunt.                                            |      |
| De Violentiâ seu de coactione,                          | 17   |
| Propositio prima,                                       | 19   |
| Propositio secunda,                                     | 20   |
| Propositio tertia,                                      | 21   |
| De Metu,                                                | 22   |
| Propositio prima,                                       | 23   |
| Propositio secunda,                                     | 24   |
| Propositio tertia,                                      | 25   |
| De Concupiscentia,                                      | 26   |
| Propositio prima,                                       | 27 · |
| Propositio secunda,                                     | 30   |
| De Ignorantiâ,                                          | 32   |
| Propositio prima,                                       | 36   |
| Propositio secunda,                                     | 39   |
| III. De principiis externis actuum humanorum, seu       |      |
| de eorum fine,                                          | 41   |
| 1. De Beatitudine hominis,                              | 46   |
| Propositio. Solus Deus est beatitudo hominis objectiva, | 47   |
| 2. De obligatione nostras actiones ad Deum referendi,   | 49   |
| Propositio prima,                                       | 56   |
| Propositio secunda,                                     | 57   |
| Caput secundum. De proprietatibus actuum huma-          | 0,   |
| norum,                                                  | 58   |
| Propositio,                                             | 61   |
| Caput tertium. De regulis actuum humanorum,             | 64   |
| I. De conscientiâ,                                      | 65   |
| Propositio prima,                                       | 75   |
| pour passes                                             | , ,  |

Propositio Propositio Propositio Propositio II. De le De leg De lege De lege Propositio. Solvuntur De legis n De lege di 2. De leg Propositio Propositio Pars secun Caput prin De cul Propositio, Solvuntur

II. De cu Propositio Propositio Solvuntur III. De r Propositio, Solvuntur Caput secu I. De offici

De offici II. De of Propositio Solvuntur Propositio Solvuntur Caput tert homin

I. De hou manit

| INDEX ETHICAE.                                         | 33         |
|--------------------------------------------------------|------------|
| Propositio secunda,                                    | Num        |
| Propositio tertia,                                     | 77         |
| Propositio quarta,                                     | 78         |
| Propositio quinta,                                     | 79         |
| II. De lege,                                           | 81         |
| 1. De lege divinâ,                                     | 82         |
| De lege æternâ,                                        | 83         |
| De lege naturali,                                      | 84         |
| Propositio,                                            | 87         |
| Solvuntur objectiones,                                 | 89         |
| De legis naturalis immutabilitate,                     | 96         |
| De lege divina positiva seu scripta,                   | 98         |
| 2. De lege humanâ,                                     | 101        |
| Propositio prima,                                      | 108        |
| Propositio secunda,                                    | 112        |
| Pars secunda, De Ethicâ speciali,                      | 113        |
| Caput primum. De officiis hominum erga Deum,           | 114        |
| I. De cultu Dei interno,                               | 115        |
| Propositio,                                            | 116        |
| Solvuntur objectiones,                                 | 117        |
| II. De cultu Dei externo,                              | 122        |
| Propositio prima,                                      | 123        |
| Propositio secunda,                                    | 124        |
| Solvuntur objectiones,                                 | 125        |
| III. De religionum indifferentia,                      | 129        |
| Propositio,                                            | 130        |
| Solventur objectiones,                                 | 132        |
| Caput secundum. De officiis hominis erga seipsum,      | 135        |
| I. De officiis hominis ad ipsius animam spectantibus.  | 100        |
| De officiis quæ ad intellectum spectant,               | 136        |
| De officiis quæ ad voluntatem spectant,                | 140        |
| II. De officiis hominis ad ipsius corpus spectantibus, | 145        |
| Propositio prima,                                      | 149        |
| Solvuntur objectiones,                                 | 150<br>155 |
| Propositio secunda,<br>Solvuntur objectiones,          | 156        |
| Caput tertium. De officiis hominum erga cæteros        | 130        |
| homines,                                               | 160        |
| I. De hominum officiis quæ nituntur communi hu-        | 100        |
| maffitatis titulo,                                     | 161        |

Num.

m,

uunt

seu

etiva, endi,

ma-

v

|                                                     | AT.  |
|-----------------------------------------------------|------|
| II. De officiis hominum quæ ad societatem genera-   | Num. |
| tim spectant,                                       | 166  |
| Propositio,                                         | 168  |
| Solvuntur objectiones,                              |      |
| Corollaria,                                         | 169  |
|                                                     | 175  |
| III. De hominum officiis quæ pertinent ad societa-  |      |
| tem domesticam.                                     |      |
| 1. De societate conjugali,                          | 179  |
| 2. De societate paternâ.                            | 7    |
| De officiis parentum erga liberos,                  | 181  |
| De officiis liberorum erga parentes,                | 183  |
| 3. De societate herili.                             |      |
| De officiis deminorum erga famulos,                 | 186  |
| De officiis famulorum erga dominos,                 | 187  |
| IV. De societate politica seu civili,               | 188  |
| 1. De præcipuis regiminis politici formis.          | 100  |
| 2. Quodnam triplici ex illo regimine sit anteponen- |      |
| dum?                                                | 100  |
|                                                     | 196  |
| 3. Undenam oriatur suprema regiminis civilis potes- |      |
| tas ?                                               | 198  |
| Propositio. Suprema civilis potestas non à populo,  |      |
| sed à solo Deo tanquam à primario fonte repeten-    |      |
| da est,                                             | 199  |
| Corollaria,                                         | 205  |
| Solvuntur objectiones,                              | 212  |
|                                                     |      |

Finis Indicis Ethica.

§ 1. La reli

La reli pelle la re à l'homm suffisante avec un ca pas, surte fixes, asse senties pa nombre d ment vier palpables partie, d'u point ou r frappante. flambeau ce qui cor son origin qu'erreurs ignorant, sages et d Le sole

Le sole déen, de l'Indien. légumes e Le Grec adultère, féroce et Vénus im d'autres de puisqu'ell passions

(a) Pour re Philosophie, d donnone le sui des Colléges;

de ces di établies e

### **PREUVES**

DE LA RELIGION REVELEE (a).

§ I. INSUFFISANCE DE LA RELIGION NATURELLE.

La religion fondée sur la loi naturelle est ce que l'on appelle la religion naturelle. Cette religion est-elle suffisante à l'homme dans son état actuel? Elle ne lui est point suffisante; lo. parce que la sanction n'en est pas manifestée avec un caractère assez décisif; 20. parce qu'elle ne présente pas, surtout dans les cas un peu difficiles, des règles assez fixes, assez précises et assez sensibles pour être aperçues et senties par la généralité du genre humain. Un très-petit nombre d'hommes instruits et d'un jugement sain seulement vieu ent à bout de découvrir celles qui sont le plus palpables: souvent elles sont ignorées, du moins en grande partie, d'une multitude de gens ignorans qui ne raisonnent point ou raisonnent mal. Le fait en donne une preuve bien frappante. Portons nos regards sur les peuples privés du flambeau de la révélation, et voyons ce qui s'y passe. ce qui concerne la Divinité et son culte, l'homme, son ame, son origine, sa fin et ses devoirs, on est étonné de ne trouver qu'erreurs extravagantes, non-seulement parmi le vulgaire ignorant, mais même parmi ceux qui s'honorent du titre de sages et de savans.

Le soleil, la lune, les astres: voilà les divinités du Chaldéen, de l'Assyrien et du Perse. L'eau est le dieu de l'Indien. L'Egyptien adore un bœuf, des reptiles, des légumes et les animaix les plus vils et les plus immondes. Le Grec et le Romain prodiguent leur encens à un Jupiter adultère, à une Junon jalouse et vindicative, à un Mars féroce et sanguinaire, à un Bacchus intempérant, à une Vénus impudique, à un Mercure voleur, à une multitude d'autres divinités toutes tachées de vices non moins infâmes, puisqu'elles n'étaient pour la plupart que le vice et les passions personnifiés. Qui oserait raconter les cérémonies de ces dieux et leurs mystères impurs? les prostitutions établies en l'honneur de Vénus et pratiquées dans les orgies

**y** 2

Num.

166

168 169

175

ta-

179

181

183

186

187

188

n-196

:**es**--198

ulo, ten-

199

205 212

<sup>(</sup>a) Pour remplir la promesse que nous avons faite dans le prospectus de ce Cours de Philosophie, de terminer cet ouvrage par un traité des preuves de la Religion révêlée, nous donnons le suivant, tel qu'il se trouve dans un Cours élémentaire de Philosophie, à l'usage des Colléges; 1 vol. 120. Lyon, 1823.

consacrées à Bacchus? Il eût manqué quelque chose à ce culte affreux, si la cruauté ne s'y était mêlée. Le Grec, couronné de fleurs, égorge en chantant des victimes humaines. On ne peut lire, sans frémir d'horreur, les sacrifices épouvantables du cruel Carthaginois, et le nombre des malheureux qu'il immolait avec férocité à ses dieux barbares (a). Le Gaulois ne connaît point de sacrifice plus agréable à la Divinité que celui des hommes, surtout des hommes les plus innocens. Rome range parmi les exercices sacrés de la religion les combats barbares des gladiateurs. En un mot, comme le dit si bien Bossuet, le culte n'était qu'une continuelle profanation, ou plutôt une insulte à la Divinité.

Les erreurs des philosophes dans leurs dogmes ne sont pas moins révoltantes que celles du vulgaire dans la pratique. S'ils reconnaissent la nécessité d'un premier principe de toutes choses, ils ne le découvrent qu'à travers un voile épais, qui leur en cache les attributs les plus essentiels. Celui-ci admet une matière éternelle qui s'est arrangée d'elle-même pour former l'univers; celui-là, un être indépendant de la matière, mais qui n'en a été que le modérateur et le régulateur sans en avoir été le créateur. Les uns reconnaissent un premier être, auteur de la nature, mais dont les actions ne sont déterminées que par un destin aveugle; les autres imaginent deux principes opposés, l'un, auteur du bien, et l'autre, auteur du mal. Socrate, qui avait si bien parlé de la Divinité, meurt en ordonnant à ses amis de sacrifier un coq à Esculape; après avoir fait le discours le plus sublime sur l'immortalité de l'ame, il le termine en doutant si l'ame est immortelle.

Pendant un contre Gélon, tyran de Syracuse, combat qui dura depuis le matin jusqu'au soir, Amilcar, fils d'Hannon leur général, ne cessa point de sacrifier aux dieux des hommes vivans et en grand nombre, en les faisant jeter dans un bûcher ardent.

distingue un auteur droits, se honneurs of l'on s'eniv des jeux d à Athènes impudique images dés laient être l'antiquité souverain sur ce seul Tant d'ext du flambea suffisance état actue religion ré

Il existe gion natur Dieu souv rainement et raisonna son princip

§ 1:

Mais pa révélée der nous vivon ment sont indiquent, différentes s'est manités, et luitiquer. C sont authe

Vous ne un Cyrus, soit auteur

<sup>(</sup>a) Les Carthaginois offraient des victunes humaines en sacrifice à Saturne, connu dans l'Écriture sous le nom de Moloch. Les parens se faissient un point d'honneur et de religion d'assister à ce cruel et barbare spectacle, l'œil sec et sans pousser un seul gémissment. Ils auraient cru rendre le sacrifice moins agréable à la divinité, et en perdre le fruit, s'ils avaient pousse quelque soupir.

Dans le temps de la peate, ils sacrifiaient à leurs dieux un grand nombre d'enfans, sans pitté pour un âge qui excite la compassion des plus cruels ennemis. Dans le temps qu'Agathocle étuit près de mettre le siège devant Carthage, les habitans de cette ville, se voyent réduits à la dernière extrémité, imputèrent leur malheur à la juste colère de Saturne contre eux, parce qu'an lieu des enfans de la première qualité qu'on avait coutume de sacrifier, on avait mis frauduleusement à leur place des enfans d'esclaves et d'étrangers. Pour réparer cette faute, ils immolèrent à Saturne deux cents enfans des meilleures maisons de Carthage; et outre cela, plus de trois cents citoyens qui se sentaient coupables de ce prétendu crime, s'offrirent volontairement en sacrifice. Ils avaient, dit Diodore, une statue de Saturne dout les mains étalent penchées vers la terre, de sorte que l'enfant que l'on posnit sur ces mains, tombait aussitôt, par une ouverture, dans une fournaise pleine de feu.

ose à ce
Le Grec,
victimes
reur, les
nombre
es dieux
fice plus
tout des
exercices
diateurs.
e n'était
elte à la

ne sont

oratique. ncipe de un voile sentiels. arrangée être ine modé-Les ur. nature, un destin sés, l'un, rate, qui ant à ses r fait le ne, il le ton, qui

puis le matin er aux dieux rdent. 'enfans, sans mps qu'Agase voyant réaturne contre

, connu dans

et de religion nissment. Ils

le fruit, s'ils

mps qu'Agase voyant réaturne contre
sacrifier, on
Pour réparer
de Carthage;
étendu crime,
Saturne dont
ur ces mains,

distingue si nettement l'esprit de la matière, qui reconnaît un auteur suprême, et que l'on admire par de si beaux endroits, se dément honteusement en faisant partager les honneurs divins aux astres, à la terre, aux démons; il veut que l'on s'enivre aux fêtes de Bacchus, que la jeunesse célèbre des jeux d'où il bannit toute décence. Le grave Solon établit à Athènes un temple à Vénus la prostituée, à l'Amour impudique. Le sage Aristote, après avoir blâmé toutes les images déshonnêtes, en excepte celles des dieux, qui voulaient être honorés par ces infamies. Jamais les sages de l'antiquité payenne n'ont pu s'accorder sur la nature du souverain bien: Varron, le plus savant d'entre eux, compte, sur ce seul article, deux cent quatre vingt-dix-huit opinions. Tant d'extravagances des peuples et des philosophes privés du flambeau de la révélation ne démontrent que trop l'insuffisance de la religion naturelle pour l'homme dans son état actuel, et prouvent évidemment qu'il a besoin d'une religion révélée, qui soit pour lui un guide plus sûr.

# § II. EXISTENCE D'UNE RELIGION REVELEE.

Il existe une religion révélée. L'insuffisance de la religion naturelle suffirait seule pour le démontrer, parce qu'un Dieu souverainement sage, souverainement bon et souverainement provident, n'a pu créer l'homme intelligent, libre et raisonnable, sans lui donner un moyen sûr de connaître son principe, ses devoirs, sa fin et les moyens d'y arriver.

Mais passons à l'examen des faits: il existe une religion révélée depuis le premier jour du monde jusqu'à celui où nous vivons, si les livres de l'ancien et du nouveau Testament sont authentiques, fidèles et intègres; parce qu'ils indiquent, avec toute la clarté et la précision possibles, les différentes époques et les diverses circonstances où Dieu s'est manifesté à l'homme pour lui communiquer ses volontés, et lui enseigner les vérités qu'il avait à croire et à pratiquer. Or les livres de l'ancien et du nouveau Testament sont authentiques, fidèles et intègres.

# Livres de l'ancien Testament.

Authenticité de ces livres.

Vous ne doutez pas, dit M. Le François, qu'il n'y ait eu un Cyrus, un Alexandre, un Cicéron; que ce dernier ne soit auteur des livres qui portent son nom. Rendez-moi

compte, je vous prie, des motifs qui vous engagent à croire ces faits. Je vois, répondez-vous, les hommes réunis dans cette créance. Ceux qui vivaient avant nous croyaient la même chose: ainsi, en remontant jusqu'à Cicéron, jusqu'à Alexandre, jusqu'à Cyrus, les auteurs qui ont suivi de siècle en siècle attestent ces faits. Qu'opposer à une tradition si suivie, si liée, si constante? Or, qu'il y ait eu un Moïse, législateur des Juifs et auteur du Pentateuque, c'est un fait appuyé sur la créance générale de tout un peuple nombreux, qui subsiste encore de nos jours; sur le témoignage de tous les écrivains de ce peuple, tant anciens que modernes; sur le consentement des historiens du paganisme qui ont eu connaissance de la nation juive. Diodore de Sicile, Strabon, Trogue-Pompée, Justin, Pline, Tacite, Juvénal, Galien, Longin, tous lui donnent Moïse pour légis-Le fait n'a jamais été contredit. Joseph, dans sa savante réponse à Appion, cite les premiers auteurs phéniciens, égyptiens, grecs, comme autant de témoins irréprochables de l'antiquité de cette nation et de Moïse. Celse, ennemi déclaré du nom chrétien, n'a pas osé attaquer l'existence de Moïse, ni l'authenticité du Pentateuque. Il y a plus de dix-huit siècles que les fondateurs et les docteurs de la société chrétienne tiraient contre les Juifs et les Païens des preuves du Pentateuque comme d'un ouvrage reconnu universellement pour être de Moïse.

Le Pentateuque n'a pu être exposé au sort de ces livres que peu de personnes lisent, et auxquels le lecteur le plus passionné ne prend qu'un faible intérêt. Ce livre renferme tout ce qu'un peuple a de plus cher, son origine, sa religion, sa police, ses mœurs, sa philosophie, tout ce qui sert à régler la vie, tout ce qui unit et forme la société, les bons et les mauvais exemples, la récompense des uns et le châtiment rigoureux des autres. Le Juif y trouvait l'histoire de ses ancêtres, ses priviléges au-dessus des autres nations, ses droits sur la terre de Chanaan, toutes les lois politiques et sacrées qu'il devait suivre pour éviter l'effet des plus terribles menaces. Des ministres publics étaient chargés de ce précieux dépôt. Dans des temps marqués ils devaient faire la lecture de la Loi en présence du peuple. Il n'y avait point d'autre livre où l'on étudiât les préceptes de la bonne foi. Tout y était réglé; les fêtes, les sacrifices, les cérémonies, toutes

les autres les contrat la forme n les mœurs cette loi, d tences, de règle d'édi enfans, de loi, qui se

Il était d'y être fic mériter la tait donc i point de fa ait pu en vres. D'a que Moïse

Aussi, rage et les contre les et Néhém vité, qu'es ture assic splendeur nies, la f mot toute serviteur de serviteur de les contre le

Ce grain rois et pe hortent le lui reprocuellement lor lui annor contre les

Le livr ciens can divine po livres de la mémoi dans ses l

t à croire unis dans byaient la ı, jusqu'à vi de sièine tradiait eu un que, c'est in peuple le témoiciens que du paga-Diodore e, Tacite, our légisi, dans sa

s irrépro-Celse, enier l'exise. Il y a docteurs les Païens reconnu

ırs phéni-

ces livres ur le plus renferme religion, sert à rés bons et châtiment le ses anses droits et sacrées ibles meprécieux la lecture it d'autre

Tout y

s, toutes

les autres actions publiques et particulières, les jugemens, les contrats, les marriages, les successions, les funérailles, la forme même des habits, et en général tout ce qui regarde les mœurs. Chaque particulier était obligé d'être instruit de cette loi, de la méditer jour et nuit, d'en recueillir des sentences, de les avoir toujours devant les yeux. La principale règle d'éducation pour les pères était d'apprendre à leurs enfans, de leur inculquer, de leur faire observer cette sainte

loi, qui seule pouvait les rendre sages dès l'enfance.

Il était de la dernière conséquence d'en être instruit et d'y être fidèle. Manquer à certaines observances, c'était mériter la mort. La crainte seule du châtiment ne permettait donc à personne de négliger ces livres. Il n'est donc point de fait certain, si l'on peut supposer de bonne foi qu'on ait pu en imposer au peuple juif sur Moise et sur ses livres. D'après cet exposé, il n'est pas possible de douter que Moïse n'ait donné aux Juiss leurs lois civiles et sacrées.

Aussi, si les Machabées se rendent illustres par leur courage et leurs victoires, c'est pour défendre la loi de Moïse contre les fureurs d'un roi impie qui veut l'abolir. et Néhémie ne s'immortalisent, après le retour de la captivité, qu'en rappelant les Juiss à la loi de Moïse par une lecture assidue; en rétablissant cette loi dans sa première splendeur; en réglant les fêtes, les sacrifices, les cérémonies, la forme de l'autel, les mariages, la police, en un mot toutes choses, selon qu'il était écrit dans la loi de Moïse serviteur de Dieu.

Ce grand nombre de prophètes qui se succèdent sous les rois et pendant la captivité, ne parlent que de Moise, n'exhortent le peuple qu'à l'observation de la loi de Moïse, ne lui reprochent que d'y être infidèle; lui rappellent continuellement le souvenir des prodiges extraordinaires qui éclatèrent lorsque cette loi sainte fut publiée, et ne cessent de lui annoncer les menaces terribles que le Seigneur y fait contre les prévaricateurs qui oseront la transgresser.

Le livre seul des Psaumes, où sont recueillis tant d'anciens cantiques du peuple de Dieu, fournit, dans la plus divine poésie qui fut jamais, des monumens éternels des livres de Moise, imprimés par le chant et par la mesure dans la mémoire de tous les Juifs. Dans l'histoire de ce peuple et dans ses livres il n'y a pas un seul fait considérable qui puisse subsister un moment, si on le détache de Moïse, tel que nous l'avons. L'histoire des Juiss et leurs livres ne sont donc qu'un rêve, si le Pentateuque n'est pas de Moïse, et même dans sa pureté.

L'authenticité des autres livres qui ont été écrits depuis

Moïse se démontrerait de la même manière.

# Fidélité des livres de l'ancien Testament.

Les livres de l'ancien Testament sont fidèles, c'est-à-dire, qu'ils rapportent les faits tels qu'ils sont arrivés. En effet ils sont fidèles, si les auteurs n'ont été ni trompés, ni trom-

peurs: or ils n'ont été ni l'un, ni l'autre.

D'abord ils n'ont point été trompés : il est impossible qu'ils aient pu l'être. La nature des faits qu'ils voyaient eux-mêmes, ou qu'ils entendaient raconter par des témoins oculaires, qu'ils voyaient d'ailleurs démontrés par une foule de monumens et une tradition récente et universelle, ne pouvaient leur permettre de tomber en Les faits étaient trop grands, trop frappans, trop intéressans : c'est la création du monde, la chute de l'homme, sa punition, la promesse de sa future rédemption; la corruption générale du genre humain, son anéantissement par les eaux du déluge, la conservation miraculeuse de Noé et de sa famille; l'alliance du Seigneur avec Abraham et sa postérité, alliance dont la circoncision est le signe; la promesse du Messie tant de fois et en tant de circonstances renouvelée aux trois patriarches Abraham, Isaac et Jacob: c'est la famille nombreuse et puissante de ces hommes illustres dans tout l'Orient, errant dans la terre de Chanaan, passant en Egypte, s'y trouvant avantageusement placée par Joseph vendu par ses frères, et devenu, par une suite de prodiges, premier ministre du Roi; s'y multipliant avec une rapidité merveilleuse; forcée d'en sortir par l'oppression des tyrans du pays, qui ne lui permettent de partir qu'après avoir été accablés d'une multitude de terribles fléaux; conduite par Moïse, dont la vie entière est toute miraculeuse: c'est une foule de prodiges qui bouleversent l'ordre de la nature : un peuple entier traversant la mer Rouge entre ses flots divisés; une armée ennemie engloutie sous ces mêmes flots; une colonne de feu marchant à la tête d'Israëi délivré; un voyage de quarante ans dans le désert; la manne tombant chaque jour du ciel; l'eau sortant du sei cun dépéri des éclairs cérémonie de promis indiqué pa vant; le le passage sés ; le g royauté; rebellion of règnes bri premier to merveilles le peuple schisme d vité de I prophètes l'érection par Nabu bées, et i ration ser cette nati

> cien Test En sec pour le c écrits qu religion, par leur de caract faire acci voyait pa qui l'inté ils pu en tance de dont cha jugés et cérémon lois rigo

saient; à

sion. Il

tel que ne sont oïse, et

s depuis

t-à-dire, En effet ni trom-

possible voyaient des tétrés par ente et nber en rappans, chute future ain, son tion mi-Seigneur oncision en tant oraham. sante de la terre ageuse-

ageusedevenu,
oi; s'y
l'en sormettent
e de terière est
ouleversant la
mie enarchant
ns dans
eau sor-

tant du sein des roches arides; les habits n'éprouvant aucun dépérissement; la Loi donnée au milieu des foudres et des éclairs; toute une législation politique et religieuse; des cérémonies et des fêtes solonnelles; l'entrée dans la terre de promission ; le partage de cette terre prophétiquement indiqué par Jacob deux cent quarante-quatre ans auparavant ; le renversement de Jéricho au son des trompettes ; le passage du Jourdain à pied sec, ses flots s'étant rebroussés; le gouvernement des juges; l'établissement de la royauté; Saul miraculeusement élu roi et réprouvé pour sa rebellion contre l'autorité divine dont la sienne émanait ; les règnes brillans de David et de Salomon; la construction du premier temple, à juste titre mis au nombre des plus belles merveilles du monde; sa dédicace solennelle faite par tout le peuple assemblé par l'ordre du roi; la séparation et le schisme des dix tribus sous le règne de Roboam; la captivité de Babylone, long-tems auparavant annoncée par les prophètes; le retour de cette captivité, également prédit; l'érection du second temple à la place du premier, détruit par Nabuchodonosor; les guerres miraculeuses des Machabées, et mille autres faits non moins éclatans dont l'énumération serait trop longue. Des faits et des événemens de cette nature ne pouvaient laisser le moindre sujet à l'illusion. Il est donc évident que les auteurs des livres de l'ancien Testament n'ont pu être trompés.

En second lieu ils n'ont pu être trompeurs. Il ne faudrait pour le démontrer que leur caractère dépeint dans leurs écrits qui ne respirent que vertu, candeur, probité, intégrité, religion, désintéressement, et qui se font surtout admirer par leur merveilleux accord. Mais quand ils auraient été de caractère à tromper, l'auraient-ils pu? Auraient-ils pu faire accroire à toute une nation qu'elle voyait ce qu'elle ne voyait pas, qu'il s'opérait sous ses yeux de grands événemens qui l'intéressaient, sans qu'il s'en opérât aucun? Auraientils pu en imposer sur des faits de la publicité et de l'importance de ceux que nous avons rapportés, à tout un peuple dont chaque individu avait ses vues, ses opinions, ses préjugés et ses intérêts particuliers; que l'on chargeait de cérémonies gênantes, de pratiques opposées aux passions, de lois rigoureuses, toutes fondées sur les événemens qui se passaient; à qui on reprochait sans cesse des prévarications in-

famantes, suivies de châtimens humilians; qui se soumet aux institutions nouvelles sans la plus légère réclamation ; qui y est demeuré pendant toutes les générations inviolablement attaché; qui non-seulement ne dénonce aucuns vestiges de faux, mais qui plutôt appuie et confirme tout par ses paroles et sa conduite; à tout un peuple qui se divise en deux nations ennemies, acharnées l'une contre l'autre, différentes de sentimens sur tout le reste, excepté sur l'authenticité et la véracité de leurs livres. Les dix tribus rebelles qui s'étaient soustraites à une partie du culte de leurs pères. n'auraient-elles pas motivé leur séparation sur la fausseté de ce culte, s'il avait été mai fondé? Elles ne le font pas cependant, elles n'y pensent même pas; bien loin de là, si elles font éprouver quelques changemens au cérémonial, elles conservent le même fond de doctrine et les mêmes livres sans y rien changer, du moins quant à la substance. Des raisons aussi péremptoires ne prouvent-elles pas incontestablement que les auteurs de ces livres n'avaient ni trompé, ni pu tromper la nation à laquelle ils les adressaient? Donc les auteurs des livres de l'ancien Testament n'ont pu être trompeurs; d'un autre côté ils n'ont pu être trompés; donc ils n'ont été ni trompés ni trompeurs; donc ils ont rapporté les faits tels qu'ils se sont passés, et leurs écrits sont d'une fidélité entière qui ne laisse rien à désirer.

Mais on dira peut-être: Du moins Moïse a bien pu être trompé et trompeur sur les faits qui se sont passés pendant les deux mille quatre cent trente-trois ans qui ont précédé sa naissance. Pas plus que sur ceux qui sont arrivés de son vivant. En effet, sur le récit de ces faits, il établit une religion, et pour preuve de la divinité de sa mission et de la religion qu'il établit, il opère une foule de prodiges qui ne peuveut être que l'œuvre de Dieu: or Dieu n'approuve pas et ne confirme pas ainsi le mensonge, l'erreur, l'imposture et la fausseté. Donc Moïse n'a pu dire que la vérité, et il n'a pu être trompé ni trompeur sur les faits qui ont précédé sa naissance, non plus que sur ceux qui sont arrivés de son vivant.

Dire qu'il n'avait pas de moyens de les connaître d'une manière infaillible, c'est parler sans fondement, sans preuve, et contre toute raison. Il avait d'abord fort bien pu en être instruit par révélation; il avait également pu en être trèsbien instruit par une tradition constante et universelle, par une foule de monumens et peut-être par des écrits.

lo. La inconnue a dit M. Le Le petit n lui rappro père de M celui-ci av vécu long près de si deux cent avaient p donc réce

La cau
tres, est
sont mon
l'âge de r
temps, l
ainsi les
de quoi
ancêtres
n'avaient
partie de
n'était q

Il étai toire de Les viei saint pa veilles q d'Egypt humain Il lui ét

20. Uham, Is paux év voisins habité; ils avai pierres mémori cendres seuleme

met aux
; qui y
plement
tiges de
paroles
n deux
férentes
ticité et
les qui
s pères,
ausseté
ont pas
e là, si
monial,
mêmes

stance.
inconient ni
saient?
ont pu
ompés;
ils ont
its sont

pu être endant orécédé vés de lit une et de la qui ne ive pas ture et n'a pu a nais-vivant. d'une reuve.

en être

e très-

le, par

lo. La longue vie des premiers hommes, qui n'a pas été inconnue aux plus anciens historiens du paganisme, était, dit M. Le François, une source de lumières pour Moïse. Le petit nombre de générations qui s'étaient écoulées avant lui rapprochait de son temps l'origine du monde. Amram, père de Moïse, avait vécu long-temps avec Lévi son aieul; celui-ci avait vécu plusieurs années avec Isaac, qui avait vécu long-temps avec Sem, fils de Noé; et Noé avait vécu près de six cents ans avec Mathusala, qui avait vécu plus de deux cents ans avec Adam: la tradition des événemens qui avaient précédé le déluge, ne roulant que sur six têtes, était donc récente.

La cause de notre ignorance dans l'histoire de nos ancêtres, est que nous avons peu vécu avec eux, et qu'ils sont sont morts souvent avant que nous fussions parvenus à l'âge de raison. Mais lorsque les hommes vivaient si longtemps, les enfans vivaient long-temps avec leurs pères; ainsi les pères entretenaient long-temps leurs enfans. Or de quoi les entretenaient-ils, sinon de l'histoire de leurs ancêtres? Toute l'histoire était réduite à celle-là. Ils n'avaient ni les sciences ni les arts qui occupent une grande partie des discours des hommes. L'ancienne philosophie n'était que la connaissance des traditions primitives.

Il était encore moins difficile à Moïse de déterrer l'histoire de Noé, d'Abraham, d'Isaac, de Jacob, de Joseph. Les vieillards de son temps avaient pu converser avec le saint patriarche Jacob. La mémoire de Joseph et des merveilles que Dieu avait faites par ce grand ministre des rois d'Egypte, était toute fraiche. Les traditions du genre humain étaient donc pour Moïse une source de lumières.

Il lui était aisé de les recueillir.

20. Une seconde source étaient les monumens qu'Abraham, Isaac et Jacob avaient érigés en mémoire des principaux événemens de leur vie. On montrait, chez les peuples voisins et dans la terre de Chanaan, les lieux où ils avaient habité; les puits qu'ils avaient creusés, les montagnes où ils avaient sacrifié à Dieu et où il leur était apparu; les pierres qu'ils avaient dressées ou entassées, pour servir de mémorial à la postérité; les tombeaux où reposaient leurs cendres. Le souvenir de ces grands hommes subsistait non-seulement dans leur pays, mais encore dans tout l'Orient,

où plusieurs nations célèbres n'ont jamais oublié qu'elles venaient de leur race. Les premiers temps étaient curieux d'ériger et de conserver ces sortes de monumens. La postérité retenait soigneusement les occasions qui les avaient fait dresser. C'était une des manières d'écrire l'histoire. Toute la Grèce en était remplie. On a depuis façonné et poli les pierres. Après les colonnes, les statues ont succédé aux masses grossières et solides que l'on érigeait dans les temps primitifs.

30. Les noms des patriarches étaient encore une espèce de monumens plus simples et plus familiers. Ils signifiaient ce que leur naissance avait eu de singulier, ou quelque faveur reçue de Dieu, ou quelque événement mémorable arrivé de leur temps. Ainsi c'était comme une histoire abrégée; car ils avaient soin d'expliquer à leur enfans la raison de ces noms. On ne pouvait les prononcer sans en

rafraichir la mémoire.

40. Il est plus que vraisemblable que dans la lignée où s'est conservée la connaissance de Dieu, on conservait aussi par écrit des mémoires des anciens temps; car les hommes

n'ont jamais été sans ce soin.

50. Ce qui est bien assuré, et qui n'était pas un faible secours pour l'histoire, il se faisait des cantiques que les pères apprenaient à leurs enfans, cantiques qui, se chantant dans les fêtes, les assemblées, y perpétuaient la gloire des actions les plus éclatantes des siècles passés. Le style de ces cantiques, hardi, extraordinaire, naturel toutefois, en ce qu'il est propre à représenter la nature dans ses saillies et dans ses transports, se grave plus aisément et plus profondément dans la mémoire.

De tous les peuples du monde, celui ou de tels cantiques ont été le plus en usage, c'est le peuple juif. Moïse en marque un grand nombre, qu'il désigne par les premiers vers, parce que le peuple savait le reste. Lui-même en fait deux de cette nature. Le premier met devant les yeux le passage triomphant de la mer Rouge, et les ennemis de son peuple, les uns déjà noyés, et les autres à demi-vaincus par la terreur. Dans le second il célèbre les bontés et les merveilles de Dieu, et confond l'ingratitude du peuple. Les siècles suivans l'ont imité. Jacob avait prononcé, dans ce langage mystique, les oracles qui contenaient la destinée de scs enfans.

D'après naître par création, faits les p nation, les tout le me aurait don moyens s naissance

Les liv intégrité, sifiés. E falsifiés. dans une tant de re de toutes dont on tifes aprè sept ans cles; qu et la géi desquels qui consi famies e ce que l'a l'on avail des livres et la règl jours, qu qu'ils po qu'ils reg livres sur peuples qu'ils n'o impossib action. haine mu non plus donner p lieu. Li qu'elles curieux La posavaient istoire. nné et uccédé ans les

espèce ifiaient uelque norable nistoire fans la ans en

née où it aussi ommes

faible que les antant re des tyle de , en ce llies et rofon-

tiques ise en emiers ne en yeux nis de incus et les euple.

stinée

D'après cet exposé, il est évident que Moïse pouvait connaître par des moyens sûrs l'histoire du monde jusqu'à la création, histoire dont il ne rapporte qu'un abrégé des faits les plus frappans, les plus intéressans pour toute la nation, les plus faciles à conserver dans la mémoire, et dont tout le monde devait avoir une connaissance exacte. On aurait donc bien tort d'avancer que Moïse a manqué de moyens sûrs pour connaître les faits qui ont précédé sa naissance (Log. 82, 83, &c. Metaph. 77, &c.).

Intégrité des livres de l'ancien Testament.

Les livres de l'ancien Testament sont de la dernière intégrité, c'est-à-dire, qu'ils n'ont pu être ni altérés ni falsifiés. En effet, comment auraient pu être altérés ou falsifiés, des livres qui dès leur origine ont été répandus dans une multitude de mains; pour lesquels la nation avait tant de respect, que ni le laps des temps, ni l'assemblage de toutes les adversités, n'ont jamais pu le diminuer; dont on remettait un exemplaire aux princes et aux pontifes après leur inauguration; dont on faisait tous les sept ans une lecture publique à la fête des Tabernacles; qui contenaient la législation civile et religieuse, et la généalogie des familles, objets à la conservation desquels on est si intéressé et si soigneux; des livres qui consignent tant d'infidélités, de prévarications, d'infamies et de châtimens humilians pour toute la nation, ce que l'on n'aurait pas manqué de supprimer sans doute, si l'on avait tant fait que d'y introduire la moindre altération; des livres qui étaient le fondement de la croyance publique et la règle des mœurs, que les particuliers lisaient tous les jours, qu'ils possédaient en grande partie par mémoire, qu'ils portaient partout, qu'ils méditaient sans cesse, et qu'ils regardaient comme leur trésor le plus précieux; des livres surtout conservés constamment semblables par deux peuples séparés et ennemis. Il est toujours bien évident qu'ils n'ont pas été altérés depuis leur séparation : il est bien impossible qu'ils soient entrés en connivence pour une telle action. S'ils avaient été altérés auparavant, à cause de la haine mutuelle qu'ils se portaient, l'un n'eût pas manqué non plus de les rejeter en voyant l'autre les conserver, et de donner pour motif de son rejet la falsification qui aurait eu lieu. Le Providence a pourvu à tout : elle n'a peut-être

permis la séparation des deux peuples de Juda et d'Israël, que pour constater à toutes les nations, de la manière la plus évidente, l'intégrité aussi bien que l'authenticité des livres de l'ancien Testament, et surtout des livres de Moïse, dont les autres ne sont que la suite; mais ils sont tous si bien liés, ils se prêtent un tel appui, qu'ils sont ou tous faux ou tous vrais. Il n'y a pas d'absurdité plus grande que de dire qu'ils soient tous faux: ils sont donc nécessairement tous vrais. Aussi jamais on n'a cité et jamais on ne citera, avec quelque vraisemblance, ni l'époque, ni le lieu, ni les auteurs de leur falsification ou de leur supposition.

Solution des principales difficultés qu'on apporte contre les livres de l'ancien Testament.

lo. Le peuple était tombé dans une idolâtrie affreuse sous les règnes de Manassé et d'Amon: on sacrifiait aux astres au milieu de Jérusalem; Baal était adoré jusque dans le temple: l'ignorance et la corruption n'avaient plus de bornes. Sous le règne de Josias, le grand-prêtre Helcias ne put-il point profiter de ce temps de ténèbres et de désordres pour insérer ses pensées dans le livre de la Loi qu'il trouva

dans le temple?

Qu'apercevez-vous dans ce temps, dit M. Le François, qui soit propre à autoriser le plus léger soupçon? Il faut bien que le livre de la Loi se trouve dans le temple, puisqu'il devait y être gardé religieusement. S'il y avait eu de la mauvaise foi de la part du grand-prêtre et du roi, elle n'aurait pas été cachée aux successeurs de Josias: ces rois impies l'eussent sans doute divulguée en faisant revivre l'idolâtrie: des réflexions si simples doivent dissiper tout soupçon. Mais permettez-moi de vous demander encore si vous croyez sérieusement que la corruption ait été si générale sous Manassé et Amon, qu'il ne fût resté en Juda aucun adorateur du vrai Dieu; que le livre de la Loi ne fût qu'entre les mains du grand-prêtre; que ce livre, que tout Juif devait méditer jour et nuit, ne fût plus connu ; que les psaumes et les écrits des prophètes fussent effacés de toutes les mémoires. Voilà ce qu'il est impossible de croire, sans rejeter l'histoire de ces temps-là, puisqu'on y voit des prêtres, des lévites fidèles, etc. Voilà néanmoins ce qu'il faudrait croire, pour accuser Helcias d'avoir falsifié les livres de Moïse; parce que le respect des Juiss pour ces livres était un obstacle insurmentab cun fait es dans les pr nassé, An dans le re corrupteur voudriez-v tie, pour l peuple jui pas possib temps de

20. Per lone, le pe tive, et au il pas fabr

Quelle dit Bossu l'ignorance

Pour pe faut qu'ui mens il er son origin heur est sous Sédé soins d'un niel, sans avait ses Daniel et perdue en bliée, qu' ce n'était fallait con et nouve et durant aussi bier seulemen et les ps puisqu'à seul fait chapitre subsister

l'Israël, nière la ité des Moïse, tous si ou tous grande écessainais on le lieu, ition.

ise sous x astres dans le plus de lcias ne sordres

trouva

ntre les

rançois, Il faut , puiseu de la le n'aurois ime l'idoat soupsi vous ale sous adorantre les devait ımes et moires. histoire vites fie, pour

; parce acle insurmontable à toute falsification, et qu'il ne s'y trouve aucun fait essentiel qui ne se trouve aussi dans les psaumes et dans les prophètes qui avaient vécu et prophétisé avant Manassé, Amon, Josias, soit dans le royaume de Juda, soit dans le royaume d'Israël. Voudriez-vous aussi donner au corrupteur de la loi tous ces ouvrages des prophètes? Ne voudriez-vous pas du moins lui accorder le don de prophétie, pour lui faire annoncer tout ce qui devait arriver au peuple juif dans la suite des temps? Avouez donc qu'il n'est pas possible de trouver aucun appui à vos soupçons dans les temps de Josias.

20. Pendant les quarante années de captivité à Babylone, le peuple juif n'a-t-il pas bien pu perdre sa loi primitive, et au retour de cette captivité, Esdras ne lui en auraitil pas fabriqué une nouvelle à son gré et selon ses caprices?

Quelle fable plus incroyable pourrait-on jamais inventer? dit Bossuet, et peut-on y donner créance sans joindre

l'ignorance au blasphème?

Pour perdre une telle loi, quand on l'a une fois reçue, il faut qu'un peuple soit exterminé, ou que par divers changemens il en soit venu à n'avoir plus qu'une idée confuse de son origine, de sa religion et de ses coutumes. Si ce malheur est arrivé au peuple juif, et que la loi, si connue sous Sédécias, se soit perdue soixante ans après, malgré les soins d'un Ezéchiel, d'un Jérémie, d'un Baruch, d'un Daniel, sans compter les autres, et dans le temps que cette loi avait ses martyrs, comme le montrent les persécutions de Daniel et des trois enfans; si, dis-je, cette sainte loi s'est perdue en si peu de temps, et demeure si profondément oubliée, qu'il soit permis à Esdras de la rétablir à sa fantaisie, ce n'était pas le seul livre qu'il lui fallait fabriquer. Il lui fallait composer en même temps tous les prophètes anciens et nouveaux, c'est-à-dire, ceux qui avaient écrit et devant et durant la captivité, ceux que le peuple avait vus écrire, aussi bien que ceux dont il conservait la mémoire; et nonseulement les prophètes, mais encore les livres de Salomon, et les psaumes de David, et tous les livres de l'histoire, puisqu'à peine se trouvera-t-il dans toute cette histoire un seul fait considérable, et dans tous ces autres livres un chapitre qui, détaché de Moïse, tel que nous l'avons, puisse subsister uu seul moment. Tout y parle de Moïse, tout y est fondé sur Moïse: et la chose devait être ainsi, puisque Moïse, et sa loi, et l'histoire qu'il a écrite, étaient en effet, chez le peuple juif, tout le fondement de la conduite publique et particulière. C'était en vérité à Esdras une merveilleuse entreprise, et bien nouvelle dans le monde, de faire parler en même temps avec Moïse tant d'hommes de caractère et de style différens, et chacun d'une manière uniforme et toujours semblable à elle-même; et faire accroire tout-à-coup à tout un peuple que ce sont là les anciens livres qu'il a toujours révérés, et les nouveaux qu'il a vu faire, comme s'il n'avait jamais ouï parler de rien, et que la comnaissance du temps présent, aussi bien que celle du temps passé, fût tout-à-coup abolie.

Tels sont les prodiges qu'il faut croire, quand on ne veut pas croire les miracles du Tout-Puissant, ni recevoir le témoignage par lequel il est constant qu'on a dit à tout un

grand peuple qu'il les avait vus de ses yeux.

Mais si ce peuple est revenu de Babylone dans la terre de ses pères si nouveau et si ignorant, qu'à peine se souvint-il qu'il eût été, en sorte qu'il ait reçu sans examiner tout ce qu'Esdras a voulu lui donner; comment donc voyons-nous dans le livre qu'Esdras a écrit et dans celui de Néhémias son contemporain tout ce qu'on y dit des livres divins? Avec quel front Esdras et Nehémias osent-ils parler de la loi de Moïse en tant d'endroits, et publiquement, comme une chose connue de tout le monde et que tout le monde avait entre les mains? Comment voit-on tout le peuple agir naturellement en conséquence de cette loi, comme l'ayant eue toujours présente? Mais comment dit-on dans le même temps et dans le retour du peuple, que tout ce peuple admira l'accomplissement de l'oracle de Jérémie touchant les soixante-dix ans de la cap-Ce Jérémie, qu'Esdras venait de forger avec tous les autres prophètes, comment a-t-il tout d'un coup trouvé créance? Par quel artifice nouveau a t-on pu persuader à tout un peuple et aux vieillards qui avaient vu ce prophète, qu'ils avaient toujours attendu la délivrance miraculeuse qu'il avait annoncée dans ses écrits?

On aura honte sans doute de tant d'extravagances; et au lieu de dire qu'Esdras ait fait tout d'un coup paraître tant de livres si distingués les uns des autres par les caractères du si les miracles vins : erre que ces mi dans tous de tours di un mot, en jamais seul qu'il aurait dire, toutles sont si accorderait divin sont impossible

Qu'Esdr dictions des se sont acc les aura ajo don de pro vraisembla phète dans d'Isaïe, ou des impost chose d'ess en aurait é avec les Ju ainsi altéré Pourrait-or peuple lais être divin, oserait esp métans, d l'Alcoran?

30. Puis a bien osé tre l'Ecritu décrier so supposition tradition d par la suite d'importan

puisque n effet. ublique eilleuse e parler ctère et et tou--à-coup qu'il a comme omaistemps.

ne veut r le tétout un

erre de uvînt-il tout ce is-nous Néhé-

livres sent-ils t pubmonde

Comn consente? retour ient de la capec tous

trouvé ader à ophète, uleuse

es : et araître carac-

tères du style et du temps, on dira qu'il aura pu y insérer les miracles et les prédictions qui les font passer pour divins : erreur plus grossière encore que la précédente, puisque ces miracles et ces prédictions sont tellement répandus dans tous ces livres, y sont racontés si souvent, avec tant de tours divers et une si grande variété de fortes figures, en un mot, en font tellement tout le corps, qu'il faut n'avoir iamais seulement ouvert ces saints livres, pour ne pas voir qu'il aurait été encore plus aisé de les refondre, pour ainsi dire, tout-à-fait, que d'y insérer les choses que les incrédules sont si fâchés d'y trouver. Et quand même on leur accorderait tout ce qu'ils demandent, le miraculeux et le divin sont tellement la base de ces saints livres, qu'il serait

impossible de les y faire disparaître.

Qu'Esdras, si on veut, y ait ajouté, après coup, les prédictions des choses déjà arrivées de son temps : celles qui se sont accomplies depuis, qui sont en si grand nombre, qui les aura ajoutées? Dieu aura peut-être donné à Esdras le don de prophétie, afin que l'imposture d'Esdras fût plus vraisemblable: on aimera donc mieux reconnaître un prophète dans un faussaire, que d'admettre les prophéties d'Isaïe, ou de Jérémie, ou de Daniel. Prétendra-t-on que des imposteurs auraient pu ajouter, par la suite, quelque chose d'essentiel aux livres saints, après même que le canon en aurait été clos; que ces livres se seront répandus ensuite avec les Juiss par toute la terre, et qu'on les aura traduits, ainsi altérés, dans un grand nombre de langues étrangères? Pourrait-on admettre une semblable supposition? Tout un peuple laisse-t-il donc changer si facilement ce qu'il croit être divin, soit par raison, soit même par erreur? Qui oserait espérer de persuader aux chrétiens, ou aux mahométans, d'ajouter un seul chapitre à l'Evangile, ou à l'Alcoran?

30. Puisque de nos jours, continue le même Bossuet, on a bien osé publier en toute sorte de langues des livres contre l'Ecriture, il ne faut point dissimuler ce qu'on dit pour décrier son antiquité. Que dit-on donc pour autoriser la supposition du l'entateuque? et que peut-on objecter à une tradition de trois mille ans, soutenue par sa propre force et par la suite des choses? Rien de suivi, rien de positif, rien d'important; des chicanes sur des nombres, sur des lieux ou sur des noms; et de telles observations, qui dans toute autre matière ne passeraient tout au plus que pour de vaines curiosités incapables de donner atteinte au fond des choses, nous sont ici alléguées comme faisant la décision de l'af-

faire la plus sérieuse qui fut jamais.

Il y a, dit-on, des difficultés dans l'histoire de l'Ecriture. Il y en a sans doute qui n'y seraient pas, si le livre était moins ancien, ou s'il avait été supposé, comme on l'ose dire, par un homme si habile et si industrieux, ou si l'on eût été moins religieux à le donner tel qu'on le trouvait, et qu'on eût pris la liberté d'y corriger ce qui faisait de la peine. Il y a des difficultés causées par le laps des temps, lorsque les lieux ont changé de nom et d'état, lorsque les dates sont oubliées, lorsque les généalogies ne sont plus connues, qu'il n'y a plus de remèdes aux fautes qu'une copie tant soit peu négligée introduit si aisément dans ces sortes d'ouvrages, ou que des faits échappés à la mémoire des hommes laissent de l'obscurité dans quelque partie de Mais enfin cette obscurité est-elle dans quelque chose d'essentiel. Nullement : tout y est suivi ; et ce qui reste d'obscur ne sert qu'à faire voir dans les livres saints une antiquité plus vénérable.

Mais il y a des altérations dans le texte; les anciennes versions ne s'accordent pas; l'hébreu, en divers endroits, est différent de lui-même; et le texte des Samaritains, outre le mot qu'on les accuse d'y avoir changé exprès en faveur de leur temple de Garizim, diffère encore en d'autres endroits de celui des Juifs. Et que conclura-t-on de là? que les Juiss ou Esdras auront supposé le Pentateuque au retour de la captivité? C'est justement tout le contraire qu'il faudrait conclure. Les différences du samaritain ne servent qu'à confirmer ce que nous avons déjà établi, que leur texte est indépendant de celui des Juifs. Loin que l'on puisse imaginer que ces schismatiques aient pris quelque chose des Juiss ou d'Esdras, c'est au contraire en haine des Juifs et d'Esdras, et en haine du premier et du second temple, qu'ils ont inventé leur chimère de Garizim. Qui ne voit donc qu'ils auraient plutôt accusé les Juifs d'impostures que de les suivre? Ces rebelles qui ont méprisé Esdras et tous les prophètes des Juifs, ainsi que leur temple, et Salomon qui l'avait bâti, et David qui en avait désigné le lie sinon une ar dras et des David ; en u ples convier rité de Moïs font qu'affer

Mais enfi versions? d du livre mê depuis tant à cessé d'êt

Mais pou

cise, que l'a

les différent
de parler, de
miracles, le
le même co
quoi nuisen
fallait-il lay
sacrés, et
providence
marque de
l'Ecriture
tesses, et e
gance ou to
pas plutôt u

Mais enf des choses qu'on trou Quelle me aient ajout afin de fair

Pour les quelque loi que dogme songe seule le moindre loi l'avait o horrible.

ns toute e vaines choses, de l'af-

Ccriture. vre était on l'ose u si l'on uvait, et lit de la temps. lorsque ont plus qu'une dans ces mémoire partie de quelque ; et ce es livres

nciennes endroits, aritains, kprès en d'autres a de là? uque au contraire ritain ne bli, que coin que quelque aine des nd tem-Qui ne

mpostu-

méprisé

temple,

vait dé-

signé le lieu, qu'ont-ils respecté dans leur Pentateuque, sinon une antiquité supérieure non-seulement à celle d'Esdras et des prophètes, mais encore à celle de Salomon et de David; en un mot, l'antiquité de Moïse dont les deux peuples conviennent? Combien donc est incontestable l'autorité de Moïse et du Pentateuque que toutes les objections ne font qu'affermir!

Mais enfin d'où viennent ces variétés des textes et des versions? d'où viennent-elles en effet, sinon de l'antiquité du livre même, qui a passé par les mains de tant de copistes depuis tant de siècles, que la langue dans laquelle il est écrit

à cessé d'être commune?

Mais pour trancher la difficulté d'une manière plus précise, que l'on me dise s'il n'est pas constant que dans toutes les différentes versions de l'Ecriture sainte, dont on vient de parler, on retrouve toujours les mêmes lois, les mêmes miracles, les mêmes prédictions, la même suite d'histoire, le même corps de doctrine, et enfin la même substance ? en quoi nuisent après cela les diversités des textes ? que nous fallait-il invantage que ce grand fonds inaltérable des livres sacrés, et que pouvions-nous demander de plus à la divine providence ? et pour ce qui est des versions, est-ce une marque de supposition ou de nouveauté, que la langue de l'Ecriture soit si ancienne qu'on en ait perdu les délicatesses, et qu'on se trouve empêché à en rendre toute l'élégance ou toute la force dans la dernière rigueur ? n'est-ce pas plutôt une preuve de la plus grande antiquité ?

Mais enfin, et voici le fort de l'objection, n'y a-t-il pas des choses ajoutées dans la texte de Moïse, et d'où vient qu'on trouve sa mort à la fin du livre qu'on lui attribue? Quelle merveille que ceux qui ont continué son histoire aient ajouté sa fin bienheureuse au reste de ses actions,

afin de faire du tout un même corps!

Pour les autres additions, voyons ce que c'est. Est-ce quelque loi nouvelle, ou quelque nouvelle cérémonie, quelque dogme, quelque miracle, quelque prédiction? On n'y songe seulement pas; il n'y en a pas le moindre soupçon, ni le moindre indice; c'eût été ajouter à l'œuvre de Dieu, la loi l'avait défendu; et le scandale qu'on eût causé, eût été horrible.

Quoi donc! on aura continué peut-être une généalogie commencée; on aura peut-être expliqué un nom de ville changé par le temps ; à l'occasion de la manne dont le peuple a été nourri durant quarante ans, on aura marqué le temps où cessa cette nourriture céleste, et ce fait, écrit depuis dans un autre livre, sera demeuré par remarque dans celui de Moïse, comme un fait constant et public, dont tout le peuple était témoin ; quatre ou cinq remarques de cette nature, faites par Josué, ou par Samuel, ou par quelque autre prophète d'une pareille antiquité, parce qu'elles ne regardaient que des faits notoires, et où constamment il n'y avait point de difficulté, auront naturellement passé dans le texte, et la même tradition les aura apportées avec tout le reste: aussitôt tout sera perdu! Esdras sera accusé, quoique le samaritain, où ces remarques se trouvent, nous montre qu'elles ont une antiquité non-seulement au-dessus d'Esdras, mais au-dessus du schisme des dix tribus. A-t-on jamais jugé de l'autorité, je ne dis pas d'un livre divin, mais de quelque livre que ce soit, par des raisons si légères? non: mais l'Ecriture oblige les hommes à soumettre leur esprit à Dieu et à réprimer leurs passions déréglées, dès lors ce livre divin, à quelque prix que ce soit, doit être sacrifié au libertinage.

## Livres du nouveau Testament.

Authenticité de ces livres.

La foi publique de l'Eglise chrétienne, dit M. Duvoisin, l'autorité des écrivains ecclésiastiques des premiers siècles, les témoignages exprès, ou les aveux des Juiss et des Païens, l'inspection seule des livres du nouveau Testament, tout concourt à démontrer l'authenticité de ces titres primitifs du christianisme.

lo. Toutes les sectes chrétiennes, quoique divisées sur d'autres points, font également profession de croire que les livres du nouveau Testament sont l'ouvrage des apôtres et des disciples dont ils portent les noms. Or pourquoi, et sur quel principe de critique, rejetterais-je un témoignage aussi unanime et aussi clair? un témoignage dont l'objet n'est susceptible ni d'erreur, ni d'illusion? un témoignage qui tombe sur un fait souverainement important, sur un fait domestique, de la vérité ou de la fausseté duquel il était si facile de s'assurer? Me persuaderai-je que les premiers

chrétiens admettre de et de leu inspirés, controvers examiner pouvaient

Dans u et la foi pi par l'opin tainement sont les v leurs non écrits de des Chino livre anci la voie de à proport excite. que ce fû répandue nouveau capable of j'ai presq tifs de le de les liv

> La fo qu'avec l' autre ori était imp quel sièce position buerez-v d'un sty première des cath grossière quel pre parler d' se sontdes évai

énéalogie n de ville ht le peunarqué le ait, écrit que dans dont tout de cette ar quelu'elles ne ent il n'y é dans le c tout le sé, quoint, nous u-dessus . A-t-on vin, mais légères?

Duvoisin, s siècles, s Païens, ent, tout mitifs du

ettre leur

, dès lors

e sacrifié

isées sur e que les sapôtres rquoi, et noignage t l'objet noignage ir un fait l était si premiers

chrétiens ont été assez imprudens, assez stupides, pour admettre des écrits qui contenaient la règle de leur croyance et de leur conduite, des écrits qu'ils révéraient comme inspirés, et auxquels ils en appelaient dans toutes leurs controverses, sans prendre la peine de s'informer, sans examiner s'ils étaient l'ouvrage des apôtres, de qui seuls ils pouvaient emprunter ce caractère sacré qu'on leur attribuait.

Dans une question de cette nature, la tradition constante et la foi publique de l'Eglise chrétienne sont décisives. C'est par l'opinion publique de l'antiquité que nous savons certainement qu'Homère, Thucydide, Xénophon, Tite-Live, sont les véritables auteurs des chefs-d'œuvre qui ont rendu leurs noms immortels. Nous admettons l'authenticité des écrits de Confucius et celle de l'Alcoran, sur les témoignages des Chinois et des Mahométans. En général, l'auteur d'un livre ancien, sacré ou profane, ne peut être connu que par la voie de la tradition; et l'autorité de cette tradition croît à proportion de l'importance du livre, et de l'intéret qu'il excite. Or jamais on ne vit, en faveur de quelque livre que ce fût, une opinion aussi ferme, aussi unanime, aussi répandue que celle des chrétiens à l'égard des livres du nouveau Testament: jamais non plus il n'y eut de livre capable d'exciter un pareil intérêt. Tel était le respect, j'ai presque dit le culte des chrétiens pour ces titres primitifs de leur foi, qu'ils s'exposaient au martyre, plutôt que de les livrer aux idolâtres.

La foi actuelle de l'Eglise ne peut avoir commencé qu'avec l'Eglise elle-même; et je ne puis lui supposer une autre origine que l'opinion des premiers chrétiens, qu'il était impossible de tromper sur un fait de cette nature. En quel siècle, en effet, en quelle contrée placerez-vous la supposition du nouveau Testament? A quel faussaire attribuerez-vous ce grand nombre d'écrits d'un caractère et d'un style si différens? Quelle Eglise les aura reçus la première? Comment ont-ils passé des Grecs aux Latins, des catholiques aux hérétiques? Comment une fourberie si grossière aurait-elle échappé aux Juifs et aux Païens? Par quel prestige, les chrétiens, qui jusque-là n'avaient entendu parler d'aucun écrit historique ou dogmatique des apôtres, se sont-ils accordés tout-à-coup à recevoir sous leurs noms des évangiles et des épîtres fabriqués par un imposteur?

En vain l'on essaierait de répondre à ces questions et à cent autres semblables. Quelque supposition que l'on se permette, il sera toujours impossible d'expliquer comment les livres du nouveau Testament sont devenus la loi suprême de l'Eglise, s'ils ne lui ont pas été légués par les apôtres

eux-mêmes à l'époque de sa naissance.

Dans les premiers âges du christianisme, la supposition de pareils écrits n'était pas moins impossible qu'elle ne le serait de nos jours. Chaque Eglise particulière était gouvernée par un évêque, qui tenait son titre et sa doctrine d'un premier évêque établi par les apôtres ou par les disciples. Ainsi la perpétuité de l'enseignement se trouvait garantie par la succession des pasteurs, qui tous veillaient les uns sur les autres, et qui, à la moindre innovation, eussent été confondus par les anathèmes de leurs collègues, et par la réclamation unanime des simples fidèles. considération que les anciens pères, saint Irénée surtout, et Tertullien ont fait valoir avec tant d'avantage contre les hérétiques de leur temps, s'applique particulièrement à la question présente. Car de toutes les innovations, la plus révoltante eût été l'apparition subite d'un livre produit sous le nom d'un apôtre, et présenté à toutes les églises à la fois, comme le fondement et la règle de leur foi et de leur discipline.

20. En remontant de siècle en siècle jusqu'au temps des apôtres, je trouve un nombre infini d'écrivains, qui citent, traduisent, expliquent, commentent les livres du nouveau Testament. Je ne parle pas des écrivains postérieurs au troisième siècle de l'ère chrétienne; car il n'est point d'incrédule qui ne convienne que depuis cette époque l'authenticité du nouveau Testament n'a souffert aucune contradic-Mais, dès le commencement du troisième siècle, je vois Origène qui nomme les quatre évangiles, lesquels, dit-il, sont révérés de toute l'Eglise qui est sous le ciel. Quelques années auparavant, Tertullien en appelle aux lettres authentiques que l'apôtre saint Paul avait adressées aux églises de Rome, de Corinthe, de Philippes, d'Ephèse et de Thessalonique. Il accuse l'hérétique Marcion d'avoir altéré l'évangile de saint Luc, et pour l'en convaincre, il produit les exemplaires reçus dans toutes les églises apostoliques, et reconnus par Marcion lui-même, avant qu'il ait commencé

à dogmatiser.

Vers le dans un é parmi les les écrits écrits des culte chré pas le den se lisaient d'Origène aujourd'hu leurs, tou divers écri Mais ces le Justin, pu toutes les ans, pour multitude dans l'As régions du saint Justi

Saint Ir
Lyon en 2
quatre év
Mathieu, ¡
Luc, disci
assure qu'i
en donne u
monde, da

recevons c

Dans le disciple de 166; de s 114; du r Rome en 7 on trouve nouveau T ce qui pro Testament révérés de

Il n'y a qui dépose et à cent se perment les suprême apôtres

position

lle ne le

ait gou-

doctrine

es discitrouvait
eillaient
ovation,
ollègues,
Cette
rtout, et
entre les
ent à la
la plus
luit sous
à la fois.

de leur

nps des i citent, nouveau eurs au nt d'inauthenntradic-ècle, je s, dit-il, uelques tres auteglises e Thesaltéré produit

ques, et

amencé

Vers le milieu du second siècle, je vois saint Justin qui, dans un écrit présenté à Antonin, parle de l'usage établi parmi les chrétiens, de lire dans leurs assemblées religieuses les écrits des prophètes et des apôtres : or quels sont ces écrits des apôtres, dont la lecture publique faisait partie du culte chrétien, dès le temps de saint Justin? Il ne faut pas le demander: on voit bien que ce sont les mêmes qui se lisaient du temps de saint Irénée, de Tertullien et d'Origène; les mêmes par conséquent qui se lisent encore aujourd'hui, et qui sont la base de notre liturgie; et d'ailleurs, tous les passages cités en grand nombre dans les divers écrits de saint Justin se retrouvent dans nos évangiles. Mais ces lectures avaient commencé avant le temps de saint Justin, puisqu'il en parle comme d'un usage reçu dans toutes les églises. Ce n'est pas trop de trente à cinquante ans, pour qu'une coutume semblable s'introduise dans une multitude d'églises disséminées en Italie, en Grèce, dans l'Asie-Mineure, dans les Gaules, dans toutes les régions du monde connu. Or, trente à cinquante ans avant saint Justin nous touchons au siècle des apôtres, et nous recevons ces écrits des mains de leurs disciples immédiats.

Saint Irénée, disciple de saint Polycarpe, et maryrisé à Lyon en 203, rapporte, comme un fait constant, que les quatre évangiles ont été écrits successivement par saint Mathieu, par saint Marc, disciple de saint Pierre, par saint Luc, disciple de saint Paul, et enfin par saint Jean; il assure qu'il n'y a ni plus, ni moins de quatre évangiles, et il en donne une raison mystique tirée des quatre parties du

monde, dans lesquelles l'Eglise est disséminée.

Dans les lettres qui nous restent de saint Polycarpe, disciple de saint Jean, évêque de Smyrne, martyrisé l'an 166; de saint Ignace, évêque d'Antioche, martyrisé l'an 114; du pape saint Clément, qui gouvernait l'église de Rome en 70, et qui avait vécu long-temps avec saint Pierre; on trouve plusieurs passages des évangiles et des épîtres du nouveau Testament, cités comme appartenant à l'Écriture: ce qui prouve deux choses; l'une que les livres du nouveau Testament existaient dès lors, et l'autre, qu'ils étaient révérés des premiers fidèles comme l'ouvrage des apôtres.

Il n'y a donc point de lacune dans la chaîne des témoins qui déposent en faveur de l'antiquité et de l'authenticité des livres du nouveau Testament. Une succession continue, et une tradition écrite d'âge en âge, nous conduisent au siècle des apôtres. Et voilà ce qui distingue les monumens primitifs du christianisme de tant de pièces apocryphes qui en ont imposé long-temps, à la faveur des noms les plus révérés. Ces productions du faux zèle ou de l'imposture n'ont pu soutenir les regards de la critique. Mais plus la critique s'est exercée sur nos livres sacrés, plus elle a découvert de preuves incontestables de leur antiquité et de leur source.

30. Aux témoignages précédens, nous pouvons joindre l'opinion des Juiss et des Païens, qui n'ont jamais laissé entrevoir le moindre soupçon sur l'authenticité de l'histoire de Jésus-Christ, quelque intérêt qu'ils eussent de lui dispu-

ter ce caractère.

D'abord il est certain que les Juis n'ont jamais contesté l'authenticité des livres du nouveau Testament. On ne voit rien, ni dans les rabbins, ni dans les deux talmuds, ni dans le dialogue de saint Justin avec le juis Tryphon, qui donne lieu de le croire. Le silence, en pareil cas, vaut un aveu. Mais ce qui prouve positivement que les livres du nouveau Testament étaient connus des Juis à la naissance du christianisme et avant la ruine de Jérusalem, c'est que les Ebionites, qui appartenaient plus à la synagogue qu'à l'église, admettaient l'évangile de saint Mathieu.

Pour ce qui est des Païens, on sait que les philosophes combattaient le christianisme dans leurs livres, tandis que les empereurs le proscrivaient par leurs édits. Il nous reste divers fragmens de Celse, d'Hiéroclès, de Porphyre et de l'empereur Julien; et nous avons les ouvrages d'Origène, d'Eusèbe de Césarée, de saint Jérôme et de saint Cyrille

d'Alexandrie, qui les ont réfutés.

Les objections des philosophes et les réponses des pères nous apprennent quels étaient les points contestés. Mais l'authenticité des évangiles n'entre pour rien dans cette controverse: on ne voit point les philosophes l'attaquer, ni les apologistes la défendre. Ce n'est pas que les philosophes n'eussent connaissance de nos évangiles. Celse, qui écrivait environ cent ans après Jésus-Christ, en rapporte plusieurs traits.

Le témoignage de Julien est encore plus exprès. Il attribue formellement les livres du nouveau Testament aux auteurs d il défenda de lire les "Qu'ils a" "là ils es pas que historiene il n'aura et s'il y a n'auraien ce prince

40. Er

suasive, nouveau le paraît un grand plusieurs l'on écrit les siècle sance des présent, tament of mœurs, trace les ciples de ment des des Rom juif et co naissanc l'attendr connues est anno circonsta personne peu d'art composi porains

Mais pas de Parcour

comme

inue, et au siècle is primiii en ont révérés. l'ont pu critique avert de source.

joindre is laissé 'histoire ii dispu-

Contesté
On ne
muds, ni
non, qui
vaut un
ivres du
aissance
c'est que
qu'à

losophes ndis que ous reste re et de Origène, Cyrille

es pères
. Mais
ette coner, ni les
losophes
écrivait
blusieurs

Il at-

auteurs dont ils portent les noms. Dans un édit par lequel il défendait aux chrétiens d'enseigner les belles-lettres et de lire les poètes dans les écoles publiques, il s'exprime ainsi: "Qu'ils aillent, dans les conventicules des Galiléens, et que "là ils expliquent Luc et Mathieu." Julien ne doutait donc pas que Luc et Mathieu ne fussent pour les chrétiens des historiens originaux. S'il avait cru leurs écrits supposés, il n'aurait pas manqué de le dire pour affaiblir leur autorité; et s'il y avait eu quelques raisons de les croire tels, elles n'auraient pas échappé aux recherches et à la malignité de ce prince apostat.

40. Enfin une dernière preuve, et peut-être la plus persuasive, de l'authenticité du nouveau Testament, c'est le nouveau Testament lui-même. Il est plus difficile qu'il ne le paraît d'abord de supposer un livre, et à plus forte raison, un grand nombre de livres où l'on reconnaît évidemment plusieurs mains, sans y laisser quelques traces du temps où l'on écrit. Mille impostures de ce genre, qui avaient trompé les siècles d'ignorance, ont été démasquées après la renaissance des lettres et de la critique. Mais personne, jusqu'à présent, n'a rien découvert dans les livres du nouveau Testament qui ne convienne parfaitement à l'histoire, aux mœurs, aux usages des temps apostoliques, rien qui ne retrace les idées, les sentimens, la personne des premiers disciples de Jésus-Christ. On y voit la religion et le gouvernement des Juis, tels qu'ils étaient alors sous la domination des Romains, et qu'ils sont dépeints dans Joseph, auteur juif et contemporain. On y trouve l'histoire originale de la naissance et des progrès du christianisme, telle qu'on doit l'attendre du caractère de cette religion, et des dispositions connues ou raisonnablement présumées de ceux à qui elle est annoncée. La simplicité des récits, les détails dans les circonstances, l'indication d'un grand nombre de lieux et de personnes connues, la touchante ingénuité des écrivains, le peu d'art, et, je pourrais dire, le désordre qui règne dans la composition, tout annonce clairement des mémoires contemporains et des lettres rédigées à la hâte, et sans précaution comme sans défiance.

Mais voici quelque chose de plus fort, et que je ne crains pas de présenter comme une démonstration rigoureuse. Parcourons les épîtres du nouveau Testament, et en parti-

culier celles de saint Paul, qui forment la plus grande partie de cette ceollction. Ce n'étaient pas des écrits obscurs et clandestins qui pussent demeurer long-temps inconnus: c'étaient des lettres adressées à des sociétés nombreuses. des instructions destinées à être lues dans des assemblées publiques. Un faussaire, qui eût osé prendre le nom de saint Paul, en aurait-il imposé aux églises de Rome, de Corinthe, d'Ephèse, de Thessalonique; aux disciples de l'apôtre, à Tite, à Timothée, à Philémon? Aurait-il eu l'impudence de rappeler à ces églises qu'il les a visitées, de leur annoncer qu'il compte les revoir incessamment, ou qu'il leur envoie un de ses disciples? Toutes ces épîtres. d'ailleurs, sont pleines de particularités et de traits originaux, où l'on reconnaît manifestement le docteur et le fondateur des églises apostoliques. On y voit les réponses à diverses questions que les premiers fidèles lui avaient proposées sur le mariage et la virginité, sur la célébration de l'Eucharistie, sur les viandes offertes aux idoles, et sur d'autres points de la morale et de la discipline chrétienne Comment un autre que saint Paul aurait-il eu connaissance de ces questions? Comment y aurait-il répondu de manière à persuader aux fidèles que c'était l'apôtre luimême qui leur répondait.

Fidélité des livres du nouveau Testament.

Les livres du nouveau Testament sont fidèles, c'est-àdire, qu'ils rapportent les faits exactement tels qu'ils sont arrivés. En effet, il en est ainsi, si les auteurs de ces livres n'ont pu ni être trompés, ni être trompeurs : or ils n'ont pu

ni être trompés, ni être trompeurs.

D'abord ils n'ont pu être trompés. En effet, ces auteurs sont les apôtres et les disciples de J.-C. Ils l'ont constamment accompagné pendant les trois années de sa vie publique. Ils ont été présens aux instructions qu'il leur donnait à eux-mêmes, ou qu'il adressait aux peuples. Ils ont vu de leurs propres yeux les uns et les autres, comme tout le reste de la multitude, les miracles sans nombre qu'il opérait tous les jours; miracles bien frappans et bien intéressans, puisque les sourds entendaient, les aveugles voyaient, les muets parlaient, les boiteux marchaient, les malades étaient guéris, et les morts ressuscités; miracles non obscurs et clandestins, mais publics et éclatans:

c'est dans places pu nelles qu' ne foule Jean, Jés forme de son Fils " bien-ai milieu d' cinq mill ceux qui d'amis a une pon Naïm; e qu'il ren une com parole, le les habit les prodi les tomb voile di tude de converse ses plaie

Les a c'est ain sous ses il était r tous les nent tou et gross possèder celles qualitation langues grand no

Il est J.-C., quan'ont pu

En se tère seul e partie scurs et onnus: reuses, emblées nom de me, de oles de t-il eu risitées. ent, ou épîtres, origile fononses à avaient a céléidoles, e chréeu conépondu tre lui-

c'est-àils sont s livres 'ont pu

auteurs

t consa vie 'il leur s. Ils comme nombre et bien veugles haient, mira-

atans:

c'est dans les villes de la Palestine, à Jérusalem, dans les places publiques, dans le temple, à l'époque des fêtes solennelles qu'on les voyait s'opérer. C'est ainsi qu'au milieu d'une foule de personnes qui accouraient au baptême de saint Jean, Jésus est baptisé, que l'Esprit-Saint descend sur lui en forme de colombe, et que le Père éternel le reconnaît pour son Fils bien-aimé par ces paroles: "Voici mon Fils "bien-aimé en qui j'ai mis mes complaisances;" c'est au milieu d'une noce qu'il change l'eau en vin; au milieu de cinq mille personnes qu'il multiplie les pains et en rassasie ceux qui étaient présens ; devant une troupe de parens et d'amis accourus de toute part qu'il ressuscite Lazare ; dans une pompe funèbre qu'il ressuscite le fils de la veuve de Naïm; en présence d'un nombreux rassemblement de Juifs qu'il rend la vie à la fille du chef de la synagogue; c'est une compagnie entière de soldats qu'il renverse d'une seule parole, lorsqu'ils viennent le saisir; c'est aux yeux de tous les habitans de Jérusalem qu'il fait éclater sa puissance par les prodiges arrivés à sa mort, que le ciel s'obscurcit, que les tombeaux s'ouvrent, que les rochers se fendent et que le voile du temple se déchire; c'est devant une multitude de témoins qu'il apparaît à plusieurs reprises, et qu'il converse après sa résurrection; témoins qui touchent même ses plaies pour s'assurer qu'il n'y a point d'illusion; c'est en présence de cinq cents personnes qu'il monte au ciel.

Les apôtres sont eux-mêmes l'objet de ses miracles : c'est ainsi que Pierre marche sur les eaux devenues solides sous ses pas ; qu'il est délivré par un ange de la prison où il était renfermé ; que Paul est terrassé et converti ; que tous les apôtres, de lâches et timides qu'ils étaient, deviennent tout à coup courageux et intrépides ; que d'ignorans et grossiers, ils deviennent en un instant éclairés et qu'ils possèdent le don des langues : ils sont étonnés de parler celles qu'ils avaient jusqu'alors ignorées. Avec le don des langues ils reçoivent le don des miracles et en opèrent un

grand nombre.

Il est bien évident que les apôtres et les disciples de J.-C., qui sont les auteurs des livres du nouveau Testament,

n'ont pu être trompés.

En second lieu ils n'ont pu être trompeurs. Leur caractère seul suffirait pour le démontrer. On ne voit régner dans leurs discours et dans leurs récits que simplicité, candeur, vertu et assurance. Ils exposent leur faiblesse, leur ignorance, la bassesse de leur rang, leur pauvreté, leurs fautes, tout ce qu'il y a de plus humitiant pour leur chef et pour eux, avec autant d'ingénuité et de franchise que ce qui peut leur rapporter le plus de gloire. Leurs mœurs toujours saintes, toujours pures, sont parfaitement conformes à leur doctrine. On voit briller en eux une humilité profonde et un désintéressement sans exemple, mais jamais on n'y découvre la plus légère marque d'ambition et de cupidité. Ils s'oublient eux-mêmes pour ne s'occuper que du bien des autres. Jamais ils ne se démentent. Comment des hommes d'un tel caractère auraient-ils pu être des imposteurs?

D'ailleurs ils sont en grand nombre; ils parlent, ils enseignent, ils écrivent en divers tems et en divers lieux, sans s'entendre; ils rapportent, avec une foule de circonstances diverses et le plus grand détail, une multitude de faits compliqués et enchaînés les uns avec les autres: cependant tous leurs récits se trouvent au fond dans un merveilleux accord; accord qui évidemment ne peut provenir que de faits bien certains, bien connus et liés nécessairement entre eux par

la seule manière dont ils sont arrivés.

Ils volent avec une ardeur infatigable de contrées en contrées pour publier la nouvelle loi. Ils savent qu'ils n'auront d'autre prix de leurs travaux que des opprobres et des supplices: néanmoins ni la peine, ni la honte, ni l'indigence, ni la persécution, ni les cachots, ni les tortures, ni les promesses, ni les menaces, ni l'appareil des supplices et des tourmens les plus douleureux, ni la mort même la plus ignominieuse et la plus cruelle ne peuvent rebuter, ni même ralentir la ferveur de leur zèle qui n'est pas un zèle de furieux et de fanatiques, mais un zèle toujours sage, doux et modéré; ils marchent comme des agneaux au milieu des loups, sans faire entendre la moindre plainte, sans faire le moindre reproche à leurs persécuteurs; ils scellent leur témoignage de leur sang ; ni la cruauté des bourreaux, ni la violence des douleurs inouies que les martyrs endurent, ne sauraient jamais arracher à aucun d'eux le plus léger désaveu, quoiqu'un seul mot eût pu les sauver. Il fallait qu'ils fussent bien instruits, bien certains et bien convaincus des faits qu'ils annonçaient, et de la vérité de la doctrine que gnage. Se si rudes leur imp

Si les ment de constans tant de 1 vaient ju tant de r dition, p gens éru à toutes détermin favorable qui n'ava ment cru science, s sait à cr semblaier règles de qui n'exi penchans renoncen les prop nouveau d'obstacle la vérité. S'ils n

incontest risiens, lenés contrivant les ten effet de faux, "homme" tous le "pouvoi les renvenome de ont donc

andeur. ir ignofautes. our eux. eut leur saintes, octrine. désintée la plus

oublient

autres.

es d'un

, ils enux, sans istances its comant tous accord; its bien eux par

en con-

ı'auront des supence, ni les proet des la plus ni même zèle de e, doux lieu des faire le ent leur ıx, ni la rent, ne er désal fallait

convain-

la doc-

trine qu'ils enseignaient, pour en rendre un tel témoignage. S'ils n'avaient été que des imposteurs, au milieu de si rudes épreuves leur constance se fût bientôt démentie et

leur imposture, dévoilée.

Si les faits qu'ils publiaient et qu'ils donnaient pour fondement de leur doctrine n'avaient pas été bien connus, bien constans, bien avérés, comment auraient-ils fait tout-à-coup tant de milliers de prosélites parmi des hommes qui pouvaient juger comme eux de ce qui s'était passé? Comment tant de milliers de personnes de tout rang et de toute condition, parmi lesquelles se trouvaient un grand nombre de gens érudits et un plus grand nombre encore de gens livrés à toutes les passions et à tous les vices, se seraient-elles déterminées à renoncer à une religion antique, révérée et favorable aux penchans, pour en embrasser une nouvelle qui n'avait pour chef qu'un homme diffamé et ignominieusement crucifié, et pour propagateurs que des hommes sans science, sans crédit, sans mérite et sans aveu; qui ne proposait à croire que des dogmes dont la plupart choquaient et semblaient révolter la raison; qui ne prescrivait que des règles de conduite tout opposées aux inclinations naturelles; qui n'exigeait rien moins que le sacrifice de l'esprit et des penchans du cœur, que l'abnégation de soi-même, que le renoncement à des habitudes favorites et enracinées? Non, les propagateurs de l'Evangile et les auteurs des livres du nouveau Testament n'auraient jamais triomphé de tant d'obstacles, s'ils n'avaient eu pour armes toute la force de la vérité.

S'ils n'avaient débité que des impostures au lieu de faits incontestables, les prêtres, les docteurs, les scribes, les pharisiens, les magistrats, auteurs de la mort de J.-C., acharnés contre lui et contre eux, ne les auraient-ils pas cités devant les tribunaux et convaincus de faux ? Ils les y citent en effet; mais, au lieu de chercher à les convaincre de faux, ils sont réduits à dire : " Que ferons-nous à ces " hommes? ils viennent encore de faire un miracle connu de "tous les habitans de Jérusalem, il est manifeste, nous ne " pouvons le nier, manifestum est, non possumus negare." Ils les renvoyent après cela en leur défendant d'enseigner au nom de Jésus de Nazareth. Les apôtres et les disciples ont donc la vérité pour eux-mêmes devant les tribunaux.

Une raison sans réplique que les apôtres et les disciples de J.-C. n'étaient pas des séducteurs, et qu'il est absurde qu'ils aient pu en imposer de quelque manière que ce soit, c'est que, pour preuve de la divinité de leur mission, de la vérité de la doctrine qu'ils enseignaient et des faits qu'ils rapportaient, ils font eux-mêmes une multitude de miracles éclatans qui ne contribuent pas moins que ceux de leur chef à l'établissement du christianisme. Ces miracles ne pouvaient évidemment être que l'œuvre de Dieu, qui seul a en main les lois de la nature : or Dieu ne peut approuver, autoriser, confirmer l'imposture par des miracles qui se font en son nom : sa véracité ne le permet pas. Donc il est impossible que les auteurs des livres sacrés du nouveau Testament aient pu être trompeurs.

Puisque les auteurs de ces livres n'ont pu être ni trompés, ni trompeurs, il s'ensuit qu'ils ont rapporté les faits tels qu'ils étaient, et que la plus grande fidélité est un des

caractères de leurs écrits.

Intégrité des livres du nouveau Testament.

Selon M. Duvoisin, dans toutes les religions, les livres sacrés sont à l'abri de toute altération, et par le respect qu'ils inspirent, et par leur publicité. Or jamais on ne vit de livres plus respectés et plus généralement répandus que les écrits apostoliques. Les exemplaires en étaient prodigieusement multipliés: ils étaient traduits dans toutes les langues : on les lisait publiquement dans toutes les assemblées religieuses: ils servaient de nexte à toutes les instructions. Les pasteurs et les simples fidèles, les orthodoxes et les hérétiques, tous veillaient avec le même soin à la conservation de ces précieux monumens. La plus légère interpolation dans des livres si connus, si importans, si révérés, aurait produit un soulèvement universel. Sozomène rapporte qu'un évêque excita un grand scandale dans son église pour avoir substitué à un mot de l'Evangile, qui lui semblait bas et trivial, un terme synonyme, mais plus élégant. Saint Jérôme, sur le point d'entreprendre une nouvelle traduction de l'Ecriture, prevoit les clameurs qui vont s'élever de toutes parts, s'il lui arrive de s'écarter le moins du naonde du texte original, ou des anciennes versions.

de ne m'arrêteral point à vous prouver combien il serait absurde de supposer que les écrits des apôtres aient jamais

pa être a foire, soi ble d'assi que, ou qui aurai

Mais sequi se de preuve de lui diraidans leu veau Te presque sorte que tout-à-ce citations monstrat Testame sont partiquité.

les livres crés, aux vait rien Clément tin, de s second s la révéla mières. source s parts, co on l'eût copies e

Dans

Il es et trèslégemen primaier ment, o preuves quelque dence a aux apô pa être altérés d'une manière considérable, soit dans l'hisfoire, soit dans la doctrine, puisqu'il sera toujours impossible d'assigner, avec quelque lueur de vraisemblance, l'époque, ou les auteurs de ces altérations, ainsi que les motifs

qui auraient pu engager à les faire.

Mais si l'incrédule ne peut m'opposer que des hypothèses qui se détruisent d'elles-mêmes, je puis l'accabler par une preuve de fait, et qui est encore sous ses yeux. Parcourez, lui dirai-je, les écrits innombrables des pères de l'Eglise, qui, dans leurs homélies, ont transcrit en quelque sorte le nouveau Testament tout entier; vous y trouvez le sens, et presque toujours les paroles mêmes de nos livres saints, en sorte que si, par impossible, ces livres venaient à disparaître tout-à-coup, il serait aisé de les refaire, en rassemblant les citations éparses dans les auteurs ecclésiastiques: preuve démonstrative de l'intégrité constante des livres du nouveau Testament, puisqu'il en résulte que nos exemplaires actuels sont parfaitement conformes à ceux de la plus haute antiquitě,

Dans tous les temps, dit M. Le François, on a regardé les livres du nouveau Testament comme des ouvrages sacrés, auxquels on ne pouvait rien ajouter et dont on ne pouvait rien retrancher sans impiété. Dès le temps de saint Clément, de saint Ignace, de saint Polycarpe, de saint Justin, de saint Irénée, qui vivaient dans le premier et dans le second siècle, ces livres étaient pour les fidèles la source de la révélation, où ils puisaient leur consolation et leurs lu-Quel homme eût été assez hardi pour altérer une source si pure, si connue, si familière, répandue de toutes parts, conservée si soigneusement? L'aurait-on pu, quand on l'eût voulu ; avait-on à sa disposition les originaux, les

copies et les versions sans nombre?

Il est vrai qu'il y a eu des hérétiques très-anciens et très-voisins des temps apostoliques qui ont sacrilégement tenté d'altérer un dépôt si précieux. Ils supprimaient certains endroits des livres du nouveau Testament, dont ils étaient en possession, pour anéantir les preuves des vérités qu'ils combattaient ; ou ils ajoutaient quelques paroles, pour établir leurs erreurs. Leur impudence a été jusqu'à s'autoriser par des écritures attribuées aux apôtres. Mais leur témérité était aisément reprimée et

cles ne qui seul rouver, se font est imiu Tes-

isciples

absurde

Co soit.

, de m

s qu'ils

e mira-

de leur

i tromles faits un des

s livres et qu'ils vit de que les gieusees lanemblées nstrucoxes et la con-

e interrévérés, ne rapn église ui semélégant.

elle tras'élever oins du

l serait jamais confondue. Les chrétiens opposaient aux nouvelles écritures de ces héritiques leur nouveauté. Elles nous ont été inconnues jusqu'ici, disaient-ils; elles l'ont été aux apôtres; aucun d'eux ne les a données aux églises qu'il a fondées; aucune église ne les a reçues de leurs mains; personne ne les a citées; personne n'a entrepris de les expliquer dans nos assemblées; elles sont postérieures à l'établissement de la vérité, et toutes de même date que les erreurs qu'elles favorisent.

C'est ainsi que, selon saint Irénée et Tertullien, les fictions étaient rejetées un siècle après les apôtres. Selon les mêmes grands hommes, toute altération était convaincue de faux par la seule comparaison des anciens exemplaires, communs à toutes les églises, avec les exemplaires falsifiés, mais plus récens. Les hérétiques eux-mêmes n'ignoraient pas combien il était facile de manifester leur imposture. En vain les pressait-on de produire au jour les éditions qui étaient en usage dans leur secte : ils le refusaient constam-" Nous ne le ferons pas, disaient les Manichéens à " saint Augustin; on nous accuserait d'y avoir porté l'alté-"ration." Et il n'est pas douteux que si les églises étaient si attentives à défendre les livres apostoliques, qu'elles regardaient comme leur plus précieux héritage, contre les attentats des hérétiques; ceux-ci, pleins d'orgueil, d'intérêt, d'ambition, de fureur, ne se fussent élevés contre les églises, si elles eussent osé toucher à ces livres.

Et en quoi les livres du nouveau Testament auraient-ils été altérés ? Seraient-ce les miracles sans nombre de Jésus-Christ, sa résurrection, son ascension, l'effusion du Saint-Esprit sur les apôtres, le pouvoir qu'on attribue à ces derniers d'opérer des miracles, et de communiquer la même puissance à ceux qui embrassaient le christianisme, qu'on y aurait insérés? Pour que ce soupçon se soutienne, il faut croire les livres du nouveau Testament entièrement supposés. En effet, les miracles sont la base de ces livres ; ils y sont répétés à chaque page : les apôtres y reviennent sans cesse; ils ne raisonnent que sur ce fondement; leurs livres ne contiennent que des prodiges, ou des choses qui en dépendent essentiellement. Il faut donc que les livres du nouveau Testament soient entièrement supposés, ou que le récit des miracles en fasse partie. L'hypothèse de la supposition est absurde : donc celle de l'altération l'est aussi.

Enfine Elle n'é pu l'igreux et l'igreux et l'igreux et l'igreux et consent original copies, et esse absurde nation de faus toujour effet, sa

Non, été alté pour en pas oub au prem précepte plus dou laissé ce

Comr vérité r bon d'e

Un m que éta être l'eff le mond

Pour leux, il que la l'on ape quelqu'i phénom n'auraie rans. I douter

écritures é inconapôtres; ondées; onne ne aer dans ement de qu'elles

les ficelon les incue de plaires, falsifiés, noraient posture. ions qui onstamchéens à té l'altétaient si es regares attenl'intérêt, églises,

aient-ils
e Jésusu Saintces dera même
e, qu'on
e, il faut
ent supvres; ils
ent sans
irs livres
ii en dédu noue le récit

position

Enfin, dans quel temps serait arrivée cette altération? Elle n'était pas possible du temps des apôtres: ils n'auraient pu l'ignorer, ni la tolérer: les fidèles pleins de respect pour eux et pour leurs écrits n'auraient-ils pas réclamé à l'instant? Après la mort des apôtres, elle n'était possible que du consentement des églises qui étaient en possession des originaux, et de celui des particuliers qui en avaient des copies, ou dont la mémoire était remplie des faits principaux et essentiels contenus dans ces livres: or quoi de plus absurde que ce consentement? Des hommes de toute nation conviendraient ensemble de falsifier des livres qu'ils regardent comme divins! ils sauraient qu'ils sont remplis de faussetés et de mensonges, et cependant ils seraient toujours prêts à sacrifier leur vie, et plusieurs l'auraient, en effet, sacrifiée pour la défense de ces mêmes livres!

Non, non, les livres du nouveau Testament n'ont point été altérés. Si une main sacrilége avait été assez hardie pour entreprendre de commettre cet attentat, elle n'aurait pas oublié, sans doute, d'en retrancher et les dogmes qui, au premier aperçu, semblent répugner à la raison, et les préceptes de morale qui gènent davantage les penchans les plus doux du cœur humain; elle n'y aurait pas non plus laissé certains passages obscurs assez difficiles à expliquer.

## Miracles et prophéties.

Comme la divinité de la religion dont nous établissons la vérité repose sur les miracles et sur les prophéties, il est bon d'en dire un mot.

Un miracle est un évenement contraire à l'ordre physique établi par le créateur, et qui par consequent ne peut être l'effet des lois générales qui régissent et qui conservent le monde visible.

Pour que l'on puisse considérer un fait comme miraculeux, il ne suffit donc pas qu'il soit nouveau et singulier, et que la cause en demeure inconnue; il faut de plus que l'on aperçoive distinctement qu'il est en opposition avec quelqu'une des lois connues de la nature. Les brillans phénomènes de l'électricité, dans leur nouveauté même, n'auraient pu être pris pour des miracles que par les ignorans. L'observateur, sans en découvrir la cause, ne pouvait douter qu'elle n'existât dans la nature. Mais quelques découvertes que l'on fasse dans les sciences physiques, la guérison subite des maladies de tout genre, la résurrection d'un mort seront toujours des miracles, parce qu'entre ces événemens et les lois connues de la nature, on aperçoit

distinctement une véritable opposition.

Quand un phénomène paraît évidemment contraire à quelques lois connues de la nature, il n'est pas permis d'en rechercher la cause dans quelque autre loi, ou dans quelque propriété inconnue de la matière. Les différentes lois de la nature ne se contredisent point, et ce qui supposerait manifestement la violation de l'une, ne pourrait pas être la conséquence d'une autre.

Un miracle ne peut s'opérer que par l'action immédiate, ou avec la permission expresse de l'Etre suprême, auteur et conservateur de la nature. Dieu seul a la puissance de déroger aux lois qu'il a établies pour le gouvernement du

monde.

Dieu peut-il faire des miracles? c'est-à-dire, peut-il déroger aux lois qu'il a établies? "Cette question sérieuse- ment traitée, répond J. J. Rousseau, serait impie, si elle "n'était absurde. Ce serait faire trop d'honneur à celui qui "la résoudrait négativement que de le punir; il suffirait de "l'enfermer."

La prophétie, ou la connaissance infaillible et la prédiction des événemens futurs, libres et casuels impénétrables à l'esprit humain, n'est pas moins possible à Dieu qui voit et connaît tout, et qui peut tout révéler à des créatures auxquelles il a accordé le don de l'intelligence et de la parole.

## Objections contre la révélation.

lo. Dieu ne peut donner à l'homme deux règles de vérité qui soient en opposition: or la révélation est en opposition avec la raison; donc Dieu n'a point donné à l'homme la révélation.

La révélation n'est point en opposition avec la raison. En effet, les vérités que la révélation nous propose sont les unes à la portée de l'intelligence humaine, et les autres au-dessus de la portée de l'intelligence humaine: or ni les unes, ni les autres ne sont en opposition avec la raison.

Parmi les premières, les unes étaient déjà connues avant la révélation, d'autres n'ont été connues que par elle. En voici qui étaient connues avant la révélation, par les

seules lun votre Dieu votre espi commande " Vous ai n'y a poin Les vérités lation: " vous haïss vous calor père qui e méchans injustes co ceux qui prétendre Pour vous parfait." opposition développe l'intelliger

Quant
l'intelliger
avec la rai
portée de
convenanc
qu'une ré
dans les li
l'intelligen
avec la rai

trouvera p

20. La qu'un : or ne font qu en opposit

On doit conséquent trois chos chose : ou objets pur pas aller volonté, v ques, la rrection ntre ces aperçoit

traire à
nis d'en
quelque
lois de
poserait
être la

nédiate, uteur et ince de ent du

peut-il frieuse-, si elle elui qui irait de

prédictrables eu qui éatures parole.

gles de est en onné à

raison. ont les autres ni les on.

avant r elle. ar les

seules lumières de la raison: "Vous aimerez le Seigneur votre Dieu de tout votre cœur, de toute votre ame, de tout votre esprit et de toutes vos forces:" c'est là le premier commandement; et voici le second qui lui est semblable: "Vous aimerez votre prochain comme vous-même." Il n'y a point d'autre commandement plus grand que ceux-là. Les vérités qui suivent n'ont été connues que par la révélation: "Aimez vos ennemis; faites du bien à ceux qui vous haïssent, priez pour ceux qui vous persécutent et vous calomnient, afin d'être les dignes enfans de votre père qui est dans le ciel, qui fait lever son soleil sur les méchans comme sur les bons, et qui fait pleuvoir sur les injustes comme sur les justes; car si vous n'aimez que ceux qui vous aiment, à quelle récompense pourrez-vous prétendre? les publicains eux-mêmes ne le font-ils pas? Pour vous, soyez parfaits comme votre Père céleste est parfait." Il est bien évident que ces vérités, loin d'être en opposition avec la raison, ne font que la confirmer et la développer. De toutes les autres qui sont à la portée de l'intelligence humaine, qu'on lise les Ecritures, on n'en trouvera point qui ne soient dans le même cas.

Quant aux vérités qui sont au-dessus de la portée de l'intelligence humaine, elles ne sont pas plus en opposition avec la raison. En effet, puisqu'elles sont au-dessus de la portée de l'intelligence humaine, la raison ne peut y voir ni convenance, ni répugnance: or il n'y a d'opposé à la raison qu'une répugnance évidente; donc les vérités contenues dans les livres saints, et qui sont au-dessus de la portée de l'intelligence humaine, ne sont pas non plus en opposition

avec la raison.

20. La raison dit qu'il est impossible que trois ne fassent qu'un : or la révélation dit que trois choses bien distinctes ne font qu'une zeule et même chose; donc la révélation est

en opposition avec la raison.

On doit distinguer la majeure et la mineure, et nier la conséquence. La raison nous dit qu'il est impossible que trois choses distinctes ne fassent qu'une seule et même chose : oui, dans l'ordre physique; mais non, dans les objets purement spirituels. Pour le reconnaître, il ne faut pas aller bien loin : notre ame, notre entendement, notre volonté, voilà trois choses bien distinctes, qui, cependant,

n'en font qu'une absolument simple et indivisible. Pourquoi n'en serait-il pas ainsi en Dieu dont nous sommes l'image en tant qu'êtres intelligens et raisonnables. Or quand la révélation dit que trois choses parfaitement distinctes ne font qu'une seule et même chose, elle ne parle que de Dieu, qui est un objet purement spirituel. Donc l'objection citée ne met nullement la raison et la révélation en opposition.

30. La raison dit qu'il n'y a aucun corps humain là où il n'y a ni membres, ni forme humaine: or la révélation dit qu'il y a un corps humain dans l'eucharistie où il n'y a ni membres, ni forme humaine; donc en ce cas la raison et

la révélation sont en opposition.

On doit encore ici distinguer la majeure et la mineure, et nier la conséquence. La raison dit qu'il n'y a aucun corps humain là où il n'y a ni membres, ni forme humaine, soit visibles, soit invisibles; voilà qui est vrai; mais elle ne dit pas qu'il n'y ait point de corps humain là où il y a des membres et une forme humaine invisibles. Or la révélation dit qu'il y a un corps humain dans l'eucharistie où se trouvent des membres et une forme humaine invisibles; donc la raison et la révélation ne sont point encore ici en opposition.

40. Ce qui ne peut nullement se comprendre est impossible: or souvent la révélation nous propose des dogmes qui ne peuvent nullement se comprendre; donc la révélation

est impossible.

La majeure est de la dernière fausseté. On ne comprend nullement comment un grain jeté dans la terre se tranforme en tige, en épi, en grain ; comment l'ame qui est purement spirituelle est unie au corps qui est purement matériel : cependant la chose est possible, puisqu'elle existe.

50. Dieu n'a pu donner la révélation que pour éclairer l'esprit humain; donc il n'a pu donner une révélation

remplie de mystères inintelligibles.

D'abord l'antécédent est faux. Dieu, comme notre souverain maître, peut exiger le sacrifice de notre entendement comme celui de notre volonté, pour éprouver notre fidélité et nous fournir une source de mérite.

L'antécédent fût-il vrai, le conséquent est faux. En effet, quoique la révélation contienne un grand nombre de mys-

memes de consolante d'avoir par elle ne rer En effet, existent connaisse encore; faire con absurdité faitement

tères inco

60. Di n'en fair révélation

Il faut

Dieu a c

faire jame cela est de le sacraisons, hommes. Trinité fécondité l'Incarna dans ceu qui ont l de la jusource de la justice de

70. Si la donne donnée donc Die

humain.

qu'en ce

La ma révélation hommes peut en qu'il n'e Poursommes bles. Or faitement ne parle l. Donc évélation

ain là où lation dit l n'y a ni raison et

ineure, et cun corps aine, soit lle ne dit y a des a révélatie où se avisibles; ncore ici

st imposs dogmes évélation

omprend ranforme purement matériel :

éclairer évélation

otre soundement e fidélité

En effet, de mystères incompréhensibles, elle nous donne sur les objets mêmes de ces mystères des notions grandes, sublimes, et consolantes que nous n'avions pas, et que nous étions loin d'avoir par les seules lumières de la raison. Bien plus, si elle ne renfermait pas des mystères, elle ne serait pas divine. En effet, la religion ne consiste que dans les rapports qui existent entre l'homme et la Divinité. Que l'homme connaisse ou puisse connaître tout ce qui tient à lui, passe encore; mais qu'il connaisse et que la révelation doive lui faire connaître tout ce qui tient à la Divinité, c'est une absurdité; car il n'y a que l'infini ou Dieu qui puisse par-liaitement comprendre l'infini.

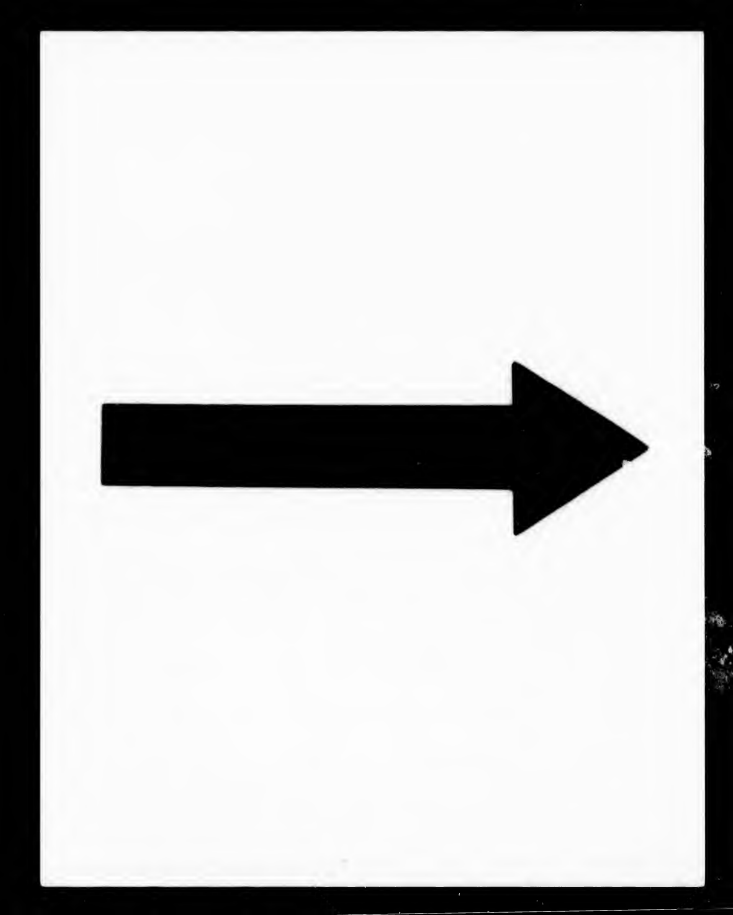
60. Dieu a donné à l'homme la raison avec le désir de n'en faire jamais le sacrifice; donc il n'a pu donner la révélation, qui exige en certains cas le sacrifice de la raison.

Il faut distinguer l'antécédent et nier la conséquence. Dieu a donné à l'homine la raison avec le désir de n'en faire jamais le sacrifice ; quand il n'en aurait aucune raison, cela est vrai et évident; quand il en a de bonnes raisons, cela est évidemment faux. Or quand la révélation commande le sacrifice de la raison, ce n'est que pour de puissantes raisons, qui sont la gloire même de Dieu et le salut des hommes. C'est ainsi que dans le mystère de la Sainte Trinité la révélation nous manifeste les richesses et la fécondité de l'Etre divin ; et que dans les mystères de l'Incarnation, et de la mort de l'Homme-Dieu, ainsi que dans ceux de la transsubstantiation et de la présence réelle qui ont lieu dans l'eucharistie, elle nous montre la grandeur de la justice, de la miséricorde, de la bonté divine, et la source de la rédemption et de la sanctification du genre Ainsi Dieu a pu nous donner la révélation, bien qu'en certain cas elle exige le sacrifice de la raison.

70. Si Dieu était l'auteur de la révélation, il aurait dû la donner à tous les hommes; or il est bien loin de l'avoir donnée à tous les hommes et même à tous les peuples;

donc Dieu n'est point l'auteur de la révélation.

La majeure est fausse. Quoique Dieu soit l'auteur de la révélation, il n'est nullement tenu à la donner à tous les hommes: 10. parce qu'il est le maître de ses dons et qu'il peut en disposer en faveur de qui il lui plaît; 20. parce qu'il n'est pas obligé de faire un don à celui qui est disposé



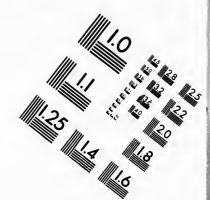
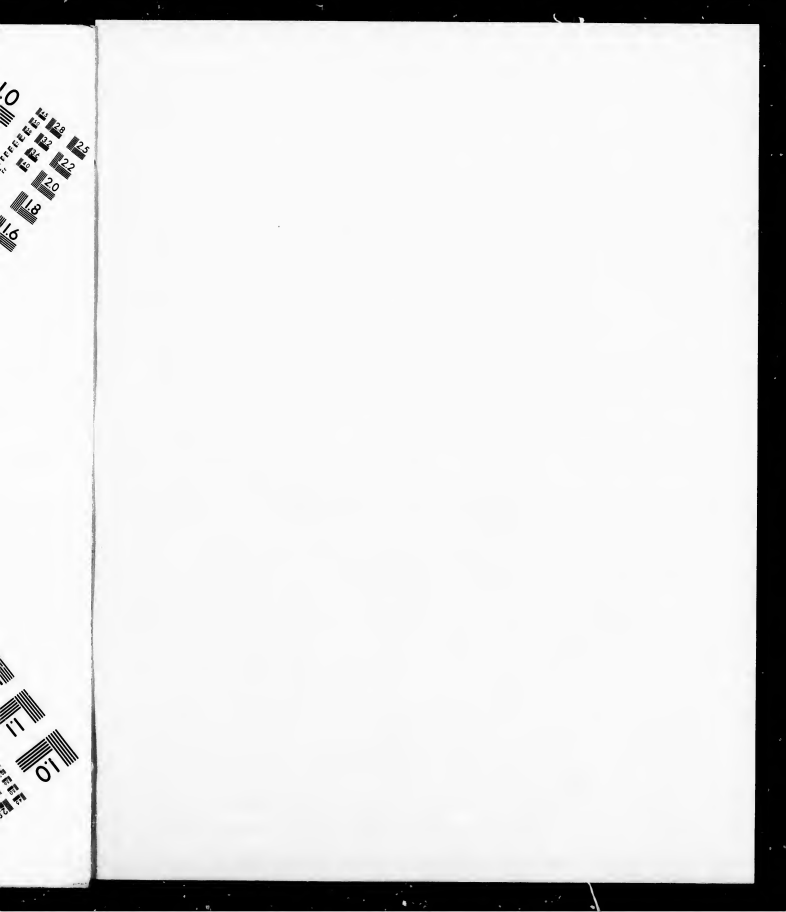


IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)



Photographic Sciences Corporation

23 WEST MAIN STREET WEBSTER, N.Y. 14580 (716) 872-4503 STILL STATE OF THE STATE OF THE



à le rejeter: or qui dira qu'un grand nombre d'hommes ne sont pas disposés à rejeter le bienfait de la révélation? L'expérience ne l'a-t-elle pas prouvé dans tous les siècles? So. Si Dieu était l'auteur de la révélation, il l'aurait donnée lui-même immédiatement à chacun plutôt que de se servir, pour la transmettre aux autres, du ministère de

quelques hommes que l'on n'a jamais connus et que l'on ne connaîtra jamais: or Dieu ne donne point immédiatement à chacun la révélation; donc il n'en est point l'auteur.

La majeure est fausse. Dieu ne doit point donner luimême immédiatement la révélation à chacun, si en cela il y a beaucoup de danger, et s'il a un moyen sûr de le faire Or lo. il y aurait beaucoup de danger à donner immédiatement à chacun la révélation. Car souvent on prendrait des rêves, des imaginations, des illusions, des chimères pour des visions, et de là fréquemment on prendrait occasion de manquer aux devoirs les plus essentiels. 20. Dieu a un moyen sûr de la communiquer autrement aux hommes, savoir, le ministère de quelque envoyé. Cet envoyé fera, pour prouver sa mission, des miracles qui ne pourront laisser aucun doute à quiconque ne sera pas de mauvaise foi. Les vérités qu'il révèlera passeront, et à ceux qui vivront alors, qui ne seront pas présens, et à ceux qui vivront plus tard, par le témoignage des hommes, revêtu de toutes les conditions requises pour la certitude. Ainsi il ne pourra y avoir aucune illusion.

90. Si Dieu ne donne pas immédiatement la révélation à chacun, les plus simples n'auront pas le moyen de s'assurer si elle vient vraiment de Dieu, ou si elle n'est pas une invention humaine; donc Dieu ne peut être l'auteur de la révélation, s'il ne la donne pas immédiatement à

chacun.

L'antécédent est faux; parce que le témoignage des hommes est une règle de vérité pour les plus simples comme pour les hommes les plus éclairés, surtout quand ils le voient confirmé par des prodiges que la Providence opère de temps en temps, et par un grand nombre d'hommes instruits, qui ne soupirent qu'après le bien et la vérité, qui sont prêts à lui tout sacrifier, qui n'ont horreur que de l'erreur et du mensonge. Ceux qui sont incapables de tromper se font aisément reconnaître, non-seulement par des preuves évidentes e leurs œ noscitur

100.
cipaleme
lumières
rejeté la
pas com
devait d
demmer

La m

pas d'er ner des hommes génie, é leur con temps, vaise fo Aussi s dans le leurs er tenté de

La 1 que d'é les pre

sible à

11o.

120. qui soi révélat est imp naître

La c qui so fragab Testan sans a tradict

jugem

ommes ne vélation? s siècles? il l'aurait t que de nistère de que l'on hmédiatel'auteur. nner luien cela il le le faire danger à souvent

ssentiels. ment aux Cet enne pourde mauceux qui ceux qui

s, revêtu

Ainsi

ions, des

on pren-

évélation oyen de n'est pas l'auteur ement à

age des simples luand ils ce opère imes inqui sont erreur et r se font ves évi-

dentes et par la pureté de leur doctrine, mais encore par leurs œuvres. C'est ici le lieu de dire : A fructibus cog-

noscitur arbor, et ab operibus homo.

100. Un grand nombre d'hommes très-instruits, principalement du dix-huitième siècle, appelé le siècle des lumières, ont vivement combattu et même totalement rejeté la révélation: or tant d'hommes si instruits n'auraient pas combattu et rejeté la révélation, de la vérité de laquelle devait dépendre le salut de chacun, s'ils n'en avaient évidemment reconnu la fausseté.

La mineure est fausse. L'expérience constate qu'il n'y a pas d'erreur, d'excès, de folies dans lesquels ne puissent donner des hommes dominés par des passions violentes. Or les hommes dont il est ici question, quoique d'un très-grand génie, étaient dominés par les plus violentes passions. Dans leur conduite et dans leurs écrits on ne trouve, la plupart du temps, qu'orgueil, fureur, emportement, haine, envie, mauvaise foi, avarice, cupidité, dépravation, contradiction. Aussi sur le retour de l'âge ou aux approches de la mort, dans le calme des passions, ont-ils presque tous reconnu leurs erreurs. La plupart sont revenus ou du moins ont tenté de revenir à la religion.

110. Dieu n'a point donné la révélation, s'il est impossible à qui que ce soit d'en reconnaître la vérité: or il est impossible à qui que ce soit d'en reconnaître la vérité.

La mineure est de toute fausseté. Rien de plus facile que d'examiner et reconnaître la source, les monumens et

les preuves de la révélation.

120. Il ne peut y avoir qu'une seule révélation divine qui soit vraie, parce que la vérité est une : or il y a plusieurs révélations qui toutes sont données pour divines; donc il est impossible à qui que ce soit de discerner et de reconnaître laquelle est la vraie.

La conséquence est fausse ; parce qu'il n'y a de révélation qui soit vraie que celle qui repose sur un fondement irréfragable: or il n'y a que celle de l'ancien et du nouveau Testament qui soit dans ce cas: toutes les autres sont ou sans authenticité, ou pleines de fables, d'absurdités, de contradictions, et absolument dénuées de tout caractère divin.

130. Dans une affaire sérieuse on ne peut porter un jugement sain qu'après avoir entendu toutes les raisons des différentes parties, qu'après avoir passé en revue et soigneusement examiné les pièces de chacune. Or il est impossible à qui que ce soit de passer en revue, d'examiner, de confronter tout ce qui a été dit, et tout ce qui existe pour et contre les différentes révélations. Donc il est impossible à qui que ce soit de reconnaître laquelle des révélations existantes est la vraie, et même s'il y en a aucune qui soit vraie.

La majeure est fausse. Quand il existe des raisons qui prouvent nécessairement l'existence d'un fait, toutes les autres raisons que l'on pourrait apporter pour ou contre l'existence de ce fait ne signifient rien: elles ne le feront pas exister davantage; elles ne l'empêcheront pas non plus d'exister. Pour prononcer sainement sur ce fait, il eût

donc été inutile de les passer en revue.

Si le principe avancé dans la majeure était vrai, que je rencontre un frère que je croyais perdu depuis long-temps, qu'il se jette à mon cou et que je l'embrasse tendrement, un passant qui se croira un grave personnage, pourra donc me dire: Que faites-vous-là? Que savez-vous si c'est votre frère? Avez-vous examiné les visages de tous les hommes? Votre frère voyage depuis plusieurs années: il faut que vous parcouriez les deux hémisphères pour vous assurer que c'est lui, et non pas un autre qui a avec lui quelque ressemblance. La pitié et le mépris seraient encore trop pour payer un pareil discoureur!

Or dans la révélation contenue dans l'ancien et le nouveau Testament, nous avons des preuves évidentes qui en démontrent incontestablement la vérité. Ne nous embarrassons donc plus de ce qu'on pourra dire pour et contre. Nous savons certainement qu'il existe une révélation divine qui est vraie, et nous savons la distinguer de toute autre. Ainsi l'objection tombe. Il ne serait pas plus difficile de pulvériser toutes les autres que l'on pourrait apporter contre

la révélation.

Preuves particulières de la religion chrétienne.

10. Résurrection de Jésus-Christ.

Jésus-Christ est ressuscité: donc il est Dieu; donc sa religion est divine; donc tout homme est tenu d'en croire les dogmes, d'en suivre la doctrine, d'en pratiquer la morale. Développons ces différentes propositions.

lo. J vivant d placé m corps n' testable publient fondeme dévoiler confond leur y i avoir re aussi bi le troisi dans le il a été l'eût il il ne l' ressés scellé et impostu écarter le sépul garder p les apôt De tels soigneu fallait c avait pr nation ( faire la auraien surtout faibles étaient raient-i les sout qué du ment a qui leur

corps a

Il est s

possible de conpour et ossible à ons exisit vraie.
sons qui outes les i contre ront pas ion plus t, il eût

que je g-temps, lrement, rra donc si c'est tous les nées: il our vous avec lui it encore

le nouqui en embarcontre. n divine e autre. ficile de r contre

lonc sa i croire quer la

10. Jesus-Christ est veritablement ressuscité, il est sorti vivant du tombeau où personne ne doute qu'il n'ait été placé mort. Il est constant que des le troisième jour son corps n'était plus dans le sépulcre, et ce qui le rend incontestable, c'est la confiance avec laquelle les apôtres le publient. S'ils avaient imaginé ce fait, s'il avait été sans fondement, les Juiss, animés contre eux et intéressés à dévoiler l'imposture, ne les auraient-ils point démentis et confondus en les conduisant sur le bord du tombeau et en leur y montrant le cadavre qu'ils disaient impudemment avoir repris la vic. Point du tout : les Juifs avouent le fait aussi bien que les apôtres. Il est donc évident que des le troisième jour le corps de Jésus-Christ n'était plus dans le sépulcre. Il en est donc sorti miraculeusement, ou il a été enlevé. Or il n'a pas été enlevé. Car par qui l'eut il été? Ou par les Juifs, ou par les apôtres. Or il ne l'a pas été par les Juiss: ils étaient trop intéressés à le laisser au tombéau qu'ils avaient même scellé et fait garder, pour l'y montrer et ôter lieu à toute imposture. Il ne l'a pas été non plus par les apôtres. Pour écarter de soupçon, la Providence a voulti que l'on scellat le sépulcre du sceau de l'autorité publique et qu'on le fit garder par des soldats de confiance, animés de fureur contre les apôtres et contre Jésus qu'ils venaient de mettre à mort. De tels gardes en armes ne devalent-ils pas faire la plus soigneuse vigilance, dan. In cas surfout si important, où il fallait confondre l'imposture du faux prophète expiré qui avait promis de ressusciter dans trois jours, et justifier la nation du crime horrible de déicide? N'auraient-ils pas dû faire la plus vigoureuse résistance contre les téméraires qui auraient osé tenter un enlevement furtif. N'auraient-ils pas surtout repoussé avec la dernière violence des disciples faibles et timides, comme les apôtres, contre lesquels ils étaient si animés? S'ils avaient été trop faibles, n'auraient-ils pas appelé du secours et assemblé le peuple pour les soutenir? Ne craignons pas de le dire; rich n'a manqué du côté de la vigilance des gardes; ils se sont fidèlement acquittés, et par devoir, et par zèle, des obligations qui leur étaient imposées. Cependant le troisième jour le corps a disparu, sans que personne ait tenté de l'enlever. Il est sorti triomphant du tombeau, comme le rapporte le texte sacré; sa sortie est accompagnée d'une si forte commotion que les soldats en sont renversés à terre; il ne demeure que son suaire dont des imposteurs qui l'auraient

enlevé ne se seraient pas amusés à le dépouiller.

Que va faire la Synagogue, décidée par le plus puissant motif d'honneur et d'intérêt à ne pas avouer le fait? Donner de l'argent aux soldats pour leur faire dire qu'ils s'étaient endormis, et que, pendant leur sommeil, les apôtres avaient enlevé le corps de leur maître. Stratagème grossier, dont le ridicule saute aux yeux! Quoi! si, pour ourdir la plus noire imposture, pour entraîner la multitude dans l'erreur, pour détruire la religion de Moïse si révérée, pour charger la nation du plus affreux des crimes, les apôtres avaient opéré un enlèvement de cette nature, ne les auraiton pas poursuivis et condamnés pour ce seul fait, si important et si criminel? On n'y songe même pas. Quoi! des sentinelles du caractère et de l'humeur de celles-ci étaient toutes endormies! et on ne les aurait pas punies selon toute la rigueur de la loi, qui ne les condamnait à rien moins qu'à la peine capitale; on ne leur aurait pas même fait le plus léger reproche, ni imposé la plus petite peine! Elles étaient toutes endormies! Et quel témoignage peuvent rendre des gardes endormis. Elles étaient toutes endormies! et le bruit de l'enlèvement n'eût éveillé personne! Il fallait rompre les sceaux, enlever une grosse pierre; il fallait qu'un grand nombre de personnes y missent la main, que tout cela se fit dans les ombres de la nuit; ce qui entraînait nécessairement un grand bruit : cependant personne ne s'est éveillé! Je ne conçois donc pas quel est ce genre de sommeil.

Mais on les avait corrompues par argent, diront les incrédules de nos jours. Ces sentinelles n'étaient pas de caractère à se laisser corrompre par argent. Aussi les Juifs contemporains du fait, et mieux instruits que les incrédules de nos jours, ne les en accusent pas; et si cela était, ils n'auraient pas manqué de les en punir avec sévérité. C'est cependant encore à quoi ils ne pensent pas. Ces preuves tirées de la nature du fait prouvent incontestablement la

vérité de la résurrection de Jésus-Christ.

On peut encore ajouter que c'est un de ces faits attestés par les apôtres, et sur lequel ils n'ont pu être ni trompés, ni trompeurs.

D'a vu Jé vie; i les pla afferm l'avoi mais i divers lieu, assem ailleu même ascens premi port; ché se il s'éta Est-il ples, e qu'ils touche

> de la Il r peurs. prix d Pourq Sans o Mais cité. ses, c Or se séduct que d foi? apôtre pour lâcher

> > présen

moire

triom

le croi

dité.

rte come; il ne auraient

puissant le fait? re qu'ils s apôtres grossier, ourdir la ide dans rée, pour s apôtres s auraitsi impor-

Quoi! celles-ci s punies amnait à irait pas us petite el témois étaient it éveillé e grosse missent la nuit; : cepen-

ront les t pas de les Juifs hcrédules était, ils é. C'est . preuves ement la

ione pas

s attestés trompes,

D'abord l'illusion de leur part était impossible : ils ont vu Jésus, disent-ils, depuis sa mort; ils l'ont vu plein de vie; ils ont parlé, conversé, mangé avec lui; il leur a montré les plaies de ses mains, de ses pieds et de son côté, pour les affermir dans la créance de sa résurrection. Ils protestent l'avoir vu non une fois, non un jour, mais à diverses fois, mais pendant quarante jours; non en un seul lieu, mais en divers lieux, tantôt sur terre, tantôt sur mer, tantôt en un lieu, tantôt en un autre; non un seul, mais plusieurs assemblés, ici au nombre de deux, là au nombre de quatre, ailleurs au nombre de sept, de onze, de douze, une fois même en présence de cinq cents personnes, le jour de son ascension. Ils disent qu'un d'entre eux, absent aux premières apparitions, avait refusé d'ajouter foi à leur rapport; mais qu'ensuite ayant vu Jésus lui-même, ayant touché ses plaies pour s'assurer qu'il n'y avait point d'illusion, il s'était écrié: "Vous êtes mon Seigneur et mon Dieu." Est-il possible que tous les apôtres et même tous les disciples, en tant de différentes circonstances, aient cru voir ce qu'ils ne voyaient pas, entendre ce qu'ils n'entendaient pas, toucher ce qu'ils ne touchaient pas? Ce serait une absurdité. Ainsi, point d'illusion de la part des apôtres, au sujet de la résurrection de Jésus-Christ.

Il n'est pas moins impossible qu'ils aient pu être trompeurs. A quel prix auraient-ils voulu en imposer? Au prix de leur sang et de leur vie! Cela est-il croyable? Pourquoi auraient-ils voulu jouer le rôle d'imposteurs? Sans doute pour Jésus non ressuscité, ou pour eux-mêmes. Mais d'abord ils n'ont pu le vouloir pour Jésus non ressuscité. En effet, s'il n'était pas ressuscité selon ses promesses, c'était un fourbe, un trompeur, un scélérat reconnu. Or se fait-on tourmenter, supplicier, égorger pour un séducteur dont on n'a plus rien à attendre, dont on n'a recu que de fausses promesses, dont on a reconnu la mauvaise Quoi! pendant que Jésus-Christ était au milieu des apôtres, qu'ils le regardaient comme un Dieu, qu'ils avaient pour lui la plus profonde vénération, ils l'abandonnaient lâchement; le plus zélé même d'entre eux le reniait en présence d'une faible servante! et maintenant que sa mémoire doit leur être si odieuse, ils s'exposeraient, pour faire triompher son imposture, aux plus cruels supplices!

le croira jamais?

En second lieu, les apôtres n'ont pu vouloir jouer le rôle d'imposteurs pour eux-mêmes, pour leur propre avantage. En effet, est-ée un avantage de perdre son répos, sa tranquillité, sa réputation, ses biens, sa liberté, sa vie, de se faire charger de fers, enfermer dans des cachots, conduire à la torture, à l'échafaud, de s'attirer sur la tête tout le poids de la vengeance humaine et divine? D'ailleurs pour preuve de la vérité de leur prédication, ils ont fait des miracles éclatans à la face de l'univers: preuve sans réplique de leur innocence et de la véracité de leur témoignage. Ils n'ont donc été trompeurs ni pour eux-mêmes, ni pour Jésus-Christ, ni pour qui que ce soit. Donc la résufrection de Jésus-Christ, si bien attestée par eux, est incontestable; donc Jésus-Christ est vraiment ressuscité.

Mais si Jésus-Christ est ressuscité, il est Dieu. En effet, lorsque les Juiss le pressaient de leur déclarer s'il était véritablement Dieu, lorsqu'ils lui demandaient un miracle pour preuve de sa divinité, il leur répondit: "Nation perverse "et incrédule; qui ne croyez pas à ceux que j'ai faits jus-" qu'ici; oui, vous en aurez encore un; mais vous n'en aurez " point d'autre que celui dont Jonas a été la figure." Generatio adultera signum quærit, et signum non dabitur ei, nisi signum Jonæ prophetæ. Lorsque les pharisiens lui demandaient également un miracle pour preuve de sa divinité, il leur dit, en parlant de son corps : "Détruisez ce temple et "dans trois jours je le reconstruiral." Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud. Ils ne prirent pas le change; ils comprirent parfaitement qu'il parlait de sa résurréction, et voilà ce qui les détermina, de leur propre aveu, à placer des gardes autour de son tombeau. Jésus-Christ a donc donné pour principale preuve de sa divinité le miracle de sa résurrection. Or il s'est opéré ce grand miracle, et il n'à pu s'opérer que par la vertu divine ou par l'autorisation de la vertu divine; mais la vertu divine qui est la vérité par essence, ne peut opérer ni autoriser de miracle pour confirmer le mensonge. Lors donc que Jésus-Christ à déclaré qu'il était Dieu, et qu'il en a donné pour preuve le miracle de sa résurrection, il n'a donc pu en imposef; il est donc véritablement Dieu. Aussi dit-il avec une assurance et une confiance qui ne conviennent qu'à un Dieu: "J'ai le pou-" voir de quitter ma vie et j'ai le pouvoir de la répréndre."

30. l saireme dogme

Void même, tribun élevé à la man Zélé r j'ai pe voie (l en pris ancien d'eux cette v ceux d punis. de Dar d'une terre, quoi 1 Seigne perséc la lum la voi dit le que tu m'ava par la Anani rendai vint r Saul, (Act. encore proco

impos

l'auter

30. Mais si Jésus-Christ est Dieu, sa religion est nécessairement divine; tout homme est donc obligé d'en croire les dogmes, d'en suivre la doctrine, d'en pratiquer la morale.

### 20. Conversion de saint Paul.

Voici comme ce fait est rapporté par saint Paul luimême, parlant aux Juiss de Jérusalem, en présence d'un tribun: "Je suis juif, né à Tarse, en Cilicie. J'ai été éleyé à Jérusalem, et instruit aux pieds de Gamaliel dans la manière la plus exacte d'observer la loi de nos pères. Zélé pour la loi, comme vous l'êtes cous anjourd'hui, j'ai persécuté jusqu'à la mort ceux qui suivaient cette voie (la nouvelle religion), les enchaînant et les mettant en prison, hommes et femmes. Le grand-prêtre et tous les anciens m'en sont témoins; jusque-là même qu'ayant pris d'eux des lettres pour nos frères de Damas, j'allais dans cette ville dans le dessein d'amener prisonniers à Jérusalem ceux de ces gens-là qui s'y trouveraient, afin qu'ils fussent punis. Mais comme j'étais en chemin, et que j'approchais de Damas, vers l'heure de midi, je fus tout-à-coup environné d'une grande lumière qui venait du ciel, et étant tombé par terre, j'entendis une voix qui me disait : Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu? Je répondis: Qui êtes-vous, Seigneur? Je suis, me dit-il, Jésus de Nazareth, que tu persécutes. Ceux qui étaient avec moi virent, à la vérité. la lumière; mais ils n'entendirent point ce que me disait la voix. Je repartis: Seigneur, que ferai-je? Lève-toi, dit le Seigneur, va à Damas, et là on te dira ce qu'il faut que tu fasses. Et comme le grand éclat de cette lumière m'avait aveuglé, ceux qui m'accompagnaient me menèrent par la main jusqu'à Damas. Or il y avait là un nommé Ananie, homme fidèle à la loi, selon le témoignage que lui rendaient tous les Juiss résidans dans la même ville. Il vint me trouver, et en m'abordant il me dit: Mon frère Saul, recouvrez la vue ; et au même instant je le regardai." (Act. des apôt. c. xxII.) Au chap. xxIV, saint Paul fait encore le récit de sa conversion devant le roi Agrippa et le proconsul Faustus; et au 1x, l'histoire en est racontée par l'auteur du livre des Actes.

"Paul, dit M. Duvoisin, serait-il un fourbe qui veut en imposer par une fable grossière? serait-il un fanatique

a tran, de se
duire à
e poids
preuve
iracles
de leur
s n'ont
Jésusion de

le rôle

antage.

il était miracle érverse its jusn aurez Géneei, nisi lemannité, il mple et um hoc, liange;

n effet,

tion, et cer des donné résurn'à pu n de la

n de la ité par confirdéclaré niracle

t donc et une le pou-

dre."

visionnaire, qui prend pour une aventure réelle les rêves de son imagination exaltée?"

lo. Paul n'est pas un imposteur. Nul motif n'a pu le

déterminer à supposer la fable de sa conversion.

Est-ce par des vues d'ambition, de gloire ou de fortune que Paul a quitté la religion de ses pères, pour s'attacher à la nouvelle secte? Dans toute la suite de sa vie, dans toutes ses épîtres, je le vois, d'une part, exposé à tous les malheurs de l'indigence, à tous les dangers de la persécution; et de l'autre, je l'apperçois, au milieu des plus grands maux. déployer une constance, une résignation, une allégresse religieuse que n'aurait jamais sentie ni exprimée un ambitieux trompé dans ses espérances. Quelle gloire, quels avantages Paul pouvait-il se promettre d'une secte pauvre, méprisée, persécutée, lui qui, élevé par le plus célèbre des docteurs de la Loi, s'était fait un nom dans la Synagogue par son zèle contre le christianisme? Supposerez-vous qu'il aimait mieux se voir le premier dans un parti faible, humilié, et près de succomber, que le second dans un parti dominant? Mais cette misérable et triste ambition lui est interdite; les premières places sont prises parmi les chrétiens; toute l'autorité se trouve entre les mains des apôtres; et quand il oserait aspirer à s'asseoir au milieu d'eux, il faudrait encore qu'il reconnût un chef dans la personne de Pierre. Il n'aurait donc déserté la Synagogue que pour venir partager avec les chrétiens le mépris, la haine et les fureurs de ses compatriotes, d'autant plus animés contre lui, qu'ils auraient eu à se venger d'un traître et d'un apostat.

20. S'il est certain que Paul n'est pas un imposteur, il est encore plus évident qu'on ne doit pas le confondre avec ces visionnaires qui prennent pour des faits réels les rêves d'une imagination en délire. Ni ses actions, ni ses écrits ne s'accordent avec une pareille supposition: nous y voyons, au contraire, tout ce qui peut la démentir, une raison calme, un zèle prudent et circonspect, des conseils modérés, une conduite toujours sage, toujours irréprochable, un caractère toujours égal, sans mélange d'enthousiasme

ou de fanatisme.

Les visions qui se forment dans un cerveau échauffé prennent la teinte des idées habituelles et des passions

dominar et les d sées, de et marci nisme? acharné assassing chefs de fidèles d cette vil minarum enfanter chose de Damas ? l'éblouit nom, le dans so l'interve

> Ajout conduit côté par l'usage d même o choses n'oseriez convenir rition m

D'un ainsi elle évidente

Il ne s
de Jésus
se mont
Jérusalei
Judée et
pénètre
l'Espagn
à Thessa
de Crète
Bythinie

a pu le fortune acher à , dans

êves de

, dans
ous les
cution;
maux,
gresse
ambiquels
auvre,
ore des

gogue z-vous faible, n parti lui est s chrés apôd'eux,

rsonne e pour e et les contre d'un

eur, il e avec rêves écrits ous y r, une

onseils rochasiasme

hauffé ssions

dominantes: elles ont quelque analogie avec les sentimens et les dispositions qui précédaient. Mais de quelles pensées, de quels mouvemens Faul était-il agité, lorsque veillant et marchant, il eut cette vision qui le convertit au christianisme? Jusqu'alors il s'était montré l'ennemi le plus acharné de la nouvelle religion: on l'avait vu parmi les assassins d'Etienne; il venait de solliciter et d'obtenir, des chefs de la Synagogue, des ordres rigoureux contre les fidèles de Damas; il était en marche pour se rendre dans cette ville, ne respirant que menaces et carnage: spirans minarum et cædis. De telles dispositions devaient-elles enfanter, même dans l'imagination la plus déréglée, quelque chose de semblable à ce que Paul éprouva sur la route de Damas? Quand on mettrait de côté et cette lumière qui l'éblouit et le terrasse, et cette voix qui l'appelle par son nom, le changement soudain qui se fait dans son esprit et dans son cœur ne serait-il pas une preuve éclatante de l'intervention du Tout-Puissant?

Ajouterai-je ce qui suivit l'apparition? Paul aveuglé et conduit par la main à Damas; Ananie, qui, instruit de son côté par une vision surnaturelle, va le trouver et lui rend l'usage de la vue; les prodiges innombrables que Paul luimême opère partout où il annonce l'Evangile, toutes ces choses ne seraient-elles aussi que des illusions? Vous n'oseriez le penser, et l'ensemble des faits vous force de convenir que Paul n'a pu se tromper lui-même sur l'apparition miraculeuse à laquelle il rapporte sa conversion.

D'un autre côté, il n'a pu en imposer par sa conversion: ainsi elle ne peut être que divine; et elle est une preuve évidente de la divinité de la religion chrétienne.

30. Etablissement de l'Eglise.

Il ne s'était pas encore écoulé deux mois depuis la mort de Jésus, dit M. Duvoisin, lorsque tout-à-coup les apôtres se montrent, et enseignent publiquement au milieu de Jérusalem. De là leur doctrine se répand dans toute la Judée et les provinces circonvoisines. Bientôt après, elle pénètre dans la Grèce, dans l'Italie et jusque dans l'Espagne. Ils fondent des églises à Corinthe, à Philippes, à Thessalonique, à Ephèse, à Antioche, à Rome, dans l'île de Crète, dans le Pont, dans la Cappadoce, la Galatie, la Bythinie, etc. Nous avons la preuve de ces faits dans

l'histoire originale du livre des Actes, écrite par un témoin oculaire, et dans les épîtres que les apôtres adressaient aux fidèles de toutes ces contrées. Avant la fin du premier siècle, l'Apocalypse de saint Jean nous montre des églises régulières gouvernées par des évêques dans les principales villes de l'Asie-Mineure.

Vers le milieu du second siècle, saint Justin, dans son dialogue avec le juif Tryphon, avance, comme un fait généralement connu, qu'il n'est point de nation, soit policée, soit harbare, où l'on n'adresse pas des prières et des actions de grâces à Dieu créateur, au nom de Jésus crucifié. Quelques années après, saint Irénée, évêque de Lyon, voulant prouver que la foi catholique était la même dans tout l'univers et jusqu'aux extrémités de la terre, nomme les églises des Gaules, de la Germanie, de l'Ibérie, de l'Orient, de l'Egypte et de la Lybie.

Tertullien, qui vivait au commencement du troisième siècle, entreprend de prouver contre les Juiss par l'énumération des peuples qui croyaient à l'évangile, que le royaume de Jésus-Christ était plus étendu que les empires de Nabuchodonosor, d'Alexandre et des Romains. Nous ne sommes que d'hier, dit-il encore dans son Apologétique, et nous remplissons vos villes, vos forteresses, vos colonies, vos champs, vos tribus, vos décuries, le palais, le sénat, les assemblées. Nous ne vous avons laissé que vos temples.

Saint Athanase, dans une épître synodique nomme les églises d'Espagne, de la Grande-Bretagne, des Gaules, de l'Italie, de la Dalmatie, de la Mysie, de la Macédoine, de la Grèce, de l'Afrique, de la Sardaigne, etc. Enfin tous les conciles qui ont précédé celui de Nicée sont des monumens irrécusables des vastes conquêtes que la foi chrétienne avait faites avant le règne et la conversion de Constantin.

L'histoire profane est d'accord avec l'histoire ecclésiastique. Tacite nous apprend que, sous le règue de Néron, trente ans après la mort de Jésus-Christ, il y avait à Rome une grande multitude de chrétiens, ingentem multitudinem. Dans le même temps, Sénèque, cité par saint Augustin, s'indigne des progrès que font dans tout l'univers les coutumes des Juifs: c'est ainsi qu'il désigne les chrétiens sortis de la Judée. "Les vainqueurs, dit-it, ont reçu la loi des vaincus."

de Bytles cam
tiens de
peut de
l'Empi
Comme
d'épicu
ment
souven
les jour
Juvéna
attribue
qu'Esc

Mais siècles stantin monde romain souven chrétie Consta se décla la tête nouvell seulem efforts

protect

En e tin, le c aux plu sont en où ils p sent de eux. et les Trajan gues pu

gues po Les go impéria lans son un fait policée, s actions Quelvoulant ans tout

mme les

l'Orient,

n témoin

aient aux

premier

roisième de le que le empires Nous gétique, colonies, fnat, les emples. mme les ules, de oine, de

rsion de elésiasti-Néron, à Rome tudinem. ugustin, les couns sortis à loi des

ont des

ie la foi

Avant la fin du premier siècle, Pline le jeune, proconsul de Bythinie, écrivait à l'empereur Trajan que les villes et les campagnes de cette province étaient remplies de chrétiens de tout rang, de tout âge et de tout sexe; et l'on ne peut douter qu'il n'en fût de même des autres provinces de l'Empire. Lucien nous apprend que sous le règne de Commode, la province de Pont, sa patrie, était pleine d'épicuriens et de chrétiens. Dion Cassius, au commencement du troisième siècle, avoue que cette superstition, souvent réprimée, était plus forte que les lois, et faisait tous les jours de nouveaux progrès. Plutarque, Strabon, Lucain, Juvénal, déplorent le silence des oracles, que l'on ne peut attribuer qu'au discrédit où ils tombent à mesure que le christianisme s'étend. Porphyre dit expressément qu'Esculape et les autres dieux ne font plus sentir leur protection depuis que Jésus est adoré.

Mais qu'est-il besoin de citer les écrivains des premiers siècles? C'est un fait notoire qu'avant le règne de Constantin, l'évangile avait pénétré dans toutes les régions du monde connu, et bien au-delà des limites de l'empire romain. Loin de le contester, les incrédules s'en prévalent souvent pour calomnier la conversion du premier prince chrétien. Selon eux, la conviction n'y eut aucune part, et Constantin, indifférent au fond sur toutes les religions, ne se déclara en faveur du christianisme que pour se mettre à la tête du parti le plus puissant. Ainsi, de leur aveu, la nouvelle religion avait pris le dessus dans l'empire, non-seulement sans le secours, mais encore malgré tous les

efforts de la puissance publique.

En effet, depuis sa naissance jusqu'au temps de Constantin, le christianisme n'a presque jamais cessé d'être en butte aux plus violentes persécutious. A Jérusalem, les apôtres sont emprisonnés, battus de verges ou mis à mort. Partout où ils portent leurs pas, les Juifs les poursuivent, les accusent devant les tribunaux, ou soulèvent le peuple contre eux. Néron rejette sur les chrétiens l'incendie de Rome, et les fait expirer dans des supplices affreux. Domitien, Trajan, Décius, Valérien, Aurélien, Dioclétien et ses collègues publient des édits sanguinaires contre le christianisme. Les gouverneurs des provinces ajoutent à la cruauté des lois impériales. Dans toute l'étendue de l'empire, une populace

superstitieuse et féroce demande à grands cris le sang des chrétiens. Leurs tourmens font partie des spectacles et des jeux publics. L'histoire ecclésiastique compte dix persécutions générales ordonnées par des édits; mais lors même que les empereurs semblaient accorder quelque répit aux chrétiens, il s'élevait des persécutions locales, autorisées en quelque sorte par les anciennes lois, qui défendaient d'introduire de nouvelles religions.

Que dans les légendes apocryphes du moyen âge, on ait exagéré le nombre des martyrs, je le veux bien; mais à s'en tenir aux monumens originaux, aux écrits contemporains de Tertullien, de saint Cyprien, de Lactance, d'Eusèbe de Césarée, aux actes authentiques qui sont parvenus jusqu'à nous, aux témoignages même des auteurs profanes, de Tacite, de Pline, de Dion, du jurisconsulte Ulpien, de l'empereur Marc-Aurèle, on ne peut calculer combien de milliers de victimes ont péri dans cette guerre de trois cents ans, où les chrétiens ne montraient de courage que pour aller au-devant de la mort, ou pour la recevoir. Tel était le danger qui menaçait continuellement les disciples de la nouvelle religion, que les païens, par une dérision barbare, les appelaient des hommes de roues et de bûchers, semaxii, sarmentitii.

C'est donc un fait incontestable que la foi s'est étendue et affermie au milieu des persécutions, et que le sang des martyrs, comme dit Tertullien, est devenu une semence

téconde: semen est sanguis christianorum.

Le christianisme, qui élève ainsi sa tête triomphante à travers les persécutions, au-dessus des anciennes religions qui tombent à ses pieds malgré les plus puissans appuis, ura-t-il été favorisé dans son établissement par quelques moyens humains? Quels seraient donc ces moyens? La puissance publique? mais elle le persécutait à toute outrance. Le crédit de ses propagateurs? mais la bassesse de leur rang n'était propre qu'à les faire mépriser. Leur science et leurs talens? mais leur chef leur reprochait à chaque instant leur ignorance et leur peu d'intelligence. Leurs richesses? mais si quelques disciples avaient quelque bien, le plus grand nombre en étaient dépourvus, et parmi eux on remarque bien le désintéressement, mais jamais la recherche de la fortune. Les attraits de la doctrine qu'ils ensei-

gnaient morale religion préjuge pencha moyen sement sance, s'opére des mi ou bie établis maniè

est div

temple toutes peuple le Per des si d'en r se rection. pères et leu voir pour

De Duvo lièrer c'est-de crepetit norar la vétiens

nism

ang des
es et des
c persés même
épit aux
isées en

, on ait

mais à contemactance, ui sont auteurs consulte calculer e guerre ient de pour la ellement ens, par e roues

étendue ang des emence

nante à
ions qui
ara-tmoyens
a puisatrance.
de leur
science
chaque

Leurs e bien, eux on rechers enseignaient? mais ses dogmes paraissaient choquer la raison et sa morale rebutait par sa sévérité. Le dégoût des anciennes religions? mais, outre qu'on y était attaché par zèle ou par préjugé, la plupart s'accordaient parfaitement avec les penchans dont elles n'étaient que le fruit. Ainsi tous les moyens humains étaient propres, non à favoriser l'établissement du christianisme, mais à l'anéantir dans sa naissance. Cependant il triomphe de tout. Comment a pu s'opérer ce prodige? Uniquement à la vue des vertus et des miracles, d'abord du Sauveur, et ensuite des apôtres : ou bien si le christianisme s'est établi sans miracles, son établissement est le plus grand des miracles. De quelque manière donc qu'on l'envisage, on trouvera toujours qu'il est divin.

40. Dispersion et châtiment des Juifs.

Conformément aux oracles divins, les Juiss sont sans temples, sans autels, sans sacrifices; ils sont errans dans toutes les contrées de l'univers, et en exécration à tous les peuples. L'Egyptien, le Babylonien, l'Assyrien, le Mède, le Perse, le Grec, le Romain, sont confondus depuis bien des siècles dans la masse des peuples: il est impossible d'en reconnaître un. Le Juis seul ne se confond point et se reconnaît partout, et est pourtant un objet de malédiction. En le voyant ainsi, ne croit-on pas entendre les pères déicides d'une nation réprouvée prononcer contre eux et leur postérité cet effrayant anathème: "Que son sang "retombe sur nous et sur nos enfans?" Ne croit-on pas voir la Providence ménager ce miracle toujours subsistant, pour convaincre tous les hommes de la divinité du christianisme, et oter aux incrédules toute excuse de ne pas y croire.

Objection.

De l'aveu des écrivains du Nouveau Testament, dit M. Duvoisin, l'immense majorité de la nation juive, et particulièrement les prêtres, les docteurs de la loi, les pharisiens, c'est-à-dire, tout ce qu'il y avait de plus éclairé, ont refusé de croire en Jésus-Christ. Si donc il est vrai qu'un assez petit nombre de Juifs, gens du peuple, pour la plupart ignorans, superstitieux et crédules, semblent avoir reconnu la vérité des miracles de l'évangile, en se déclarant chrétiens, il n'est pas moins certain que ces miracles ont été

contredits par la plus nombreuse et la plus saine partie de la nation. Comment concevoir en effet que la Synagogue entière eût porté l'aveuglement et la scélératesse jusqu'à crucifier le Messie qu'elle attendait avec tant d'impatience, que tant d'oracles avaient annoncé, et dont la mission demeurait prouvée par des miracles si nombreux et si éclatans?

Quelques Juifs ont embrassé la religion de Jésus; donc ils ont cru que Jésus avait fait des miracles; donc les miracles de Jésus sont réels: ainsi raisonnent les apologistes du christianisme. Mais voici un raisonnement tout semblable, et d'un tout autre poids. La nation presque entière avec ses chefs, ses prêtres, ses docteurs, a constamment regardé Jésus comme un imposteur; donc elle n'a pas cru qu'il ait opéré des miracles; donc les miracles qu'on lui attribue n'ont rien de réel.

L'incrédulité de la nation juive détruit toute l'autorité du témoignage des apôtres. C'est une réclamation solennelle, une protestation juridique contre le récit des évangélistes. Placés à une si grande distance des faits, nous ne pouvons les apprécier que d'après le jugement qu'en ont porté les spectateurs; mais si les spectateurs se trouvent partagés, devons-nous balancer entre le jugement prononcé par la nation presque tout entière, et l'opinion d'une poignée u'hommes obscurs et ignorans?

# Réponse.

Tout est faux dans ce raisonnement. D'abord les Juiss incrédules ne doivent pas être regardés comme des témoins qui déposent contre les miracles de l'évangile; et quand même ils les auraient niés positivement, leur dénégation ne détruirait ni n'affaiblirait l'autorité des témoins qui les rapportent.

lo. C'est une erreur manifeste que de se représenter l'incrédulité des Juis comme une sorte de réclamation et de protestation juridique contre le récit des évangélistes. L'état de la controverse à l'égard des miracles de Jésus, entre les apôtres et les Juis contemporains, n'était pas le même qu'il est aujourd'hui entre les chrétiens et les incrédules. Deux questions se présentent en cette matière; l'une de fait : les miracles de Jésus-Christ sont-ils réels? l'autre de droit : les miracles de Jésus sont-ils divins? Sur la première question les Juis n'élevaient aucune difficulté.

Loin de sion d' de viole De là d' tres rapprodige virum qui le seul rection d'autre Synago Tout

tester s ces, en "me, d opinion et qui s saint a plus a

C'es apôtre de dro ou le c dernes Juifs. nité di vérité crédul Juifs of sont q ne peu Pour 7 vrai d et d'a gnalé pensor

une pi

nature

artie de agogue jusqu'à atience, ion de-clatans?; donc les milogistes at sementière entière pas cru lui at-

orité du mnelle, élistes. ouvons rté les rtagés, par la ooignée

s Juifs fmoins quand rion ne es rap-

er l'inn et de
élistes.
Jésus,
pas le
incrétière;
réels?
? Sur
iculté.

Loin de contester les faits, ils en prenaient souvent occasion d'accuser J.-C., comme lorsqu'ils lui reprochaient de violer la loi en opérant des guérisons le jour du sabbat. De là cette confiance, cette sécurité avec laquelle les apôtres rappellent au peuple de Jérusalem ce grand nombre de prodiges qu'il a vus de ses propres yeux: Jesum nazarenum, virum approbatum à Deo in vobis, virtutibus, et prodigiis, et signis, quæ fecit Deus per illum in medio vestri, sicut et vos scitis. Le seul fait qu'ils se croient obligés de prouver, c'est la résurrection, qui n'avait pas été publique, et ils la prouvent par d'autres miracles que n'osent contredire les chefs de la Synagogue.

Toute la suite de l'histoire évangélique nous apprend que les adversaires de Jésus-Christ, au lieu de nier et de contester ses miracles, se bornaient à en éluder les conséquences, en les attribuant à la puissance des démons. "Cet homme, disaient-ils, chasse les démons au nom de Béelzébuth;" opinion extravagante qui s'est perpétuée chez les Juifs et qui se retrouve dans la bouche de Tryphon, disputant avec saint Justin, dans les deux talmuds, dans les écrits des plus anciens et des plus célèbres rabbins.

C'est donc un fait incontestable, que la dispute entre les apôtres et les Juiss incrédules ne roulait que sur la question de droit: Les miracles de Jésus avaient-ils pour auteur Dieu ou le démon? Nous ne croyons pas que les incrédules modernes veuillent adopter à cet égard les idées des anciens Juifs. Ils sont trop éclairés pour ne pas voir que la divinité du christianisme est une conséquence inévitable de la . vérité de ces miracles. Ils ne peuvent donc invoquer l'incrédulité des Juiss sur cet article. Comme témoins, les Juiss déposent en notre faveur ; comme incrédules, ils ne sont que de pitoyables raisonneurs. L'incrédulité moderne ne peut emprunter aucun secours de l'incrédulité ancienne. Pour nous, réunissant ce qu'il y a de raisonnable et de vrai dans l'une et dans l'autre, nous croyons avec les Juifs et d'après leur aveu forcé, que Jésus et ses apôtres ont signalé leur prédication par des œuvres surnaturelles, et nous pensons avec les philosophes, qui reconnaissent un Dieu et une providence, qu'une religion fondée sur des œuvres surnaturelles est une religion divine.

Il n'est donc pas vrai, comme on le dit dans l'objection, qu'en croyant aux miracles de l'Evangile nous préférions le témoignage d'une poignée d'hommes obscurs et ignorans au témoignage de la plus nombreuse et de la plus saine partie de la nation. La nation n'a jamais été partagée sur ce point, et il était impossible qu'elle le fût. Des faits publics aussi multipliés, aussi éclatans, ne peuvent être ni rejetés s'ils sont réels, ni admis s'ils sont controuvés. Pour peu que l'on y réfléchisse, et sans être obligé de recourir à l'histoire du temps, on voit d'abord que la diversité des opinions ne pouvait tomber que sur la cause première de ces miracles, et sur les conséquences qu'il en fallait tirer; objets qui ne sont pas du ressort des sens, et sur lesquels chacun devait prendre parti selon qu'il avait le cœur plus ou moins droit, et l'esprit plus ou moins juste.

20. Quand il serait prouvé que les Juis incrédule ont nié positivement les miracles de l'Evangile, leur dénégation ne détruirait ni n'affaiblirait l'autorité des témoins qui les

rapportent.

Dans les circonstances où se trouvaient les premiers fidèles, il n'y avait que la conscience et l'intime conviction qui pussent leur faire embrasser la nouvelle religion; et comme la principale, pour ne pas dire l'unique preuve de cette religion, de l'aveu même de son auteur, consistait dans les miracles, on doit penser qu'ils étaient l'objet du plus sérieux examen pour quiconque pensait à se faire chrétien. C'est donc bien raisonner que de dire: Un grand nombre de Juifs ont embrassé la religion de Jésus-Christ; donc un grand nombre de Juifs ont cru fermement les miracles de l'évangile.

Mais on raisonnerait mal, si l'on disait : Les prêtres, les pharisiens, la plus grande partie de la nation ont rejeté Jésus-Christ ; donc ils étaient convaincus de la fausseté des miracles. La conséquence n'est pas rigoureuse, et rien n'est plus facile que d'expliquer l'incrédulité de la nation juive, sans être obligé de recourir à la prétendue fausseté des miracles de l'évangile. D'abord, les témoins de ces miracles ont pu se persuader qu'ils étaient l'ouvrage du démon, parce qu'ils croyaient voir une opposition manifeste entre la doctrine de Jésus-Christ et la loi de Moïse. C'est ainsi qu'en jugeaient les chefs de la Synagogue.

En Juifs i qui, ur aucun ciance mune lièrem Jérusa

Tro

s'étaie naître Messi ser le à sa na lantes Juifs, Suéto opinion par le pêche sie qu

Ne les Ju y croété praient des ca

Il re l'hom même vérité pas êt nople qu'ur livres Non aliud nos se

bapti.

jection, rions le rans au e partie sur ce publics rejetés peu que histoire ions ne hiracles, s qui ne

ule ont iégation qui les

h devait is droit.

niers finviction on; et euve de ait dans du plus e chrénd nomt; donc niracles

tres, les t rejeté seté des en n'est n juive, es miraniracles démon, e entre st ainsi

En second lieu, il est permis de présumer que parmi les Juiss incrédules, un grand nombre étaient de ces hommes qui, uniquement occupés d'affaires et de plaisirs, ne donnent aucune attention aux controverses religieuses. Cette insouciance sur le premier de tous les intérêts n'est que trop commune dans tous les pays; mais elle devait l'être particulièrement dans une ville aussi corrompue que l'était alors

Jérusalem, au rapport de l'historien Joseph.

Troisièmement, la fausse opinion que la plupart des Juiss s'étaient formée du Messie ne leur permettait pas de reconnaître Jésus-Christ en cette qualité. Ils se représentaient le Messie comme un roi puissant et victorieux, qui devait briser le joug des Romains, relever le trône de David, et donner à sa nation l'empire sur tous les peuples de la terre. Ces brillantes chimères étaient répandues non-seulement parmi les Juifs, mais dans tout l'Orient, comme nous l'apprenons de Suétone et de Tacite. Or, quelque fût le principe de cette opinion, il suffisait qu'elle se trouvât généralement adoptée par les Juifs contemporains de Jésus-Christ, pour les empêcher de reconnaître en sa personne les caractères du Messie qu'ils attendaient.

Ne refusons donc pas de croire au christianisme, parce que les Juifs ont refusé d'y croire. Que dis-je, nous devons plutôt y croire parce qu'ils n'y croyaient pas: leur incrédulité a été prédite dans les écritures. Un Messie que les Juifs auraient reconnu ne serait pas le véritable; il lui manquerait un des caractères expressément marqués dans les prophètes.

# Peut-il y avoir plus d'une vraie religion?

Il ne peut y avoir plus d'une seule vraie religion. En effet, la religion consiste dans les rapports qui existent entre l'homme et la divinité: or ces rapports sont partout les mêmes. La vraie religion est nécessairement fondée sur la vérité : or la vérité est une ; ce qui est vrai à Paris ne peut pas être faux à Constantinople, et ce qui est faux à Constantinople ne peut pas être vrai à Paris ; donc il ne peut y avoir qu'une seule vraie religion. Aussi lisons-nous dans les livres dont nous avons démontré la vérité et la divinité: Non est in alio aliquo salus (quam in Christo). Nec enim aliud nomen est sub cælo datum hominibus, in quo operteat nos salvos fieri. Act. IV. 12. Unus Dominus, una fides, unum baptisma. Eph. IV. 5.

Comme dans le christianisme il y a plusieurs religions opposées les unes aux autres, quelle est la véritable?

Celle qui a constamment subsisté depuis J.-C. son fendateur et qui n'a jamais varié dans son enseignement; puisque Jésus-Christ a dit que son église subsisterait éternellement, que le Saint-Esprit serait toujours avec elle, et que sa foi ne faillirait jamais: or l'église catholique, apostolique et romaine jouit de ces caractères glorieux, puisqu'elle remonte, de souverain pontife en souverain pontife, jusqu'à saint Pierre, le premier de tous, établi par Jésus-Christ luimême, et que sa doctrine est celle des conciles et des saints pères qui ont paru dans les différens siècles, depuis l'origine du christianisme; donc elle est la véritable religion chrétienne.

Les sectes hérétiques au contraire n'ont pas toujours subsisté, ce qui leur a fait adresser ces paroles par saint Augustin: "Mais vous n'étiez pas hier." Elles ont aussi varié à l'infini dans leur enseignement, comme le démontre si bien Bossuet dans son histoire des Variations; donc aucune d'elles ne peut être la véritable religion chrétienne.

Ins

Ex

Liv

Fid

Int

So

Liv Fic

Int

Mi

Ot Pro

La

La

La

Ot

Il i

Nous ne saurions mieux finir que par ce beau passage de Bossuet: "Quelle consolation aux enfans de Dieu! mais quelle conviction de la vérité, quand ils voient que d'Innocent x1, (nous devons maintenant dire, de Grégoire xv1), qui remplit aujourd'hui le premier siége de l'église, on remonte sans interruption jusqu'à saint Pierre, établi par Jésus-Christ, prince des apôtres; d'où en reprenant les pontifes qui ont servi sous la loi, on va jusqu'à Aaron et jusqu'à Moïse; de là jusqu'aux patriarches et jusqu'à l'origine du monde. Quelle suite! quelle tradition! quel enchaînement merveilleux!"

La seule église catholique remplit tous les siècles par une succession non interrompue qu'on ne saurait lui contester. La foi vient au-devant de l'évangile; la succession de Moïse et des patriarches ne fait qu'une même suite avec celle de Jésus-Christ: être attendu, venir, être reconnu par une postérité qui dure autant que le monde, c'est le caractère du Messie en qui nous croyons. Jésus-Christ est aujour-d'hui, il était hier, et il est aux siècles des siècles."

Fin.

#### NOTE DES EDITEURS.

osées

endaisque
nent,
sa foi
ue et
e resqu'à
t luisaints
igine
chré-

jours

saint
aussi
ontre
donc
enne.
ssage
mais
Inno), qui
nonte
hrist,
i ont
; de
onde.
mer-

oune ester.

Ioïse celle une ctère our-

Il est arrivé, par un maleutendu absolument involontaire, que cet abrégé des preuves de la religion révélée n'avait encore été parcouru que d'une manière très-superficielle. lorsque la primière feuille en a été imprimée; de sorte que ce n'a été qu'en corrigeant les épreuves, que les éditeurs ont reconnu que cet ouvrage est loin d'être aussi parfait qu'ils l'avaient imaginé d'abord, en le trouvant ajouté, comme appendice, à la fin d'un Cours élémentaire de Philosophie, à l'usage des Colléges, imprimé à Lyon en 1823. Comme le tems ne permetteit plus alors de le resondre ou de lui en substituer un autre, les éditeurs, pour ne pas manquer à l'engagement qu'ils avaient pris avec les souscripteurs dans le prospectus du Cours de Philosophie qu'ils viennent de publier, se sont contentés de faire disparaître les fautes de grammaire les plus considérables, quelques expressions louches ou vicieuses, et un certain nombre de phrases peu intelligibles. C'est tout ce qu'ils pouvaient faire en corrigeant les épreuves. Ils osent se flatter que Messieurs les Souscripteurs jugeront qu'il valait mieux imprimer cet abrégé, tel qu'il est actueilement, que de fl'omettre sans le remplacer par un autre plus parsait.

### TABLE

### DES

# PREUVES DE LA RELIGION REVELEE.

| Page  |
|-------|
| 339   |
| 341   |
| Ibid. |
| 344   |
| 349   |
| 350   |
| 356   |
| 362   |
| 366   |
| 369   |
| 370   |
| 376   |
| 381   |
| 383   |
|       |
| 387   |
| Ibid. |
| 391   |
|       |

Fin de la Table.

|            |          | ERRATA.                                                                                                                                                                                                  |
|------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Page       | ligne    | ·                                                                                                                                                                                                        |
| 8          | 42       | en 1532,lisezen 1632,                                                                                                                                                                                    |
| 10         | 48       | daus "dans                                                                                                                                                                                               |
| 19         | 1        | præcindat                                                                                                                                                                                                |
| 20         | 2        | innatam                                                                                                                                                                                                  |
| 21         | 30       | lombare                                                                                                                                                                                                  |
| 22         | 8        | vox                                                                                                                                                                                                      |
| 24         | 21<br>24 |                                                                                                                                                                                                          |
| 25         | 22       | Rommes,                                                                                                                                                                                                  |
|            | 34       | appendu apendu                                                                                                                                                                                           |
| 26         | 24       | destenati                                                                                                                                                                                                |
| 28         | 25       | penple, "peuple,                                                                                                                                                                                         |
| 29         | 9        | licet "licèt                                                                                                                                                                                             |
| 30         | 1        | sœculis"sæculis                                                                                                                                                                                          |
| _          | 19       | (Brébœuf) " (Brebeuf)                                                                                                                                                                                    |
| 31         | 5        | ab "oh                                                                                                                                                                                                   |
| 35         | 19       | prununtiandum "pronunciandum                                                                                                                                                                             |
| _          | 26       | nùm sit · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                |
| 41         | 31       | qua " quæ                                                                                                                                                                                                |
| 48         | 18       | complexus "compositus                                                                                                                                                                                    |
| <b>52</b>  | 30       | après singularibusajoutez, seu peculiaribus,                                                                                                                                                             |
|            | 31       | " principia "Des notions plus simples et plus connues, aux notions plus complexes ou plus composées et moins connues.                                                                                    |
| -          | 36       | après singularia,qjoutezseu peculiaria,                                                                                                                                                                  |
| _          | 37       | " consectaria; "des notions plus complexes ou                                                                                                                                                            |
|            |          | plus composées et plus connues, aux notions particulières et                                                                                                                                             |
|            |          | moins complexes.                                                                                                                                                                                         |
| 58         | 32       | ni véritelisezni vérité,                                                                                                                                                                                 |
| 85         | 14       | neo                                                                                                                                                                                                      |
| 114        | 2        | Epicurios Fpicureos                                                                                                                                                                                      |
| 116<br>121 | 40<br>17 | dévancé                                                                                                                                                                                                  |
| 125        | 39       | ente, "ente                                                                                                                                                                                              |
| 127        | 17       | quiscere                                                                                                                                                                                                 |
| 133        | 41       | 0                                                                                                                                                                                                        |
| 142        | 7        | igiturre vocanda " igitur revocanda                                                                                                                                                                      |
|            | 40       | qui                                                                                                                                                                                                      |
| 203        | 32,33    | plurimi, Deum sublimiorem et præstantiorem esse affirmantes, qui                                                                                                                                         |
|            | ,        | lisezplurimi, qui Deum sub!imiorem et præstantiorem                                                                                                                                                      |
|            |          | esse affirmant, quam ut                                                                                                                                                                                  |
| 226        | 10       | parterparte                                                                                                                                                                                              |
| 040        | 37       | privilegium                                                                                                                                                                                              |
| 249        | 36<br>26 | après de speculativis nonajoutezratiocinantur, nec                                                                                                                                                       |
| 252        | _        | " ratiocinarelisezratiocinari<br>à cette définition, qui est de Mr Bailly, on pourrait substituer la                                                                                                     |
| 269        | 23, 24   | suivante qui est celle de la Philosophie de Lyon Finis ultimus ille est ad quem cœtera diriguntur, ipse verò ad nullum aliani finem refertur: et hic propriè finis est, quia in eo voluntas conquiescit. |
| 181        | 22       | cùm raròlisezcùm non rarò                                                                                                                                                                                |
| 283        | 41       | præceptum; "præceptum,                                                                                                                                                                                   |
| 311        | 23       | Eos ensu                                                                                                                                                                                                 |
| 328        | 12       | populi                                                                                                                                                                                                   |
|            | 35, 36   | desastrenses desastrenses                                                                                                                                                                                |
| 348        | 2        | Les premiers temps étaientlisezDans les temps primitifs les hommes étaient                                                                                                                               |
| 352        | 26       | unelisezd'une                                                                                                                                                                                            |

Page 352

Gog in a die of the to die of the of the

Page ligne Mais comment dit-on dans le même temps et dans le retour du 352 30, &c. peuple, que tout ce peuple admira l'accomplissement de l'oracle Jérusalem, put-il être saisi d'admiration en voyant l'accomplissement de la prophétie 353 de Daniel ...... lisez .... de Daniel? d'essentiel ..... " .... d'essentiel ? 354 362 364 prevoit....." 366 ....prévoit Al Sichautical Cognitioning morationis of ponition: cognition alia est

s plus complexes ou otions particulières et

s plus simples et plus

us composées et moins

ı esse affirmantes, qui em et præstantiorem

inantur, nec

pourrait substituer la Lyon ... Finis ultimus verò ad nullum alium quia in eo voluntas

les temps primitifs les

intuitiva, alia. hilansina lognitio intuitiva ea exteguac Station of primed interite dum objection attingit, qualisast Angus weritates kog wition Toling etternafer N. le & Sourte. Ca cognitionis Apecial vocation in tellection Heritates primo interite intellectar, woen tur prima principia, len asimata. Tognitio discursiva, ea est quae objectum Aleun attingit non station of frie interiter, date intermentinaliarium cogitate Ta specied wocatur similation. quita est igitur-coquitio di son sute Dulfslex. estassicition speculation, Le theorig quagin tota veritatiste outer plation quisteit. Contra practica to art, quae de re alique rente fali enda ne a lastradit et demo of winds bilets scientice consideranda. dejection, motioner, et de legecte To abjection diagnos de antiace et deilluct. in que de intieg recipitar: mens humana set to hijection philodof hice

Metition estilled profite quest a liquidan di Di sie ovidentia est motive shi los pas qua frafile in victoria ... cotherer, tati de fat toli weretate philosophice .. Medien secutias estillucique seintiafici atitue ab cognosee bakjetime June Objection aliceja stientice estillad cicalina and our patier scientia. Chjechine tu ples po delicet, objectione materiale, che formale ne Objectein materiale seinten I dent wer tar fres quad deientia proponit dili cognoleca da de lia Die tulije tim materiale philotophico in fo cognitioned omned quas Ablanctiones clisa And afer omeparari por Sent Your were at abjection esterialities, sinche de on testime titherales, temas accomo cari, winterter che hitie parienterio decica Genera, prout habent diver tun objection il ma teric les. Objection for male delon hair tin of to I beste of hiere Leventines foropier dulique In weritates libi proposition noteande se pri Le. solet this socabulit quaterned pront. au Objection formall descrition bog purseitist di tos reremperationine rationis! force as 12 abjecto formati deientiarione ponera in mariad n seiather .... species distriguitur que machano ne li dem artes et vitia et wirters. Ofice C medicina el fothylica quanquamanha 6. circa rescar porcas olu pentur, - sunt Ni

growt a liquid termon duas specificaes seinitiaes; que medicina here, taling humans, philica arero prout hopes here, tati de fabricano ingredientes. Tole arquer. laber et kerrarius dennt dua specifice. que dei antichieti opificas; quia ferrum elaborat frior - Lucia in smendistarion's potterior in servir facien-Lummare tien dis . ( Sie abrieters che conned tetro tent estillad cicadno deperifice viter quiasprior in voluplate jechinedes plea potets, frotterior in estorem volufolate. Le formale mersalur. The fider spe se charitars, lend short her: tat fred Aperificere virtutes, quia Dem considerans greater da d'élas et sumie verien, spessetsemme losephine in fodelan, charita sut senie and bilan Of Is tractionis when a Ling wher but ad generales A. protiones a Morgin show mod b. de grodan liber, Sienti de les minato prica gulo regulaterali-cogita come can, In idea Singularis. Ta removedo grace Lin dearie illibriangula Sout propria. Al. longi ture objection tudinator determination laterante ale dela tian bloomed a condidero laterine acquitate oficer Lukgar ten. En idea goveralis ominibut fri condesa por angulis reguidater bus commis. Deinele pront. dostrahando a la agro, litate lateren relog noticitist manet idea peroction communis on ( Karro at milens triang whis. Mor praccida laterum rain mariad humero une consider o cireun seri phone - gre medano linaristative & idea pracedoutionera hor J. Olic. Communica omis but figures rectifinació. quain an has or direps abstraction à rectitudine ter, sunt licearum somewhit's term idea some

prace douti comminist our busto so movendo circumstriptionen so remembel idea spacis praecedentians un ceneralistima. Hac via efforma ta Sunt ideas goverales quas vocafit gemes. species, Substancia accidens. The Istantia est idea generalis representaproprietatem cono quedem instia ita per de substituit, in L non indigeans inhae sionis but actoing no recipilation Vie Deusangete, howines, ar bores sunt subta Accidens moders modifications dicka genera, représentans com peropriotatem que que que la intia in digent la lio into in quo recipiante ut existant: Die inflacio digiti, albedo sariety Sunt acide the modifications der titude me the Shy sica fundatur rerum es ties wet me taplingfieis fel mora libra, quas nungiam pate potest exceptionen: 10% certie sunt metaphy sice propositioner ani segrenter. 12. Tolinn est majus sua parte. Le. Obulle canthe gonerales potestimi verdin gener (humanum inducere ad decipion dini To estitudo physica fundatur legitusqui las segention coopara / give per of reaction tantom exceptionen satisfatit. b.b. physice certain est solen ered Pertitude more tis fundatur in exquool fit phisim a pust hornines, quae circa mi reculum feat plate exceptionen: die moreliter certine est vira to blom non station se polluturum ionemani Herinore.

is ormi busfig ption so castentiano or ia efforma ta eaft geme presentante instia ita on incligeans red Sunt Subta licka genera, in - gra quecola no recipiante giti; albeda odi fice home tur rerum es. a librar, quas tionen: 10% asitioner and sua parte. verdin gener us has segention e see ptionen Delen eres of fit phriam mesterine

